
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 20 (1906)

Rubrik: Zur neuesten philosophischen Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur neuesten philosophischen Literatur.

deferendo, quidquid Defuncto imperfectionis humanae etiam
adhuc adhaeserit, clementissime indulgere.

Sane, multum valente oratione assidua (lac. Y. 16),
misericordia Omnipotentis nos allevabit et sperare faciet,
Sei'vum eius bonum illa retulisse superna praemia, quae
ab initio destinata sunt „veris adoratoribus in Spiritu et
Veritate" (loan. IV. 23).

Valete
Viennae, in Conventu nostro S. Mariae Rotundae

festo SS. Cordis Iesu, die 30. Iunii 1905.

Fr. Sadoc Szabö, O. P.
Prior Provincialis.

^33« —

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN LITERATUR.

Yon DR. M. GLOSZNER.

1. Kunze, Metaphysik, Leipzig 1905. 2. Dimmler, Aristotelische
Metaphysik, Kempten und München 1904. 3. Die Philosophie im
Beginne des zwanzigsten Jahrhunderts, Festschr. für K. Fischer.
II. Bd. Heidelberg 1905. 4. B. Stern, Positivistische Begründung des
philosophischen Strafrechts. Berlin 1905. 5. V. Cathrein S. J. Die
Grundbegriffe des Strafrechts. Freiburg i. B. 1905. 6. Dr. Schultz,
Pythagoras und Heraklit. Leipzig und Wien 1905.

Die „Metaphysik" von Runze (1) greift, streng
genommen, über den Rahmen einer Naturphilosophie nicht
hinaus; denn die darin behandelten Probleme sind
vorwiegend naturphilosophische, dieselben, die Aristoteles in
den physicae auscultationes behandelt. Selbst Begriffe,
wie der des „real Möglichen" und des Notwendigen werden
mit spezieller Anwendung auf die Naturphilosophie
erörtert. Dagegen sollen die eminent metaphysischen Fragen
nach dem wahrhaft Seienden, dem ovxcoa, öv, nach dem
letzten Grunde alles Seienden als wissenschaftlich unlösbar
dem Gefühle, dem Gebiete des Glaubens zufallen. Es ist
dies eine Metaphysik, die am Positivismus krankt und
daher jenen Namen nicht verdient. Wir werden uns



(1.) Kunze, Metaphysik. 271

davon im einzelnen überzeugen, ohne indes zu verkennen,
daß Kunzes Schrift auf ihren enggedruckten 424 Seiten
eine erdrückende Fülle von Material darbietet und auf
den geduldigen Leser nach den verschiedensten Richtungen
anregend zu wirken imstande ist.

Der Einleitung zufolge soll, wie R. dem alten,
unvermeidlichen Kant nachspricht, die alte dogmatische
Metaphysik nicht bloß einer Reform, sondern einer völligen
Umwälzung bedurft haben, einer Ausschaltung wesentlicher
Teile; dies dürfe aber nicht hindern, die Unentbehrlichkeit
einer zentralen philosophischen Wissenschaft anzuerkennen
(S. 3). Die Einsicht, daß der Mensch ein animal
metaphysician, daß der metaphysische Trieb das Hauptmerkmal

des menschlichen Wesens ist, breche sich wiederum
mehr und mehr Bahn (S. 4). Ob dieser Trieb durch eine
Verbindung naturphilosophischer und erkenntnistheoretischer

Erörterungen unter dem Titel „Metaphysik"
befriedigt wird?

Dem Stagiriten wird das Zeugnis ausgestellt, daß er
der Schöpfer der systematischen Metaphysik sei; die Reihe
seiner Fragestellungen, weil sie eines zufälligen,
eklektischen Charakters nicht entbehre, könne jedoch maßgebende
Bedeutung für alle Zeiten nicht beanspruchen. Die letztere
Behauptung erinnert an die bekannte Äußerung Kants über
die aristotelische Kategorientafel. So weit nun geht Runze
nicht; vergleicht man aber den Abschnitt seiner
Metaphysik über die Prinzipien (S. 390 ff.) mit der Lehre
des Aristoteles, so muß man über jenen Vorwurf „zufälligen,
eklektischen Charakters" billig staunen; denn während
Aristoteles sich bei der Aufstellung der Prinzipien des
metaphysischen Gesichtspunktes als desjenigen, der das
Seiende als solches ins Auge faßt, klar bewußt ist, wirft
Runze unter dem Titel: Geltende und doch problematische
„Prinzipien" Metaphysisches, Logisches und Naturphilosophisches,

die pantheistische coincidentia oppositorum
und die monadologische identitas indiscernibilium bunt
durcheinander.

Auf Kant müsse man immer zurückgehen, obwohl sein
Zeugnis sowohl für als wider die Metaphysik angerufen
werden könne (S. 10). Der Vf. erklärt indes schließlich:
„Jede Bekämpfung der Metaphysik ist entweder gedankenlos,

rückläufig, unideal, kulturwidrig, oder sie ist sinnlos
und inkonsequent, denn sie borgt Argumente aus der



272 Zur neuesten philosophischen Literatur.

Waffenkammer der Metaphysik. Die Metaphysik ist eben
die letzte, entscheidende Wissenschaft, in welcher die
Grundbegriffe, ohne deren Anwendung man die Fragen
von allgemeinster Bedeutung nicht lösen kann,
grundsätzlich erörtert werden" (S. 15).

Man muß sich aber — freilich „scholastisch"
gesprochen —, über das „Formalobjekt" der Metaphysik klar
sein, um die „spezifisch metaphysischen" Probleme
systematisch, nicht bloß „wählend", wie der Vf. (S. 23),
bestimmen zu können. Die vom Vf. gegebenen Erklärungen
lauten denn auch ganz unbestimmt und laufen im wesentlichen

auf die Kantschen Kategorien hinaus. An die Stelle
der aristotelisch-scholastischen Bestimmungen, die der
Metaphysik die dem Materiellen und Geistigen gemeinsamen

Begriffe und Prinzipien zuweisen, treten in einer
der subjektivistischen Auffassung günstigen Weise die
„apriorischen Grundformen des Denkens und des
wirklichen Daseins", „die Einheit der gedachten und der
wirklichen Welt" (S. 23).

Scheint es nach der letzteren Äußerung, als ob dein
Vf. Metaphysik im wesentlichen in Erkenntnistheorie
aufgehe, so erklärt derselbe anderwärts ausdrücklich, daß die
Metaphysik „gerade von dem Bestreben geleitet sein sollte,
möglichst unabhängig von der Genesis des Erkenntnisprozesses

die als elementar sich dem Bewußtsein aufnötigenden

Bestimmungen des Seins zu untersuchen".
Als „erkenntniskritische Voraussetzung" bezeichnet der

Vf. seinen „glottologischen Standpunkt", der zunächst zur
äußersten Skepsis zu führen scheine (wie bei F. Mauthner,
dem alles Reden und Philosophieren nichts sei als
Substituieren von metaphorischen Anschauungsbildern,
Erkenntnis mittels Begriffe aber unmöglich), in der eigenen
Auffassung des Vfs. aber nur bescheiden mache, indem
er mit Glottologik auch Glottoethik verbinde und außer
dem auf den Willen geübten Einfluß der Sprache umgekehrt

auch dem Einfluß des Willens auf die Sprache
Geltung verschaffe. Die Bescheidenheit des Vf. äußert
sich sofort darin, daß er darauf verzichtet, „ein eigentliches

System der Metaphysik aufzubauen" (S. 30), was
wir ganz begreiflich finden, da, wie bemerkt, der Vf. über
Wesen und Objekt dieser Disziplin schlecht orientiert und
sein Denken von Phänomenalismus und Positivismus schwer
angekränkelt ist,



(1) Kunze, Metaphysik. 273

Der erste Abschnitt über logische und reale Möglichkeit
führt zu folgendem Ergebnis : „Der Möglichkeitsbegriff,

weit entfernt, einen niedrigen Grad wissenschaftlicher
Einsicht anzuzeigen, wertet höher als die Wirklichkeit schlechthin

Erst wenn die verschiedenen Möglichkeiten
unterschieden werden, tritt der Fülle von zufälligen
Objektwirklichkeiten die wahre Möglichkeit, was Aristoteles das
tîâoç nannte, als das dem Gesetz der wahren Natur
des Objektes Entsprechende gegenüber. Somit dient die
Anwendung dieser Kategorien der Ermittelung des
Gesetzmäßigen in der Natur, zugleich aber der Reinhaltung des
Ideals" (S. 59).

Diese Auffassung des Möglichkeitsbegriffs verkehrt
den wahren Sachverhalt ins Gegenteil. Die Unvollkommen-
heit alles endlichen Wirklichen hat vielmehr ihren Grund
in seiner Vermischung mit dem Möglichen, indem es mehr
vom Möglichen als vom Wirklichen an sich hat. Durch
seine Auffassung verschließt sich der Vf. den Weg zum
Begriff des actus purus, des schlechthin Wirklichen, d. h.
zu dem höchsten Begriffe, zu welchem sich die Metaphysik
zu erschwingen vermag.

Die Erörterung der „Notwendigkeit" führt den Vf. zu
einer näheren Erwägung des kosmologischen Gottesbeweises.

Von der Ansicht, Aristoteles wolle die Gottheit
bloß als Ziel der Welt angesehen wissen, läßt auch unser
Vf. nicht (S. 82). Das kosmologische Schlußverfahren sei
ein problematisches und behaupte ein objektives Korrelat
zur „transzendentalen Apperzeption", dem ebenfalls prob-
matischen „als Einheitswesen konstruierten Ich" (S. 85).
Schließlich ist Gott „geahnter" Endzweck alles Werdens
und scheint „zugleich die zwecksetzende Gesamtursache"
zu sein. Ob man das „zweckvolle Geschenk einer Gottheit",
das zugleich Aufgabe sei, als Produkt der Freiheit oder
als ewige Notwendigkeit bezeichnen wolle, sei mehr ein
sprachliches als ein sachliches Problem (S. 92). Die in
dieser Auffassung sich aussprechende Unbestimmtheit und
Unsicherheit haftet allen Erörterungen des Vf.s an. Der
Schluß auf eine erste Ursache ist ein zwingender, ebenso
aber auch (im teleologischen Argument) der auf eine
zwecksetzende Intelligenz. Kausale (nach modernem
Sprachgebrauch) und teleologische Betrachtungsweise aber
schließen sich nicht aus, so wenig als Zweck und
Notwendigkeit, da schon die Wirkung als Ziel (ideell) der



274 Zur neuesten philosophischen Literatur.

Ursache vorangeht, die Verwirklichung eines Zweckes
aber, wie schon Aristoteles ausführte, durch Notwendigkeit
in den Mitteln (Beschaffenheit des Materials u. dgl.)
bedingt ist. Die Notwendigkeit, belehrt uns Runze, ist „kein
bloher Luxus und so gut wie die Möglichkeit keineswegs
eine bloß formale Bestimmung; sie ist weder bloß
subjektiver noch bloß objektiver Zusammenhang, weder bloß
physische noch bloß ethische und logische Verbindlichkeit,
sondern wie die heraklitische siftaçfiévt] und die dväyxtj
der Stoiker und Nietzsches Schild der ,Wende der Not'
Gegenstand eines allem Denken inhärierenden Glaubens
den fortschreitendes Denken angesichts des höchsten
Problems fortschreitend bestätigt" (S. 95). Hier werden längst
bewährte Unterscheidungen logisch-metaphysischer,
physischer, ethischer Notwendigkeit durcheinander geworfen,
und es wird ein eindeutiger Begriff von Notwendigkeit
vorausgesetzt, der überdies Gegenstand des Glaubens sein
soll: ein Beweis in einem einzelnen Fall für die moderne
Begriffsverwirrung im Vergleich mit der Schärfe
aristotelisch-scholastischer Begriffsbestimmung.

Die spezifisch metaphysische Frage nach dem „Sein",
dem wahrhaft Seienden findet eine mehr phantastischdichterische

als begrifflichwissenschaftliche Behandlung.
„Der Sinn für das Sein als Sein, to 'ov j] ov, ist der eigentliche

Lebensnerv aller Genialität Ob Luther,
Rembrandt, Goethe oder Bismarck, und selbst Nietzsche: darin
wirken alle in gleicher Weise sich mitteilend auf uns: sie
schließen uns den Sinn für wahres Sein auf. Aber auch
umgekehrt: in diesem Punkt ist jeder Original, den der
nackte Seinsgedanke einmal wie ein elektrischer Schlag
traf, alle Seelenkräfte entbindend" (S. 126). Die Eleaten
traf zuerst dieser Schlag, und sie wurden betäubt davon.
Der Vf. selbst teilt dieses Schicksal. Indessen möchte man
fragen, wo die großen Philosophen, ein Piaton, ein
Aristoteles, bleiben, die doch so ernstlich nach dem wahrhaft
Seienden forschten? Mußten wir auf Rembrandt und auf
Nietzsche warten?

Die ausführlichen Erörterungen über Raum, Zeit und
Bewegung, die indes, wie schon angedeutet, ihren richtigen
Platz in der Naturphilosophie einnehmen würden, machen
uns zwar mit den verschiedensten Auffassungen bekannt,
gelangen aber zu keinem bestimmten Ergebnis. Bezüglich
des Raumes soll eine ursprüngliche Flächenwahrnehmung



(1.) Runze. Metaphysik. 275

des Gesichtssinnes durch unbewußten Verstandesschluß zur
dreidimensionalen Raumanschauung sich gestalten, während
der Tastsinn die Tiefendimension unmittelbar „realisiere"
(S. 149). Wahrnehmung und aktuelle Unterscheidung der
drei Raumdimensionen sind hier verwechselt.

Die am aristotelischen Zeitbegriff geübte Kritik,
derselbe enthalte ein idem per idem, ist verfehlt (S. 212).
Das „Früher" und „Später" ist das der Bewegung, also
nicht das zeitliche Früher und Später1; denn ohne mit
der Bewegung zusammenzufallen, ist die Zeit etwas an
der Bewegung, nämlich die Zahl derselben, infolgedessen
wir Sekunden, Minuten usw. zählen, so daß in der Zeit ein
objektives und subjektives Element verbunden sind.

Die Schwierigkeit, die in der Gefahr liegt, die Gegenwart

als ein „Nun" auf eine bloße Grenze zu reduzieren,
ist von Aristoteles viel besser gelöst worden durch die
Bemerkung, die Zeit sei sowohl kontinuierlich durch das
Jetzt als auch geteilt nach dem Jetzt, denn dies folge der
Raumbewegung und dem räumlich Bewegtwerdenden.2
Die Bewegung ist im Bewegtwerdenden, die Zeit aber i n
der Bewegung, nicht diese selbst; denn die Bewegung ist
langsamer oder schneller, die Zeit dagegen in allen ihren
Teilen gleichförmig. Da wir nun eine Bewegung nach
ihrem zeitlichen Verlaufe nur mittels einer anderen messen
können, so wählen wir eine solche, die sich dem
gleichmäßigen Verlaufe der Zeit möglichst annähert, die natürliche
des scheinbaren Sonnenumlaufes oder die künstliche einer
Uhr. Als letzte entscheidende Frage erhebt sich die nach
der Existenz einer absoluten Bewegung und die Möglichkeit

ihrer Bestimmung ; die Antwort führt auf die Annahme
einer festen Weltachse, inbezug auf welche ein Körper
absolut betrachtet seinen Ort verändert. An sich bewegt aber
ist der Körper nur sofern er durch eine wirkende Ursache
aus der Potenz (bei der örtlichen Bewegung mit Rücksicht
auf den Ort) in den Akt übergeführt wird. Ohne die
Begriffe von Akt und Potenz ist somit auch das
Bewegungsproblem nicht zu lösen.

Wie der Vf. dazu kommt, im Abschnitt über die
Materie (S. 259 ff.) zu behaupten, Aristoteles habe den
Äther als den allem einzelnen Stofflichen gemeinsamen
Urstoff betrachtet, ist nicht abzusehen.

1 II(i6ts(jov yàrj xul voxsqov iaxi rv sv zivrjoei. Phys. IV. 11.
2 A. a. 0.



276 Zur neuesten philosophischen Literatur.

Die Atomenlehre sei ein einstweilen unentbehrliches
Hilfsmittel für Physik und Chemie; bei einem bloß
quantitativen Atomismus bleibe aber die Materie steril, denn
eine aktive Wirkungskraft könne aus einem toten, extensiven

Quantum als solchem nicht hervorgehen (S. 276).
Wir fügen hinzu: auch kein spezifisch bestimmtes Wirken;
daher lassen wir mit Aristoteles den Körper aus zwei
Prinzipien bestehen, einem solchen der Ausdehnung
(Materie) und einem anderen der spezifischen Beschaffenheit
und des entsprechenden Verhaltens im Wirken auf anderes
(der forma substantialis). Die dynamische Auffassung für
sich genügt nicht; denn Kräfte erheischen ein Substrat;
aus Kräften konstruiert man kein Substrat, keinen real
ausgedehnten Körper. Der Vf. kommt auch in der
Erörterung des Begriffs der Materie zu keinem bestimmten
Resultat. Die moderne Metaphysik bringe es nur zur
Ahnung eines Weltbaumeisters, eine Vorstellung, die auch
der griechischen vir) zugrunde liege. Das ist wohl glotto-
logisch gesprochen. Der spekulative Philosoph verbindet
aber mit diesem Wort nicht die Vorstellung von einem
Stück Holz. Die substanzielle Möglichkeit aber, die unseren
Begriff der Materie ausmacht, führt nicht zur Annahme
eines Weltbaumeisters, sondern zu der eines Schöpfers
der Welt, der, da die Materie ein Sein nur im Ganzen
haben kann, Urheber der Welt nach Form'und Materie,
also wahrhaft Schöpfer ist.

Wille und Sprache, diese selbst ein Willensprodukt,
wirkten auf die Bildung des Kausalbegriffes. „Das deutlich
vorstellbare Element in den kausalen Bindewörtern ist
eben lediglich das (öfter wiederkehrende) Zusammensein
von zwei miteinander verbundenen Vorstellungsmomenten
innerhalb eines nicht willkürlich erdachten, sondern durch
die Wirklichkeit aufgenötigten Vorstellungsbildes" (S. 324).

Wir gedenken nicht, das Zeugnis und die Bedeutung
der Sprache zu unterschätzen, aber auch nicht Metaphysik
auf Etymologie zu gründen. Was die Sprache vor allem
anderen beweist, ist, daß die menschliche Erkenntnis vom
Sinnlichen beginnt, daher kein Wunder, daß die Sprache
das kausale Verhältnis durch ursprünglich temporale
Partikel bezeichnet. Was Augustin von der Gotteserkenntnis

sagt: Deus verius est, quam cog'itatur et verius cogi-
tatur, quam dicitur, gilt von allem Erkennen. Intelle-
gible Verhältnisse werden wahrer gedacht, als sprachlich



(1.) Kunze, Metaphysik. 277

ausgedrückt. Man kann daher die Tendenz nicht scharf
genug betonen, das Wort zum Zeichen des Gedankens
zu machen und das vom reinen Begriff ablenkende
sinnliche Element zu verwischen. Wer denkt, indem er sagt:
„Ich bin", an das indogermanische bhû (vgl. Sanskrit
bhavâmi, lat. fui), das „wachsen" bedeutet? Eine solche
Nebenvorstellung würde nur den reinen Begriff des Seins,
der Existenz verdunkeln, statt ihn zu klären.

Bei der Behandlung des Zweckbegriffes kommt der
Yf. vom kantschen Zopf nicht los. Wo er auf Aristoteles
zu sprechen kommt (S. 328), zeigt er aufs neue seine
Unkenntnis, indem er die schöpferische Vernunft als vovc
jioitjTixôç bezeichnet. Der letztere ist ein Seelenvermögen,
das im Zusammenwirken erst mit dem vovc övvafiei zum
wirklichen Erkennen (vovç èveçyeîa) führt. Der göttliche
vovc aber ist reine Energie, da er in keiner Weise aus
der Potenz in den Akt übergeht. — Kant habe den Zweck
nicht in sein Kategorienschema aufgenommen, weil er kein
Verstandesbegriff, d. h. als solcher mit Wirkung identisch
zu sein scheine (S. 329).

Der Vf. verirrt sich zu folgenden Sätzen: „Es ,soll'
so sein, d. h. es scheint geradezu, als sei.uns der Zweck
gesetzt, daß wir im ,Zweck' bloß ein provisorisches anthro-
promorphes Bild, eine Metapher der Vorgänge selbst zu
erkennen haben." (S. 331 f.) „Zweck ist also .hier der
natürlichere, Kausalität der geistigere Begriff" (S. 331
Anm.). Die weitere Ausführung, im Geiste des Monismus
gehalten, erinnert an Spinoza, der über den Zweck
konsequenter dachte, als Schelling und Hegel, und als
Pantheist nur wirkende Ursachen gelten ließ. „Der
Zweckgedanke, sagt der Vf., ist mehr ein Hilfsbegriff für die
Phantasie; die Wissenschaft tut gut, sich von ihm
möglichst zu emanzipieren" (S. 332).

Die Teleologie des Vf.s ruht auf dem Begriffe der
Pflicht, also auf ethisch-religiöser Grundlage; der Vf.
bedenkt nicht, daß Ethik und Religion, sollen sie nicht in
der Luft schweben, selbst der metaphysischen Begründung
bedürfen (S. 337).

Der folgende Abschnitt: „Dualismus und Monismus"
fällt ganz und gar in den modernen Irrtum, der
Metaphysik mit Erkenntnistheorie zusammenwirft, zurück. „So
lautet denn die Fassung des „Problems" (S. 338) : „Das
philosophische Kardinalproblem, in welches sämtliche

Jahrbuch für Philosophie etc. XX. 19



278 Zur neuesten philosophischen Literatur.

spezifisch philosophische Themen einmünden, ist ein
metaphysisches: das Verhältnis des Geistigen zum Sinnlichen
oder der subjektiven Vorstellungswelt zur objektiven
Wahrnehmungswelt". Dieses „Oder" weist auf eine
schwerbegreifliche Gedankenkonfusion hin. Ist denn die
Vorstellungswelt das „Geistige" und die Wahrnehmungswelt
das Sinnliche? Verantwortlich für diese Verwirrung ist
die idealistische Formel vom Idealen und Realen, wobei
das letztere mit dem Materiellen, Körperlichen gleichgesetzt

wird. Mit dem Idealismus hält es der Vf. für
selbstverständlich, daß die „einfachen Sinnesempfindungen",
wie Farben, Töne, Gerüche, lediglich Wirkungen von
Vorgängen außer uns seien (S. 339). Durch Kant, auf den
man immer wieder zurückgreifen werde, weil er der
schärfste und umfassendste Denker gewesen sei (sic S. 346),
also durch Kant hindurch gelangt der Vf. zu dem Schlüsse:
„Zu dieser Welt (der des erkenntnistheoretischen
Realisten — was ein ganz eigenes Tier zu sein scheint —)
gehört jenes ganze Ich, und zu jenem Ich (nämlich dem
des idealistischen Metaphysikers) gehört diese ganze Welt:
und solches ist ohne Widerspruch nur möglich, wenn Welt
und Ich identisch sind" (S. 347).

Im folgenden gelangen Rechners Phantastereien,
M a ch s widerspruchsvoller Positivismus (Phänomenalismus),
Avenarius' „Introjektionstheorie" zur Darstellung. Mach
komme der Wahrheit nahe, man könne im ganzen seiner
Denkweise und ihrer Tendenz zustimmen (S. 363 ff.). Dem
Parallelismus gewinnt der Vf. keinen Geschmack ab. In
das Wirrsal dualistischer und monistischer Ansichten soll
die sprachkritische Theorie Ordnung bringen (S. 370 ff.).
Der sprachkritische Dualismus sei mit dem metaphysischen
Monismus vereinbar. „Der Seinsbegriff ist eine Schöpfung
des Willens mittels der Sprache" (S. 376). Daß selbst
Philosophen, die zum erkenntniskritischen Monismus
fortgeschritten sind, dem Verstandestrug des Dualismus immer
von neuem verfallen : davon decke die Sprachpsychologie,
speziell die Glottologik den wahren Grund auf. Es ist
bequeme Anpassung an den sprachlichen Gegensinn von
Außenwelt und Innenwelt" (S. 383). Da der Mythos, nach
Max Müller, der Schatten ist, den die Sprache auf den
Gedanken wirft, so könnte man sagen, die Anwendung des

(für die Ethik und Pädagogik unentbehrlichen) Parallelismus



(2.) Dr. Dimmler, Aristotelische Metaphysik. 271)

von geistiger und physischer Welt auf die Metaphysik
sei ein mythologisches Überlebsei (S. 387).

Dem Vf. persönlich ist „der Fichtesche Idealismus die
Quelle höchster Wonne" (S. 388). Mehr und mehr sehe
man sich zu dem Eingeständnis genötigt, daß wir eigentlich

nur das, was der Idealismus geltend macht, die
Bewußtseinsinhalte wissen können; „und um den beschämenden

Konsequenzen zu entgehen und den Realismus zu
retten, muß man wider Willen in den sicheren Port
des Glaubens flüchten" (S. 389). Das Endresultat wäre
also Verzweiflung an der Möglichkeit eines objektiven
Wissens. Wozu schreibt dann Runze einen Katechismus
der Metaphysik?

Über den Abschnitt, der von den Prinzipien handelt
(S. 390 ff.), genügt, was wir oben von dem Verhältnis der
aristotelischen Prinzipienlehre zu der des Vf.s gesagt
haben. Unser Schlußurteil aber geht dahin, daß der Vf.
sich eine Aufgabe gestellt, deren Lösung vom Standpunkt
der neuesten philosophischen Entwicklung einfach
unmöglich ist, also nur mißlingen konnte. Das Vernünftigste,
was wir in seinem Buche lesen, ist, scheint es, der Mach,
dessen „Analysen ratlos und planlos zwischen Physik und
Psychologie irrlichterirrend schillern", gegebene Rat,
Aristoteles zu studieren: „Als wirksamstes Korrektiv würde
vielleicht das Studium des Aristoteles dazu beitragen, den
Blick auf das Ganze systematisch rege zu erhalten."

Ein „Anhang" enthält eine Sammlung charakteristischer
Stellen aus folgenden philosophischen Autoren : Kant,

Fichte, Schleiermacher, Schelling, Hegel, Baader, Krause,
Herbart, Beneke, Schopenhauer, Lotze, Helmholtz, Dühring,
v. Hartmann, Lange, Liebmann, Dreher, Hoppe, P. Carus.
In dieser Galerie hätten vielleicht noch einen Platz
verdient der metaphysische Anwalt der Phantasie, Froh-
schammer, und der Vertreter der Ansprüche des Gefühls
als des wahren Weltprinzips, v. Feld egg.

Als eine „entwicklungsgeschichtliche" Darstellung der
aristotelischen Metaphysik vom Standpunkt der Ovoia-
Lehre kündigt sich die Schrift Dr. Dimmlers (2)
„Aristotelische Metaphysik" an. Sie zerfällt in zwei Hauptteile,

die sich: „Analytische Darstellung der Odö/a-Lehre"
und „Exetitische Darstellung der Ovoia-Lehre" betiteln. Der
Vf. lehnt sich im wesentlichen an den Standpunkt v.
Hertlings an in der Auffassung und Beurteilung der

19*



280 Zur neuesten philosophischen Literatur.

aristotelischen Philosophie. Außerdem sind seine Gewährsmänner

Zeller, Bonitz. Nicht einmal Brentano wird der
Beachtung für wert gehalten. Auch über Rolfes' so
verdienstvolle und gründliche Arbeiten herrscht Stillschweigen :

gar nicht zu reden von den Kommentaren eines hl. Thomas,

Suarez, Toletus und der übrigen scholastischen Ari-
stoteliker. Daß unter solchen Umständen die Studie des
Yf.s ein höchst subjektives Gepräge erhielt und weder
exegetisch noch sachlich zu befriedigen vermag, wird man
begreiflich finden.

In Aristoteles habe sich der kostbare Hauch geistiger
Schönheit und poetischer Gestaltung, der bis auf Plato
das nüchterne Denken der griechischen Philosophen
verklärt habe, endgültig von der verstandesmäßigen
Denktätigkeit losgelöst (S. 2).

Gibt es denn nicht, frage ich, wie eine Beredsamkeit
der Sache, einen Schwung des Gedankens, geschöpft aus
der Erhabenheit des Gegenstandes? Zu dieser Art von
Poesie erhebt sich die Metaphysik des Aristoteles, wo sie
von der höchsten Ursache, der alles bewegenden göttlichen
Intelligenz zu reden kommt.

Liest man den Satz: „Aristoteles selbst ist das einzig-
Dastehende und Größte, was die Menschheit auf dem
Gebiete des reinen Denkens erlebt hat" (S. 5), und vergegenwärtigt

man sich die sonst vom Vf. geübte Kritik an den
Lehren des Philosophen, so möchte man wünschen, den
letzteren besser verstanden und gewürdigt als gelobt zu
sehen.

Großes Gewicht wird dem Einfluß der Sprache auf
das Denken beigelegt. Der Vf. spricht von einem
„Sprachentwicklungsgesetz" (S. 6 Anm.). Die Bedeutung der OvoLa-
Lehre ist in den Worten ausgesprochen: „Inhaltlich gibt
die Ovoia-Lehre Aufschluß über den Grundgedanken, in
welchem Aristoteles seine gesamte Philosophie zusammengefaßt

hat. Sie fällt zusammen mit der hylomorphistischen
Prinzipienlehre, der Seinslehre und der Theologie" (S. 8).

Der Stein des Anstoßes ist, wie für Hertling und
Bäumker (zitiert S. 13 Anm. 2), eben die „hylomorphistische
Prinzipienlehre" oder der „populäre Gedanke an Stoff und
Form, der das aristotelische Ouö/ß-Gebäude trägt" (A. a. O.).

Als die „Normale" des aristotelischen Oüöta-Gedankens
bezeichnet der Vf. den Begriff der „ursächlichen
Verknüpfung" (S. 19).



(2.) Dr. Dimmler, Aristotelische Metaphysik. 281

Eigentümlich klingt'die Frage S. 28: „Was liegt näher,
als anzunehmen, daß Aristoteles mit der Einführung seiner
virj den richtigen, ursächlich durch Kraft bestimmenden
Urbestandteil an die Stelle des unvollkommenen früheren
setzte?" „Es ist möglich, heißt es ferner, daß in dem
beweglichen Geiste des griechischen Philosophen unter
dem Ausdruck der ôvvufiiç die Seinsmöglichkeit durch
Kraft und durch bloßes Denken eine gemeinsame Herberge
gefunden habe" (S. 24). Weiterhin lesen wir: „Die
aristotelische Werdelehre war wie die der Naturphilosophien
eine Theorie beharrender, in sich unveränderlicher
Werdekonstanten. Das Werden war auch für den Stagiriten
noch ein Sichzusammensetzen von Teilen, nicht ein
Hervorgehen der Wirkung aus Kraft oder Anlage" (S. 25.)

Dieser Kritik widerspricht der aristotelische Naturbegriff,

demzufolge Natur inneres Bewegungsprinzip ist,
ein Begriff, der zudem mit dem teleologischen Standpunkt
des Philosophen zusammenhängt, der aber freilich von
seiner hylomorphistischen Grundlage nicht abgelöst werden
darf, wenn man dem griechischen Philosophen nicht den
modernen, zuerst am bestimmtesten von Leibniz formulierten

Kraftbegriff unterschieben will. Kraft ist den
Modernen, wie dem Vf. und seinen Gewährsmännern,
Aktualität oder, mit Leibniz zu reden, Virtualität und schließt
die Zusammensetzung aus Potenz und Akt, Materie und
Form aus. Sagen wir es mit einem Worte: dem Vf. fehlt
das Verständnis für den aristotelischen Begriff der realen
Möglichkeit. Wir haben uns hierüber an anderen Orten
ausführlich ausgesprochen. Ebenso auch über einen
anderen Stein des Anstoßes in der aristotelischen Metaphysik,
nämlich den angeblichen Widerspruch, der in der Annahme
der Substanzialität des begrifflichen Wesens oder der
Unterscheidung einer ersten und zweiten Substanz liegen
soll.1 Der Vf. ist, wie sein Gewährsmann, F. v. Hertling,
tief befangen in einer nominalistischen — er nennt es
euphemistisch: psychologischen — Auffassung der
allgemeinen Begriffe.

Der prinzipielle Gegensatz der modernen und
aristotelischen Werdetheorie ist vom Vf. mit wünschenswerter

1 Siehe unsere Schrift vom Prinzip der Individuation. Über den
Begriff des real Mögliehen: Jahresbericht der Sektion für Philosophie für
das Jahr 1883. Köln 1884. S. 3—37.



282 Zur neuesten philosophischen Literatur.

Klarheit ausgesprochen: „Es gelang ihm nicht, die
ursächlichen Werdefaktoren, Anlage und Natur (Kraft und
Wirkung) von der analogen, dem Kunstwerden zugrundeliegenden

Zerlegung des Körpers in Stoff und Form
loszulösen" (S. 27). Wir würden vielmehr sagen: Aristoteles
vermied durch seine Unterscheidung des bestimmungslosen
Stoffes und der wesenbestimmenden Form die sonst
unvermeidliche Alternative des Atomismus und Dynamismus
oder der Notwendigkeit, die Körper aus Atomen oder aus
Kräften zu konstruieren.

Die vom \rf. geforderte „Weiterbildung" des aristotelischen

Gedankens, die darin bestehen soll, daß die Begriffe
Anlage und Natur „aus der Schale, der sie entsprungen
sind," vollends erlöst werden, müssen wir deshalb ablehnen,
da ohne diese „Schale" ein wahres Werden nicht begriffen
werden kann, und wie wir an den angeführten Orten
gezeigt zu haben glauben, ohne den Begriff des real
Möglichen die uns umgebende Wirklichkeit entweder
pluralistisch in eine Vielheit von Aktualitäten oder monistisch
in eine einzige Aktualität sich auflösen müßte.

Die weitere Kritik des Vf.s an der aristotelischen
Lehre richtet sich von selbst. Die gesamte hylomorpli-
stische Werdetheorie des Philosophen versage vollständig,
sobald es sich um das Werden durch Zeugung handle
(S. 35). Davon ist das gerade Gegenteil der Fall. Der
Dualismus von Stoff und Form (Lebensprinzip) im
Organischen zwingt zur Annahme eines analogen Dualismus
in den Körpern überhaupt. Die von Subjekt zu Subjekt
in der Zeugung übergleitende Form (S. 36) ist eine
Vorstellung, die ausschließlich auf des Vf.s Konto zu
schreiben ist.

In einer Anm. S. 39 lesen wir: „Aristoteles denkt bei
demZweckbedingtsein an das ursächlich Bedingtsein schlechthin."

Ist denn nicht, frage ich, das Zweckbedingtsein eine
besondere Art des Verursachtseins? Gibt es ein ursächlich

Bedingtsein schlechthin, das nicht eine der vier
unterschiedenen Weisen des Verursachtseins wäre?

Den folgenden Erörterungen unter den Titeln :

„Ähnlichkeitserkenntnis", „Allgemeinerkenntnis" usw. ist der
nominalistische Stempel so deutlich aufgeprägt, daß ein
näheres Eingehen überflüssig erscheint. Die „Korrektur"
ergebe sich aus der fortgeschrittenen psychologischen Analyse

der Allgemeinbegriffsbildung; sie habe einzusetzen



(2.) Dr. Dimmler, Aristotelische Metaphysik. 283

bei der Beseitigung der aristotelischen Individuationstheorie
(S. 63). Das ist deutlich! Wie mir scheint, bedarf der
Nominalismus des Yf.s, dem der Allgemeinbegriff ein
subjektives Gebilde unter Mitwirkung der Sprache ist, der
Korrektur. Diese hat da einzusetzen, wo der Grund der
individualisierenden Einschränkung des Allgemeinen liegt,
in die Wiedereinsetzung des aristotelischen Stoffprinzips.

„Daß Aristoteles — meint der Yf. — für das eleatische
to öv den Ausdruck ovoia einführt, hat keine große sachliche

Bedeutung". Der Ausdruck allein macht es
allerdings nicht, wohl aber der damit zusammenhängende
Grundsatz des Aristoteles: to öv /.tysrai jioAZaxwç.

Dem Sinne des Philosophen entspricht es sicherlich
nicht, wenn der Vf. sagt, die Definition berücksichtige
ihrer Natur nach nur das vorgestellte Sein, dieses
fungiere bei dem ganzen Gedankenvorgang als Ausgangspunkt

und daher als Subjekt, welches das Wirklichsein nach
Art einer Bestimmung aufnimmt (S. 55).

Von seinem nominalistischen Standpunkt aus sieht der
Vf. die Dinge schief; daher die Behauptung, Aristoteles
habe die wirkliche Natur des oçiofjoç nicht durchschaut.
„Bis zu einer erschöpfenden genetisch-psychologischen1
Erkenntnis dieser eigenen Denktätigkeit konnte er
unmöglich vordringen" (S. 60).

Die Form sei ein Allgemeines, der Stoff mache durch
sein Hinzutreten aus diesem Allgemeinen ein Einzelnes;
die aristotelische Form sei ein unmittelbarer typischer
Abdruck des seelischen Allgemeininhaltes (S. 61). Hier
liegt ein völliges Mißverständnis des aristotelischen ge
mäßigten Realismus und der Theorie vom Individuations-
prinzip vor, ein Mißverständnis, das sich nur aus der
vornehmen Suffisance erklärt, womit man sich auf gewisser
Seite über alles, was scholastisch und neuscholastisch
heißt, hinwegsetzt.

Wiederum dekretiert der Kritiker des Philosophen:
„Es fehlte dem Philosophen eine tiefere psychologische
Kenntnis der Weise, wie Allgemeinbegriffe entstehen". „Die
gedankliche Auseinanderlegung des Ganzen in Teile wird
für ihn zu einer Zerlegung in Kern und Schale" (S. 68 f.).

1 Will sagen: „nominalistischen", d. h. Aristoteles verstand es nicht,
den Begriff als ein subjektives Gebilde aufzufassen, dem tatsächlich keine
andere Realilät als der Inbegriff der Individuen entspreche.



284 Zur neuesten philosophischen Literatur.

Jene tiefere Kenntnis ist wohl bei Locke und Hume zu
finden

Das trotz alledem dem Philosophen gespendete Lob,
das von ihm aufgezeigte Abhängigkeitsverhältnis zwischen
Subjekt und Subjektsbestimmung habe eine hohe Bedeutung

und weise darauf hin, daß die Teile des Naturganzen
in diesem ihrem natürlichen Dasein durch den Zusammenschluß

zum Ganzen bedingt sind: dieses Lob ist ganz
unverdient; denn eine solche Vorstellung ist dem Philosophen
völlig fremd; denn er sah ein, daß eine Art
verursachender Tätigkeit zur Erklärung der Einheit eines
Naturwesens nicht genügt; eben darum bestimmt er auf dem
Gebiete der Lebewesen das Verhältnis des Lebensprinzips
zum Leibe als ein solches der substanziellen Form zur
bestimmungslosen, aber bestimmbaren Materie. Jene Art
von Verursachung nennen wir bei lebenden Wesen —
meint der Vf. — Leben. Doch nein, wir reden von
einer Seele, und diese ist uns nicht Tätigkeit, sondern
Tätigkeitsprinzip als formgebender Grund — causa for-
malis, forma substantialis — des Organismus (S. 69 f.).

Unwillkürlich habe Aristoteles die Zusammenfassung
des Seins in ein yivoq. oder eine <pvoi.ç vollzogen (S. 81).
Wiederum ein Machtspruch des Vf.s. Dom Philosophen ist
das Sein kein Genus; wenn irgend etwas in der Ontologie

des Philosophen feststeht, so ist es dies!
Der Abschnitt C beginnt mit den Worten: „Das

allgemein Menschliche, was die Besichtigung einer nicht
einst) lebendigen, jetzt toten Gedankenwelt für Gegenwart

und Zukunft zurückläßt, ist der Beitrag, den sie
liefert zur Theorie des Denkens überhaupt" (S. 91). Eine
tote Gedankenwelt ist für uns ein Unding. Daß sie erst
gar für Gegenwart und Zukunft etwas leisten soll,
übersteigt unsere Fassungskraft. Übrigens wissen wir, wie
wir daran sind. Man sagt uns deutlich genug, daß wir
Neuaristoteliker Tote galvanisieren. Wir kommen damit
zu dem eigentümlichen philosophiegeschichtlichen Standpunkt

des Vf.s. Er betrachtet die philosophischen Systeme
als Gewächse und huldigt einer Theorie der Entwicklung
des Denkens. Die Pflege dieser Theorie sei geeignet, die
Stunden der Entwicklung abzukürzen und nach einer
langen Vorreife die Frucht rasch zu zeitigen, diese Theorie
werde zu einer Art Naturgeschichte des Denkens führen.
„Man wird diese seelischen Gewächse nach den verschiedenen,



(2.) Dr. Dimmler, Aristotelische Metaphysik. 285

erst noch festzustellenden Funktionen ihres Wachstums,
nach Same, Blüte und Frucht, nach Zeit und Art der
Fortpflanzung dem großen Herrscherreiche der Natur
einordnen" (S. 95).

Sollte es dem Vf. gelingen, die genannten Funktionen
„festzustellen", sot wünschen wir ihm aufrichtig Glück dazu.
Auf den Erfolg seiner Bemühungen zu warten, dazu fehlt
uns indessen die Zeit und die Lust. Wir sind zwar nicht
so „kindlich naiv", um die Gedankenwelt als einen „fertigen
toten Bau" zu betrachten (A. a. O.), wissen uns aber im
Besitze einer gewissen geistigen Kraft, die man sonst
Verstand nennt, und die, wie uns scheint, kein Gewächs ist,
sondern die Fähigkeit, zu urteilen und zwischen wahr und
falsch zu unterscheiden. Wir werden also zwar annehmen,
daß der Wahrheitsgehalt der philosophischen Systeme ein
sehr verschiedener ist, nie und nimmer aber, daß die
Philosophie und überhaupt die Wissenschaft ein natürliches

Entwicklungsprodukt sei. Wenn jener Pythagoreer,
der die Bewegung der Erde um die Sonne lehrte, nicht
durchdrang, so mag man sich bildlich so ausdrücken, daß
die Zeit nicht reif war. Die richtige Vorstellung aber
ist diese, daß es dem genialen Denker nicht gelang,
überzeugende Beweise für seine neue Lehre zu führen und die
Gegeninstanzen zu überwinden.

Von der Art Demut, uns „in den historisch gewordenen
Organismus möglichst tief durch willige Aufnahme des
Gewordenen einzugliedern", wollen wir nichts wissen. Einer
Entwicklungstheorie in diesem Sinne hat Aristoteles selbst
nirgends das Wort geredet. Er würdigte zwar die volle
Bedeutung der Geschichte der Philosophie, erkannte ihr
aber nur dialektischen Wert zu. Das ihm gespendete Lob,
er sei vom Standpunkt der Entwicklungstheorie in einem
ganz eminenten Sinne des Wortes modern, ist von sehr
zweifelhaftem Werte. Die Art von Fortbildung aber, die
ihm der Vf. angedeihen lassen will, halten wir für eine
Rückbildung. Nach der Meinung des Vf.s ist die Ovaia-
Lehre von der Verquickung mit dem Hylomorphismus zu
befreien. Nun hat aber der griechische Philosoph gerade
durch die Einführung des Begriffs der realen Potenz die
monistischen und atomistischen Irrtümer seiner Vorgänger
überwunden. Die Preisgabe dieses Begriffs durch die Modernen

bedeutet einen Rückschritt. Dies beweisen die
zahlreichen Analogien der modernen mit den voraristotelischen



286 Zur neuesten philosophischen Literatur.

Systemen. Unverkennbar ist die Verwandtschaft der Kant-
schen mit der platonischen, der Hegelschen mit der elea-
tischen Philosophie, des Materialismus mit den Theorien
Demokrits und Epikurs. Mit Recht hat daher die
scholastische Philosophie an Aristoteles angeknüpft, und das
Heil der Philosophie in der Gegenwart wird von der
Rückkehr zu ihm und seinen wahren Fortbildern, den
großen Scholastikern, insbesondere dem hl. Thomas,
abhängen. Im eigenen Interesse der vom Vf. vertretenen
Richtung ist daher die Art und Weise, wie derselbe diese
Fortbildung ignoriert, aufrichtig zu beklagen.

Der gegenwärtige Zustand der modernen Philosophie
ist nicht geeignet, für die vom Vf. befürwortete
„Fortbildung" der aristotelischen Lehren im modernen Sinne
einzunehmen. Wie in dem ersten Band der von W. Windelband

herausgegebenen Festschrift für Kuno Fischer ein
Bild dieses Zustandes in theoretischer Hinsicht entworfen
ist, in welchem sich völlige Zerfahrenheit widerspiegelt,
so gilt dies auch in praktischer Hinsicht von dem zweiten
Bande (3), der die angewandten Fächer, Rechtsphilosophie,
Geschichtsphilosophie und Ästhetik, behandelt. Der Vf.
der Abhandlung über die Rechtsphilosophie, E. Lask,
meint zwar, der Stand der Rechtsphilosophie im Beginne
des zwanzigsten Jahrhunderts sei kein trostloser, weiß uns
aber doch nur mit dem Hinweis 'auf die Zukunft zu trösten,
die in einem System überempirischer Werte eine
endgültige Entscheidung aller methodologischen Streitigkeiten
herbeiführen werde (Vorr.). Rechtsphilosophie habe es
mit dem Rechtswert zu tun, denn alle Philosophie sei
Werttypuslehre (S. 4). Der Vf. perhorresziert das „Naturrecht",

das metaphysisch gerichtet sei; es ist ihm
„metaphysischer Rationalismus (S. 5). Auch finde sich ein
ausdrückliches Bekenntnis zum formellen Natur recht heute
fast nur in der katholischen Rechtsphilosophie (S. 6). „Das
Naturrecht ist unhistorischer Rationalismus und
Metaphysik" (S. 7). Gleichwohl gesteht der Vf., das Naturrecht
zerstöre zwar durch die Hypostasierung der Werte die
Selbständigkeit des Empirischen, habe aber das unsterbliche

Verdienst, überhaupt an übergeschichtliche, zeitlose
Normen geglaubt zu haben. Der Historismus seinerseits
sei die gefährlichste Form des Relativismus. „Naturrecht
und Historismus sind die beiden Klippen, vor denen die
Rechtsphilosophie sich hüten muß" (S. 13). Die sich



(3.) Windelband, Festschrift II. Bd. 287

gegenüberstehenden „Richtungen" zeigen dieselben Gegensätze

auf, wie die moderne Philosophie überhaupt. Eine
Versöhnung derselben will auch auf dem Gebiete des
Rechts nicht gelingen. „Die gesamte Rechtsphilosophie
des neunzehnten Jahrhunderts hat sich damit abgemüht,
einen eigenen absoluten Sinn der sozialen Zusammenhänge
zu behaupten, ohne dabei die vom achtzehnten Jahrhundert
erkämpfte Anerkennung des Individuums als eines
absoluten Selbstzweckes preisgeben zu müssen. In der Gegenwart

ist der Kampf dieser Weltanschauungen noch um
keinen Schritt seiner Entscheidung näher gekommen" (S. 14f.).
Hegel läßt die individuelle Freiheit als „aufgehobenes
Moment" gelten und bekennt sich zur „antiken Idee" einer
„substanziellen Sittlichkeit" (A. a. O.). D. h. Hegel
vergöttert den Staat als konkrete Allgemeinheit, was gewiß
keine Versöhnung des Individualismus, mit dem extremen
Realismus ist. Eine (unhaltbare!) Mitte nimmt der Kan-
tianismus ein, der gegenwärtig die Geister gefangen hält.
Die kantsche Richtung „hat sich nie darauf beschränkt,
in strenger Folgerichtigkeit das substanzielle Wesen des
Rechtes lediglich als konträren Gegensatz zur ethischen
Innerlichkeit, als bloße Äußerlichkeit und Erzwingbarkeit
zu fassen", ist aber in dem Widerspruch befangen, einerseits

die empirischen Rechtsverhältnisse in intelligible
Freiheitsbeziehungen aufzulösen, anderseits aber die
Äußerlichkeit des Rechts zu behaupten. Konsequenter verfahre
Fichte (S. 19).

Das Recht, zwar die abstrakteste und formalste Gestalt
innerhalb des sozialen Werttypus, repräsentiere immerhin
schon ein Minimum des Gemeinethos : damit sei der entscheidende

Schritt über die Kantsche Rechtsphilosophie hinaus
getan (S. 20). Der Rechtsphilosophie der Restauration, der
zufolge die empirisch erwachsenen legitimen staatlichen Or-
ganisationsformen eine unverrückbare, der Kritik
unzugängliche Schranke bilden, stehe als schroffster Gegensatz
Hegels Kampf gegen die Unvernunft der einzelnen
empirischen Diesheit entgegen (S. 2(1).

Philosophie ist dem Vf. kritische Wertlehre ; ihr
ordne sich der Stoff der Rechtsphilosophie unter; er
zerfalle in die Lehre vom Wissenschaftswert der Rechtsphilosophie,

in die vom Wert des Rechtes selbst und die vom
Wissenschaftswert der Rechtsempirie> (S. 27).

Die Befangenheit im Kantianismus drücken die Sätze



288 Zur neuesten philosophischen Literatur.

aus: „Unter erkenntnistheoretischen Gesichtspunkten gilt
die Wirklichkeit als ein Erzeugnis kategorialer Synthesen.
Die Methodologie überträgt diesen kopernikonischen
Standpunkt auf die Schöpfungen der einzelwissenschaftlichen

Auslesetätigkeit und sieht z. B. in den Atomen und
Naturgesetzen Produkte der naturwissenschaftlichen, in
den Ereignissen der Weltgeschichte, in den rechtlichen,
staatlichen und wirtschaftlichen Phänomenen Produkte der
kulturwissenschaftlichen Begriffsbildung". Der koperni-
kanische Beruf der Wissenschaft könne zwar eingeschränkt
und verhüllt, aber niemals dadurch ganz in Frage gestellt
werden, daß die Heraushebung einer spezifisch
kulturwissenschaftlichen Welt zum Teil bereits in das
vorwissenschaftliche Denken fällt (S. 23). Wie es scheint, verlangt
der kopernikanische Standpunkt, daß die nährende Kraft
der Speisen der Liebigschen Wertbestimmung zu verdanken
sei: ein Standpunkt, der durch den klugen Instinkt der
Köchinnen, Speck mit Erbsen zu bereiten, niemals ganz
in Frage gestellt werden könnte. Die „vorwissenschaftliche
Funktion" der Köchin kann dann als geronnene (sie) theoretische

Vernunft, als Verkörperung von Begriffsbildungen
angesehen werden (S. 30).

Die Unentbehrlichkeit des teleologischen Prinzips
entgeht dem Vf. nicht (S. 35). Wenn gesagt wird, daß die
physischen Objekte nicht in der Totalität ihrer Qualitäten,
sondern nur mit dem Inbegriff ihrer zur Willensherrschaft
geeigneten Seiten unter das Recht fallen (S. 36), so ist
damit ein Punkt berührt, der gleichmäßig von allen
Wissenschaften gilt, und den die Scholastik klar und präzis als
Unterschied des Material- und Formalobjekts bezeichnet.
So fällt das Wasser nach der Verschiedenheit der Gesichtspunkte

sowohl der Betrachtung des Chemikers als des
Physikers, ja selbst des Theologen zu. Diese „scholastische"
Bezeichnungsweise ist offenbar treffender als die angebliche

„von Zweckbeziehungen geleitete Umsetzung des
realen Substrats in eine Gedankenwelt reiner Bedeutungen"
(S. 36 f.).

Iherings „Geist des römischen Rechts" dürfe als
eine Vermittlung zwischen manchen Bestandteilen der
rechtsphilosophischen Spekulation Hegels und der positiven
Wissenschaft des neunzehnten Jahrhunderts betrachtet
werden (S. 37). Von dem Lobe, das Ihering dem heil.
Thomas, dessen Rechtstheorie den richtigen vermittelnden



(3.) Windelband, Pestschrift II. Bd. 289

Standpunkt einnimmt, spendet, weiß uns der Vf. nichts
zu sagen. Diesem sind „Entstehen, Vergehen, Einander-
bedingen" Denkformen (S. 39). Dies sind sie weder in
der physischen noch in der moralischen Ordnung, der
auch die Rechtsordnung angehört. Scholastisch gesprochen,
die Relationen, welche die sittliche Ordnung konstituieren,
sind objektiv-real, nicht bloße entia rationis.

An die hypostasierte Hegeische Rechtsidee erinnert
der Satz (S. 40) : „Das psychische Sein ist für die
juristische Betrachtung in genau demselben Sinn ein bloßes
in die praktische Welt des Handelns erst hineinzuarbeitendes

Material wie die Körperweit". Die „teleologische Färbung"
der Rechtsbegriffe ändert nichts an den psychischen
Realitäten, sondern faßt diese nur in ihren objektiven
Beziehungen zum Endzweck der Individuen und der Gesamtheit
ins Auge.

Die „juristische Person" ist ein nach Analogie der
physischen gebildeter Begriff; diese letztere aber ist nichts
weniger als ein „Aggregat oder Gewühl unverbundener
Realitäten", das erst durch teleologische Beleuchtung als
einheitliches Individuum zusammengedacht würde (S. 42).

Der Eindruck, den die vorliegende Abhandlung
zurückläßt, ist der des Schwankens und einer heterogenen
Mischung von Hegelianismus, Kantianismus und Positivismus.

Wir aber haben keinen Grund, von der Auffassung
des Rechts als eines Ausschnittes der Moral abzugehen,
und dasselbe sowohl psychologisch als metaphysisch zu
begründen. Es gibt ein Naturrecht, dem das positive
sogenannte Recht nicht widersprechen kann, ohne aufzuhören,
Recht zu sein und sich in Unrecht zu verwandeln.

Abhängig von Kant zeigt sich auch Rickert in der
folgenden Abhandlung über Geschichtsphilosophie, ohne
jedoch einen Fortschritt über Kant hinaus auszuschließen,
der aber im wesentlichen in der Richtung liege, die bereits
von Kants unmittelbaren Nachfolgern eingeschlagen war, und
an die man heutzutage wieder anzuknüpfen beginnt (S. 51).
Das wäre also der von uns längst vorausgesagte Kreislauf,
der Weg von Kant zu Hegel, dem der Vf. wirklich eine in
den letzten Dezennien ungewohnte Bedeutung beilegt, nach
dem umgekehrten Gange von Hegel zu Kant: ein Prozeß,
in welchem wir eher eine Art von Drehkrankheit des
entgleisten philosophischen Gedankens als einen Fortschritt
zu erkennen vermögen. Der Vf. verwahrt sich zwar dagegen,



290 Zur neuesten philosophischen Literatur.

einen Entwicklungsgang von Kant zu Fichte und weiter
zu Schelling und Hegel in Aussicht stellen zu wollen, will
aber zugleich, daß man sich der Einsicht nicht verschließen
solle, daß der kantische und nachkantische Idealismus
einen Schatz von Gedanken enthalte, der noch lange nicht
vollständig ausgemünzt sei. Tatsächlich ist die Werttheorie
des Vf.s trotz seiner Ablehnung einer metaphysischen
Begründung nur eine neue Form für die idealistische
Behandlung der Geschichte. Oder sind diese absoluten
„Werte" etwas anderes als metaphysische Entitäten, ein
anderer Name für die nach den Idealisten in der
Geschichte sich realisierenden Ideen?

Indes soll „die Vergangenheit beiseite gelassen und
eine systematische Orientierung versucht" werden (S. 53).
Zunächst sollen die verschiedenen Bedeutungen, die man
mit dem Worte Geschichtsphilosophie verbinden könne,
festgestellt werden. Das Wort könne bedeuten:
Weltgeschichte, Wissenschaft von den geschichtlichen Prinzipien
und Logik der Geschichtswissenschaft (S. 53 f.).

Mit einer Übersicht über die wichtigsten Probleme
und Streitfragen der Geschichtslogik sei der Anfang zu
machen. Der Versuch, das logische Wesen der
Geschichtswissenschaft in seiner Eigenart gründlich zu verstehen,
gehe nicht weiter zurück als bis auf Paul, Naville, Simmel
und besonders Windelband S. 56. In manchen Köpfen
habe sich der Gedanke eines Gegensatzes zwischen Geschichte
und Wissenschaft festgesetzt, und gerade diese Denker
fühlten sich sonderbarerweise berufen, die Geschichtswissenschaft

über ihre wahren Ziele aufzuklären. Und warum
nicht möchte man fragen. Diese Denker reden eben nicht
von einer Geschichtswissenschaft, bestimmen aber trotzdem
mit Recht die Aufgabe der Geschichte, und zwar dahin,
daß sie die Tatsachen zu ergründen und wahrheitsgetreu
darzustellen habe. Diese Eigenart der Geschichte hat schon
längst vor Windelband der alte Aristoteles gekannt und
daher èjitarrjftrj und lOtoq'iu, Wissenschaft und Forschung,
klar und deutlich unterschieden. Der Vf. selbst — eine
Ironie des Schicksals — beweist, indem er sich alle Mühe
gibt, der Geschichte den Charakter einer Wissenschaft zu
vindizieren, wie wir alsbald sehen werden, daß die
Geschichte nicht Wissenschaft ist, mag sie auch von
wirklichen Wissenschaften gewissermaßen als Beispielsammlung
und Material benutzt werden.



(3.) Windelband, Pestschrift II. Bd. 291

Um der Geschichte den Charakter einer Wissenschaft
im strikten Sinne abzusprechen, braucht man nicht dem
„von Kant noch vertretenen methodologischen Naturalismus"

(S. 59) zu huldigen; es genügt vielmehr, sich
gegenwärtig zu halten, daß die Wissenschaft auf das
Allgemeine gerichtet ist, die Geschichte aber auf Konkretes,
Individuelles, auf die Darstellung von Handlungen, die
ein Produkt der Freiheit sind. Gelegentlich verrät der
Vf. seinen kantischen und nominalistischen Standpunkt,
jenen, indem er die Erkenntnis in einer umbildenden
Auffassung der Objekte bestehen läßt (was sie nur insofern

ist, als das Objekt im Erkennen in eine neue Sphäre
eben die des Erkennens, in eine ideale Sphäre — erhoben
wird), diesen, indem er die Gattungsbegriffe in der Weise
entstehen läßt, daß wir die „Exemplare" als gleich ansehen,
obwohl sie es nicht sind (S. 62).

Die oben behauptete Selbstwiderlegung des Vf.s aber
besteht darin, daß er den individualisierenden Charakter
der Geschichte aufs schärfste betont. „Dies Verfahren,
das zum Wesen jeder geschichtlichen Darstellung gehört,
ist bei keinem Werke der nicht geschichtlichen
Wissenschaften, mögen sie sich mit Körpern oder mit geistigem
Leben beschäftigen, angewendet" (S. 67). Also doch ein
Gegensatz zwischen Wissenschaft und Geschichte!

Sehr richtig unterscheidet der Vf. zwischen Einteilung
(generalisierendes Verfahren) und Teilung, was der
scholastischen Unterscheidung eines potenziellen und aktuellen
Ganzen entspricht; zieht aber daraus nicht die notwendige

Folgerung, daß die Geschichte, weil sie individualisiert,
eben nicht Wissenschaft ist (S. 69 f.).

Man wende uns nicht ein, die Sache laufe auf einen
Wortstreit hinaus; denn das zähe Festhalten an der
Geschichte als „Wissenschaft" führt unwillkürlich zurück zu
der konstruierenden Methode der idealistischen Philosophie,
wie die Sympathie des Vf.s für die Ilegelsche
Geschichtsphilosophie beweist. Zwar soll auch dem Vf. zufolge die
Geschichte nicht Gesetzeswissenschaft sein; denn Kausalität

und Gesetzmäßigkeit fallen nicht zusammen (S. 71).
Dagegen aber soll ihr der wissenschaftliche Charakter
durch den Zusammenhang der individualisierenden mit
der wertverbindenden Auffassung zukommen (S. 78).

Wie will man aber Werte beurteilen ohne einen
metaphysischen Maßstab, d. h. ohne sie nach den Graden des Seins,



292 Zur neuesten philosophischen Literatur.

der Wahrheit, Güte und Schönheit zu bemessen? Aber auch
jener Zusammenhang erhebt die Geschichte nicht zum Range
einer Wissenschaft. Dazu gehört die Ableitbarkeit ihre,^
Objektes aus Prinzipien. Der Gang der Weltgeschichte, von
dem wir allerdings annehmen, daß er von einer unendlich
weisen Vorsehung geleitet und beherrscht ist, läßt sich
nicht wie die Eigenschaften und Wirkungsweisen der Körper
und Geister aus Prinzipien begreifen.

Einen eigentümlichen Begriff scheint der Vf. von der
Ethik zu haben, vorausgesetzt, daß' er sie unter die
„Gesetzeswissenschaften" rechnet. Für diese nämlich müssen
nach seiner Ansicht Laster und Tugend Produkte wie
Vitriol und Zucker sein (S. 82).

Wie berechtigt der konfessionelle Geschichtsunterricht
ist, zeigt eine sehr richtige Bemerkung des Vf.s, daß sich
der Historiker tatsächlich von dem generalisierenden
Forscher auch dadurch unterscheidet, daß er bei seiner
Arbeit nicht nur das wissenschaftliche Ziel, das er
verfolgt, als Wert anerkennen muß, sondern wenn auch nicht
zu seinen historischen Objekten selbst, so doch zu den
allgemeinen Werten Stellung nimmt, auf die er seine
Objekte individualisierend bezieht (S. 83 f.). Wie ist es aber
auch tatsächlich mit der „Objektivität" der politischen,
der Religions-, der Kunst- und Wirtschaftsgeschichte bestellt

Grell tritt der Widerspruch, in welchem der Vf.
befangen ist, in der von der Geschichte gegebenen Erklärung
als individualisierender Kulturwissenschaft hervor (S. 89),
womit zugleich Ziel und Sinn der Geschichte bezeichnet
sein soll.

Empirische Geschichtswissenschaft (derselbe nur anders
ausgedrückte Widerspruch und Gesetzeswissenschaft
schließen zwar einander aus (so S. 90) ; dies brauche aber
nicht für die Geschichtsphilosophie zu gelten. Mache man
als solche die Soziologie geltend, so wäre Geschichtsphilosophie

in der Tat Gesetzeswissenschaft. Soziologie könne
jedoch der Geschichtsphilosophie zwar Hilfsbegriffe liefern
bei Erforschung kausaler Zusammenhänge, dürfe aber
nicht an ihre Stelle treten (S. 96). Die Frage nach den
„Prinzipien" des historisch Geschehenen kann demnach
nicht in dem Sinne beantwortet werden, daß sie in
Gesetzen zu suchen seien (S. 100). Die angeblichen
historischen Gesetze sind im Grunde Wertformeln. Mit Rücksicht

auf die Werte kann dann auch der einheitliche Sinn



(3.) Windelband, Festschrift II. Bd. 293

der Gesamtentwicklung gedeutet werden (S. 104). Die
letzte und wichtigste Frage der historischen Prinzipienlehre

ist daher, wie die Geschichtsphilosophie ein
Wertsystem gewinnen soll, das den Sinn des gesamten geschichtliehen

Verlaufes zu deuten ermöglicht. > Es hängt dies
davon ab, ob üb er geschichtliche Werte gewonnen
werden können (S. 110). Wie die Philosophie überhaupt,
so fragt die Geschichtsphilosophie nach dem Sinn der Welt
oder vielmehr nach dem Sinn des Menschenlebens. Damit
sehen wir uns auf eine ebenso notwendige als unlösbare,
d. h. unendliche Aufgabe hingewiesen.

Ein dritter und letzter Abschnitt behandelt die
Geschichtsphilosophie als Universalgeschichte. Statt der
verschwommenen Darstellung weiter im einzelnen zu folgen,
wollen wir die zusammenfassenden Schlußworte des Vf.s
mitteilen. „Der Philosophie bleibt, nachdem sie das ganze
Gebiet des empirischen Seins den SpezialWissenschaften
zur Erforschung überlassen und auf eine Erfassung des
metaphysischen Wesens der Welt verzichten muß das
Reich der Werte als ihr eigentliches Gebiet. Sie hat diese
Werte als Werte zu behandeln, nach ihrer Geltung zu
fragen und in die teleologischen Wertzusammenhänge
einzudringen. Eines der Wertgebiete ist das der Wissenschaft,
insofern diese nach der Verwirklichung der Wahrheitswerte

strebt, und die Geschichtsphilosophie hat es daher
zunächst mit dem Wesen der Geschichtswissenschaft zu
tun. Sie begreift sie als die individualisierende
Darstellung der einmaligen Entwicklung der Kultur, d. h. des
mit Rücksicht auf die Kulturwerte in seiner Individualität
bedeutungsvollen Seins und Geschehens" (S. 133). Heißt
das, die Geschichtsphilosophie sei nichts weiter als eine
Methodologie der Geschichtswissenschaft als einer
Darstellung des Verlaufes menschlicher Kulturbestrebungen?

Der Vf. verkennt das Wesen der Philosophie überhaupt,
die, wenn sie nicht bloße Methodenlehre sein will, vor
allem Metaphysik — prima philosophia — sein muß. Der
Sinn des Menschenlebens kann nur metaphysisch begriffen
werden. Ohne wissenschaftliche Erkenntnis der letzten
Gründe der Dinge, ohne Gotteserkenntnis kein Verständnis
weder des Menschen als Individuums noch desselben als
Gattung! Das volle Verständnis der Geschichte vermag
aber nur die Offenbarung zu erschließen, da sie allein
über Anfang und Abschluß derselben uns belehrt. Denn

Jahrbuch für Philosophie etc. XX. 20



294 Zur neuesten philosophischen Literatur.

statt mit dem Dichter zu sagen: die Weltgeschichte ist
das Weltgericht, werden wir umgekehrt sagen müssen:
das Weltgericht ist die Weltgeschichte, d. h. ihr Sinn und
volles Verständnis. Die Geschichte ist die Verwirklichung
des Reiches Gottes und findet ihren Abschluß in dem
endlichen Triumph des Lichtes über die Mächte der
Finsternis.

In der folgenden Abhandlung über Ästhetik v. K.
Groos, die einen Überblick über die gegenwärtige Lage
dieser Disziplin geben will, sind ebenso wie in der
vorausgehenden die methodologischen Gesichtspunkte in den
Vordergrund gerückt. Wie im allgemeinen läßt es auch
hier die Scheu vor Metaphysik nicht zu einer prinzipiell
befriedigenden Erklärung des Wesens des Schönen und
der Natur sowie der Ursachen des ästhetischen Genusses
kommen, bei allem auf die Detailfragen verwendeten Fleiß
und Scharfsinn. Die bekannte thomistische Erklärung des
Schönen : pulchra sunt quae visa placent, so wie die
Bezeichnung der Elemente des Schönen als Harmonie —
Einheit in der Mannigfaltigkeit — Ähnlichkeit, Glanz
bleiben in ihrer Geltung unerschüttert bestehen. Dagegen
ist es für die Bewegung auf ästhetischem Gebiete
charakteristisch, daß sie über ein Schwanken zwischen
empirischpsychologischer Begründung und abstrakt-idealistischer
Auffassung nicht hinausgelangt. Evident zeigt sich dies
in der Betonung des „Problems der Einfühlung"; mit Hilfe
dieses Begriffs wird die Einheit des Mannigfaltigen
in subjektivistischem Sinne umgedeutet. Die psychologische

Fassung dieser Einheit biete „den Vorteil, das
Prinzip der Einstimmigkeit in direkte Verbindung mit
dem Prinzip der Einfühlung zu bringen" (S. 171 f.). Fragt
man, was unter diesem Prinzip zu denken sei, so werden
wir dahin belehrt, daß „bei aller Einfühlung es sich darum
handelt, daß die geistigen Inhalte, die das sinnlich Gegebene
durch seine wahrnehmbaren Eigenschaften ,ausdrückt' oder
,bedeutet', von dem Genießenden nicht in abstrakter Weise,
z. B. durch WortvorStellungen, wie ,traurig', zornig',
emporstrebend', hinzugedacht, sondern in konkreter Weise
erlebt werden" (S. 156). Außerdem sollen bei aller
Einfühlung die geistigen Inhalte, mag es sich um beseelte
oder personifizierte Objekte handeln, aus dem auffassenden
Subjekte stammen (S. 156).

Der Vf. unterscheidet eine metaphysische, eine



(3.) Windelband, Pestschrift II. Bd. 295

kritische und eine psychologische Behandlung der
ästhetischen Probleme. Die letztere sei gegenwärtig im
Besitz der Vorherrschaft (S. 136 ff.), werde aber von den
Anhängern der kritischen Ästhetik mit beachtenswerten
Gründen angegriffen (S. 139). Der Streit ist nach dem
Vf. in dem Sinne zu schlichten, daß den Psychologen die
der Ästhetik zustehende absolute Normation zwar
versagt ist, daß es aber hypothetische Maßstäbe und relative
Forderungen gibt, die ihnen offenstehen.

Was nun aber die „absolute" Normation betrifft, so
erleidet sie eine wesentliche Einschränkung, durch die sie
zur Illusion wird, nämlich durch das der
„erkenntnistheoretischen Logik anhaftende „Wenn". Der Unterschied
zwischen erkenntnistheoretischer (der kantisch-hegelsche
Rest der Metaphysik!) und psychologischer Normation
bestehe darin, daß „der Erkenntnistheoretiker von der
Annahme oder dem Wunsche ausgeht, daß notwendige
und allgemeingültige Erkenntnisse vorhanden seien, und
nach logischer d. h. vom individuellen Erlebnis absehender
Methode das Prius aller Einzelerkenntnisse im Begriff der
Gesetzmäßigkeit des Bewußtseins überhaupt sucht" (S. 152).

Das Gesagte genügt zur Charakteristik dieser von
Kant zu Hegel und von Hegel zu Kant oszillierenden
Ästhetik. Uns ist das Schöne eins mit dem Guten und
Seienden, von diesen sich dadurch unterscheidend, daß es
sowohl eine Beziehung zur Anschauung (intellektuellen
Erkenntnis) als auch zum Willen, dessen Wohlgefallen
erregt wird, in sich schließt, somit ein.Begriff, der nicht
nur in der Psychologie, sondern auch in der Metaphysik
seine festen Wurzeln hat, also subjektiv und objektiv
zugleich begründet ist.

Im wesentlichen dasselbe Bild bietet die Abhandlung
W. Windelbands über Geschichte der Philosophie.
Als Vf. philosophiegeschichtlicher Werke ist W. anscheinend

besonders berufen, seine Stimme auf diesem Gebiete
vernehmbar zu machen. Unseren Lesern rufen wir das
ausführliche Referat in Erinnerung, das wir in diesem
Jahrbuch Bd. 15. S. 18 ff. über seine Geschichte der neueren
Philosophie erstattet haben. Die von ihm in der
vorliegenden Abhandlung erhobene „fundamentale Forderung,
daß der Historiker zwar seinen Stoff nach Wertbeziehungen

auszuwählen, zu ordnen und zu verstehen hat,
sich aber jeder positiven oder negativen Wertung soviel

20*



296 Zur neuesten philosophischen Literatur.

als menschenmöglich enthalten soll", eine Forderung, deren
Erfüllung ein wahres Kunststück darstellen würde : dieser
Forderung also hat W. in der angeführten Geschichte so
wenig entsprochen, daß er in positiver und negativer
Wertung das Menschenmögliche leistete.

Die Bedeutung der Geschichte der Philosophie für
diese selbst hat bereits Aristoteles richtig erkannt, sie ist
eine vorbereitende, dialektische, nicht aber eine innere,
wesentliche, nach aristotelischem Sprachgebrauch logische.
Damit ist unser moderner Geschichtschreiber, von Hegel
angehaucht, wenn auch nicht inspiriert, nicht zufrieden.

Die lebhafte Beschäftigung der Philosophie mit ihrer
Geschichte — so läßt er sich vernehmen — reicht in die
große schöpferische Zeit der deutschen Philosophie zurück
und entspringt in ihr aus den innersten Motiven der
idealistischen Bewegung selbst (S. 175).

Tiefer und energischer als durch die Forschungen
F. Schlegels, Schleiermachers und Böckhs habe sich das
Verhältnis zwischen dem System und der Geschichte der
Philosophie durch. Hegels Lehre gestaltet, womit, was zu
allen Zeiten anerkannt werden müsse und wohl auch
anerkannt werde, zum erstenmal prinzipiell die Geschichte
der Philosophie selbst zu einer Wissenschaft erhoben worden
sei (S. 177).

Daß die Philosophie ein weit intimeres Verhältnis zu
ihrer eigenen Geschichte habe als irgend eine andere
Wissenschaft zu ihrer Geschichte, geben wir bereitwillig
zu (S. 178). Ob, aber aus den vom Vf. angegebenen
Gründen? Als die abstrakteste und schwierigste aller
Wissenschaften hat sie das Bedürfnis, sich darüber zu
belehren, wie die bedeutendsten Denker über ihr rein
intellegibles Objekt1 urteilten, während Physiker und
Mathematiker in der Erfahrung und Kontrolle der Sinne ein
sozusagen greifbares Kriterium besitzen.

Ein falscher Standpunkt ist es, wenn man das Interesse
an der Geschichte der Philosophie und die Vorliebe für
diesen oder jenen Philosophen mit dem innigen Zusammenhang

der philosophischen Anschauungen und der
Persönlichkeit des Philosophen begründet nach dem Ausspruche

1 Diesen Charakter des Objekts der Philosophie bezeichnet die
Scholastik damit, daß sie erklärt, die Philosophie abstrahiere nicht nur, wie
die Mathematik, von der sensiblen, sondern auch von der intollegiblen
Mateiie.



(3.) Windelband, Festschrift II. Bd. 297

Fichtes : was für eine Philosophie man wähle, hänge davon
ab, was für ein Mensch man sei (S. 180). Dabei fällt ein
Lob ab für den Jubilar, Kuno Fischer, der so meisterhaft
es verstanden habe, die Zusammenhänge zwischen
Individualität und Lehre der Philosophen aufzudecken. Derselbe
K. Fischer, dessen gerühmte Klarheit nicht selten auf
einem durch die in den verschiedensten Wendungen
dasselbe sagende Wortfülle hervorbrachten Scheine beruht,
versteht es aber auch, die moderne Philosophie auf Kosten
der scholastischen herauszupreisen, indem er z. B. von
den scholastischen Gegnern Descartes.' teils schweigt, teils
sie in einem lächerlichen Lichte erscheinen läßt.

Die Behauptung, das Beispiel großer Denker wie
Descartes und Kant zeige, daß eine intime und ausgebreitete
gelehrte Kenntnis des Historischen auch in der Philosophie
nicht unerläßlich sei (S. 181), ist nicht berechtigt. Sehen
wir von Descartes ab, der die philosophische Vergangenheit

nicht zu kennen den Schein erweckte, so blieb die
gewiß nicht intime, sondern vielmehr recht oberflächliche
Kenntnis Kants von der Geschichte der Philosophie, um
nicht zu sagen: Ignoranz derselben, kaum ohne Einfluß
auf seine Ansicht von der Abstraktion, die er nur in der
Fassung Lockes kannte, indes ihm die scharfsinnigen, auf
Grund der aristotelischen Lehre angestellten Erörterungen
der Scholastiker eine Terra incognita blieben.

Die idealistische Strömung, die von Kant ihren
Ausgang genommen, verlangt ein philosophisches Verständnis
der Geschichte der Philosophie, deren Gegenstand die
Entwicklung wesentlich ist (also eine veränderliche Wahrheit!).

Gegenstand der Philosophie aber ist dieser Richtung

nicht die menschliche Vernunft als empirisch
gegebener Zusammenhang, sondern die Vernunft in ihrer
überempirischen, allgemeingültigen Bestimmtheit — die
Weltvernunft (S. 182 f.).

Zwei Gedanken sind hier ausgesprochen. Erstens die
Kantisch-IIegelsche Vernunft ist die Weltvernunft, die
absolute, die göttliche Vernunft. Hieraus erklärt sich,
wie im„deutschen Idealismus" die Weltvernunft zur menschlichen

herabgesetzt, die menschliche zur göttlichen
hinaufgeschraubt wird. Zweitens erklärt es sich, daß alle Systeme
nur Versuche sind, die Weltvernunft zum Ausdruck zu
bringen. Daher die Geschichte der Philosophie ein wesentlicher

Bestandteil derselben. Die Philosophie kann nie



298 Zur neuesten philosophischen Literatur.

fertig und immer nur in der fortschreitenden Aneignung
des übergreifenden Vernunftinhalts begriffen sein (S. 184).

Daraus, daß die Erforschung der Vernunftwahrheiten
ihren Ausgang immer nur von der Selbsterkenntnis der
menschlichen Vernunft nehmen kann, erklärt sich der
Gegensatz der Friessclien „psychischen Anthropologie" und
des Hegeischen „historischen Idealismus", obgleich beide
aus Kantscher Wurzel entsprangen (S. 184).

„Der Mensch als Vernunftwesen ist nicht
naturnotwendig gegeben, sondern historisch
aufgegeben" (S. 185).1

„Wir ersehen in der Lehre eines großen Denkers mehr
als den Reflex seiner eigenen Persönlichkeit, wir erkennen
darin den verdichteten und begrifflich geformten
Vernunftinhalt seines Zeitalters" (S. 186).

Also ist Fichte im Unrecht, wenn er meint, wie der
Philosoph ist, so sei auch seine Philosophie? Der Vf.
verweist auf das Kulturleben, vor allem auf die eigene
Geschichte der Philosophie als wesentlichen Bestimmungsgrund

ihrer jeweiligen Gestalt.
„Das historisch Gegebene der Werte ist das

Objekt für die philosophische Kritik" (S. 187).'-'
Trotzdem „kann die Geschichte der Philosophie

begrifflich ebensowenig konstruiert werden wie irgend eine
andere historische Disziplin" (S. 189). Damit ist Hegel
desavouiert und im wesentlichen das über die innere
Bedeutung der Geschichte für die Philosophie Gesagte
zurückgenommen.

Am Schlüsse werden drei Ziele der Philosophiegeschichte

unterschieden, das historische, das allgemein
literarische, das philosophische. Wir lassen uns diese
Einteilung gefallen, verstehen aber unter dem
philosophischen Ziele eine Kritik, die von einem objektiven
Maßstab getragen ist. Einen solchen bieten — abgesehen
von der für den Gläubigen maßgebenden Norm der
Offenbarungswahrheiten, die obersten Prinzipien der Vernunft.
Systeme, die wie das Millsclie das Kausalprinzip, oder wie
das Ilegelsche das Prinzip des Widerspruchs negieren,
gelten uns von vornherein als falsch. Wendet man uns
ein, das sei ein billiges Verfahren, Erzeugnisse höchsten
menschlichen Scharfsinns abzutun, so antworten wir, daß

1 Vom Vf unterstrichen. 2 Vom Vf. unterstrichen.



(3.) Windelband, Festschrift II. Bd. 299

ein Kartenhaus, mag es noch so kunstvoll aufgebaut sein,
durch einen Fingerdruck zusammenstürzt. Mögen also
philosophische Systeme geschichtlich noch so bedeutsam
erscheinen, wenn sie vor dem Richterstuhl evidenter
Vernunftwahrheiten nicht bestehen, müssen sie als verfehlt
bezeichnet werden.

Der Vf. spricht sich endlich über die Bearbeitungen
der Geschichte der Philosophie aus. Am meisten
rückständig sei die gelehrte Durcharbeitung der mittelalterlichen

Philosophie. Ungünstig wirke unter anderem, daß
durch Einflüsse, die mit der Wissenschaft nichts zu tun
haben (Sie meinen, Herr Windelband?), einseitig auf eine
besondere Richtung, die thomistische, das Interesse geleitet
wird, weshalb es für die bedeutendsten Denker des Mittelalters,

Duns Scotus und Occam noch an jeder adäquaten
monographischen Behandlung fehle. Wir begreifen die
Sympathien des Vf.s für diese beiden Denker; der eine
ist durch seinen Formalismus ein Vorläufer der
idealistischen, der andere durch seine Theorie der Begriffe ein
solcher der neueren Philosophie überhaupt und des
Empirismus im besonderen. Wenn aber W. meint, die
thomistische Bewegung habe mit der Wissenschaft nichts zu
tun, so täuscht er sich. Sie hat ihren tieferen Grund in
dem verzweifelten Stande der modernen Philosophie. Wir
prüfen die Systeme eben nach ihrem Wahrheitsgehalt,
nicht aber nach den Bedürfnissen eines veränderlichen
Zeitgeistes, der eine Wahrheit mit wächserner Nase will.

Bei solchen Ansichten ist es nicht zu verwundern,
wenn Windelband im Literaturverzeichnis S. 199 zwar
seine eigenen, übrigens recht schön geschriebenen, aber
das Urteil irreführenden Werke aufführt, dagegen aber
die Arbeiten eines H. Ritter, von Stöckl, Haffner u. a.

ganz zu schweigen, ignoriert. Das ist wohl moderne
Objektivität!

Der Vf. der Schrift (4.): Positivistische Begründun
g des philosophischen Strafrechts, Bruno Stern,

knüpft an die Arbeiten von Wilh. Stern an, mit deren
wesentlichem Inhalt wir die Leser des Jahrbuchs bereits
bekannt gemacht haben (S. 31 ff. des lauf. Jahrg.). -Auf
die Ansicht des Vf.s vom Wesen der Ethik, die er von
jeder Metaphysik und transzendenten Auffassung losgelöst
wissen will, läßt sich das „philosophische Strafrecht" nicht
befriedigend begründen. Grundlage desselben kann nur



300

eine objektive, von menschlicher Willkür unabhängige
und aus einem absoluten Willen stammende sittliche
Weltordnung sein.

Die vorliegende Schrift behandelt in fünf Abschnitten
die allgemeinen Grundlagen des Strafrechts, das Wesen
des Verbrechens, das der Strafe, die Freiheit des Willens,
Kultur und Sittlichkeit in ihrem Verhältnis zum Strafrecht.

Im Literaturverzeichnis vermissen wir die einschlägigen

Schriften katholischer Autoren wie Gutberiet und
Cathrein. Diese bereits an Windelband gerügte Einseitigkeit

ist gerade kein Merkmal unbefangener Forschung.
Im ersten Abschnitt verwirft der Vf. zwar die Lehre

Lombrosos, rühmt aber sein „Verdienst," die
Strafrechtswissenschaft auf die empirische Methode hingewiesen zu
haben. Weiterhin erklärt er sich gegen dogmatische und
metaphysische Voraussetzungen und erklärt sich für die
positivistische Richtung Comtes, betont aber noch mehr
den kritischen Standpunkt Kants und bekennt sich zu dem
Agnostizismus Du Bois-Reymonds, der sich inbezug auf
jede wissenschaftliche Erkenntnis ein ewiges Verdienst
erworben habe (S. 10), indem er lehre, daß wir nur dann
von Naturerkennen reden können, wenn wir alle Qualität
auf quantitative Verhältnisse zurückgeführt haben. Wir
brauchen kaum zu sagen, daß ein solches „wissenschaftliches"

Verfahren dem Gebaren eines Menschen gleicht,
der sich ein Auge ausreißt, um mit dem anderen besser
sehen zu können.

Was Du Bois und andere ausgesprochen, daß es
unmöglich sei, aus materiellen Bewegungen die psychischen
Erscheinungen zu erklären, ist doch eine von Aristoteles
und der Scholastik nicht bloß ausgesprochene, sondern
auch begründete Erkenntnis. Eines unterscheidet sie
aber von Du Bois und Genossen, daß sie eine solche
Erklärung überhaupt nicht postulierten, sondern das
Psychische als eine höhere Daseinsform anerkannten, um nicht
dem Manne zu gleichen, der mit dem Kopfe an die Wand
rennt, d. h. sich eine Aufgabe setzt, deren Unlösbarkeit
er sich selbst eingesteht. Es ist reine Willkür, zu
behaupten, nur die mechanische Erklärung sei
wissenschaftliche Erklärung.

Der Vf. wendet sich alsdann der historischen
Erklärung zu. Es stimmt aber schlecht zu seinem positivistischen

Standpunkt, wenn er die an sich ja vollkommen



(4.) B. Stern, Positivist. Begründung des philos. Strafrechts. 301

richtige Bemerkung macht, die Annahme einer rein
historischen Entwicklung des Rechts sei schon deshalb nicht
richtig, weil der Rechtsgedanke unzweifelhaft ein allgemein
menschlicher sei und überall gewisse feste Punkte zum
Vorschein kommen, die sich, wo überhaupt von Rocht die
Rede ist, in ihren fundamentalen Formen bemerkbar
machen (S. 15.)

Das Recht will der Vf. — wie es der Wahrheit
entspricht — auf Ethik begründet wissen, macht aber diese
Begründung wieder illusorisch, indem er die Ethik aus
einem ursprünglichen Triebe, einer natürlichen Anlage
(S. 19) ableitet, was zu der Ansicht verleiten könnte,.
Egoismus sei die Quelle aller menschlichen Handlungen.
Demgegenüber betont der Vf. selbst die Existenz von
Handlungen, eben der sittlichen, die dem Egoismus
entgegengesetzt sind.

Von Sittlichkeit kann doch nur da die Rede sein, wo
ein wirkliches Handeln, d. h. bewußte, vernunftgemäße
Tätigkeit stattfindet, weshalb von einem sittlichen Handeln
im Tierreich füglich nicht geredet werden kann (S. 21),.
wenn auch zuzugeben ist, daß die auf den Fortbestand
der Gattung gerichteten Triebe ihrem Wesen nach nicht
egoistische sind. Der Gegensatz tritt eben erst im
vernünftigen, selbstbewußt tätigen Wesen auf.

Daß das Recht der Verwirklichung der Gerechtigkeit
diene, also angebliches (positives) Recht, das der Gerechtigkeit

widerspricht, in Wahrheit Unrecht sei, ist eine der
richtigen Bemerkungen des Vf.s. Dagegen ist die Behauptung

zurückzuweisen, daß die Ethik in das Gefühlsleben
zu verweisen sei (S. 23). Ferner: eine Ethik, die sich des
Kantschen Kritizismus bedient und alles Physische und
Psychische als Erscheinungen behandelt, müßte mit Kant
die Willensfreiheit, ohne die kein sittliches Handeln
bestehen kann, in ein überempirisches (intellegibles) Gebiet
verweisen, eine Annahme, die dem positivistischen Standpunkt

des Vf.s widerspricht.
Auf die Erklärung des Ursprungs der Sittlichkeit aus

der Reaktion gegen störende Einflüsse auf das Gefühlsleben,

ist nicht notwendig, näher einzugehen (S. 28).
Ebensowenig auf die Annahme, Triebe beruhten auf
ursprünglich bewußten und vererbten Handlungen (S. 34).

Verbrechen sei Steigerung der menschlichen Karikatur
Doch wird das „legale" vom moralischen Verbrechen



302

richtig unterschieden (entsprechend der oben erwähnten
Auffassung des Rechts). „In allen Fällen wurzelt das
Verbrechen im Egoismus" (S. 39). Lombrosos delinquente
nato wird vom Vf. zurückgewiesen. Die menschliche
Karikatur finde sich schon in den Anlagen und Verhältnissen
des Normalmenschen vor und habe ihren Hintergrund in
dem Widerspruch zwischen metaphysischem Streben und
empirischem Können (S. 45). Somit wäre der Mensch von
Natur eine Mißgeburt, was an das Radikalböse des
kritischen Philosophen erinnert.

Der Vf. bestreitet die Existenz eines Naturrechtes,
beruft sich aber trotzdem zur Begründung der Strafe auf
ein „Vernunftrecht". Er verwirft als einseitige Theorien
die der Besserung und Abschreckung; auch die Notwehrtheorie

sei ungenügend. Die Rechtfertigung der Todesstrafe

findet er (jedoch nur im Falle des Mordes) in der
notwendigen Sicherung durch absolute Beseitigung des
Verbrechers, abgesehen von der Vergeltung, die streng
genommen allein schon die Todestrafe erheischen würde.

In dem Abschnitt über die Willensfreiheit lehnt der
Vf. nicht nur die Leugnung derselben sowie den (absoluten)
Indeterminismus ab, sondern auch die Kant-Schopenhauer -

sche Ansicht von einer transzendentalen Freiheit, wo nach
das Ich als Angehöriger der intellegiblen Welt frei, „auf
Erden" aber der „Kausalität" unterworfen ist. Er selbst
setzt das Wesen der Willensfreiheit „in die Unbestimm-
barkeit des Willens durch äußere Motive und ausschließliche

Bestimmbarkeit desselben durch innere psychische
Kräfte" (S. 85). Dagegen ist zu erinnern, daß der wahre
Begriff der Freiheit sowohl äußere (Zwang) als innere
Notwendigkeit ausschließt. Freiheit in diesem Sinne
widerspricht keineswegs dem Kausalprinzip, da der freie Akt
im Willen seine wirkende, im Zwecke seine Finalursache
besitzt. Nur ist ein höchster und letzter Zweck anzunehmen,
der nicht frei, wie untergeordnete Zwecke und Mittel,
sondern notwendig gewollt wird.

Unser Schlußurteil geht dahin, daß das positivistische
Strafrecht des Vf.s an inneren Widersprüchen leidet, die
nur durch Preisgebung des positivistischen Standpunkts
behoben werden können.

Das Thema des philosophischen Strafrechts wird
ebenfallsbehandelt in der Schrift V. Ca thr eins (5) : Die
Grundbegriffe des Strafrechts, eine rechtsphilosophische



(5.) Cathrein, die Grundbegriffe des Strafrechts. 303

Studie. Bezugnehmend auf die Vorbereitung einer neuen
Strafrechtsordnung für das Deutsche Reich richtet sich
die Darstellung des Vf.s vorwiegend gegen die beiden
positivistischen Schulen, die anthropologische und soziologische,

die eine Reform des Strafrechts auf positivistischer
Grundlage anstreben, die Willensfreiheit leugnen und, die
Evolutionstheorie auf den Menschen anwendend, demselben
keine wesentlich höher gearteten Kräfte zuerkennen, als
sonst in der Natur sich vorfinden (S. 6 f.).

Das Resultat seiner Auseinandersetzungen faßt C. in
folgenden Worten zusammen: „Abgesehen von einzelnen
beherzigenswerten Reformvorschlägen, die aber mit ihren
Grundanschauungen nicht notwendig zusammenhangen, ja
denselben eher widersprechen, ist sie (die positivistische
Lehre) mit aller Entschiedenheit abzulehnen."

„Sie geht von einer falschen, der gesunden Philosophie
wie dem positiven Christentum widersprechenden Grundlage

aus, indem sie die Willensfreiheit des Menschen leugnet.
Dadurch wird sie genötigt, die Begriffe : Schuld,
Zurechnungsfähigkeit und Verantwortlichkeit zu inhaltsleeren,
nichtssagenden Ausdrücken zu verflüchtigen, die Scheidewand

zwischen Verbrechen und Wahnsinn niederzureißen
und jede Idee einer vergeltenden Gerechtigkeit zu
beseitigen."

„Die Strafe verliert ihren sühnenden Charakter und
wird zu einer bloßen Sicherheitsmaßregel herabgedrückt,
wie man sie auch gegen gefährliche Tiere und wahnsinnige
Menschen in Anwendung bringt. Der Richter wird in
eine völlig untergeordnete Stellung gedrängt. Ihm bleibt
nur noch die Aufgabe, die Straftat zu konstatieren. Die
Hauptrolle übernehmen die Strafvollzugsbeamten Es
ist gewiß eine merkwürdige Ironie der Geschichte, daß
diese die persönliche Freiheit so schwer bedrohende Theorie
von Anhängern des Liberalismus ausgeht, die sich sonst als
Vorkämpfer und Beschützer der Freiheit ausgeben" (S. 168).

Im einzelnen sei der Widerspruch hervorgehoben, der
darin liegt, daß die neue Strafrechtstheorie mit Kant1 die
Freiheit als mit dem Kausalprinzip unvereinbar leugnet,
hinwiederum aber die Objektivität dieses Prinzips in
Abrede stellt, um nicht eine erste Ursache annehmen zu

1 Der übrigens jenseits der empirischen Bedingtheit eine „transzendentale"

Freiheit des Willens annimmt.



304 Zur neuesten philosophischen Literatur.

müssen, als ob ein Kausalzusammenhang der menschlichen
Handlungen ohne die Objektivität des Kausalprinzips denkbar

wäre (S. 122).
Mit Recht beruft sich der Vf. in der eminent

praktischen Frage des Strafrechts auf die allgemeine
Volksüberzeugung (S. 16 f.), den sensus communis, wiewohl
dieser keineswegs als höchstes Kriterium in Anspruch
genommen werden kann, da dieses nicht eines der äußeren,
sondern notwendig ein inneres, und zwar ein inneres
objektives ist. Sicherlich will der Vf. nicht der Erkenntnistheorie

des „common sense" das Wort reden (S. 58).
Die durch Schärfe der Begriffsbestimmungen, Bündigkeit
der Beweisführung, strenge Objektivität in der Polemik

und eine lichtvolle, im besten Sinne populäre
Darstellung ausgezeichnete Schrift des wie kaum ein anderer
in Fragen der Moral und des Rechts kompetenten Vf.s
kann allen Interessenten, besonders Juristen und
Volksvertretern zur Orientierung über die einschlägigen Fragen
nicht dringend genug empfohlen werden.

Die Schrift von Dr. W. Schultz (6): Pythagoras
und Heraklit, bestätigt eine Beobachtung, der wir bei
einer früheren Gelegenheit bereits Ausdruck gegeben,1
nämlich, daß der Abfall von Aristoteles und der klassischen
Scholastik die Philosophie im wesentlichen auf den Standpunkt

der voraristotelischen, beziehungsweise vorsokra-
tischen Systeme zurück-, also den Rückfall in
unvollkommenere Denkrichtungen herbeiführte. Insbesondere
ist es Heraklit, der dem Vf. zufolge schlagende Analogien

mit philosophischen Erscheinungen neuestens Datums
bietet.

Wie das Vorwort erklärt, soll das vorliegende Heft
eine Reihe von Studien der Vorsokratiker eröffnen und
sein Thema vom rein philosophischen Standpunkt aus
behandeln (S. 3).

Der erste Teil (Pythagoras) gibt auf Grund der „mangelhaften

Überlieferung eine Darstellung der pythagoreischen
Lehren. Konkrete Anlässe, wirkliche Kenntnisse, aus denen
heraus die Spekulation zu ihren Abstraktionen komme,
machen (meint der Vf. S. Iß) den eigentlichen,
philosophischen Wert des Pythagoreismus aus. Pythagoras

1 Görresgesellschaft z. Pfl. d. W. Jahresbericht der Sektion für
Philosophie für d. Jahr 1883 S. 9 f.



(6.) Dr. W. Schultz, Pythagoras und Heraklit. 305

war es, der eine reine Geometrie der räumlichen Gebilde
anbahnte (ebd.). Gewicht wird gelegt auf die Stimmungswerte;

eine richtige Beurteilung müsse diese heranziehen,
um die Fruchtbarkeit der pythagoreischen Zahlenmystik
und ihre Annäherung an die gegenwärtige astronomische
Weltanschauung nach ihrem Ursprung zu erfassen (S. 25 f.).
Der Begriff des Wesens sei der zentrale Begriff des Systems.
Sprechen und Handeln sollen sich nach dem Wesen der
Dinge richten, das sei der Grundgedanke der Speiseverbote

und Reinigungsvorschriften (S. 29).
Neues sagt uns damit der Vf. nicht. Zahl, Maß,

Harmonie im Objekt wie im Subjekt ist das Wesentliche und
Anzustrebende. Es ist eine Vorstufe der höheren, begrifflichen

Auffassung durch die sokratische Schule.
Der zweite Teil, Herakleitos, enthält eine Darstellung

der „Quellen" (S. 33 ff.) und des „Systems" (S. 47 ff.). „Eine
Reihe von Anmerkungen (S. 87 bis Schluß) sucht
Übersetzung und Auffassung des Vf.s zu rechtfertigen.

Wie bekannt, lauten die Aussprüche Heraklits recht
dunkel. Sie klingen aphoristisch. Gleichwohl sei es gewagt,
Heraklit auf Grund mancher inhaltlicher Verwandtschaft
mit Nietzsche zum ersten Aphoristen zu machen. Selbst
wenn man ihm die Aphorismen for m zuerkenne, werden
sich die überlieferten Fragmente von modernen Aphorismen

wesentlich dadurch unterscheiden, daß sie bei Heraklit
in ein System eisern eingegliedert seien (S. 95).

Wir heben nur einzelnes hervor. Der das All bedeutende
Pan ist ein Hirte der Widernisse (sie), doppeltgestaltig, oben
sanft, unten rauh, als Sohn des Hermes entweder der
Logos oder dessen Bruder. Der Schöpfer der Weltordnung
heißt Hermes als der die Worte Ersinnende. „Der Ordner
des Weltalls erfand das Spiel, der ewige Götterknabe, der
die Steine hierhin und dorthin setzt (S. 48). Gleichwohl
hat die Weltordnung kein Gott geschaffen, sie ist das
Werk der Notwendigkeit, die das Entgegengesetzte vereinigt
wie der Bogen (S. 49).

Die Welt entsteht aus Feuer und vergeht im Feuer.
„Das ist das Wesen der Welt, das ist das Feuer, das ist
Hermes, das ist Zeit, so waltet Dike mit ihren Schergen"
(S. 50).

„Denn ein Kind ist der Mann gegenüber der Gottheit,
wie der Knabe gegenüber dem Mann" (A. a. 0.).

An Kunstrichtungen ihrer Zeit läßt sich das Verhältnis



306 Zur neuesten philosophischen Literatur.

zwischen Pythagoras und Heraklit erörtern. Künstlerische
Voraussetzungen sind der Boden, auf welchem die
architektonisch angelegte und durchgeführte Philosophie des
Pythagoras erstand (S. 52 f.). Heraklit benützt die pytha-
goräische Weisheit als Vorstufe, bildet aber ihre Elemente
nach dem Stilprinzip der Dreiheit um. In den
Gegensätzen: Gott und Mensch, Himmel und Erde, oben und
unten und ihren Bindegliedern als dritten liegt ein der
altionischen Kunst von Magnesia und Ephesus ähnlicher
Stil (S. 54).

In Ileraklits Sinne ist Kunst Nachahmung der Natur,
Jedoch als triebmäßige Wiederholung des Weltalls, nicht
als gewollte, zweckmäßige Tätigkeit gedacht (S. 60).

Die Sprache ist für Heraklit Nachahmung des
Makrokosmos im Mikrokosmos (S. 61). Eine Analogie bieten
Zauberformeln, die durch die Macht geheimer Namen, die
das wahre Wesen der Götter und kosmischen Gewalten
enthalten, sich das Naturgeschehen unterwerfen wollen (S. 62).

Das Subjekt ist auf das Objekt geordnet durch
Organe: wie wir mit dem Gehör den Schall wahrnehmen,
so mit dem Munde die Rede (sic! S. 65).

„Heraklit betrachtet das All wie seine Vorgänger,
Pythagoras und Anaximander, unter dem Gesichtspunkt
des Analogieschlusses vom Großen auf das Kleine, von
formell abgeschlossenen Systemen auf andere ähnliche
Systeme, vom Makrokosmos auf den Mikrokosmos und
umgekehrt, so daß ihm Erkennen und Wissen nur Widerschein

des Logos im Menschen ist" (S. 66).
„In den Gegensätzen liegt die Vollendung der Welt.

Licht und Dunkel, Warm und Kalt, Troken und Feucht,
Gesund und Krank, Angenehm und Unangenehm, Gut
und Böse, Überfluß und Hunger, Ruhe und Mühsal sind
Gegensätze. Krankheit macht die Gesundheit angenehm, Übel
das Gute, Hunger die Sättigung, Mühe die Ruhe Was
vom Teil gilt, gilt vom Ganzen: die Welt wäre nicht
vollkommen, wenn sie nicht unvollkommen wäre" (S. 71) f.).

Den Gedanken der verlöschenden und wieder
auflodernden Welten spinnt der Vf. weiter und leitet ihn in
modernes Fahrwasser (S. 80 ff.).

In den Anmerkungen zieht der Vf. eine Parallele
zwischen Heraklit und Nietzsche (S. 1)7). Wir sind der
Ansicht, daß in dieser Parallele, die allerdings keine
Gleichstellung sein soll, dem griechischen Philosophen unrecht



Zar Geschichte der Qualitates Occultae. 307

geschieht. In den begrifflich ungeklärten Lehren des
dunklen Philosophen sind gleichwohl die Keime enthalten,
die in der sokratischen Schule zur Entfaltung gelangten.
Das Verhältnis des Göttlichen zum All, des Makrokosmus
zum Mikrokosmus erhalten in der Idee einer universalen,
schöpferischen Intelligenz, in dem aristotelischen Begriff
des reinen über alle Gegensätze erhabenen, von der den
Geschöpfen zugemischten Potenzialität, den in ihnen sich
bekämpfenden Gegensätzen freien Actus ihren wahren und
vollkommenen Sinn. In dem Gange der Philosophie von
Pythagoras und Heraklit zu Platon, und Aristoteles gibt
sich eine aufsteigende Bewegung zu erkennen. Dagegen
führt von Kant zu Nietzsche ein absteigender Weg.

Die vorchristliche Philosophie gleicht der am Gewebe
arbeitenden, die Philosophie seit Bakon und Descartes der
es wieder auflösenden Penelope.

Von diesem Gesichtspunkt ist die tiefere Ergründung
der vorsokratischen Systeme als eine lehrreiche Arbeit
zu begrüßen.

-1vn-o. >--nyc

Züß GESCHICHTE DER QUALITATES OCCULTAE.

Von DR. IGNAZ WILD.

Dieser Ausdruck wird, so wie dem Vf. bis vor zwei
Jahren, wohl den meisten Jüngern der scholastischen Philosophie

unbekannt geblieben sein. Ich war also nicht wenig
verwundert, im Wörterbuch der philosophischen
Grundbegriffe von Kirchner-Michaelis 4. Aufl. 1903 unter
„Substanz" zu lesen: „Im Mittelalter berief man sich auf die
Existenz gewisser verborgener Eigenschaften (qualitates
occultae) der Dinge und suchte in ihnen das Substantielle
der Dinge. Man dachte an Piatos Ideen oder an Aristoteles'

Form." Und R. Eisler schreibt im Wörterbuch der
philosophischen Begriffe 2. Aufl. unter „Kraft": „Die
Scholastiker betrachten als Kräfte die formae substantiates
und die qualitates occultae." Schon i. J. 1881 schrieb


	Zur neuesten philosophischen Literatur

