Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 20 (1906)

Rubrik: Zur neuesten philosophischen Literatur

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

230 Zur neuesten philosophischen Literatur.

deferendo, quidquid Defuncto imperfectionis humanae etiam
adhuc adhaeserit, clementissime indulgere.

Sane, multum valente oratione assidua (Iac. V. 16),
misericordia Omnipotentis nos allevabit et sperare faciet,
Servum eius bonum illa retulisse superna praemia, quae
ab initio destinata sunt ,veris adoratoribus in Spiritu et
Veritate“ (Ioan. IV. 23). |

Valete!

Viennae, in Conventu nostro S. Mariae Rotundae
festo SS. Cordis Iesu, die 30. Tunii 1905.

Fr. Sadoec Szabd, O. P.
Prior Provincialis.

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN LITERATUR.

Von Dr. M. GLOSZNER.

-

1. Runze, Metaphysik, Leipzig 1905. 2. Dimmler, Aristotelische
Metaphysik, Kempten und Miinchen 1904. 8. Die Philosophie im
Beginne des zwanzigsten Jahrhunderts, Festschr, fiir K. Fischer.
Il. Bd. Heidelberg 1905. 4. B. Stern, Positivistische Begriindung des
philosophischen Strafrechts. Berlin 1905. 5. V. Cathrein 8. J. Die
Grundbegriffe des Strafrechts. Freiburg i. B. 1905. 6. Dr. Schultz,
Pythagoras und Heraklit. Leipzig und Wien 1905.

Die ,Metaphysik“ von Runze (1) greift, streng ge-
‘nommen, iitber den Rahmen einer Naturphilosophie nicht
hinaus; denn die darin behandelten Probleme sind vor-
wiegend naturphilosophische, dieselben, die Aristoteles in
den physicae auscultationes behandelt. Selbst Begriffe,
wie der des ,real Moglichen“ und des Notwendigen werden
mit spezieller Anwendung auf die Naturphilosophie er-
ortert. Dagegen sollen die eminent metaphysischen Fragen
nach dem wahrhaft Seienden, dem orrwg dv, nach dem
letzten Grunde alles Seienden als wissenschaftlich unlésbar
dem Gefiihle, dem Gebiete des Glaubens zufallen. Es ist
dies eine Metaphysik, die am Positivismus krankt und
daher jenen Namen nicht verdient. Wir werden uns



(1.) Runze, Metaphysik. 271

davon im einzelnen iiberzeugen, ohne indes zu verkennen,
daB Runzes Schrift auf ihren enggedruckten 424 Seiten
eine erdrickende Fille von Material darbietet und auf
den geduldigen Leser nach den verschiedensten Richtungen
anregend zu wirken imstande ist.

Der Einleitung zufolge soll, wie R. dem alten, unver-
meidlichen Kant nachspricht, die alte dogmatische Meta-
physik nicht bloB einer Reform, sondern einer voélligen
Umwailzung bedurft haben, einer Ausschaltung wesentlicher
Teile; dies diirfe aber nicht hindern, die Unentbehrlichkeit
einer zentralen philosophischen Wissenschaft anzuerkennen
(S. 3). Die Einsicht, dal der Mensch ein animal meta-
physicum, daBl der metaphysische Trieb das Hauptmerk-
mal des menschlichen Wesens ist, breche sich wiederum
mehr und mehr Bahn (8. 4). Ob dieser Trieb durch eine
Verbindung naturphilosophischer und erkenntnistheore-
tischer Eroirterungen unter dem Titel ,Metaphysik®“ be-
friedigt wird?

Dem Stagiriten wird das Zeugnis ausgestellt, dal} er
der Schopfer der systematischen Metaphysik sei; die Reihe
seiner Fragestellungen, weil sie eines zufiilligen, eklek-
tischen Charakters nicht entbehre, konne jedoch maBgebende
Bedeutung fiir alle Zeiten nicht beanspruchen. Die letztere
Behauptung erinnert an die bekannte Aullerung Kants tiber
die aristotelische Kategorientafel. So weit nun geht Runze
nicht; vergleicht man aber den Abschnitt seiner Meta-
physik {iber die Prinzipien (S. 3Y0 ff) mit der Lehre
des Aristoteles, so mull man iiber jenen Vorwurf ,zufélligen,
eklektischen Charakters® billig staunen; denn wihrend
Aristoteles sich bei der Aufstellung der Prinzipien des
metaphysischen Gesichtspunktes als desjenigen, der das
Seiende als solches ins Auge faft, klar bewult ist, wirft
Runze unter dem Titel: Geltende und doch problematische (!)
yPrinzipien“ Metaphysisches, Logisches und Naturphilo-
sophisches, die pantheistische coincidentia oppositorum
und die monadologische identitas indiscernibilium bunt
durcheinander.

Auf Kant miisse man immer zuriickgehen, obwohl sein
Zeugnis sowohl fiir als wider die Metaphysik angerufen
werden konne (S. 10). Der V. erklirt indes schlieBlich:
ywJede Bekimpfung der Metaphysik ist entweder gedanken-
los, riickldufig, unideal, kulturwidrig, oder sie ist sinnlos
und inkonsequent, denn sie borgt Argumente aus der



272 Zur neuesten philosophischen Literatur.

Waffenkammer der Metaphysik. Die Metaphysik ist eben
die letzte, entscheidende Wissenschaft, in welcher die
Grundbegriffe, ohne deren Anwendung man die Fragen
von allgemeinster Bedeutung nicht losen kann, grund-
sdtzlich erortert werden“ (S. 15).

Man muBl sich aber — freilich ,scholastisch® ge-
sprochen —, iiber das ,FFormalobjekt“ der Metaphysik klar
sein, um die ,spezifisch metaphysischen® Probleme syste-
matisch, nicht blof ,wihlend“, wie der V{. (S. 23), be-
stimmen zu kdnnen. Die vom V. gegebenen Erklirungen
lauten denn auch ganz unbestimmt und laufen im wesent-
lichen auf die Kantschen Kategorien hinaus. An die Stelle
der aristotelisch-scholastischen Bestimmungen, die der
Metaphysik die dem Materiellen und Geistigen gemein-
samen Begriffe und Prinzipien zuweisen, treten in einer
der subjektivistischen Auffassung glinstigen Weise die
mapriorischen Grundformen des Denkens und des wirk-
lichen Daseins®, ,die Einheit der gedachten und der wirk-
lichen Welt“ (S. 23). )

Scheint es nach der letzteren AuBerung, als ob dem
Vi. Metaphysik im wesentlichen in Erkenntnistheorie auf-
gehe, so erklirt derselbe anderwirts ausdriicklich, daf die
Metaphysik ,gerade von dem Bestreben geleitet sein sollte,
moglichst unabhingig von der Genesis des Erkenntnis-
prozesses die als elementar sich dem Bewubtsein aufnoti-
genden Bestimmungen des Seins zu untersuchen®.

Als ,,erkenntniskritische Voraussetzung* bezeichnet der
V1. seinen ,glottologischen Standpunkt® der zunichst zur
auBersten Skepsis zu fithren scheine (wie bei I. Mauthner,
dem alles Reden und Philosophieren nichts sei als Sub-
stituieren von metaphorischen Anschauungsbildern, Ir-
kenntnis mittels Begriffe aber unmoglich), in der eigenen
Auffassung des Vfs. aber nur bescheiden mache, indem
er mit Glottologik auch Glottoethik verbinde und auBer
dem auf den Willen geilibten Einflull der Sprache umge-
kehrt auch dem EinfluB des Willens auf die Sprache
Geltung verschaffe. Die Bescheidenheit (!) des V{. dulert
sich sofort darin, daB er darauf verzichtet, ,ein eigent-
liches System der Metaphysik aufzubauen® (S. 30), was
wir ganz begreiflich finden, da, wie bemerkt, der Vf. {iber
Wesen und Objekt dieser Disziplin schlecht orientiert und
sein Denken von Phinomenalismus und Positivismus schwer
angekrinkelt ist.



(1) Runze, Metaphysik. 273

Der erste Abschnitt tiber logische und reale Moglich-
keit fithrt zu folgendem Ergebnis: ,,Der Moglichkeitsbegriff,
weit entfernt, einen niedrigen Grad wissenschaftlicher Ein-
sicht anzuzeigen, wertet hoher als die Wirklichkeit schlecht-
hin ... Erst wenn die verschiedenen Moglichkeiten unter-
schieden werden, tritt der Fiille von zufédlligen Objekt-
wirklichkeiten die wahre Moglichkeit, was Aristoteles das
¢ldoc . . . nannte, als das dem Gesetz der wahren Natur
des Objektes Entsprechende gegeniiber. Somit dient die
Anwendung dieser Kategorien der Ermittelung des Gesetz-
mafigen in der Natur, zugleich aber der Reinhaltung des
Ideals” (8. 59).

Diese Auffassung des Moglichkeitsbegriffs verkehrt
den wahren Sachverhalt ins Gegenteil. Die Unvollkommen-
heit alles endlichen Wirklichen hat vielmehr ihren Grund
in seiner Vermischung mit dem Mdéglichen, indem es mehr
vom Moglichen als vom Wirklichen an sich hat. Durch
seine Auffassung verschlieBt sich der Vi. den Weg zum
Begriff des actus purus, des schlechthin Wirklichen, d. h.
zu dem hochsten Begriffe, zu welechem sich die Metaphysik
zu erschwingen vermag.

Die Erorterung der ,Notwendigkeit“ fiihrt den Vf. zu
einer niheren Erwigung des kosmologischen Gottesbe-
weises, Von der Ansicht, Aristoteles wolle die Gottheit
blof als Ziel der Welt angesehen wissen, 140t auch unser
Vi nicht (S. 82). Das kosmologische SchluBBverfahren sei
ein problematisches und behaupte ein objektives Korrelat
zur ,transzendentalen Apperzeption“, dem ebenfalls prob-
matischen (!) ,,als Einheitswesen konstruierten Ich® (S. 85).
SchlieBlich ist Gott ,,geahnter Endzweck alles Werdens
und scheint ,zugleich die zwecksetzende Gesamtursache
zu sein. Ob man das ,zweckvolle Geschenk einer Gottheit®,
das zugleich Aufgabe sei, als Produkt der Freiheit oder
als ewige Notwendigkeit bezeichnen wolle; sei mehr ein
sprachliches als ein sachliches Problem (S. Y2). Die in
dieser Auffassung sich aussprechende Unbestimmtheit und
Unsicherheit haftet allen Eroérterungen des Vfs an. Der
Schlull auf eine erste Ursache ist ein zwingender, ebenso
aber auch (im teleologischen Argument) der auf eine
zwecksetzende Intelligenz. Kausale (nach modernem Sprach-
gebrauch) wund teleologische Betrachtungsweise aber
schlieBen sich nicht aus, so wenig als Zweck und Not-
wendigkeit, da schon die Wirkung als Ziel (ideell) der



274 Zur neuesten philosophischen Literatur.

Ursache vorangeht, die Verwirklichung eines Zweckes
aber, wie schon Aristoteles ausfiithrte, durch Notwendigkeit
in den Mitteln (Beschaffenheit des Materials u. dgl.) be-
dingt ist. Die Notwendigkeit, belehrt uns Runze, ist ,kein
bloBer L.uxus und so gut wie die Mdoglichkeit keineswegs
eine bloB formale Bestimmung; sie ist weder bloll sub-
jektiver noch blof objektiver Zusammenhang, weder blof
physische noch blof ethische und logische Verbindlichkeit,
sondern wie die heraklitische eiuapuévy und die dvayxy
der Stoiker und Nietzsches Schild der ,Wende der Not*
Gegenstand eines allem Denken inhéirierenden Glaubens (!),
den fortschreitendes Denken angesichts des hochsten Pro-
blems fortschreitend bestitigt* (S. 95). Hier werden lingst
bewihrte Unterscheidungen logisch-metaphysischer, phy-
sischer, ethischer Notwendigkeit durcheinander geworfen,
und es wird ein eindeutiger Begriff von Notwendigkeit
vorausgesetzt, der iiberdies Gegenstand des Glaubens sein
soll: ein Beweis in einem einzelnen Fall fiir die moderne
Begriffsverwirrung im Vergleich mit der Schérfe aristo-
telisch-scholastischer Begriffsbestimmung.

Die spezifisch metaphysische Frage nach dem ,Sein®,
dem wahrhaft Seienden findet eine mehr phantastisch-
dichterische als begrifflichwissenschaftliche Behandlung.
y,Der Sinn fiir das Sein als Sein, 7o ov 9 or, ist der eigent-
liche Lebensnerv aller Genialitit . .. Ob Luther, Rem-
brandt, Goethe oder Bismarck, und selbst Nietzsche: darin
wirken alle in gleicher Weise sich mitteilend auf uns: sie
schlieBen uns den Sinn fiir wahres Sein auf. Aber auch
umgekehrt: in diesem Punkt ist jeder Original, den der
nackte Seinsgedanke einmal wie ein elektrischer Schlag
traf, alle Seelenkrifte entbindend* (S. 126). Die Eleaten
traf zuerst dieser Schlag, und sie wurden betidubt davon.
Der Vi, selbst teilt dieses Schicksal. Indessen mdchte man
fragen, wo die grofBlen Philosophen, ein Platon, ein Ari-
stoteles, bleiben, die doch so ernstlich nach dem wahrhaft
Seienden forschten? Mufiten wir auf Rembrandt und auf
Nietzsche warten?

Die ausfiihrlichen Erérterungen iiber Raum, Zeit und
Bewegung, die indes, wie schon angedeutet, ihren richtigen
Platz in der Naturphilosophie einnehmen wiirden, machen
uns zwar mit den verschiedensten Auffassungen bekannt,
gelangen aber zu keinem bestimmten Ergebnis. Beziiglich
des Raumes soll eine urspriingliche Flichenwahrnehmung



G
-
[\ |

(1.) Runze, Metaphysik.

des Gesichtssinnes durch unbewuliten Verstandesschlull zur
dreidimensionalen Raumansehauung sich gestalten, wihrend
der Tastsinn die Tiefendimension unmittelbar ,realisiere*
(S. 149). Wahrnehmung und aktuelle Unterscheidung der
drei Raumdimensionen sind hier verwechselt.

Die am aristotelischen Zeitbegriff geiibte Kritik, der-
selbe enthalte ein idem per idem, ist verfehlt (S. 212).
Das ,Frither“ und ,Spiter“ ist das der Bewegung, also
nicht das zeitliche Friither und Spiter!; denn ohne mit
der Bewegung zusammenzufallen, ist die Zeit etwas an
der Bewegung, nimlich die Zahl derselben, infolgedessen
wir Sekunden, Minuten usw. zihlen, so dall in der Zeit ein
objektives und subjektives Element verbunden sind.

Die Schwierigkeit, die in der Gefahr liegt, die Gegen-
wart als ein ,,Nun“ auf eine blofle Grenze zu reduzieren,
ist von Aristoteles viel besser geldst worden durch die
Bemerkung, die Zeit sei sowohl kontinuierlich durch das
Jetzt als auch geteilt nach dem Jetzt, denn dies folge der
Raumbewegung und dem rdumlich Bewegtwerdenden.?
Die Bewegung ist im Bewegtwerdenden, die Zeit aber in
der Bewegung, nicht diese selbst; denn die Bewegung ist
langsamer oder schneller, die Zeit dagegen in allen ihren
Teilen gleichférmig. Da wir nun eine Bewegung nach
ihrem zeitlichen Verlaufe nur mittels einer anderen messen
konnen, so wéihlen wir eine solche, die sich dem gleich-
méiBigen Verlaufe der Zeit mdglichst anniihert, die natiirliche
des scheinbaren Sonnenumlaufes oder die kiinstliche einer
Uhr., Als letzte entscheidende Frage erhebt sich die nach
der Existenz einer absoluten Bewegung und die Moglich-
keit ihrer Bestimmung; die Antwort fiihrt auf die Annahme
einer festen Weltachse, inbezug auf welche ein Korper ab-
solut betrachtet seinen Ort verindert. An sich bewegt aber
ist der Korper nur sofern er durch eine wirkende Ursache
aus der Potenz (bei der Ortlichen Bewegung mit Riicksicht
auf den Ort) in den Akt ibergefithrt wird. Ohne die
Begriffe von Akt und Potenz ist somit auch das Be-
wegungsproblem nicht zu ldsen.

Wie der Vi. dazu kommt, im Abschnitt tber die
Materie (S. 259 ff.) zu behaupten Aristoteles habe den
Ather als den allem einzelnen Stofflichen gemeinsamen
Urstoff betrachtet, ist nicht abzusehen.

1 Hooreoov yeo xal VoTegov fote to €v xwvioer. Phys. IV. 11.
2 A, a O.



276 Zuar neuesten philosophischen Literatur.

Die Atomenlehre sei ein einstweilen unentbehrliches
Hilfsmittel fiir Physik und Chemie; bei einem bloB quan-
titativen Atomismus bleibe aber die Materie steril, denn
eine aktive Wirkungskraft lebnne aus einem toten, exten-
siven Quantum als solchem nicht hervorgehen (5. 276).
Wir fiigen hinzu: auch kein spezifisch bestimmtes Wirken;
daher lassen wir mit Aristoteles den Korper aus zwel
Prinzipien bestehen, einem solchen der Ausdehnung (Ma-
terie) und einem anderen der spezifischen Beschaffenheit
und des entsprechenden Verhaltens im Wirken auf anderes
(der forma substantialis). Die dynamische Auffassung fir
sich gentigt nicht; denn Krifte erheischen ein Substrat;
aus Kriften konstruiert man kein Substrat, keinen real
ausgedehnten Korper. Der V. kommt auch in der Er-
orterung des Begriffs der Materie zu keinem bestimmten
Resultat. Die moderne Metaphysik bringe es nur zur
Ahnung eines Weltbaumeisters, eine Vorstellung, die auch
der griechischen v2zn zugrunde liege. Das ist wohl glotto-
logisch gesprochen. Der spekulative Philosoph verbindet
aber mit diesem Wort nicht die Vorstellung von einem
Stiick Holz. Die substanzielle Méglichkeit aber, die unseren
Begriff der Materie ausmacht, fiihrt nicht zur Annahme
eines Weltbaumeisters, sondern zu der eines Schopfers
der Welt, der, da die Materie ein Sein nur im Ganzen
haben kann, Urheber der Welt nach Form und Materie,
also wahrhaft Schopfer ist.

Wille und Sprache, diese selbst ein Willensprodukt,
wirkten auf die Bildung des Kausalbegriffes. ,Das deutlich
vorstellbare Element in den kausalen Bindewortern ist
eben lediglich das (6fter wiederkehrende) Zusammensein
von zwei miteinander verbundenen Vorstellungsmomenten
innerhalb eines nicht willkiirlich erdachten, sondern durch
die Wirklichkeit aufgenotigten Vorstellungsbildes® (S. 324).

Wir gedenken nicht, das Zeugnis und die Bedeutung
der Sprache zu unterschiitzen, aber auch nicht Metaphysik
auf Etymologie zu griinden. Was die Sprache vor allem
anderen beweist, ist, daBl die menschliche Erkenntnis vom
Sinnlichen beginnt, daher kein Wunder, daB die Sprache
das kausale Verhéltnis durch urspriinglich temporale
Partikel bezeichnet. Was Augustin von der Gotteserkennt-
nis sagt: Deus verius est, quam cogitatur et verius cogi-
tatur, quam dicitur, gilt von allem Erkennen. Intelle-
vible Verhiiltnisse werden wahrer gedacht, als sprachlich



(1.) Runze, Metaphysik. 277

ausgedriickt. Man kann daher die Tendenz nicht scharf
genug betonen, das Wort zum Zeichen des Gedankens
zu machen und das vom reinen Begriff ablenkende sinn-
liche Element zu verwischen. Wer denkt, indem er sagt:
,leh bin“ an das indogermanische bhu (vgl. Sanskrit
bhavami, lat. fui), das , wachsen“ bedeutet? Eine solche
Nebenvorstellung wiirde nur den reinen Begriff des Seins,
der Existenz verdunkeln, statt ihn zu kliren.

Bei der Behandlung des Zweckbegriffes kommt der
V{. vom kantschen Zopf nicht los. Wo er auf Aristoteles
zu sprechen kommt (S. 328), zeigt er aufs neue seine Un-
kenntnis, indem er die schopferische Vernunft als »odc
mowmTixog bezeichnet. Der letztere ist ein Seelenvermdogen,
das im Zusammenwirken erst mit dem »otc dvvdue zum
wirklichen Erkennen (vovc évegyeig) fithrt. Der gottliche
rotg aber ist reine Energie, da er in keiner Weise aus
der Potenz in den Akt {ibergeht. — Kant habe den Zweck
nicht in sein Kategorienschema aufgenommen, weil er kein
Verstandesbegriff, d. h. als solcher mit Wirkung identisch
zu sein scheine (8. 329).

Der Vi verirrt sich zu folgenden Sétzen: ,Es ,soll’
so sein, d. h. es scheint geradezu, als sei uns der Zweck
gesetzt, daBl wir im ,Zweck‘ blofl ein provisorisches anthro-
promorphes Bild, eine Metapher der Vorginge selbst zu
erkennen haben* (5. 331 f.) ,Zweck ist also hier der
natiirlichere, Kausalitit der geistigere Begriff“ (S. 331
Anm.). Die weitere Ausfiihrung, im Geiste des Monismus
gehalten, erinnert an Spinoza, der iiber den Zweck kon-
sequenter dachte, als Schelling und Hegel, und als Pan-
theist nur wirkende Ursachen gelten lieB. ,Der Zweck-
gedanke, sagt der Vf. ist mehr ein Hilfsbegriff fiir die
Phantasie; die Wissenschaft tut gut, sich von ihm mog-
lichst zu emanzipieren* (S. 332).

Die Teleologie des Vf.s ruht auf dem DBegriffe der
Pflicht, also auf ethisch-religiéser Grundlage; der VI,
bedenkt nicht, daBl Ethik und Religion, sollen sie nicht in
der Luft schweben, selbst der metaphysischen Begriindung
bediirfen (S. 337).

Der folgende Abschnitt: ,Dualismus und Monismus“
fillt ganz und gar in den modernen Irrtum, der Meta-
physik mit Erkenntnistheorie zusammenwirft, zuriick. ,,So
lautet denn die Fassung des ,Problems“ (S. 338): ,Das
philosophische XKardinalproblem, in welches simtliche

Jahrbueh tiir Philosophie ete. XX. : 19



278 Zur neuesten philosophischen Literatur.

spezifisch philosophische Themen einmiinden, ist ein meta-
physisches: das Verhidltnis des Geistigen zum Sinnlichen
oder (!) der subjektiven Vorstellungswelt zur objektiven
Wahrnehmungswelt, Dieses ,,Oder* weist auf eine schwer-
begreifliche Gedankenkonfusion hin. Ist denn die Vor-
stellungswelt das ,Geistige und die Wahrnehmungswelt
das Sinnliche? Verantwortlich fiir diese Verwirrung ist
die idealistische Formel vom Idealen und Realen, wobei
das letztere mit dem Materiellen, Korperlichen gleichge-
setzt wird. Mit dem Idealismus hilt es der V£. fiir selbst-
verstindlich, daB die ,einfachen Sinnesempfindungen®
wie Farben, ToOne, Geriiche, lediglich Wirkungen von
Vorgingen aufler uns seien (5. 339). Durch Kant, auf den
man immer wieder zuriickgreifen werde, weil er der
schirfste und umfassendste Denker gewesen sei (sic S. 340),
also durch Kant hindurch gelangt der V£, zu dem Schlusse:
nZu dieser Welt (der des erkenntnistheoretischen Rea-
listen — was ein ganz eigenes Tier zu sein scheint —)
gehort jenes ganze Ich, und zu jenem Ich (nidmlich dem
des idealistischen Metaphysikers) gehort diese ganze Welt:
und solches ist ohne Widerspruch nur mdéglich, wenn Welt
und Ich identisch sind“ (S. 347).

Im folgenden gelangen Fechners Phantastereien,
Machswiderspruchsvoller Positivismus (Phinomenalismus),
Avenarius’ ,Introjektionstheorie” zur Darstellung. Mach
komme der Wahrheit nahe, man konne im ganzen seiner
Denkweise und ihrer Tendenz zustimmen (S. 363 ff.). Dem
Parallelismus gewinnt der Vf. keinen Geschmack ab. In
das Wirrsal dualistischer und monistischer Ansichten soll
die sprachkritische Theorie Ordnung bringen (8. 370 ff.).
Der sprachkritische Dualismus sei mit dem metaphysischen
Monismus vereinbar. ,Der Seinsbegriff ist eine Schépfung
des Willens (!) mittels der Sprache’ (S. 376). Dall selbst
Philosophen, die zum erkenntniskritischen Monismus fort-
geschritten sind, dem Verstandestrug des Dualismus immer
von neuem verfallen: davon decke die Sprachpsychologie,
speziell die Glottologik den wahren Grund auf. Es ist
bequeme Anpassung an den sprachlichen Gegensinn von
AuBenwelt und Innenwelt“ (S. 383). Da der Mythos, nach
Max Miiller, der Schatten ist, den die Sprache auf den
Gedanken wirft, so konnte man sagen, die Anwendung des
(fiir dieEthik und Pddagogik unentbehrlichen) Parallelismus



(2.) Dr. Dimmler, Aristotelische Metaphysik. 279

von geistiger und physischer Welt auf die Metaphysik
sei ein mythologisches Uberlebsel (S. 387).

Dem V{. personlich ist ,,der Fichtesche Idealismus die
Quelle hochster Wonne* (S. 388). Mehr und mehr sehe
man sich zu dem Eingestindnis gendtigt, dall wir eigent-
lich nur das, was der Idealismus geltend macht, die Be-
wulBlitseinsinhalte wissen konnen; ,,und um den beschimen-
den Konsequenzen zu entgehen und den Realismus zu
retten, muB man wider Willen in den sicheren (!) Port
des Glaubens fliichten* (S. 389). Das Endresultat wire
also Verzweiflung an der Moglichkeit eines objektiven
Wissens. Wozu schreibt dann Runze einen Katechismus
der Metaphysik?

Uber den Abschnitt, der von den Prinzipien handelt
(S. 390 ff.), geniigt, was wir oben von dem Verhiltnis der
aristotelischen Prinzipienlehre zu der des Vfs gesagt
haben. Unser SchluBurteil aber geht dahin, daf der V.
sich eine Aufgabe gestellt, deren Lisung vom Standpunkt
der neuesten philosophischen Entwicklung einfach un-
moglich ist, also nur mifBlingen konnte. Das Verniinftigste,
was wir in seinem Buche lesen, ist, scheint es, der Mach,
dessen ,,Analysen ratlos und planlos zwischen Physik und
Psychologie irrlichterirrend schillern® gegebene Rat, Ari-
stoteles zu studieren: ,Als wirksamstes Korrektiv wiirde
vielleicht das Studium des Aristoteles dazu beitragen, den
Blick auf das Ganze systematisch rege zu erhalten.“

Ein ,,Anhang“ enthilt eine Sammlung charakteristi-
scher Stellen aus folgenden philosophischen Autoren: Kant,
Fichte, Schleiermacher, Schelling, Hegel, Baader, Krause,
Herbart, Beneke, Schopenhauer, Lotze, Helmholtz, Dihring,
v. Hartmann, Lange, Liebmann, Dreher, Hoppe, P. Carus.
In dieser Galerie hétten vielleicht noch einen Platz ver-
dient der metaphysische Anwalt der Phantasie, Froh-
schammer, und der Vertreter der Anspriiche des Gefiihls
als des wahren Weltprinzips, v. Feldegg.

Als eine ,entwicklungsgeschichtliche” Darstellung der
aristotelischen Metaphysik vom Standpunkt der Ovoia-
Lehre kiindigt sich die Schrift Dr. Dimmlers (2) ,Ari-
stotelische Metaphysik* an. Sie zerfillt in zwei Haupt-
teile, die sich: , Analytische Darstellung der Ovsia-Lehre
und , Exetitische Darstellung der Ovsia-Lehre* betiteln. Der
V£. lehnt sich im wesentlichen an den Standpunkt v.
Hertlings an in der Auffassung und Beurteilung der

19*



280 Zur neuesten philosophischen Literatur.

aristotelischen Philosophie. Auflerdem sind seine Gewéahrs-
miénner Zeller, Bonitz. Nicht einmal Brentano wird der
Beachtung fiir wert gehalten. Auch iiber Rolfes’ so ver-
dienstvolle und griindliche Arbeiten herrscht Stillschweigen:
gar nicht zu reden von den Kommentaren eines hl. Tho-
mas, Suarez, Toletus und der iibrigen scholastischen Ari-
stoteliker. Dal} unter solchen Umstinden die Studie des
Vi.s ein hochst subjektives Geprige erhielt und weder
exegetisch noch sachlich zu befriedigen vermag, wird man
begreiflich finden,

In Aristoteles habe sich der kostbare Hauch geistiger
Schonheit und poetischer Gestaltung, der bis auf Plato
das niichterne Denken der griechischen Philosophen ver-
kldrt habe, endgiiltig von der verstandesmiBigen Denk-
tatigkeit losgelost (S. 2).

Gibt es denn nicht, frage ich, wie eine Beredsamkeit
der Sache, einen Schwung des Gedankens, geschopft aus
der Erhabenheit des Gegenstandes? Zu dieser Art von
Poesie erhebt sich die Metaphysik des Aristoteles, wo sie
von der héchsten Ursache, der alles bewegenden gottlichen
Intelligenz zu reden kommt.

Liest man den Satz: ,Aristoteles selbst ist das einzig
Dastehende und GrobBte, was die Menschheit auf dem Ge-
biete des reinen Denkens erlebt hat“ (S. 5), und vergegen-
wirtigt man sich die sonst vom V{. geiibte Kritik an den
Lehren des Philosophen, so mdéehte man wiinschen, den
letzteren besser verstanden und gewiirdigt als gelobt zu
sehen.

GroBes Gewicht wird dem Einflu$ der Sprache auf
das Denken beigelegt. Der V{. spricht von einem ,Sprach-
entwicklungsgesetz® (S. 6 Anm.). Die Bedeutung der Ovdia-
Lehre ist in den Worten ausgesprochen: ,Inhaltlich gibt
die Ovosia-Lehre AufschluB iiber den Grundgedanken, in
welchem Aristoteles seine gesamte Philosophie zusammen-
gefaBt hat. Sie fillt zusammen mit der hylomorphistischen
Prinzipienlehre, der Seinslehre und der Theologie® (S. 8).

Der Stein des AnstoBes ist, wie fiir Hertling und
Béumker (zitiert S. 13 Anm. 2), eben die ,hylomorphistische
Prinzipienlehre“ oder der ,populire Gedanke an Stoff und
Form, der das aristotelische Ovoia-Gebiiude trigt® (A. a.O.).

Als die ,,Normale“ des aristotelischen Ovsia-Gedankens
bezeichnet der Vf. den Begriff der ,ursichlichen Ver-
kniipfung® (8. 19).



(2.) Dr. Dimmler, Aristotelische Metaphysik. 261

Eigentiimlich klingt'die Frage S. 23: ,,Was liegt néiher,
als anzunehmen, dafl Aristoteles mit der Einfiithrung seiner
vAn den richtigen, urséchlich durch Kraft bestimmenden
Urbestandteil an die Stelle des unvollkommenen fritheren
setzte 2 [ HKs ist mdglich, heiBt es ferner, dafl in dem
beweglichen Geiste des griechischen Philosophen unter
dem Ausdruck der Jdvvaug die Seinsmoéglichkeit durch
Kraft und durch bloBes Denken eine gemeinsame Herberge
gefunden habe* (S. 24). Weiterhin lesen wir: ,Die ari-
stotelische Werdelehre war wie die der Naturphilosophen
eine Theorie beharrender, in sich unverinderlicher Werde-
konstanten. Das Werden war auch fiir den Stagiriten
noch ein Sichzusammensetzen von Teilen, nicht ein Her-
vorgehen der Wirkung aus Kraft oder Anlage® (S. 25.)

Dieser Kritik widerspricht der aristotelische Natur-
begriff, demzufolge Natur inneres Bewegungsprinzip ist,
ein Begriff, der zudem mit dem teleologischen Standpunkt
des Philosophen zusammenhéngt, der aber freilich von
seiner hylomorphistischen Grundlage nicht abgeldst werden
darf, wenn man dem griechischen Philosophen nicht den
modernen, zuerst am bestimmtesten von Leibniz formu-
lierten Kraftbegriff unterschieben will. Kraft ist den
Modernen, wie dem V{. und seinen Gewihrsméinnern, Ak-
tualitdt oder, mit Leibniz zu reden, Virtualitit und schlieBt
die Zusammensetzung aus Potenz und Akt, Materie und
Form aus. Sagen wir es mit einem Worte: dem V{. fehlt
das Verstindnis fiir den aristotelischen Begriff der realen
Moglichkeit. - Wir haben uns hieriiber an anderen Orten
ausfiihrliech ausgesprochen. Ebenso auech iiber einen an-
deren Stein des Anstofes in der aristotelischen Metaphysik,
namlich den angeblichen Widerspruch, der in der Annahme
der Substanzialitiit des begrifflichen Wesens oder der
Unterscheidung einer ersten und zweiten Substanz liegen
soll.! Der V{f. ist, wie sein Gewahrsmann, F. v. Hertling,
tief befangen in einer nominalistischen — er nennt es
euphemistisch: psychologischen — Auffassung der allge-
meinen Begriffe.

Der prinzipielle Gegensatz der modernen und aristo-
telischen Werdetheorie ist vom V{. mit wiinschenswerter

1 Siehe unsere Schrift vom Prinzip der Individuation. Uber den
Begriff des real Moglichen: Jahresbericht der Sektion fiir Philosophie fiir
das Jahr 1883. Koln 1884. S. 3—37.



232 Zur neuesten philosophischen Literatur.

Klarheit ausgesprochen: ,Es gelang ihm nicht, die ur-
siachlichen Werdefaktoren, Anlage und Natur (Kraft und
Wirkung) von der analogen, dem Kunstwerden zugrunde-
liegenden Zerlegung des Korpers in Stoff und Form los-
zulosen” (S. 27). Wir wiirden vielmehr sagen: Aristoteles
vermied durch seine Unterscheidung des bestimmungslosen
Stoffes und der wesenbestimmenden Form die sonst un-
vermeidliche Alternative des Atomismus und Dynamismus
oder der Notwendigkeit, die Korper aus Atomen oder aus
Kriften zu konstruieren.

Die vom V{. geforderte ,Weiterbildung* des aristote-
lischen Gedankens, die darin bestehen soll, dal} die Begriffe
Anlage und Natur ,aus der Schale, der sie entsprungen
sind,” vollends erlést werden, miissen wir deshalb ablehnen,
da ohne diese ,Schale“ ein wahres Werden nicht begriffen
werden kann, und wie wir an den angefithrten Orten
gezeigt zu haben glauben, ohne den Begriff des real
Moglichen die uns umgebende Wirklichkeit entweder plura-
listisch in eine Vielheit von Aktualititen oder monistisch
in eine einzige Aktualitit sich auflésen miifte.

Die weitere Kritik des Vfs an der aristotelischen
Lehre richtet sich von selbst. Die gesamte hylomorpli-
stische Werdetheorie des Philosophen versage vollstindig,
sobald es sich um das Werden durch Zeugung handle
(5. 85). Davon ist das gerade Gegenteil der Fall. Der
Dualismus von Stoff und Form (Lebensprinzip) im Orga-
nischen zwingt zur Annahme eines analogen Dualismus
in den Korpern iiberhaupt. Die von Subjekt zu Subjekt
in der Zeugung iibergleitende Form (S. 36) ist eine
Vorstellung, die ausschlieflich auf des Vf.s Konto zu
schreiben ist.

In einer Anm. S. 39 lesen wir: , Aristoteles denkt bei
demZweckbedingtseinandasursiichlich Bedingtseinschlecht-
hin.“ Ist denn nicht, frage ich, das Zweckbedingtsein eine
besondere Art des Verursachtseins? Gibt es ein ursich-
lich Bedingtsein schlechthin, das nicht eine der vier
unterschiedenen Weisen des Verursachtseins wire?

Den folgenden Erdrterungen unter den Titeln: , Ahn-
lichkeitserkenntnis®, , Allgemeinerkenntnis®“ usw. ist der
nominalistische Stempel so deutlich aufgeprigt, dal} ein
naheres Eingehen iiberfliissig erscheint. Die ,Korrektur
ergebe sich aus der fortgeschrittenen psychologischen Ana-
lyse der Allgemeinbegriffsbildung; sie habe einzusetzen



(2.) Dr. Dimmler, Aristotelische Metaphysik. 233

bei der Beseitigung der aristotelischen Individuationstheorie
(S. 63). Das ist deutlich! Wie mir scheint, bedarf der
Nominalismus des Vis, dem der Allgemeinbegriff ein sub-
jektives Gebilde unter Mitwirkung der Sprache ist, der
Korrektur. Diese hat da einzusetzen, wo der Grund der
individualisierenden Einschrinkung des Allgemeinen liegt,
in die Wiedereinsetzung des aristotelischen Stoffprinzips.

,2Dal Aristoteles — meint der Vf. — fiir das eleatische
70 or den Ausdruck oveia einfithrt, hat keine groBe sach-
liche Bedeutung®. Der Ausdruck allein macht es aller-
dings nicht, wohl aber der damit zusammenhingende
Grundsatz des Avistoteles: to dv Aéystar moldlayac.

Dem Sinne des Philosophen entspricht es sicherlich
nicht, wenn der Vf. sagt, die Definition beriicksichtige
ihrer Natur nach nur das vorgestellte Sein, dieses fun-
giere bei dem ganzen Gedankenvorgang als Ausgangs-
punkt und daher als Subjekt, welches das Wirklichsein nach
Art einer Bestimmung aufnimmt (S. 55).

Von seinem nominalistischen Standpunkt aus sieht der
Vi. die Dinge schief; daher die Behauptung, Aristoteles
habe die wirkliche Natur des ogtouoc nicht durchschaut.
,Bis zu einer erschopfenden genetisch-psychologischen!
Erkenntnis dieser eigenen Denktitigkeit konnte er un-
moglich vordringen® (8. 60).

Die Form sei ein Allgemeines, der Stoff mache durch
sein Hinzutreten aus diesem Allgemeinen ein Einzelnes;
die aristotelische Form sei ein unmittelbarer (!) typischer
Abdruck -des seelischen Allgemeininhaltes (S. 61). Hier
liegt ein volliges Mifjiverstindnis des aristotelischen ge
miligten Realismus und der Theorie vom Individuations-
prinzip vor, ein Mifiverstindnis, das sich nur aus der
vornehmen Suffisance erklirt, womit man sich auf gewisser
Seite liber alles, was scholastisch und neuscholastisch
heifit, hinwegsetzt.

Wiederum dekretiert der Kritiker des Philosophen:
»Es fehlte dem Philosophen eine tiefere psychologische
Kenntnis der Weise, wie Allgemeinbegriffe entstehen® , Die
gedankliche Auseinanderlegung des Ganzen in Teile wird
fiir ihn zu einer Zerlegung in Kern und Schale“ (S. 68 f.).

! Will sagen: ,nominalistischen®, d. h. Aristoteles verstand es nicht,
den Begriff als ein subjektives Gebilde aufzufassen, dem tatséchlich keine
andere Realildt als der Inbegriff der Individuen entspreche.



284 Zur neuesten philosophischen Literatur.

Jene tiefere Kenntnis ist wohl bei Locke und Hume zu
finden ? .

Das trotz alledem dem Philosophen gespendete Lob,
das von ihm aufgezeigte Abhingigkeitsverhiltnis zwischen
Subjekt und Subjektsbestimmung habe eine hohe Bedeu-
tung und weise darauf hin, daf} die Teile des Naturganzen
in diesem ihrem natiirlichen Dasein durch den Zusammen-
schluBl zum Ganzen bedingt sind: dieses Lob ist ganz un-
verdient; denn eine solche Vorstellung ist dem Philosophen
vollig fremd; denn er sah ein, dafll eine Art (!) verur-
sachender Tatigkeit zur Erkldrung der Einheit eines Natur-
wesens nicht geniigt; eben darum bestimmt er auf dem
Gebiete der Lebewesen das Verhiltnis des Lebensprinzips
zum Leibe als ein solches der substanziellen Form zur
bestimmungslosen, aber bestimmbaren Materie. Jene Art
von Verursachung nennen wir bei lebenden Wesen —
meint der Vf. — Leben. Doch nein, wir reden von
einer Seele, und diese ist uns nicht Tiétigkeit, sondern
Téatigkeitsprinzip als formgebender Grund — causa for-
malis, forma substantialis — des Organismus (S. 69 f).

Unwillkiirlich habe Aristoteles die Zusammenfassung
des Seins in ein yévoc oder eine gveic vollzogen (S. 81).
Wiederum ein Machtspruch des Vfis. Dem Philosophen ist
das Sein kein Genus; wenn irgend etwas in der Ontolo-
gie des Philosophen feststeht, so ist es dies!

Der Abschnitt C beginnt mit den Worten: ,,Das all-
gemein Menschliche, was die Besichtigung einer nicht
(? einst) lebendigen, jetzt toten Gedankenwelt fiir Gegen-
wart und Zukunft zurlickldfit, ist der Beitrag, den sie
liefert zur Theorie des Denkens iiberhaupt® (S. ¥1). Eine
tote Gedankenwelt ist fiir uns ein Unding. DalB sie erst
gar fir Gegenwart und Zukunft etwas leisten soll, iiber-
steigt unsere Fassungskraft. Ubrigens wissen wir, wie
wir daran sind. Man sagt uns deutlich genug, daB wir
Neuaristoteliker Tote galvanisieren. Wir kommen damit
zu dem eigentiumlichen philosophiegeschichtlichen Stand-
punkt des Vfs. Er betrachtet die philosophischen Systeme
als Gewichse und huldigt einer Theorie der Entwickiung
des Denkens. Die Pflege dieser Theorie sei geeignet, die
Stunden der Entwicklung abzukiirzen und nach einer
langen Vorreife die Frucht rasch zu zeitigen, diese Theorie
werde zu einer Art Naturgeschichte des Denkens fiithren.
,2Man wird diese seelischen Gewiichse nach den verschiedenen,



(2.) Dr. Dimmler, Aristotelische Metaphysik. 285

erst noch festzustellenden (!) Funktionen ihres Wachstums,
nach Same, Bliitte und Frucht, nach Zeit und Art der
Fortpflanzung dem groBlen Herrscherreiche der Natur
einordnen“ (S. 95).

Sollte es dem V{. gelingen, die genannten Funktionen
ylestzustellen®, so.wiinschen wir ihm aufrichtig Gliick dazu.
Auf den Erfolg seiner Bemithungen zu warten, dazu fehlt
uns indessen die Zeit und die Lust. Wir sind zwar nicht
so ,kindlich naiv¥ um die Gedankenwelt als einen ,fertigen
toten Bau* zu betrachten (A. a. O.), wissen uns aber im
Besitze einer gewissen geistigen Kraft, die man sonst Ver-
stand nennt, und die, wie uns scheint, kein Gewichs ist,
sondern die Fihigkeit, zu urteilen und zwischen wahr und
falsch zu unterscheiden. Wir werden also zwar annehmen,
daBl der Wahrheitsgehalt der philosophischen Systeme ein
sehr verschiedener ist, nie und nimmer aber, dal die
Philosophie und iiberhaupt die Wissenschaft ein natiir-
liches Entwicklungsprodukt sei. Wenn jener Pythagoreer,
der die Bewegung der Erde um die Sonne lehrte, nicht
durchdrang, so mag man sich bildlich so ausdriicken, daf}
die Zeit nicht reif war. Die richtige Vorstellung aber
ist diese, daBl es dem genialen Denker nicht gelang, iiber-
zeugende Beweise fiir seine neue Lehre zu fithren und die
Gegeninstanzen zu iiberwinden.

Von der Art Demut, uns ,,in den historisch gewordenen
Organismus mdglichst tief durch willige Aufnahme des
Gewordenen einzugliedern®, wollen wir nichts wissen. Einer
Entwicklungstheorie in diesem Sinne hat Aristoteles selbst
nirgends das Wort geredet. Er wiirdigte zwar die volle
Bedeutung der Geschichte der Philosophie, erkannte ihr
aber nur dialektischen Wert zu. Das ihm gespendete Lob,
er sel vom Standpunkt der Entwicklungstheorie in einem
ganz eminenten Sinne des Wortes modern, ist von sehr
zweifelhaftem Werte. Die Art von Fortbildung aber, die
ithm der Vf. angedeihen lassen will, halten wir fiir eine
Riickbildung. Nach der Meinung des Vis ist die Ovsia-
Lehre von der Verquickung mit dem Hylomorphismus zu
befreien. Nun hat aber der griechische Philosoph gerade
durch die Einfithrung des Begriffs der realen Potenz die
monistischen und atomistischen Irrtiimer seiner Vorginger
tiberwunden. Die Preisgabe dieses Begriffs durch die Moder-
nen bedeutet einen Riickschritt. Dies beweisen die zahl-
reichen Analogien der modernen mit den voraristotelischen



286 Zur neuesten philosophischen Literatur.

Systemen. Unverkennbar ist die Verwandtschaft der Kant-
schen mit der platonischen, der Hegelschen mit der elea-
tischen Philosophie, des Materialismus mit den Theorien
Demokrits und Epikurs. Mit Recht hat daher die scho-
lastische Philosophie an Aristoteles angekniipft, und das
Heil der Philosophie in der Gegenwart wird von der
Rickkehr zu ihm und seinen wahren Fortbildern, den
groflen Scholastikern, insbesondere dem hl. Thomas, ab-
hingen. Im eigenen Interesse der vom Vi. vertretenen
Richtung ist daher die Art und Weise, wie derselbe diese
Fortbildung ignoriert, aufrichtig zu beklagen.

Der gegenwiirtige Zustand der modernen Philosophie
ist nicht geeignet, fiir die vom Vf. befiirwortete ,Fort-
bildung® der aristotelischen Lehren im modernen Sinne
einzunehmen. Wie in dem ersten Band der von W. Windel-
band herausgegebenen Festschrift fiir Kuno Fischer ein
Bild dieses Zustandes in theoretischer Hinsicht entworfen
ist, in welchem sich vollige Zerfahrenheit widerspiegelt,
so gilt dies auch in praktischer Hinsicht von dem zweiten
Bande (3), der die angewandten Fécher, Rechtsphilosophie,
Geschichtsphilosophie und Asthetik, behandelt. Der VH{.
der Abhandlung iiber die Rechtsphilosophie, E. Lask,
meint zwar, der Stand der Rechtsphilosophie im Beginne
des zwanzigsten Jahrhunderts sei kein trostloser, weill uns
aber doch nur mit dem Hinweis "auf die Zukunft zu trosten,
die in einem System iiberempirischer Werte eine end-
giiltige Entscheidung aller methodologischen Streitigkeiten
herbeifiihren werde (Vorr.). Rechtsphilosophie habe es
mit dem Rechtswert zu tun, denn alle Philosophie sei
Werttypuslehre (S. 4). Der Vi perhorresziert das ,Natur-
recht, das metaphysisch gerichtet sei; es ist ihm ,meta-
physischer Rationalismus (8. 5). Auch finde sich ein aus-
drickliches Bekenntnis zum formellen Naturrecht heute
fast nur in der katholischen Rechtsphilosophie (S. 6). ,,Das
Naturrecht ist unhistorischer Rationalismus und Meta-
physik* (8. 7). Gleichwohl gesteht der V{, das Naturrecht
zerstére zwar durch die Hypostasierung (?) der Werte die
Selbstindigkeit des Empirischen, habe aber das unsterb-
liche Verdienst, iiberhaupt an tibergeschichtliche, zeitlose
Normen geglaubt zu haben. Der Historismus seinerseits
sei die gefidhrlichste Form des Relativismus. ,Naturrecht
und Historismus sind die beiden Klippen, vor denen die
Rechtsphilosophie sich hiiten mufBi* (S. 13). Die sich



(3.) Windelband, Festschrift 1I. Bd. 287

gegeniiberstehenden ,Richtungen zeigen dieselben Gegen-
sitze auf, wie die moderne Philosophie tiberhaupt. Eine
Versohnung derselben will auch auf dem Gebiete des
Rechts nicht gelingen. ,Die gesamte Rechtsphilosophie
des neunzehnten Jahrhunderts hat sich damit abgemiiht,
einen eigenen absoluten Sinn der sozialen Zusammenhinge
zu behaupten, ohne dabei die vom achtzehnten Jahrhundert
erkampfte Anerkennung des Individuums als eines abso-
luten Selbstzweckes preisgeben zu miissen. In der Gegen-
wart ist der Kampf dieser Weltanschauungen noch um
keinenSchrittseiner Entscheidung niher gekommen*(S. 14.£.).
Hegel liBt die individuelle IFreiheit als ,aufgehobenes
Moment” gelten und bekennt sich zur ,antiken Idee* einer
ySubstanziellen Sittlichkeit“ (A. a. O.). D. h. Hegel ver-
gottert den Staat als konkrete Allgemeinheit, was gewil}
kelne Versohnung des Individualismus mit dem extremen
Realismus ist. Eme (unhaltbare!) Mitte nimmt der Kan-
tianismus ein, der gegenwértig die Geister gefangen hilt.
Die kantsche Richtung ,hat sich nie darauf beschrinkt,
in strenger Folgerichtigkeit das substanzielle Wesen des
Rechtes Iedlcrhch als kontraren Gegensatz zur ethischen
Innerhchkelt als bloBe Aufler 1lohke1t und Erzwingbarkeit
zu fassen“, ist aber in dem Widerspruch befanoe,n einer-
seits die emplrlschen Rechtsverhiltnisse in 1ntellecrlble
Freiheitsbeziehungen aufzultsen, anderseits aber die AuBer-
lichkeit des Rechts Al behaupten Konsequenter verfahre
Fichte (S. 19).

Das Recht, zwar die abstrakteste und formalste Gestalt
innerhalb des sozialen Werttypus, reprisentiere immerhin
schon ein Minimum des Gemeinethos: damit sei der entschei-
dende Schritt tiber die Kantsche Rechtsphilosophie hinaus
getan (3. 20). Der Rechtsphilosophie der Restauration, der
zufolge die empirisch erwachsenen legitimen staatlichen Or-
ganisationsformen eine unverriickbare, der Kritik unzu- .
gidngliche Schranke bilden, stehe als schroffster Gegensatz
Hegels Kampf gegen die Unvernunft der einzelnen empi-
rischen Diesheit entgegen (S. 26).

Philosophie ist dem Vf. kritische Wertlehre {(!); ihr
ordne sich der Stoff der Rechtsphilosophie unter; er zer-
falle in die Lehre vom Wissenschaftswert der Rechtsphi-
losophie, in die vom Wert des Rechtes selbst und die vom
Wissenschaftswert der Rechtsempirie: (S. 27).

Die Befangenheit im Kantianismus driicken die Sitze



238 Zur neuesten philosophischen Literatur.

aus: ,Unter erkenntnistheoretischen Gesichtspunkten gilt
die Wirklichkeit als ein Erzeugnis kategorialer Synthesen.
Die Methodologie tibertriagt diesen kopernikonischen (!)
Standpunkt auf die Schépfungen der einzelwissenschaft-
lichen Auslesetitigkeit und sieht z. B. in den Atomen und
Naturgesetzen Produkte der naturwissenschaftlichen, in
den Ereignissen der Weltgeschichte, in den rechtlichen,
staatlichen und wirtschaftlichen Phiinomenen Produkte der
kulturwissenschaftlichen Begriffsbildung®. Der koperni-
kanische Beruf der Wissenschaft kénne zwar eingeschrinkt
und verhiillt, aber niemals dadurch ganz in Frage gestellt
werden, dall die Heraushebung einer spezifisch kultur-
wissenschaftlichen Welt zum Teil bereits in das vorwissen-
schaftliche Denken fillt (S. 23). Wie es scheint, verlangt
der kopernikanische Standpunkt, dall die nihrende Kraft
der Speisen der Liebigschen Wertbestimmung zu verdanken
sei: ein Standpunkt, der durch den klugen Instinkt der
Kéchinnen, Speck mit Erbsen zu bereiten, niemals ganz
in Frage gestellt werden kdnnte. Die ,,vorwissenschaftliche
Funktion* der Kéchin kann dann als geronnene (sic) theore-
tische Vernunft, als Verkorperung von Begriffsbildungen
angesehen werden (S. 30).

Die Unentbehrlichkeit des teleologischen Prinzips ent-
geht dem V{. nicht (S. 35). Wenn gesagt wird, daB} die
physischen Objekte nicht in der Totalitit ihrer Qualitéiten,
sondern nur mit dem Inbegriff ihrer zur Willensherrschaft
geeigneten Seiten unter das Recht fallen (S. 36), so ist
damit ein Punkt beriihrt, der gleichmiBig von allen Wissen-
schaften gilt, und den die Scholastik klar und préizis als
Unterschied des Material- und Formalobjekts bezeichnet.
So fillt das Wasser nach der Verschiedenheit der Gesichts-
punkte sowohl der Betrachtung des Chemikers als des
Physikers, ja selbst des Theologen zu. Diese ,scholastische
. Bezeichnungsweise ist offenbar treffender als die angeb-
liche ,,von Zweckbeziehungen geleitete Umsetzung (?) des
realen Substrats in eine Gedankenwelt reiner Bedeutungen*
(S. 36 1). :

Therings ,Geist des rdmischen Rechts®“ dirfe als
eine Vermittlung zwischen maunchen Bestandteilen der
rechtsphilosophischen Spekulation Hegels nnd der positiven
Wissenschaft des neunzehnten Jahrhunderts betrachtet
werden (S. 37). Von dem Lobe, das Ihering dem heil
Thomas, dessen Rechtstheorie den richtigen vermittelnden



(3.) Windelband, Festschrift II. Bd. 289

Standpunkt einnimmt, spendet, weili uns der V{. nichts
zu sagen. Diesem sind ,Entstehen, Vergehen, Einander-
bedingen® Denkformen (8. 39). Dies sind sie weder in
der physischen noch in der moralischen Ordnung, der
auch die Rechtsordnung angehort. Scholastisch gesprochen,
die Relationen, welche die sittliche Ordnung konstituieren,
sind objektiv-real, nicht bloBe entia rationis.

An die hypostasierte Hegelsche Rechtsidee erinnert
der Satz (S. 40): ,Das psychische Sein ist fiir die juri-
stische Betrachtung in genau demselben Sinn ein blofles
in die praktische Welt des Handelns erst hineinzuarbeiten-
desMaterial wie die Korperwelt®. Die,teleologische Firbung*
der Rechtsbegriffe dndert nichts an den psychischen Rea-
litiiten, sondern faBt diese nur in ihren objektiven Bezie-
hungen zum Endzweck der Individuen und der Gesamtheit
ins Auge.

Die ,juristische Person* ist ein nach Analogie der
physischen gebildeter Begriff; diese letztere aber ist nichts
weniger als ein ,Aggregat oder Gewiihl unverbundener
Realititen”, das erst durch teleologische Beleuchtung als
einheitliches Individuum zusammengedacht wiirde (S. 42).

Der Eindrueck, den die vorliegende Abhandlung zu-
riuckliaft, ist der des Schwankens und einer heterogenen
Mischung von Hegelianismus, Kantianismus und Positivis-
mus. Wir aber haben keinen Grund, von der Auffassung
des Rechts als eines Ausschnittes der Moral abzugehen,
und dasselbe sowohl psychologisch als metaphysisch zu
begriinden. Es gibt ein Naturrecht, dem das positive so-
genannte Recht nicht widersprechen kann, ohne aufzuhéren,
Recht zu sein und sich in Unrecht zu verwandeln.

Abhédngig von Kant zeigt sich auch Rickert in der fol-
genden Abhandlung iiber Geschichtsphilosophie, ohne
jedoeh einen Fortschritt iiber Kant hinaus auszuschliefen,
der aber im wesentlichen in der Richtung liege, die bereits
von Kantsunmittelbaren Nachfolgerneingeschlagen war, und
an die man heutzutage wieder anzukniipfen beginnt (S. 51).
Das wire also der von uns lingst vorausgesagte Kreislauf,
der Weg von Kant zu Hegel, dem der V{. wirklich eine in
den letzten Dezennien ungewohnte Bedeutung beilegt, nach
dem umgekehrten Gange von Hegel zu Kant: ein Prozel,
in welchem wir eher eine Art von Drehkrankheit des ent-
gleisten philosophischen Gedankens als einen Fortschritt
zu erkennen vermogen. Der Vi. verwahrt sich zwar dagegen,



290 Zur neuesten philosophischen Literatur.

einen Entwicklungsgang von Kant zu Fichte und weiter
zu Schelling und Hegel in Aussicht stellen zu wollen, will
aber zugleich, dafl man sich der Einsicht nicht verschlieBen
solle, dafl der kantische und nachkantische Idealismus
einen Schatz von Gedanken enthalte, der noch lange nicht
vollstindig ausgemiinzt sei. Tatsdchlich ist die Werttheorie
des Vf.s trotz seiner Ablehnung einer metaphysischen
Begriindung nur eine neue Form fiir die idealistische
Behandlung der Geschichte. Oder sind diese absoluten
,Werte“ etwas anderes als metaphysische Entititen, ein
anderer Name fiir die nach den Idealisten in der Ge-
schichte sich realisierenden Ideen?

Indes soll ,die Vergangenheit beiseite gelassen und
eine systematische Orientierung versucht“ werden (S. 53).
Zunichst sollen die verschiedenen Bedeutungen, die man
mit dem Worte Geschichtsphilosophie verbinden konne,
festgestellt werden. Das Wort konne bedeuten: Weltge-
schichte, Wissenschaft von den geschichtlichen Prinzipien
und Logik der Geschichtswissenschaft (S. 53 f.).

Mit einer Ubersicht iiber die wichtigsten Probleme
und Streitfragen der Geschichtslogik sei der Anfang zu
machen. Der Versuch, das logische Wesen der Geschichts-
wissenschaft in seiner Eigenart griindlich zu verstehen,
gehe nicht weiter zuriick als bis auf Paul, Naville, Simmel
und besonders Windelband (!) S. 56. In manchen K&pfen
habe sich der Gedanke eines Gegensatzes zwischen Geschichte
und Wissenschaft festgesetzt, und gerade diese Denker
fithlten sich sonderbarerweise berufen, die Geschichtswissen-
schaft iiber ihre wahren Ziele aufzukliren. Und warum
nicht? mochte man fragen. Diese Denker reden eben nicht
von einer Geschichtswissenschaft, bestimmen aber trotzdem
mit Recht die Aufgabe der Geschichte, und zwar dahin,
dafl sie die Tatsachen zu ergriinden und wahrheitsgetreu
darzustellen habe. Diese Eigenart der Geschichte hat schon
lingst vor Windelband (!) der alte Aristoteles gekannt und
daher &motyun und ictopia, Wissenschaft und Forschung,
klar und deutlich unterschieden. Der V{i. selbst — eine
Ironie des Schicksals — beweist, indem er sich alle Miihe
gibt, der Geschichte den Charakter einer Wissenschaft zu
vindizieren, wie wir alsbald sehen werden, daBl die Ge-
schichte nicht Wissenschaft ist, mag sie auch von wirk-
lichen Wissenschaften gewissermaflen als Beispielsammlung
und Material benutzt werden.



(8.) Windelband, Festschrift II. Bd. 291

Um der Geschichte den Charakter einer Wissenschaft
im strikten Sinne abzusprechen, braucht man nicht dem
y,von Kant noch vertretenen methodologischen Naturalis-
mus“ (S. 59) zu huldigen; es geniigt vielmehr, sich gegen-
wiartig zu halten, dall die Wissenschaft auf das Allge-
meine gerichtet ist, die Geschichte aber auf Konkretes,
Individuelles, auf die Darstellung von Handlungen, die
ein Produkt der Freiheit sind. Gelegentlich verrit der
V{. seinen kantischen und nominalistischen Standpunkt,
jenen, indem er die Erkenntnis in einer umbildenden
Auffassung der Objekte bestehen liBt (was sie nur inso-
fern ist, als das Objekt im Erkennen in eine neue Sphire
eben die des Erkennens, in eine ideale Sphéire — erhoben
wird), diesen, indem er die Gattungsbegriffe in der Weise
entstehen 1a6t, daf wir die ,Exemplare® als gleich ansehen,
obwohl sie es nicht sind (S. 62).

Die oben behauptete Selbstwiderlegung des Vf.s aber
besteht darin, daBl er den individualisierenden Charakter
der Geschichte aufs schirfste betont. ,Dies Verfahren,
das zum Wesen jeder geschichtlichen Darstellung gehort,
ist bei keinem Werke der nicht geschichtlichen Wissen-
schaften, mdgen sie sich mit Kérpern oder mit geistigem
Leben beschiftigen, angewendet“ (S. 67). Also doch ein
Gegensatz zwischen Wissenschaft und Geschichte!

Sehr richtig unterscheidet der V{. zwischen Einteilung
(generalisierendes Verfahren) und Teilung, was der scho-
lastischen Unterscheidung eines potenziellen und aktuellen
Ganzen entspricht; zieht aber daraus nicht die notwen-
dige Folgerung, dal} die Geschichte, weil sie individuali-
siert, eben nicht Wissenschaft ist (S. 69 f.).

Man wende uns nicht ein, die Sache laufe auf einen
Wortstreit hinaus; denn das zihe Festhalten an der Ge-
schichte als ,,Wissenschaft“ fiihrt unwillkiirlich zuriick zu
der konstruierenden Methode der idealistischen Philosophie,
wie die Sympathie des Vi.s fiir die Hegelsche Geschichts-
philosophie beweist. Zwar soll auch dem V{. zufolge die
Geschichte nicht Gesetzeswissenschaft sein; denn Kausa-
litit und Gesetzméfligkeit fallen nicht zusammen (S. 71).
Dagegen aber soll ihr der wissenschaftliche Charakter
durch den Zusammenhang der individualisierenden mit
der wertverbindenden Auffassung zukommen (S. 78).

Wie will man aber Werte beurteilen ohne einen meta-
physischen Mafistab, d. h. ohne sie nach den Graden des Seins,



292 Zur neuesten philosophischen Literatur.

der Wahrheit, Giite und Schonheit zu bemessen? Aber auch
jener Zusammenhang erhebt die Geschichte nicht zum Range
einer Wissenschaft. Dazu gehort die Ableitbarkeit ihre;
Objektes aus Prinzipien. Der Gang der Weltgeschichte, von
dem wir allerdings annehmen, daBl er von einer unendlich
weisen Vorsehung geleitet und beherrscht ist, 148t sich
nicht wie die Eigenschaften und Wirkungsweisen der Korper
und Geister aus Prinzipien begreifen.

Einen eigentiimlichen Begriff scheint der Vf. von der
Ethik zu haben, vorausgesetzt, dall er sie unter die ,,Ge-
setzeswissenschaften* rechnet. Fiir diese nimlich miissen
nach seiner Ansicht Laster und Tugend Produkte wie V1-
triol und Zucker sein (S. 82).

Wie berechtigt der konfessionelle Geschichtsunterricht
ist, zeigt eine sehr richtige Bemerkung des Vi, daBB sich
der Historiker tatsichlich von dem generalisierenden
Forscher auch dadurch unterscheidet, daf er bei seiner
Arbeit nicht nur das wissenschaftliche Ziel, das er wver-
folgt, als Wert anerkennen muf}, sondern wenn auch nicht
zu seinen historischen Objekten selbst, so doch zu den
allgemeinen Werten Stellung nimmt, auf die er seine Ob-
jekte individualisierend bezieht (S. 83 f.). Wie ist es aber
auch tatséichlich mit der ,Objektivitit* der politischen,
der Religions-, der Kunst-und Wirtschaftsgeschichte bestellt?

Grell tritt der Widerspruch, in welchem der Vf. be-
fangen ist, in der von der Geschichte gegebenen Erklirung
als individualisierender Kulturwissenschaft hervor (S. 89),
womit zugleich Ziel und Sinn der Geschichte bezeichnet
sein soll.

Empirische Geschichtswissenschaft (derselbe nur anders
ausgedriickte Widerspruch!) und Gesetzeswissenschaft
schlieBen zwar einander aus (so 8. 90); dies brauche aber
nicht fiir die Geschichtsphilosophie zu gelten. Mache man
als solche die Soziologie geltend, so wire Geschichtsphilo-
sophie in der Tat Gesetzeswissenschaft. Soziologie kOnne
jedoch der Geschichtsphilosophie zwar Hilfsbegriffe liefern
beli Erforschung kausaler Zusammenhinge, diirfe aber
nicht an ihre Stelle treten (S. 96). Die Frage nach den
,Prinzipien“ des historisch Geschehenen kann demnach
nicht in dem Sinne beantwortet werden, daB sie in Ge-
setzen zu suchen seien (S. 100). Die angeblichen histo-
rischen Gesetze sind im Grunde Wertformeln. Mit Riick-
sicht auf die Werte kann dann auch der einheitliche Sinn



(3.) Windelband, Festschrift II. Bd. 293

der Gesamtentwicklung gedeutet werden (S. 104). Die
letzte und wichtigste Frage der historischen Prinzipien-
lehre ist daher, wie die Geschichtsphilosophie ein Wert-
system gewinnen soll, das den Sinn des gesamten geschicht-
lichen Verlaufes zu deuten ermoglicht. Es héngt dies
davon ab, ob tbergeschichtliche Werte gewonnen
werden konnen (S. 110). Wie die Philosophie {iberhaupt,
so fragt die Geschichtsphilosophie nach dem Sinn der Welt
oder vielmehr nach dem Sinn des Menschenlebens. Damit
sehen wir uns auf eine ebenso notwendige als unlésbare,
d. h. unendliche Aufgabe hingewiesen.

Ein dritter und letzter Abschnitt behandelt die Ge-
schichtsphilosophie als Universalgeschichte. Statt der ver-
schwommenen Darstellung weiter im einzelnen zu folgen,
wollen wir die zusammenfassenden Schlullworte des Vf.s
mitteilen. ,Der Philosophie bleibt, nachdem sie das ganze
Gebiet des empirischen Seins den Spezialwissenschaften
zur Erforschung iiberlassen und auf eine Erfassung des
metaphysischen Wesens der Welt verzichten mufl (!), das
Reich der Werte als ihr eigentliches Gebiet. Sie hat diese
Werte als Werte zu behandeln, nach ihrer Geltung zu
fragen und in die teleologischen Wertzusammenhinge ein-
zudringen. Eines der Wertgebiete ist das der Wissenschaft,
insofern diese nach der Verwirklichung der Wahrheits-
werte strebt, und die Geschichtsphilosophie hat es daher
zunichst mit dem Wesen der Geschichtswissenschaft zu
tun. Sie begreift sie als die individualisierende Dar-
stellung der einmaligen Entwicklung der Kultur, d. h. des
mit Ricksicht auf die Kulturwerte in seiner Individualitdt
bedeutungsvollen Seins und Geschehens® (S. 133). Heifit
das, die Geschichtsphilosophie sei nichts weiter als eine
Methodologie der Geschichtswissenschaft als einer Dar-
stellung des Verlaufes menschlicher Kulturbestrebungen?

Der Vi, verkennt das Wesen der Philosophie iiberhaupt,
die, wenn sie nicht bloBe Methodenlehre sein will, vor
allem Metaphysik -— prima philosophia — sein mufl. Der
Sinn des Menschenlebens kann nur metaphysisch begriffen
werden. Ohne wissenschaftliche Erkenntnis der letzten
Griinde der Dinge, ohne Gotteserkenntnis kein Verstindnis
weder des Menschen als Individuums noch desselben als
Gattung! Das volle Verstindnis der Geschichte vermag
aber nur die Offenbarung zu erschliefen, da sie allein
liber Anfang und AbschluBl derselben uns belehrt. Denn

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XX. 20



294 Zur neuesten philosophischen Literatur.

statt mit dem Dichter zu sagen: die Weltgeschichte ist
das Weltgericht, werden wir umgekehrt sagen miissen:
das Weltgericht ist die Weltgeschichte, d. h. ihr Sinn und
volles Verstindnis. Die Geschichte ist die Verwirklichung
des Reiches Gottes und findet ihren AbschluBf in dem
endlichen Triumph des Lichtes iiber die Michte der
Finsternis. )

In der folgenden Abhandlung fiiber Asthetik v. K.
Groos, die einen Uberblick iiber die gegenwirtige Lage
dieser Disziplin geben will, sind ebenso wie in der vor-
ausgehenden die methodologischen Gesichtspunkte in den
Vordergrund geriickt. Wie im allgemeinen ldft es auch
hier die Scheu vor Metaphysik nicht zu einer prinzipiell
befriedigenden Erklirung des Wesens des Schonen und
der Natur sowie der Ursachen des dsthetischen Genusses
kommen, bei allem auf die Detailfragen verwendeten Flei3
und Scharfsinn. Die bekannte thomistische Erklarung des
Schonen: pulchra sunt quae visa placent, so wie die Be-
zeichnung der Elemente des Schdnen als Harmonie —
Einheit in der Mannigfaltigkeit - Ahnlichkeit, Glanz
bleiben in ihrer Geltung unerschiittert bestehen. Dagegen
ist es flir die Bewegung auf #sthetischem Gebiete charak-
teristisch, daB sie iiber ein Schwanken zwischen empirisch-
psychologischer Begriindung und abstrakt-idealistischer
Auffassung nicht hinausgelangt. Evident zeigt sich dies
in der Betonung des ,,Problems der Einfiihlung*; mit Hilfe
dieses Begriffs wird die Einheit des Mannigfaltigen
in subjektivistischem Sinne umgedeutet. Die psycholo-
gische Fassung dieser Kinheit biete ,den Vorteil, das
Prinzip der Einstimmigkeit in direkte Verbindung mit
dem Prinzip der Einfithlung zu bringen® (S. 171 f.). Fragt
man, was unter diesem Prinzip zu denken sei, so werden
wir dahin belehrt, daB ,bei aller Einfiihlung es sich darum
handelt, daf} die geistigen Inhalte, die das sinnlich Gegebene
durch seine wahrnehmbaren Eigenschaften ,ausdriickt‘ oder
,Joedeutet!, von dem GenieBenden nicht in abstrakter Weise,
z. B. durch Wortvorstellungen, wie ,traurig‘, zornig?, ,em-
porstrebend’, hinzugedacht, sondern in konkreter Weise
erlebt werden* (S. 156). AuBerdem sollen bei aller Ein-
fithlung die geistigen Inhalte, mag es sich um beseelte
oder personifizierte Objekte handeln, aus dem auffassenden
Subjekte stammen (S. 156).

Der Vi. unterscheidet eine metaphysische, eine



(3) Windelband, Festschrift 1I. Bd. 295

kritische und eine psychologische Behandlung der
dsthetischen Probleme. Die letztere sei gegenwirtig im
Besitz der Vorherrschaft (S. 136 ff.), werde aber von den
Anhiingern der kritischen Asthetik mit beachtenswerten
Griinden angegriffen (S. 139). Der Streit ist nach dem
Vi. in dem Sinne zu schlichten, daf} den Psychologen die
der Asthetik zustehende absolute Normation zwar ver-
sagt ist, daB es aber hypothetische Maflstiibe und relative
Forderungen gibt, die ihnen offenstehen.

Was nun aber die ,absolute“ Normation betrifft, so
erleidet sie eine wesentliche Einschrinkung, durch die sie
zur Illusion wird, n#mlich durch das der ,erkenntnis-
theoretischen Logik anhaftende, Wenn“ Der Unterschied
zwischen erkenntnistheoretischer (der kantisch-hegelsche
Rest der Metaphysik!) und psychologischer Normation
bestehe darin, daf ,der Erkenntnistheoretiker von der
Annahme oder dem Wunsche (!) ausgeht, dall notwendige
und allgemeingiiltige Erkenntnisse vorhanden seien, und
nach logischer d. h. vom individuellen Erlebnis absehender
Methode das Prius aller Einzelerkenntnisse im Begriff der
GesetzmiBigkeit des Bewulitseins liberhaupt sucht® (S. 152).

Das Gesagte geniigt zur Charakteristik dieser von
Kant zu Hegel und von Hegel zu Kant oszillierenden
Asthetik. Uns ist das Schone eins mit dem Guten und
Seienden, von diesen sich dadurch unterscheidend, dal} es
sowohl eine Beziehung zur Anschauung (intellektuellen
Erkenntnis) als auch zum Willen, dessen Wohlgefallen
erregt wird, in sich schliefit, somit ein, Begriff, der nicht
nur in der Psychologie, sondern auch in der Metaphysik
seine festen Wurzeln hat, also subjektiv und objektiv zu-
gleich begriindet ist.

Im wesentlichen dasselbe Bild bietet die Abhandlung
W. Windelbands iiber Geschichte der Philosophie.
Als Vf. philosophiegeschichtlicher Werke ist W. anschei-
nend besonders berufen, seine Stimme auf diesem Gebiete
vernehmbar zu machen. TUnseren Lesern rufen wir das
ausfiihrliche Referat in Erinnerung, das wir in diesem
Jahrbuch Bd. 15. S. 18 ff. iiber seine Geschichte der neueren
Philosophie erstattet haben. Die von ihm in der vor-
liegenden Abhandlung erhobene ,fundamentale Forderung,
daBl der Historiker zwar seinen Stoff nach Wertbezie-
hungen auszuwiihlen, zu ordnen und zu verstehen hat,
sich aber jeder positiven oder negativen Wertung soviel

20*



296 Zur neuesten philosophischen Literatur.

als menschenmdoglich enthalten soll“, eine IForderung, deren
Erfillung ein wahres Kunststiick darstellen wirde: dieser
Forderung also hat W. in der angefiihrten Geschichte so
wenig entsprochen, dall er in positiver und negativer
Wertung das Menschenmdogliche leistete.

Die Bedeutung der Geschichte der Philosophie fir
diese selbst hat bereits Aristoteles richtig erkannt, sie ist
eine vorbereitende, dialektische, nicht aber eine innere,
wesentliche, nach aristotelischem Sprachgebrauch logische.
Damit ist unser moderner Geschichtschreiber, von Hegel
angehaucht, wenn auch nicht inspiriert, nicht zufrieden.

Die lebhafte Beschiftigung der Philosophie mit ihrer
Geschichte — so ldBt er sich vernehmen — reicht in die
grofle schopferische Zeit der deutschen Philosophie zuriick
und entspringt in ihr aus den innersten Motiven der idea-
listischen Bewegung selbst (S. 175).

Tiefer und energischer als durch die Forschungen
F. Schlegels, Schleiermachers und Bockhs habe sich das
Verhéltnis zwischen dem System und der Geschichte der
Philosophie durch Hegels Lehre gestaltet, womit, was zu
allen Zeiten anerkannt werden miisse (!) und wohl auch
anerkannt werde, zum erstenmal prinzipiell die Geschichte
der Philosophie selbst zu einer Wissenschaft erhoben worden
sei (2) (S. 177).

Dall die Philosophie ein weit intimeres Verhiltnis zu
ihrer eigenen Geschichte habe als irgend eine andere
Wissenschaft zu ihrer Geschichte, geben wir bereitwillig
zu (S. 178). Ob, aber aus den vom Vf. angegebenen
Grinden? Als die abstrakteste und schwierigste aller
Wissenschaften hat sie das Bediirfnis, sich dariiber zu
belehren, wie die bedeutendsten Denker tiber ihr rein
intellegibles Objekt! urteilten, wihrend Physiker und Ma-
thematiker in der Erfahrung und Kontrolle der Sinne ein
sozusagen greifbares Kriterium besitzen.

Ein falscher Standpunkt ist es, wenn man das Interesse
an der Geschichte der Philosophie und die Vorliebe fiir
diesen oder jenen Philosophen mit dem innigen Zusammen-
hang der philosophischen Anschauungen und der Person-
lichkeit des Philosophen begriindet nach dem Ausspruche

1 Diesen Charakter des Objekts der Philosophie bezeichnet die Scho-
lastik damit, daB sie erkldrt, die Philosophie abstrahiere nicht nur, wie
die Mathematik, von der sensiblen, sondern auch von der intellegiblen
Materie.



(3.) Windelband, Festschrift II. Bd. 297

Fichtes: was fiir eine Philosophie man wiihle, hiinge davon
ab, was fiir ein Mensch man sei (S. 180). Dabei fillt ein
Lob ab fiir den Jubilar, Kuno Fischer, der so meisterhaft
es verstanden habe, die Zusammenhinge zwischen Indivi-
dualitdt und Lehre der Philosophen aufzudecken. Derselbe
K. Fischer, dessen gerithmte Klarheit nicht selten auf
einem durch die in den verschiedensten Wendungen das-
selbe sagende Worttfiille hervorbrachten Scheine beruht,
versteht es aber auch, die moderne Philosophie auf Kosten
der scholastischen herauszupreisen, indem er z. B. von
den scholastischen Gegnern Descartes’ teils schweigt, teils
sie in einem licherlichen Lichte erscheinen liaBt.

Die Behauptung, das Beispiel groBer Denker wie
Descartes und Kant zeige, dal} eine intime und ausgebreitete
gelehrte Kenntnis des Historischen auch in der Philosophie
nicht unerldfBlich sei (S. 181), ist nicht berechtigt. Sehen
wir von Descartes ab, der die philosophische Vergangen-
heit nicht zu kennen den Schein erweckte, so blieb die
gewil nicht intime, sondern vielmehr recht oberfliachliche
Kenntnis Kants von der Geschichte der Philosophie, um
nicht zu sagen: Ignoranz derselben, kaum ohne Einfluf}
auf seine Ansicht von der Abstraktion, die er nur in der
Fassung Lockes kannte, indes ihm die scharfsinnigen, auf
Grund der aristotelischen Lehre angestellten Erdrterungen
der Scholastiker eine Terra incognita blieben.

Die idealistische Stromung, die von Kant ihren Aus-
gang genommen, verlangt ein philosophisches Verstindnis
der Geschichte der Philosophie, deren Gegenstand die
Entwicklung wesentlich ist (also eine verinderliche Wahr-
heit!). Gegenstand der Philosophie aber ist dieser Rich-
tung nicht die menschliche Vernunft als empirisch ge-
gebener Zusammenhang, sondern die Vernunft in ihrer
itberempirischen, allgemeingiiltigen Bestimmtheit — die
Weltvernunft (S. 182 f.).

Zwei Gedanken sind hier ausgesprochen. Erstens die
Kantisch-Hegelsche Vernunft ist die Weltvernunft, die
absolute, die gdttliche Vernunft. Hieraus erklirt sich,
wieim,deutschen Idealismus* die Weltvernunft zur mensch-
lichen herabgesetzt, die menschliche zur gottlichen hinauf-
geschraubt wird. Zweitens erklirt es sich, dalB} alle Systeme
nur Versuche sind, die Weltvernunft zum Ausdruck zu
bringen. Daher die Geschichte der Philosophie ein wesent-
licher Bestandteil derselben. Die Philosophie kann nie



298 Zur neuesten philosophischen Literatur,

fertig und immer nur in der fortschreitenden Aneignung
des libergreifenden Vernunftinhalts begriffen sein (S. 184).

Daraus, dafl die Erforschung der Vernunftwahrheiten
ihren Ausgang immer nur von der Selbsterkenntnis der
menschlichen Vernunft nehmen kann, erkliart sich der
Gegensatz der Friesschen ,psychischen Anthropologie® und
des Hegelschen ,historischen Idealismus® obgleich beide
aus Kantscher Wurzel entsprangen (S. 184).

y2Der Mensch als Vernunftwesen ist nicht natur-
notwendig gegeben, sondern historisch aufge-
geben® (S. 185).!

,Wir ersehen in der Lehre eines groBen Denkers mehr
als den Reflex seiner eigenen Persdnlichkeit, wir erkennen
darin den verdichteten und begrifflich geformten Ver-
nunftinhalt seines Zeitalters® (5. 186).

Also ist Fichte im Unrecht, wenn er meint, wie der
Philosoph ist, so sei auch seine Philosophie? Der VI,
verweist auf das Kulturleben, vor allem auf die eigene
Geschichte der Philosophie als wesentlichen Bestimmungs-
grund ihrer jeweiligen Gestalt.

y,Das historisch Gegebene der Werte ist das
Objekt fiir die philosophische Kritik* (S. 187).?

Trotzdem ,kann die Geschichte der Philosophie be-
grifflich ebensowenig konstruiert werden wie irgend eine
andere historische Disziplin® (S. 189). Damit ist Hegel
desavouiert und im wesentlichen das tber die innere
Bedeutung der Geschichte fiir die Philosophie Gesagte
zuruckgenommen,

Am Schlusse werden drei Ziele der Philosophie-
geschichte unterschieden, das historische, das allgemein
literarische, das philosophische. Wir lassen uns diese
Einteilung gefallen, verstehen aber unter dem philoso-
phischen Ziele eine Kritik, die von einem objektiven
MaBstab getragen ist. Einen solchen bieten — abgesehen
von der fiir den Glidubigen malBlgebenden Norm der Offen-
barungswahrheiten, die obersten Prinzipien der Vernunft.
Systeme, die wie das Millsche das Kausalprinzip, oder wie
das Ilegelsche das Prinzip des Widerspruchs negieren,
gelten uns von vornherein als falsch. Wendet man uns
ein, das sel ein billiges Verfahren, Erzeugnisse hdchsten
menschlichen Scharfsinns abzutun, so antworten wir, daB

1 Vom Vf unterstrichen. 2 Yom Vf, unterstiichen.



S

99

{3.) Windelband, Festschrift II. Bd.

ein Kartenhaus, mag es noch so kunstvoll aufgebaut sein,
durch einen Fingerdruck zusammenstiirzt. Mogen also
philosophische Systeme geschichtlich noch so bedeutsam
erscheinen, wenn sie vor dem Richterstuhl evidenter Ver-
nunftwahrheiten nicht bestehen, miissen sie als verfehlt
bezeichnet werden.

Der Vf. spricht sich endlich {iber die Bearbeitungen
der Geschichte der Philosophie aus. Am meisten riick-
standig sei die gelehrte Durcharbeitung der mittelalter-
lichen Philosophie. Ungiinstig wirke unter anderem, daB
durch Einfliisse, die mit der Wissenschaft nichts zu tun
haben (Sie meinen, Herr Windelband ?), einseitig auf eine
besondere Richtung, die thomistische, das Interesse geleitet
wird, weshalb es fiir die bedeutendsten Denker des Mittel-
alters, Duns Scotus und Occam noch an jeder adiquaten
monographischen Behandlung fehle. Wir begreifen die
Sympathien des Vf.s fiir diese beiden Denker; der eine
ist durch seinen Formalismus ein Vorliufer der ideali-
stischen, der andere durch seine Theorie der Begriffe ein
solcher der neueren Philosophie iiberhaupt und des Em-
pirismus im besonderen. Wenn aber W. meint, die thomi-
stische Bewegung habe mit der Wissenschaft nichts zu
tun, so tduscht er sich. Sie hat ihren tieferen Grund in
dem verzweifelten Stande der modernen Philosophie. Wir
prifen die Systeme eben nach ihrem Wahrheitsgehalt,
nicht aber nach den Bediirfnissen eines veridnderlichen
Zeitgeistes, der eine Wahrheit mit wichserner Nase will

Bei solechen Ansichten ist es nicht zu verwundern,
wenn Windelband im Literaturverzeichnis S. 199 zwar
seine eigenen, iibrigens recht schon geschriebenen, aber
das Urteil irrefithrenden Werke auffithrt, dagegen aber
die Arbeiten eines H. Ritter, von Stockl, Haffner u. a.
ganz zu schweigen, ignoriert. Das ist wohl moderne
Objektivitat! :

Der Vi. der Schrift (4.): Positivistische Begrin-
dungdesphilosophischenStrafrechts, Bruno Stern,
kniipft an die Arbeiten von Wilh. Stern an, mit deren
wesentlichem Inhalt wir die Leser des Jahrbuchs bereits
bekannt gemacht haben (S. 31 ff. des lauf. Jahrg.). -Auf
die Ansicht des Vfs vom Wesen der Ethik, die er von
jeder Metaphysik und transzendenten Auffassung losgelost
wissen will, 148t sich das ,,philosophische Strafrecht* nicht
befriedigend begriinden. Grundlage desselben kann nur



300 Zur neuesten philosophischen Literatur.

eine objektive, von menschlicher Willkiir unabhingige
und aus einem absoluten Willen stammende sittliche Welt-
ordnung sein.

Die vorliegende Schrift behandelt in fiinf Abschnitten
die allgemeinen Grundlagen des Strafrechts, das Wesen
des Verbrechens, das der Strafe, die Freiheit des Willens,
Kultur und Sittlichkeit in ihrem Verhiltnis zum Strafrecht.

Im Literaturverzeichnis vermissen wir die einschlé-
gigen Schriften katholischer Autoren wie Gutberlet und
Cathrein. Diese bereits an Windelband geriigte Einseitig-
keit ist gerade kein Merkmal unbefangener Forschung.

Im ersten Abschnitt verwirft der Vf. zwar die Lehre
Lombrosos, rithmt aber sein , Verdienst,“ die Strafrechts-
wissenschaft auf die empirische Methode hingewiesen zu
haben. Weiterhin erklirt er sich gegen dogmatische und
metaphysische Voraussetzungen und erklirt sich fir die
positivistische Richtung Comtes, betont aber noch mehr
den kritischen Standpunkt Kants und bekennt sich zu dem
Agnostizismus Du Bois-Reymonds, der sich inbezug auf
jede wissenschaftliche Erkenntnis ein ewiges Verdienst
erworben habe (S. 10), indem er lehre, dafl wir nur dann
von Naturerkennen reden kdénnen, wenn wir alle Qualitiit
auf quantitative Verhiltnisse zuriickgefiihrt haben. Wir
brauchen kaum zu sagen, daBl ein solches ,wissenschaft-
liches Verfahren dem Gebaren eines Menschen gleicht,
der sich ein Auge ausreifit, um mit dem anderen besser
sehen zu koénnen. -

Was Du Bois und andere ausgesprochen, daB es un-
moglich sei, aus materiellen Bewegungen die psychischen
Erscheinungen zu erkliren, ist doch eine von Aristoteles
und der Scholastik nicht blofi ausgesprochene, sondern
auch begriindete Erkenntnis. Eines unterscheidet sie
aber von Du Bois und Genossen, dal} sie eine solche Er-
klirung {iberhaupt nicht postulierten, sondern das Psy-
chische als eine hohere Daseinsform anerkannten, um nicht
dem Manne zu gleichen, der mit dem Kopfe an die Wand
rennt, d. h. sich eine Aufgabe setzt, deren Unldsbarkeit
er sich selbst eingesteht. HKEs ist reine Willkiir, zu be-
haupten, nur die mechanische Erklirung sei wissen-
schaftliche Erklirung.

Der VI. wendet sich alsdann der historischen Er-
klarung zu. Es stimmt aber schlecht zu seinem positivi-
stischen Standpunkt, wenn er die an sich ja vollkommen



(4.) B. Stern, Positivist. Begriindung des philos. Strafrechts, 301

richtige Bemerkung macht, die Annahme einer rein histo-
rischen Entwicklung des Rechts sei schon deshalb nicht
richtig, weil der Rechtsgedanke unzweifelhaft ein allgemein
menschlicher sei und tiiberall gewisse feste Punkte zum
Vorschein kommen, die sich, wo tiberhaupt von Recht die
Rede ist, in ihren fundamentalen Formen bemerkbar
machen (S. 15.)

Das Recht will der Vi. — wie es der Wahrheit ent-
spricht — auf Ethik begriindet wissen, macht aber diese
Begriindung wieder illusorisch, indem er die Ethik aus
einem urspriinglichen Triebe, einer natiirlichen Anlage
(S. 19) ableitet, was zu der Amnsicht verleiten konnte,
Egoismus sei die Quelle aller menschlichen Handlungen.
Demgegeniiber betont der VI. selbst die Existenz von
Handlungen, eben der sittlichen, die dem Egoismus ent-
gegengesetzt sind.

Von Sittlichkeit kann doch nur da die Rede sein, wo
ein wirkliches Handeln, d. h. bewuBite, vernunftgemile
Tatigkeit stattfindet, weshalb von einem sittlichen Handeln
im Tierreich fiiglich nicht geredet werden kann (S. 21),
wenn auch zuzugeben ist, daB die auf den Fortbestand
der Gattung gerichteten Triebe ihrem Wesen nach nicht
egoistische sind. Der Gegensatz tritt eben erst im ver-
niinftigen, selbstbewullt tatigen Wesen auf.

DafBl das Recht der Verwirklichung der Gerechtigkeit
diene, also angebliches (positives) Recht, das der Gerech-
tigkeit widerspricht, in Wahrheit Unrecht sei, ist eine der
richtigen Bemerkungen des Vi.s. Dagegen ist die Behaup-
tung zurilickzuweisen, daBl die Ethik in das Gefiihlsleben
zu verweisen sei (S. 23). Ferner: eine Ethik, die sich des
Kantschen Kritizismus bedient und alles Physische und
Psychische als Erscheinungen behandelt, miifte mit Kant
die Willensfreiheit, ohne die kein sittliches Handeln be-
stehen kann, in ein {iberempirisches (intellegibles) Gebiet
verweisen, eine Annahme, die dem positivistischen Stand-
punkt des Vf.s widerspricht.

Auf die Erklirung des Ursprungs der Sittlichkeit aus
der Reaktion gegen storende Einfliisse auf das Gefiihls-
leben, ist nicht notwendig, n#her einzugehen (S. 28).
Ebensowenig auf die Annahme, Triebe beruhten auf ur-
spriinglich bewuliten und vererbten Handlungen (S. 34).

Verbrechen sei Steigerung der menschlichen Karika-
tur (!). Doch wird das ,legale“ vom moralischen Verbrechen



302 Zur neuesten philosophischen Literatur.

richtig unterschieden (entsprechend der oben erwihnten
Auffassung des Rechts). ,In allen Fillen wurzelt das
Verbrechen im Egoismus® (8. 39). Lombrosos delinquente
nato wird vom V{. zuriickgewiesen. Die menschliche Kari-
katur finde sich schon in den Anlagen und Verhiltnissen
des Normalmenschen vor und habe ihren Hintergrund in
dem Widerspruch zwischen metaphysischem Streben und
empirischem Konnen (S. 45), Somit wire der Mensch von
Natur eine MiBlgeburt, was an das Radikalbtse des kri-
tischen Philosophen erinnert.

Der Vf. bestreitet die Existenz eines Naturrechtes,
beruft sich aber trotzdem zur Begriindung der Strafe auf
ein ,Vernunftrecht“. Er verwirft als einseitige Theorien
die der Besserung und Abschreckung; auch die Notwehr-
theorie sei ungeniigend. Die Rechtfertigung der Todes-
strafe findet er (jedoch nur im IFalle des Mordes) in der
notwendigen Sicherung durch absolute DBeseitigung des
Verbrechers, abgesehen von der Vergeltung, die streng
genommen alleinn schon die Todestrafe erheischen wiirde.

In dem Abschnitt {iber die Willensfreiheit lehnt der
Vi. nicht nur die Leugnung derselben sowie den (absoluten)
Indeterminismus ab, sondern auch die Kant-Schopenhauer-
sche Ansicht von einer transzendentalen Freiheit, wo nach
das Ich als Angehoriger der intellegiblen Welt frei, ,auf
Erden“ aber der ,Kausalitit“ unterworfen ist. Er selbst
setzt das Wesen der Willensfreiheit ,in die Unbestimm-
barkeit des Willens durch duBere Motive und ausschlieB-
liche Bestimmbarkeit desselben durch innere psychische
Krifte (S. 85). Dagegen ist zu erinnern, daff der wahre
Begriff der Freiheit sowohl dulBlere (Zwang) als innere
Notwendigkeit ausschlieBt. Freiheit in diesem Sinne wider-
spricht keineswegs dem Kausalprinzip, da der freie Akt
im Willen seine wirkende, im Zwecke seine Finalursache
besitzt. Nur ist ein hochster und letzter Zweck anzunehmen,
der nicht frei, wie untergeordnete Zwecke und Mittel,
sondern notwendig gewollt wird.

Unser SchluBurteil geht dahin, daB das positivistische
Strafrecht des Vf.s an inneren Widerspriichen leidet, die
nur durch Preisgebung des positivistischen Standpunkts
behoben werden kdnnen.

Das Thema des philosophischen Strafrechts wird eben-
falls behandelt in der Schrift V.Cathreins (5): Die Grund-
begriffedesStrafrechts, einerechtsphilosophische



(5.) Cathrein, die Grundbegriffe des Strafrechts. 303

Studie. Bezugnehmend auf die Vorbereitung einer neuen
Strafrechtsordnung fiir das Deutsche Reich richtet sich
die Darstellung des Vi.s vorwiegend gegen die beiden
positivistischen Schulen, die anthropologische und soziolo-
gische, die eine Reform des Strafrechts auf positivistischer
Grundlage anstreben, die Willensfreiheit leugnen und, die
Evolutionstheorie auf den Menschen anwendend, demselben
keine wesentlich hoher gearteten Krifte zuerkennen, als
sonst in der Natur sich vorfinden (S. 6 f.).

Das Resultat seiner Auseinandersetzungen fafit C. in
folgenden Worten zusammen: ,Abgesehen von einzelnen
beherzigenswerten Reformvorschligen, die aber mit ihren
Grundanschauungen nicht notwendig zusammenhangen, ja
denselben eher widersprechen, ist sie (die positivistische
Lehre) mit aller Entschiedenheit abzulehnen.”

,oie geht von einer falschen, der gesunden Philosophie
wie dem positiven Christentum widersprechenden Grund-
lage aus, indem sie die Willensfreiheit des Menschen leugnet.
Dadurch wird sie genotigt, die Begriffe: Schuld, Zurech-
nungsfihigkeit und Verantwortlichkeit zu inhaltsleeren,
nichtssagenden Ausdriicken zu verfliichtigen, die Scheide-
wand zwischen Verbrechen und Wahnsinn niederzureien
und jede Idee einer vergeltenden Gerechtigkeit zu Dbe-
seitigen."

,Die Strafe verliert ihren sithnenden Charakter und
wird zu einer blofen Sicherheitsmafiregel herabgedriickt,
wie man sie auch gegen gefiihrliche Tiere und wahnsinnige
Menschen in Anwendung bringt. Der Richter wird in
eine vollig untergeordnete Stellung gedringt. Ihm bleibt
nur noch die Aufgabe, die Straftat zu konstatieren. Die
Hauptrolle tibernehmen die Strafvollzugsbeamten . .. Es
ist gewill eine merkwiirdige Ironie der Geschichte, dal
diese die personliche FFreiheit so schwer bedrohende Theorie
von Anhéingern des Liberalismus ausgeht, die sich sonst als
Vorkimpfer und Beschiitzer der Ireiheit ausgeben’ (S. 168).

Im einzelnen sei der Widerspruch hervorgehoben, der
darin liegt, daBl die neue Strafrechtstheorie mit Kant! die
Freiheit als mit dem Kausalprinzip unvereinbar leugnet,
hinwiederum aber die Objektivitdt dieses Prinzips in Ab-
rede stellt, um nicht eine erste Ursache annehmen zu

1 Der iibrigens jenseits der empirischen Bedingtheit eine | transzen-
dentale® Freiheit des Willens annimmt.



304 Zur neuesten philosophischen Literatur,

miissen, als ob ein Kausalzusammenhang der menschlichen
Handlungen ohne die Objektivitit des Kausalprinzips denk-
bar wire (S. 122).

- Mit Recht beruft sich der Vf. in der eminent prak-
tischen Frage des Strafrechts auf die allgemeine Volks-
tiiberzeugung (S. 16 f.), den sensus communis, wiewohl
dieser keineswegs als hochstes Kriterium in Anspruch
genommen werden kann, da dieses nicht eines der &uleren,
sondeln notwendig ein inneres, und zwar ein inneres ob-
jektives ist. Sicherlich will der V. nicht der Erkenntnis-
theorie des ,,common sense®“ das Wort reden (S. 58).

Die durch Schirfe der Begriffsbestimmungen, Biindig-
keit der Beweisfiihrung, strenge Objektivitdt in der Pole-
mik und eine lichtvolle, im besten Sinne populdre Dar-
stellung ausgezeichnete Schrift des wie kaum ein anderer
in Fragen der Moral und des Rechts kompetenten Vfi.s
kann allen Interessenten, besonders Juristen und Volks-
vertretern zur Orientierung liber die einschligigen Fragen
nicht dringend genug empfohlen werden.

Die Schrift von Dr. W. Schultz (b): Pythagoras
und Heraklit, bestitigt eine Beobachtung, der wir bel
einer fritheren Gelegenheit bereits Ausdruck gegeben,!
nidmlich, dafl der Abfall von Aristoteles und der klassischen
Scholastik die Philosophie im wesentlichen auf den Stand-
punkt der voraristotelischen, beziehungsweise vorsokra-
tischen Systeme zuriick-, also den Riickfall in unvoll-
kommenere Denkrichtungen herbeifiithrte. Insbesondere
ist es Heraklit, der dem V{. zufolge schlagende Analo-
gien mit philosophischen Erscheinungen neuestens Datums
bietet.

Wie das Vorwort erklidrt, soll das vorliegende Heft
eine Reihe von Studien der Vorsokratiker erdffnen und
sein Thema vom rein philosophischen Standpunkt aus be-
handeln (S. 3).

Der erste Teil (Pythagoras) gibt auf Grund der ,,mangel-
haften Uberlieferung eine Darstellung der pythagoreischen
Lehren. Konkrete Anlasse wirkliche Kenntnisse, aus denen
heraus die Spekulation zu ihren Abstraktionen komme,
machen (meint der Vf. S. 1Y) den eigentlichen, philoso-
phischen (?) Wert des Pythagoreismus aus. Pythagoras

t Gorresgesellschaft z. Pfl. d, W. Jahresbericht der Sektion fiir Philo-
gophie fiir d. Jahr 1883 8, 9 f.



(6.) Dr. W. Schultz, Pythagoras und Heraklit. 305

war es, der eine reine Geometrie der rdumlichen Gebilde
anbahnte (ebd.). Gewicht wird gelegt auf die Stimmungs-
werte; eine richtige Beurteilung miisse diese heranziehen,
um die Fruchtbarkeit der pythagoreischen Zahlenmystik
und ihre Anniherung an die gegenwirtige astronomische
Weltanschauung nach ihrem Ursprung zu erfassen (S. 25 f.).
Der Begriff des Wesens sei der zentrale Begriff des Systems.
Sprechen und Handeln sollen sich nach dem Wesen der
Dinge richten, das sei der Grundgedanke der Speisever-
bote und Reinigungsvorschriften (S. 29).

Neues sagt uns damit der VI. nicht. Zahl, Mal}, Har-
monie im Objekt wie im Subjekt ist das Wesentliche und
Anzustrebende. Es ist eine Vorstufe der hoheren, begriff-
lichen Auffassung durch die sokratische Schule.

Der zweite Teil, Herakleitos, enthiilt eine Darstellung
der ,Quellen“ (S. 33 ff.) und des ,Systems” (8. 47 {f.). Kine
Reihe von Anmerkungen (S. 87 bis Schlufl) sucht Uber-
setzung und Auffassung des Vf.s zu rechtfertigen.

Wie bekannt, lauten die Ausspriiche Heraklits recht
dunkel. Sie klingen aphoristisch. Gleichwohl sei es gewagt,
Heraklit auf Grund mancher inhaltlicher Verwandtschaft
mit Nietzsche zum ersten Aphoristen zu machen. Selbst
wenn man ihm die Aphorismenform zuerkenne, werden
sich die iiberlieferten Fragmente von modernen Aphoris-
men wesentlich dadurch unterscheiden, daf} sie bei Heraklit
in ein System eisern eingegliedert seien (S. 95).

Wir heben nur einzelnes hervor. Der das All bedeutende
Pan ist ein Hirte der Widernisse (sic), doppeltgestaltig, oben
sanft, unten rauh, als Sohn des Hermes entweder der
Logos oder dessen Bruder. Der Schopfer der Weltordnung
heiBt Hermes als der die Worte Ersinnende. ,Der Ordner
des Weltalls erfand das Spiel, der ewige Gdétterknabe, der
die Steine hierhin und dorthin setzt (S. 48). Gleichwohl
hat die Weltordnung kein Gott geschaffen, sie ist das
Werk der Notwendigkeit, die das Entgegengesetzte vereinigt
wie der Bogen (S. 49).

Die Welt entsteht aus Feuer und vergeht im Feuer.
,Das ist das Wesen der Welt, das ist das Feuer, das ist
Hermes, das ist Zeit, so waltet Dike mit ihren Schergen*
(S. 50).

y2Denn ein Kind ist der Mann gegeniiber der Gottheit,
wie der Knabe gegeniiber dem Mann“ (A. a. O.).

An Kunstrichtungen ihrer Zeit 146t sich das Verhédltnis



306 Zur neuesten philosophischen Literatur.

zwischen Pythagoras und Heraklit erértern. Kiinstlerische
Voraussetzungen sind der Boden, auf welchem die archi-
tektonisch angelegte und durchgefiihrte Philosophie des
Pythagoras erstand (S. 52 f.). Heraklit beniitzt die pytha-
gordische Weisheit als Vorstufe, bildet aber ihre Elemente
nach dem Stilprinzip der Dreiheit um. In den Gegen-
sitzen: Gott und Mensch, Himmel und Erde, oben und
unten und ihren Bindegliedern als dritten liegt ein der
altjonischen Kunst von Magnesia und Ephesus dhnlicher
Stil (S. 54).

In Heraklits Sinne ist Kunst Nachahmung der Natur,
jedoch als triebmiBige Wiederholung des Weltalls, nicht
als gewollte, zweckméiBige Titigkeit gedacht (S. 60).

Die Sprache ist fiir Heraklit Nachahmung des Makro-
kosmos im Mikrokosmos (S. 61). KEine Analogie bieten
Zauberformeln, die durch die Macht geheimer Namen, die
das wahre Wesen der Gotter und kosmischen Gewalten ent-
halten, sich-das Naturgeschehen unterwerfen wollen (S. 62).

Das Subjekt ist auf das Objekt geordnet durch Or-
gane: wie wir mit dem Gehor den Schall wahrnehmen,
so mit dem Munde die Rede (sic! S. 65).

y,Heraklit betrachtet das All wie seine Vorginger,
Pythagoras und Anaximander, unter dem Gesichtspunkt
des Analogieschlusses vom Groflen auf das Kleine, von
formell abgeschlossenen Systemen auf andere ahnliche
Systeme, vom Makrokosmos auf den Mikrokosmos und
umgekehrt, so daB ihm Erkennen und Wissen nur Wider-
schein des Logos im Menschen ist“ (S. 66).

,2In den Gegensitzen liegt die Vollendung der Welt.
Licht und Dunkel, Warm und Kalt, Troken und Feucht,
Gesund und Krank, Angenehm und Unangenehm, Gut
und Bose, Uberflu und Hunger, Ruhe und Miihsal sind
Gegensiitze. Krankheit macht die Gesundheit angenehm, Ubel
das Gute, Hunger die Sittigung, Miithe die Ruhe... Was
vom Teil gilt, gilt vom Ganzen: die Welt wire nicht voll-
kommen, wenn sie nicht unvollkommen ware“ (S. 79 f.).

Den Gedanken der verloschenden und wieder auf-
lodernden Welten spinnt der Vf. weiter und leitet ihn in
modernes Fahrwasser (S. 80 ff.).

In den Anmerkungen zieht der Vi. eine Parallele
zwischen Heraklit und Nietzsche (S. 97). Wir sind der
Ansicht, daf in dieser Parallele, die allerdings keine Gleich-
stellung sein soll, dem griechischen Philosophen unrecht



Zur Geschichte der Qualitates QOccultae. 307

geschieht. In den begrifflich ungeklirten Lehren des
dunklen Philosophen sind gleichwohl die Keime enthalten,
die in der sokratischen Schule zur Entfaltung gelangten.
Das Verhiltnis des Gottlichen zum All, des Makrokosmus
zum Mikrokosmus erhalten in der Idee einer universalen,
schopferischen Intelligenz, in dem aristotelischen Begriff
des reinen iiber alle Gegensitze erhabenen, von der den
Geschopfen zugemischten Potenzialitit, den in ihnen sich
bekimpfenden Gegensitzen freien Actus ihren wahren und
vollkommenen Sinn. In dem Gange der Philosophie von
Pythagoras und Heraklit zu Platon. und Aristoteles gibt
sich eine aufsteigende Bewegung zu erkennen. Dagegen
fihrt von Kant zu Nietzsche ein absteigender Weg.

Die vorchristliche Philosophie gleicht der am Gewebe
arbeitenden, die Philosophie seit Bakon und Descartes der
es wieder auflosenden Penelope.

Von diesem Gesichtspunkt ist die tiefere Ergriindung
der vorsokratischen Systeme als eine lehrreiche Arbeit
zu begriiflen.

>
\
It
7%

ZUR GESCHICHTE DER QUALITATES OCCULTAE.
| Vox Dr. IGNAZ WILD.

—— S B~

Dieser Ausdruck wird, so wie dem Vf. bis vor zwei
Jahren, wohl den meisten Jiingern der scholastischen Philo-
sophie unbekannt geblieben sein. Ich war also nicht wenig
verwundert, im Worterbuch der philosophischen Grund-
begriffe von Kirchner-Michaelis 4. Aufl. 1903 unter ,,Sub-
stanz“ zu lesen: ,Im Mittelalter berief man sich auf die
Existenz gewisser verborgener Eigenschaften (qualitates
occultae) der Dinge und suchte in ihnen das Substantielle
der Dinge. Man dachte an Platos Ideen oder an Aristo-
teles’ Form.“ Und R. Eisler schreibt im Worterbuch der
philosophischen Begriffe 2. Aufl. unter ,Kraft“: ,Die Scho-
lastiker betrachten als Kréfte die formae substantiales
und die qualitates occultae. Schon i. J. 1881 schrieb



	Zur neuesten philosophischen Literatur

