
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 20 (1906)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen. 179

weil „Gott" der Vater, „der Mächtige" der Sohn und „der
Unsterbliche" der Heilige Geist ist.

8. (Die monotheletische Lehre der Maroniten. Die
Widerlegung der Lehre von einer Tätigkeit ist in der
Darlegung des melchitischen Glaubens enthalten. Für die
zwei Willen in Christus führt der Verf. Luk. 22, 42 an.

Zum Schlüsse bittet er Gott um Beseitigung der
Ungerechtigkeiten gegen die Kirche, Vereinigung aller
Getrennten und Befestigung der geistigen Liebe unter
ihren Kindern.)

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Dr. Etig. Rolfes: Aristoteles' Metaphysik. Übersetzt

und mit einer Einleitung und erklärenden
Anmerkungen versehen. 2. Hälfte. Buch VIII—XIV.
Leipzig, Dürr 1904. 200 S.

Es war ein glücklicher Griff der Dürrschen Verlagshandlung bei
Herausgabe der „Philosophischen Bibliothek", Dr. Rolfes mit der Übersetzung

von Aristoteles' Metaphysik zu betrauen. Kolfes ist durch seine
früheren Arbeiten hinlänglich als tüchtiger Aristoteleskenner bekannt, in
dem gründliche philosophische Bildung mit philologischer Gelehrsamkeit
sich paart. Insbesondere ist der Übersetzer auch ein gründlicher Kenner
des hl. Thomas von Aquin, dessen Kommentar zweifellos den besten
Schlüssel bildet zum Verständnis des Stagiriten. Rolfes bekennt auch
unumwunden : „Thomas verdanken wir das Beste, was wir etwa in dieser
Arbeit zustande gebracht haben."

__
(Erste Hälfte, Einleitung.) Aber auch

andere bedeutende Erklärer und Übersetzer werden berücksichtigt und
benützt: Bessarion, Schwegler, Bender, Kirchmann, Bonitz, Alexander von
Aphrodisias, Sylv. Maurus, Bullinger.

Rolfes hat sich bemüht, wörtlich zu übertragen. Dennoch liest sich
die Übersetzung ziemlich fließend und ist leicht verständlich. Der
beigefügte Kommentar ist vortrefflich. Verschiedenemal findet Dr. Rolfes
Gelegenheit, den großen Vorzug der Erklärung des hl. Thomas vor der
rein philologischen Bonitz' und Schweglers hervorzuheben. Wo diese an
der Oberfläche haftende Erklärung ratlos ist, weiß Thomas aus dem tieferen
Verständnis des Zusammenhanges heraus Bescheid zu geben.

Nur eine kritische Bemerkung bezüglich der uns vorliegenden zweiten
Hälfte der Metaphysik möge hier Platz finden. Anmerkung 35 zum elften
Buche werden aktive und passive Bewegung als nicht sachlich voneinander
verschieden hingestellt. Allein nach Aristoteles sind sie „dem Sein nach
verschieden". Zur Erklärung diene S. Thomas S. c. Gent. c. 57: Licet
motus sit communis actus moventis et moti, tarnen alia operatio est facere
motum et alia recipere motum. Unde et duo praedicamenta ponuntur

12*



180 Literarische Besprechungen.

facere et pati. Ref. befand sich auch einmal in der Meinung, daß Tätigkeit,

Leiden und passive Bewegung sachlich nicht verschieden seien..
Weitere Studien haben ihn jedoch dazu geführt, diese drei real voneinander

zu unterscheiden. Die aktive Bewegung, die Tätigkeit ist eine
Vollkommenheit des Tätigen, kraft welcher dieser das Werden des
Leidenden tatsächlich von sich abhängen hat.

Rom, S. Anselmo. P. Jos. Gredt 0. S. B.

2. Carol. Fr ich S. Ontologia sive Metaphysiea.
Generalis in usum seholarum. Editio aucta et emen-
data. Friburgi Bi\, Herder 1004. 8°. 228 S.

Dieses Lehrbuch, welches i. J. 1893 zum erstenmal aufgelegt
worden ist und nun nach 11 Jahren bereits zum drittenmal erscheint,
bildet den zweiten Teil des von Jesuiten-Professoren für den Gebrauch
der Studierenden herausgegebenen cursus philosophicus. Schon der
Urnstand, daß dieses literarische Unternehmen gewissermaßen von den
philosophischen Vertretern oder doch den aktiven Philosophieprofessoren der
deutschen Ordensprovinz der Jesuiten ausgeht, kann eine hinreichende
Bürgschaft dafür sein, daß die einzelnen Bändchen des Werkes tüchtige
und wertvolle Arbeiten sind, und tatsächlich dürfen wir diese
Anerkennung, die wir bereits der Logik des Verfassers gezollt haben (vgl.
Tlieol. Revue 1903 Sp. 91), anch der vorliegenden Ontologia widerfahren
lasseu. Der Autor schöpft aus den bewährten Quellen der Vorzeit, aus
Aristoteles, Augustin und Thomas, und er selbst verfügt über eine
bedeutende Schulung, die sich mit gewissenhaftem Fleiße und sorgfältiger
Genauigkeit verbindet.

Nichtsdestoweniger ist uns an dem Buche, soweit wir es
durchgesehen haben, verschiedenes aufgestoßen, was wir beanstanden zu sollen
glauben. Es sind zum Teil bloß Dinge methodologischer Art; es ist aber
auch ein Punkt von sachlicher, und zwar sehr großer Bedeutung.

Den Begriff der Ontologie faßt der Autor so: scientia rerum, prouti
sub rationibus maxime abstractis et communissimis exhibentur, S. 1. Diese
Definition fügt sich in den Rahmen der Philosophie, wie er sie definiert,
nicht gehörig als Teil ins Ganze ein, abgesehen davon, daß sie nicht
einfach genug ist. Die Philosophie ist ihm nämlich, Logica S. 1, scientia
rerum per causas ultimas. Sollte nun „ratio" in der Definition der Ontologie

so viel sein wie causa, so sieht man keinen Unterschied zwischen
der Philosophie und der Ontologie. Bedeutet aber ratio, wie der
Verfasser wohl will, begriffliches Moment oder Eigenschaft, so sieht man
nicht, was diese mit den Ursachen zu tun haben. Nebenbei bemerkt,
wenn wir etwas spitzfindig sein wollen: wie gehört nach dieser Definition
der Philosophie Gott als Objekt in sie hinein, der doch als ultima ratio
selbst ohne causa und ratio ist; wäre es da nicht besser, zu sagen:
scientia de ultimis causis rerum? Man sieht auch aus der Definition des
Verfassers von der Philosophie nicht, wie sich ihr die drei Teile, die
Kosmologie, Psychologie und Theologie, unterordnen. Kosmologie und
Psychologie betrachten doch ihr Objekt nicht nach den absolut, sondern
nur relativ letzten Ursachen. Auf Seite 3 der Ontologie in der ersten
These spricht der Verfasser von dem conceptus entis ut sie (besser hätte
er gesagt: qua talis oder ut ens est). Er hätte also einfach mit
Aristoteles die Philosophie schlechthin als scientia entis, ut ens est,
definieren sollen. Dann hätten sich ihm sehr einfach zwei Teile ergeben:
Die Ontologie als Wissenschaft vom Seienden nach seinen allgemeinen



Literarische Besprechungen. 181

Bestimmungen und die Theologie als Wissenschaft von Gott als der
Ursache des Seienden als solchen. Vgl. unsere Ubersetzung d. arist.
Metaphysik Bd. 1, S. 4. Dann hätte er von der Philosophie schlechthin die
Beziehungsweise, secundum quid, so genannte oder, was dasselbe ist, von
der Philosophie im engeren und eigentlichen die im weiteren und uneigentlichen

Sinne unterscheiden sollen. Vgl. Ar. Metaph. IV, 3, 1005bl: „es
ist also auch die Physik eine Weisheit, aber nicht die erste." Diese
Weisheit oder Wissenschaft zweiter Ordnung betrachtet das Seiende nicht
als Seiendes, sondern insofern es ein Stück des Seienden ist, ein Seiendes
bestimmter Art, ein ens mobile oder ens quantitativum oder ens animatum,
und erforscht seine letzten Ursachen wieder nur, insofern es ein solches
Seiende, nicht insofern es Seiendes überhaupt ist, und so ergeben sich
denn als besondere Teile der Philosophie die philosophische Naturlehre,
Mathematik, Seelenlehre. Vgl. Gredt, Elementa Philosophiae I, 80 f.

Die Einteilung der Ontologie. Der Vf. macht drei Teile, 1. de ente
in communi sive transscendentali, 2. de ente categorico sive de summis
entis generibus und 3. de entis perfectione. Es ist nicht zu billigen, daß
diese drei Teile zuerst ohne Erklärung einfach aufgezählt werden, S. 1,
•und erst bei der Einführung in den zweiten Teil, S. 118, ihre Erklärung
erhalten. Die zwei letzten Teile sollen nämlich, wie da gesagt wird,
unter dem gemeinsamen Begriff der divisio entis stehen, der divisio näm-
in classes und der divisio secundum gradum perfectionis. Wie stimmt es
aber damit, daß die divisio in potentiam et actum im ersten Teil behandelt

wird, von S. 38 an? Unser Verfasser hätte wohl besser getan, etwa
so einzuteilen, wie es in dem eben angeführten Lehrbuch von Gredt 0.
'S. B. geschieht: 1. de entis natura eiusque proprietatibus, 2. de supre-
mis entis divisionibus und 3. de principiis entis seu de causis, I, 159.
Frick bandelt von den Prinzipien oder den Ursachen im zweiten Teil,
und zwar in recht singulärer Weise im Anschluß an die Kategorie der
Relation. Die Relation im allgemeinen hat doch inbezug auf Seinsgehalt
die letzte Stelle; wie tief schneidet dagegen die Ursächlichkeit in das
Dasein der Dinge ein!

Die Kategorien. S. 119 heißt es: de solis divisionibus supremis entis
-ab alio seu finiti hoc libro agemus. Das ist nicht ganz genau gesprochen.
Nach Aristoteles wird das Seiende überhaupt in die Kategorien eingeteilt.
In der Kategorie der Substanz steht dann beides, Geschaffenes und
Ungeschaffenes, in der der Accidentien freilich nur Geschaffenes. Die
göttliche Substanz ist zwar nicht in dem Sinne Substanz, als wäre sie Trägerin
von Accidentien, was der Verf. auf S. 126 ganz richtig hervorhebt, sie
ist aber in viel vollkommenerer Weise Substanz, d. h. ens per se, als
die Kreaturen.

Das ens in potentia und das ens in actu. Hier gehen unsere Wege
Auch in sachlicher Beziehung weit auseinander. Nach dem Verf. soll in
den Kreaturen kein wirklicher Unterschied von Sein und Wesen im Sinne
von actus und potentia stattfinden, außerdem soll auch St. Thomas keinen
solchen Unterschied gelehrt haben. Der Verf. meint auch, in der über diesen
Lehrpunkt in der letzten Zeit geführten Kontroverse hätten seine
Ordensgenossen Limbourg und Noldin die Gründe der Gegner klar widerlegt.
Endlich ist er der Ansicht, die Frage sei nicht so wichtig, um sich über
sie den Kopf zu zerbrechen, nur daran müsse man festhalten, daß Gottes
Wesenheit begrifflich Sein sei, die der Kreaturen aber nicht. Wir würden
die Grenzen der Kritik überschreiten, wenn wir diese Behauptungen, die
uns samt und sonders falsch erscheinen, sämtlich eingehend widerlegen
wollten. Doch sei es uns gestattet, dies wenigstens an einer Behauptung



182 Literarische Besprechungen.

zu tun. Der Verf. will den hl. Thomas auf seiner Seite haben. Diese
Auffassung ist schon im Phil. Jahrbuch mit Entschiedenheit zurückgewiesen

worden. „Mag," so läßt sich in demselben, 1904, S. 456, ein
Rezensent vernehmen, „mag die distinctio realis essentiae et existentiae in
creaturis noch so umstritten sein, daß Thomas dieselbe lehre, scheint
uns denn doch eine ausgemachte Sache zu sein, an der die Ausführungen
des Verf. nichts zu ändern vermögen." Wie sehr aber mit Recht der
Rezensent so urteilt, mögen folgende Gründe zeigen.

In der sogenannten Summa contra gentiles I, 22 beweist der doctor
angelicus den Satz, quod in Deo non est aliud essentia vel quidditas
quam suum esse. Hätte er nuu geglaubt, daß von den Kreatureu
dasselbe gilt, so hätte er einfach sagen können, die Annahme eines
wirklichen Unterschiedes von Wesen und Sein sei schon bei den Kreaturen
undenkbar und könne darum umsoweniger bei Gott gemacht werden,
der ja das allereinfachste Wesen ist. Er sagt aber nichts dergleichen,
sondern beweist vielmehr seinen Satz in sechsfacher Weise aus der
Eigentümlichkeit, der göttlichen Natur. Diese unsere Deduktion findet eine
Art Bestätigung in den Worten, die man bei dem Ferrariensis in der
Einleitung zu dem angeführten Kapitel liest: „In creaturis quidem secundum
S. Tkomae doctrinam esse a quidditate realiter distinguitur, in Deo autem
idem est actualitas existendi et Deitas."

Ausdrücklich lehrt Thomas den Unterschied zwischen Dasein und
Wesen der Kreaturen und den Gegensatz, der in dieser Hinsicht zwischen
ihnen und Gott besteht, ebendaselbst II, 52; „non est opinandum", so
fängt er dieses Kapitel an, „quod substantiae intellectuales divinae sim-
plicitati adaequentur. Invenitur enim in eis aliqua compositio, ex eo quod
non est idem in eis esse et quod est."

Daß hier nun ein wirklicher oder realer Unterschied und nicht bloß
ein begrifflicher oder virtualer gemeint ist, wie er etwa zwischen dem
göttlichen Denken und Wollen besteht, lehrt erstens die Erwägung^ daß
immer bis zum Erweis des Gegenteils ein wirklicher Unterschied zu
präsumieren ist, so oft man von einem Unterschiede schlechthin redet.

Zweitens lehrt es gleich der erste Beweisgrund, den Thomas für
seine Lehre anführt: dem Sein, sagt er, kann nichts anhaften, was vom
Sein verschieden wäre, und so könnte keine Verschiedenheit der Dinge
sein ohne Unterschied ihres Seins und Wesens. Uns bedünkt, wenn dieser
Unterschied nur virtuell wäre, so haftete doch tatsächlich dem Sein
etwas an, was aber machte, daß es ein besonderes und unterschiedenes
Sein wäre.

Drittens folgert Thomas gleich nach dem angeführten Kapitel, daß
sich in den intellektuellen Kreaturen eine Zusammensetzung aus potentia
und actus findet., und er folgert es daraus, daß sich in ihnen die beiden
Momente des Wesens und Seins finden, von denen das zweite die
Vollendung des ersten ist. Ebenso erklärt er Summa th. I, III, 4, wenn in
Gott ein Unterschied von Sein und Wesen wäre, so würde sich das erste
zum zweiten verhalten wie der Aktus zur Potenz. Diese Folgerung wäre
aber hinfällig, wenn sich das Sein vou der Wesenheit nicht wirklich
unterschiede. Sie wäre aber auch inhaltlich ohne Sinn. Denn wäre jener
Unterschied nicht wirklich, wie zwischen Ding und Ding, so könnte die
Zusammensetzung nur bedeuten, daß die gedachte Wesenheit mit dem
wirklichen Dasein zusammengesetzt wäre. Eine Zusammensetzung von
Gedachtem und Wirklichem ist aber ein Unsinn. Man kann zwar sprechen
von einer compositio ex genere et differentia, aber da weiß jeder, daß
beides allgemein ist und als solches kein Dasein hat. Dagegen das



Literarische Besprechungen. 183

Dasein ist etwas Reales und kann also mit der Wesenheit keine
Zusammensetzung erleiden, wenn sie nicht auch real ist.

Viertens und letztens spricht sich Thomas in dem folgenden, dem
54. Kapitel über den Unterschied aus, der zwischen dem Verhältnis von
Materie und Form und dem von Substanz und Sein besteht, liier mußte
er doch nach dem Standpunkte der Gegner sagen, in dem zweiten
Verhältnisse finde sich nur ein virtueller Unterschied vor. Denn beim ersten
Verhältnisse haben wir es offenbar mit einem realen Unterschiede zu
tun. Davon sagt er aber kein Wort. Vielmehr ist der Unterschied der
beiden Verhältnisse nach ihm ein ganz anderer. Daß aber bei beiden
gleichmäßig der wirkliche Unterschied der Glieder des Verhältnisses
vorhanden ist, setzt er noch ganz offenbar voraus, wenn er an demselben
Orte erklärt, daß in den aus Materie und Form zuzammengesetzten
Substanzen eine doppelte Zusammensetzung von Actus und Potentia sich
findet: die eine neue Zusammensetzung der Substanz selbst, nämlich die
aus Materie und Form, und die andere die aus der zusammengesetzten
Substanz und dem Sein.

So viel mag bezüglich der Auffassung und Lehre des hl. Thomas
genügen. Was die innere Berechtigung der Lehre selbst betrifft, so ist,
wie gesagt, hier nicht der Ort, des näheren darauf einzugehen. Das aber
bleibe nicht unverschwiegen, daß diese Lehre, wie wir uns, zwar erst im
Laufe der Zeit und durch fortgesetztes Nachdenken, überzeugt haben,
eine oder gar die Fundamentalfrage der Philosophie berührt. Der Gottps-
beweis als Beweis eines actus purus kann nicht gründlich geführt werden,
ohne daß das Verhältnis von Möglichkeit und Wirklichkeit oder von
Wesenheit und Dasein in den Geschöpfen ins klare gebracht wird, und
wir glauben, daß man es nicht genügend erklären kann ohne die Annahme,
daß sich die Wesenheit zur Wirklichkeit wie die Potenz zum Akt oder
auch wie die Materie zur Form verhält. Uns dünkt, wenn die geschaffene
Wesenheit dasselbe mit dem Dasein wäre, so wäre sie auch actus purus,
und es könnte an dem geschaffenen Ding kein Wandel vorkommen. Denn
das Dasein ist Wirklichkeit, letzte Form und Vollendung des Seins, diese
aber ändert sich nicht, sondern nur das kann sich ändern, was sie hat,
ihr Inhaber, ihr Subjekt. Ist dieses nicht vom Sein verschieden, so kann
man mit Herbart der Annahme nicht entgehen, daß die Veränderung
der Dinge nur Schein ist, weil sie einen inneren Widerspruch enthält.

Zum Schlüsse bemerken wir noch, daß die Beweisgründe des
Verfassers für den bloß virtuellen Unterschied von geschöpflichem Sein und
Wesen leicht zu widerlegen sind. So sagt er z. B., es entstehe ein re-
gressus in infinitum, wenn mau den realen Unterschied annähme. Denn
das Sein müßte dann wieder als geschaffene Entität in Wesen und Sein
zerfallen. Die Antwort lautet, daß nicht das geschaffene Sein, sondern
die geschaffene Wesenheit aus den beiden Momenten bestehen soll.

Bonn-Dottendorf. Pfarrer Dr. Rolfes.

3. Erich Wasmann S. J.: Die moderne Biologie und
die Entwicklungstheorie. 2. verm. Aufl., Freiburg i. Br.,
Herder 11)04. 8". .324 S.

Gegen den Verfasser dieser Schrift haben wir im 18. Jahrgang
dieses Jahrbuchs S. 458 ff. einige Bemerkungen unter der Überschrift:
Die Stelle Gen. II, 7 und die Deszendenztheorie veröffentlicht. Der
Umstand, daß Wasmann in der vorliegenden Schrift teils ausgesprochen teils



184 Literarische Besprechungen.

stillschweigend auf unsere Bemerkungen reagiert, bildet die äußere
Veranlassung der gegenwärtigen Besprechung.

Wasmanns Publikation kann eigentlich nicht als eine zweite
Auflage bezeichnet werden. Sie ist im wesentlichen nur die erste Zusammenfassung

einer Reihe von Artikeln, die in den Laacher Stimmen
erschienen sind (1901- 1903). Daher mag es kommen, daß die Zusammengehörigkeit

der beiden Teile, Biologie 1—166 und Entwicklungslehre 167
bis zum Schluß, nicht so ohne weiteres einleuchtet. Auch weiß man
nicht, ob man eine naturwissenschaftliche oder eine apologetische Schrift
vor sich hat. Das Naturwissenschaftliche steht der Form nach
selbstständig da, ohne einem höheren Zwecke untergeordnet zu sein; die
apologetischen Auseinandersetzungen erscheinen mehr als ein nachträgliches
Fazit oder als eine Verwahrung gegen Mißdeutung' Doch das hat nicht
viel zu sagen. Jedenfalls haben wir eine höchst wertvolle Publikation
vor uns, für die wir dem Verfasser zu großem Danke verpflichtet sind.
Die Natur der Sache bringt es mit sich, daß wir in Deutschland nicht
grade viele katholische Philosophen und Theologen haben, die zugleich
hervorragende Naturforscher sind. Ein solcher ist aber P. Wasmann
anerkanntermaßen. Er vertritt im ersten Teil seiner Schrift den Standpunkt,

daß alles organische Leben von Lebendigem stammt. Es gibt keine
Urzeugung. Daraus zieht er den Schluß, daß, da das Leben auf Erden
nicht ewig bestanden haben kann, eine außerweltliche Ursache gewesen
sein muß, welche aus der Materie die ersten Organismen hervorbrachte.
Demnach ist ihm die Schöpfungstheorie ein Postulat der Wissenschaft,
S. 164 f. Im zweiten Teil seines Büches sucht er die Frage zu
entscheiden, ob man sich inbezug auf die Entstehung der Arten für die
Konstanz- oder die Deszendenztheorie aussprechen soll, d. h. anzunehmen
ist, daß die jetzigen Arten und Gattungen der Pflanzen- und Tierwelt von
Anfang an da waren oder daß sie sich erst im Lauf der Zeit durch
Entwicklung aus einem oder mehreren gemeinsamen Stämmen gebildet haben.

Hier neigt nun unser Verfasser mehr der zweiten Annahme zu und
spricht er sich auch über die Abstammung des Menschen in einer Weise
aus, die unsere Verwahrung im Jahrbuch für Philosophie veranlaßt bat.

Er hält den leiblichen Zusammenhang des Menschen mit der Tierwelt

nicht für geradezu wissenschaftlich ausgeschlossen und will darum
die Möglichkeit tierischer Abstammung in irgend einer Weise offen
gehalten haben, wenn es auch mit dem wissenschaftlichen Nachweis ihrer
Wirklichkeit einstweilen noch gute Wege haben möge.

In den Laacher Stimmen hatte er sich aber auch so geäußert, als
ob dieser Standpunkt mit der Hl. Schrift nicht im Widerspruch stände,
ja sogar an der Auffassung des hl. Augustin und des hl. Thomas eine
gewisse Stütze hätte.

Es freut uns nun, zu sehen, daß Wasmann in der Buchausgabe
seine Behauptungen wesentlich gemildert hat. Zwar die direkte Scbrift-
widrigkeit der Hypothese will er auch jetzt noch nicht einräumen, S. 279;
doch bemerkt er S. 284 in der Anmerkung 1: „Man kann es den Exe-
geten keineswegs verdenken, wenn sie in Anbetracht des nächstliegenden
Sinnes im Schöpfungsbericht snd mit Rücksicht auf Entscheidungen wie
jene des Provinzialkonzils von Köln 1860 (tit. IV, cap. 14) mit großer
Vorsicht und Zurückhaltung gegenüber der Abstammungslehre zu Werke
gehen." Das genannte Konzil hat nämlich gerade mit Berufung auf Gen.
Ii, 7 den Spruch gefällt: „Primi parentes a Deo immediate conditi sunt,
Gen, II, 7. Itaque scripturae sacrae fideique plane adversantem illorum
declaramus sententiam, qui asserere non verentur, spontanea naturae



Literarische Besprechungen. 185

imperfections in perfectiorem continuo ultimoque humanam lianc immu-
tatione hominem, si corpus quidem spectes, prodiisse." Uns scheint aber,
daß Wasmanns Ansicht durch diese Entscheidung, die freilich nicht die
höchste Autorität besitzt, direkt getroffen wird. Oder soll etwa mit
spontanea die Zielstrebigkeit ausgeschlossen sein, die Wasmann behauptet,
da er auch die hypothetischen Stammesveränderuugen vor der Entstehung
des Menschen auf diese Entstehung von vornherein hinzielen läßt? Doch
das kann nicht sein. Denn der beschränkende Zusatz: si corpus quidem
spectes, zeigt, daß solche Gelehrte verurteilt werden sollen, die die Seele
nicht mit in die Entwicklung einbeziehen, also gläubige Gelehrte, welche
die Vorsehung nicht leugnen. — Auch inbezug auf Augustin drückt
Wasmann sich jetzt viel vorsichtiger aus. Denn nachdem er 8. 282 gesagt
hat: „es könnte manchem passender erscheinen, daß Gott, statt den
Menschen gleich in heutigem Zustande zu erschaffen, auch bei seiner
Hervorbringung, wie bei derjenigen der übrigen Naturwesen, sich der
natürlichen Ursachen insoweit bediente, als sie fähig waren, zur Entstehung

des ersten Menschen mitzuwirken," nachdem er dies also gesagt hat,
fügt er bei: „In ähnlichem Sinne lassen sich auch einige Ausführungen
des hl. Augustin de genesi ad literam deuten, obwohl es schwer sein
dürfte, den ganzen und vollen Sinn seiner Worte zu erfassen." Warum
hat Wasmann nicht lieber direkt eingestanden, daß er St. Augustin in
dieser Frage wider sich hat? Hätte er die Ausführungen in unserem
früheren Artikel etwas aufmerksamer lesen wollen, so hätte er nicht umhin

gekonnt, das zu tun. Was endlich den hl. Thomas betrifft, so ist
das, was man nunmehr in der Buchausgabe S. 282 f. anstatt der
einschlägigen Bemerkungen in den Laacher Stimmen liest, geradezu so
viel als eine stillschweigende Zurücknahme.

Ein ganz merkwürdiges und fast unverständliches Mißgeschick ist
übrigens P. Wasmann — wir können das nicht ganz verschweigen —
begegnet, indem er sich gegen eine vermeintliche Mißdeutung seiner
Anschauung vor uns verwahrt. „Aus der ersten Auflage," so läßt er sich
S. 279 Anm. 2 vernehmen, „hat ein Rezensent, Dr. E. Rolfes, herausgelesen,

daß ich die tierische Abstammung des Menschen (dem Leibe nach)
als meine eigene Überzeugung verteidige." Wir erwidern hierauf, daß

jeder, der auf dieses hin unseren Artikel im Jahrbuch nachsieht, sich
ohne Mühe überzeugen kann, wie dort von einer solchen Auffassung des
Wasmannschen Standpunkts keine Spur zu finden ist. Es ist uns auch
nie im Traume eingefallen, zu meinen, Wasmann verteidige die tierische
Abstammung des Menschen als Wirklichkeit. Wir haben ihn immer nur
von der Möglichkeit verstanden. Übrigens wird P. Wasmann in der in
Vorbereitung begriffenen Neuauflage seines Buches diese Anmerkung, wie
uns ein Ordensgenosse von ihm schriftlich versichert, fortlassen.

Unsere Leser werden aber fragen, welches denn nun eigentlich die
Gründe sind, die unseren Autor bestimmen, der Evolutionslehre gegenüber
eine verhältnismäßig so freundliche Stellung einzunehmen. Sind denn
wirklich durch den Fortschritt der Wissenschaften so große Dinge an
den Tag gekommen, daß es gegenwärtig bedenklich erscheint, an einer
ursprünglichen Geschiedenheit der Arten oder auch nur an der unmittelbaren

Erschaffung des Menschen so ganz unbedingt festzuhalten? Der
Autor führt hauptsächlich zwei Gründe an. Erstens soll die Lehre von
der Entwicklung der Organismen in der Konsequenz des Kopernikanischen
Weltsystems liegen. Die Himmelskörper sind allmählich aus einem
gasformigen und glühenden Zustand in den gegenwärtigen Zustand
übergegangen. „Liegt es da nicht sehr nahe," fragt W. S. 180, „daß wir dasselbe



186 Literarische Besprechungen.

Prinzip der selbsttätigen Entwicklung auch auf die lebenden Wesen
anzuwenden suchen, die unsere Erde bevölkern? Denn mit der geologischen
Geschichte unserer Erde geht ja eine Geschichte der Organismen Hand
in Hand, welche sie seit dem ersten Auftreten des organischen Lebens
bewohnten." Zweitens soll es nach Wasmann noch jetzt tierische Typen
geben, die keine fertige und abgeschlossene Art darstellen, sondern erst
in der Entwicklung zu einer solchen begriffen sind. Er führt vier Arten
von Ameisengästen an, Käfer, die ihren Wirten, Wirten den Ameisen, in
vielen Beziehungen angepaßt sind. Eben diese vier Arten nun kommen
in einigen Gegenden mit bereits fertiger Anpassung vor, in anderen mit
halbfertiger, in noch anderen mit kaum begonnener, S. 210 ff. So scheint
denn der Beweis erbracht zu sein, daß bestimmte Arten noch jetzt durch
Entwicklung aus einer gemeinsamen Stammform entstehen.

Sind nun diese beiden Gründe wirklich so wichtig, daß man
Veranlassung hat, ihretwegen so bedenkliche und aufregende Sätze
aufzustellen, wie den von der Möglichkeit gemeinsamer Abstammung der Arten
und Gattungen oder gar den von der Möglichkeit einer Verwandtschaft
des Menschen mit dem Vieh? Das ist unseres Erachtens absolut nicht
der Fall. Was die verschiedenen geologischen Perioden betrifft, so kann
man eine Anpassung der Pflanzen und Tiere an die wechselnden Verhältnisse

annehmen, ohne irgendwie an Veränderungen in dem horrenden
Umfange zu denken, wie es nötig war, damit aus wenigen Stammformen
die so zahlreichen und verschiedenen Arten der Gegenwart hervorgingen.
Ebenso kann man denken, daß bestimmte Formen nach Wandlung der
Lebensverhältnisse vollständig aussterben mußten, und daß andere Formen,
die jetzt noch fortbestehen, erst geschaffen wurden, als ihre Zeit mit der
fortschreitenden Umbildung der geologischen Verhältnisse gekommen war.
Hiermit ist auch schon die Antwort auf den zweiten Hauptbeweisgrund
Wasmanus nahegelegt. Eine Veränderung, welche nicht bloß innerhalb
des Käfertypus bleibt, sondern auch innerhalb der engen Grenzen einer
ganz bestimmten Käferart, Dinarda, ist etwas ganz anderes als solche
Veränderungen, wie sie die Deszendenztheorie postuliert. Wir nehmen
auch an, daß die einzelnen Menschenrassen, die schon ursprünglich in
der allgemeinen species nach der Anordnung des Schöpfers der Anlage
nach enthalten waren, allmählich entstanden sind. Man hat das immer
in gläubigen Kreisen angenommen; aber darum kam mau nicht auf den
Gedanken, daß ähnlich wie die menschlichen Rassen von einem Stammvater,

so alle Arten und Gattungen der organischen Welt zusammen von
einer oder wenigen Stammformen herkommen. Man war sich nämlich
bewußt, daß das eine fisxtxßaaLg s lg ccXXo ysvog gewesen wäre.

Zum Schluß notieren wir noch zwei eit zelue Ideen oder Vorstellungen
aus der Schrift Wasmanns, die uns kritisches Bedenken machen. S. 160
redet er gegen Gustav Schlater, der das Aufblitzen des ersten Lebensstrahls

in einer komplizierten Eiweismolekel annehmbarer findet, als daß
erst aus dem anorganischen Stoff eine Zelle entstanden und in dieser
dann zuerst das Leben aufgesproßt sein sollte. Wasmann bemerkt mit
Recht, daß die Entstehung des Lebens gleich unerklärlieh bleibe, ob nun
erst die komplizierte Zelle oder schon eine Molekel sein Subjekt sei. Es
durfte aber unseres Erachtens auch nicht verschwiegen werden, wie die
Entfachnug neuen Lebens durch Zeugung ein Rätsel ist. Wasmann scheint
freilich zu meinen, daß das befruchtete Ei sofort lebt, nicht erst in einem
bestimmten Entwicklungsstadium, aber auch so scheint mir das Vorhandensein

des Lebens uud der Empfindung in dem Embryo gleich rätselhaft.
Sein Leben ist doch nicht das der Erzeuger und auch kein Teil davon.



Literarische Besprechungen. 187

Sodann meint Wasmann S. 187, ein spontaner Übergang vom pflanzlichen

zum tierischen Leben sei nicht absolut undenkbar, wohl aber ein
solcher Übergang von der toten Materie zum Leben. Uns scheint beides
gleich undenkbar, und jedenfalls wird der Zweifel, ob die Pflanzen leben,
ebensooft ausgesprochen als die Vermutung, dal! aus einer Pflanze von
selbst ein Tier werden kann. Sollte diese Meinung Wasmanns vielleicht
mit der Ansicht zusammenhängen, daß die Seele gleich nach der
Zeugung da ist (vergleiche dagegen Arist. de gen. animal. II, 3. 730 b 8 ff.)?
Man kann nämlich nicht gut behaupten, daß sie gleich sensitives Prinzip
ist; denn wie gäbe es eine Empfindung ohne Organ? So bildet sich denn
leicht die Vorstellung, daß die vegetative Seele zwar nicht auf dem Wege
der Entwicklung entsteht, wohl aber die sensitive.

Bonn-Dottendorf. Pfarrer Dr. Rolfes.

4. Isuüwif) Hasse, Prof. der Philosophie a. d. Universität

Königsberg: Geist und Körper, Seele und Leib.
Leipzig, Dürr 11)03. X, 488 S.

Nach Ablehnung des Materialismus bestimmt die moderne Psychologie

das Verhältnis des Physischen zum Psychischen entweder als psycho-
physischen Parallelismus oder als Wechselwirkung. Und so bezeichnen
diese beiden Ausdrücke eine Hauptstreitfrage der modernen Psychologie.
In das Studium dieser Streitfrage einzuführen und zu ihr Stellung zu
nehmen ist der Zweck vorliegenden Werkes.

Nach Widerlegung des Materialismus folgt eine eingehende
Darstellung der verschiedenen Formen, in denen der psychophysische Parallelismus

aufgetreten ist. Diese Darstellung bereitet eine ebenso eingehende
Kritik vor. Als psychologische Konsequenzen des Parallelismus werden
aufgeführt: der psychologische Pluralismus, die Psychologie ohne ipv/Ji
oder die subjektlose Psychologie, die psychologische Atomistik (Mind-Stuff-
Tbeorie) und die mechanistische Psychologie (Assoziationspsychologie).
Busse tritt ein für die psychophysische Wechselwirkung. „Sie stellt die
natürlichere Auffassung des Verhältnisses von Geist und Körper dar,
entspricht dem logischen Bedürfnis des Denkens, die Welt als ein einheitliches

Ganzes anzusehen, besser als der Parallelismns, vermeidet die
paradoxen und absurden Konsequenzen desselben, wird der Natur des geistigen

Geschehens gerecht und stimmt mit idealistischer Metaphysik und
idealer Weltauffassung besser zusammen als der Parallelismus." S. IX.
Schwierigkeiten der Wechselwirkungstheorie sind das Prinzip der
Geschlossenheit der Naturkausalität und das Prinzip der Erhaltung der
Energie. Allein „das Prinzip der Geschlossenheit der Naturkausalität,
das der Wechselwirkungslehre entgegensteht, ist kein denknotwendiges
Prinzip. Es ist aber auch kein durch ein rechtmäßiges Induktionsverfahren

zu allgemeiner Gültigkeit erhobener Satz, denn er ist nur auf
anorganischem Gebiet ausnahmslos verifiziert worden. Die Übertragung
seiner Gültigkeit auf das organische Gebiet ist deshalb nicht ohne
weiteres gestattet, weil hier psychische Faktoren, die auf anorganischem
Gebiet fehlten, tatsächlich vorhanden sind und schwerwiegende Gründe
für ihr Einwirken auf das physische Geschehen geltend gemacht werden."
8. IX. Ähnliches gilt vom Prinzip der Erhaltung der Energie. Die
Schlußbetrachtung des Buches bildet die Skizzierung der Grundzüge einer idea-
listisch-spiritualistischen, die Annahme psychopbysischer Wechselwirkung
einschließenden Weltanschauung. Busse steht auf dem Standpunkt eines
monadologischen Spiritualismus.



188 Literarische Besprechungen.

Wir haben das wunderbar klar und interessant geschriebene Werk
Busses mit großem Vergnügen gelesen. Es ist vorzüglich geeignet, in
die Streitfrage der modernen Psychologie einzuführen. Die Kritik ist
genau und zutreffend. F. Paulsen machte zwar geltend: „Auf jeden Fall
ist es ein durchaus gerechtfertigtes Beginnen der Naturforschung: für
physische Wirkungen physische Ursachen vorauszusetzen und zu suchen,
bis die Unmöglichkeit, solche zu finden, nachgewiesen oder die Tatsächlichkeit

einer Einwirkung rein psychischer Ursachen dargetan ist. Daß
das eine oder das andere bisher gelungen sei, wird auch von Busse nicht
behauptet." Parallelismus oder Wechselwirkung. Zeitschrift für
Philosophie und philos. Kritik. Bd. 123 S. 79. Allein Busse hat diese Unmöglichkeit

bezüglich der organischen Wesen wohl zur Genüge dargetan.
Auch ein auf aristotelischem Standpunkt stehender Philosoph kann

mit den meisten Aufstellungen Busses einverstanden sein. Busse tritt
mit aller Entschiedenheit ein für die Substantialität der Seele gegenüber
der pluralistischen Psychologie, welche die Seele in den Zusammenhang
der psychischen Vorgänge auflöst. Die Einheit des Bewußtseins fordert
mit Notwendigkeit ein einheitliches Seelensubjekt. — Auf aristotelischem
Standpunkt liegt freilich das Verhältnis |von Leib und Seele, Physischem
und Psychischem etwas anders. Hier ist es nicht die Wechselwirkung,
welche die Vereinigung von Leib und Seele bewerkstelligt. Diese
Vereinigung ist eine viel innigere, substantielle, die darin besteht, daß die
Seele als substantielle Form des Körpers diesem sein substantielles Sein
mitteilt. Diese substantielle Vereinigung vorausgesetzt wirkt nun das
Psychische als das Höhere auf das Physische: die Seelenkräfte beherrschen

das Physische und machen es sich dienstbar; das Physische aber
als das Niedere kann nur indirekt und werkzeuglich auf das Psychische
einwirken: indirekt, indem es auf den Organismus einwirkt, von dessen
Dispositionen das Vegetativ- und Sensitiv-Psychische abhängt, werkzeuglich,

insofern die Phantasievorstellung dem tätigen Verstände dient zur
Hervorbringung des geistigen Erkenntnisbildes.

Rom, S. Anselmo. P. Jos. Gredt 0. S. B.

5. Fr. Jodl, o. ö. Prof. der Philosophie a. d. Universität

zu Wien: Lehrbuch der Psychologie. Zweite
Auflage, 1. Bd. XX, 435 S. 2. Bd. X, 448 S. Stuttgart,
Cotta 1903.

Jodl geht aus von der neo-spinozistischen Identitätsphilosophie:
Physisches und Psychisches, Leib und Seele sind die zwei Seiten, die
beiden Erscheinungsweisen einer und derselben Realität. Jodl leimt jedoch
den Panpsychismus ab und behauptet einen partiellen psychophysischen
Parallelismus: Nur die physische Reihe läuft ununterbrochen fort, die
psychische dagegen ist vielfach unterbrochen. Nur hin und wieder taucht
das Psychische auf. „Es wächst hervor aus dem Unbewußten und kehrt
wieder dahin zurück. Es ist die Blüte und Frucht am Baum der lebendigen

Welt: die höchste Stufe des Daseins, wo dieses die Umgebung
verinnerlicht, gegenständlich macht und sich selber anschaut." I. S. 101.
Jodls Parallelismus ist somit ein materialistischer. Voraussetzung
für das Auftauchen des Bewußtseins ist der biologische Organisationstypus
in den lebenden Wesen, die Struktur der Materie. „Die lebendige
Substanz, in welcher die heutigen Physiologen die Basis alles Lebens, die
unsterbliche Grundlage aller Organismen erblicken, ist in tektonischer



Literarische Besprechungen. 18i>

Beziehung, durch den Gegensatz von Zellwand und Zellinhalt etwas
anderes als die einzelnen Stoffe, die sich in ihr vorfinden. Diese vermag
die heutige Chemie zum Teil synthetisch darzustellen. Aber jene Struktur

nicht, und aulierhalb ihrer besitzen auch die organischen Stoffe nur
physikalische und chemische, aber nicht vitalistische Eigenschaften. Und
ganz ebenso ist es mit dem Psychischen. Auch dieses darf man nicht in
einem infinitesimalen geringen Grade der Materie als solcher beilegen,
weil den höchsten morphologischen Gestaltungen des Stoffes Innenzustände
kollateral sind: denn nicht die Stoffe als solche, sondern ihre Strukturen
bilden die Voraussetzung für jene inneren Funktionen." I. S. 45 f. — Die
Seele ist nicht als Substanz zu fassen. „Gerade so, wie die biologischen
Prozesse in ihrer Gesamtheit eben das sind, was wir Leben nennen,,
ohne daß dies als eine besondere Kraft oder Substanz neben ihnen
existiert, so hat nicht die Seele Zustände oder Betätigungen, wie
Empfinden, Vorstellen, Fühlen, Wollen, sondern die Gesamtheit dieser
Funktionen eines lebendigen Organismus ist seine Seele." I. S. 100. Dieser
pluralistischen Voraussetzung entsprechend kann Jodls Psychologie nur
eine mechanistische Associationspsychologie sein. „Alle Bewußtseinsvorgänge

sind entweder primäre oder sekundäre Erregungen, d. h. sie sind
entweder unmittelbare Nachwirkung von Reizen, welche auf den
Organismus treffen, durch äußere Bewegungen und Vorgänge veranlaßt oder
in solchen sich kundgebend; oder sie sind Bilder von früheren unmittelbaren

Erregungen und Zuständen, welche bewußt waren, durch die
dargelegte Undulationsbewegung des Bewußtseins unbewußt geworden sind
und auf gegebene Veranlassung wieder bewußt, werden." I. S. 167. »Der
Unterschied des Primären und Sekundären kehrt auf der höchsten Stufe
der Bewußtseinsentwicklung in anderer Form wieder. Denn die Gesamtheit

dessen, was „sekundär" genannt wurde, wird, wenn eine gewisse
Menge solcher Bilder angesammelt ist und die vergleichende Tätigkeit
des Bewußtseins eine bestimmte Höhe erreicht hat, „primär" im Verhältnis

zu einer neuen Gruppe von psychischen Phänomenen, welche
ebendarum als „tertiär" bezeichnet werden können. Hier stoßen wir auf die
höchste Leistung des Bewußtseins, welche nicht mehr Abbilder in mannigfacher

Verknüpfung zeigt, sondern Verschmelzungen und Verdichtungen
der primären und sekundären Bewußtseinselemente zu neuen eigenartigen
Gebilden. Diese bezeichnen wir teils als Begriffe und im Hinblick auf
die Funktion als Denken; teils als Phantasievorstellungen und im Hinblick
auf die Funktion als Dichten im weitesten Sinne." S. 171. „Sie geben
die entscheidenden und übereinstimmenden Merkmale einer Summe von
einzelnen, unter Verdunkelung der Differenzen. Sie enthalten weniger
Elemente, aber diese in hellerem Lichte, in größerer Intensität des Bewußtseins

als die verwandten primären und sekundären Erregungen, aus denen
sie erwachsen sind; sie haben die Wahrheit des Allgemeinen, die Bedeutung

des Wesentlichen, unter Beseitigung störender Zutaten." 1. S. 186-
Es muß wohl verblüffend wirken, wenn Jodl gegen die Annahme einer
vom Körper verschiedenen Seele die Schwierigkeit einer Wechselwirkung
zwischen Leib und Seele ins Feld führt, da er doch geradezu das
Psychische aus dem Physischen entstehen läßt. Freilich sucht Jodl dieser
Konsequenz zu entrinnen. Allein da hilft kein Sträuben: Das bisweilen
auftauchende Psychische entsteht doch nicht aus Nichts; also aus dem
Physischen. Übrigens sind nach aristotelisch-scholastischer Ansicht Leib
und Seele nicht durch Wechselwirkung miteinander verbunden, sondern
substantiell, und ist nach dieser Ansicht eine solche Wechselwirkung
nicht einfachhin zuzugeben. (Vgl. oben unsere Besprechung Busses, Geist.



190 Literarische Besprechungen.

und Körper, Seele und Leib.) Auch dagegen müssen wir Einsprache
erheben, daß die aristotelische Lehre über die Vereinigung zwischen Leib
und Seele als „dualistisch" bezeichnet wird. Nach dieser Lehre bilden
Leib und Seele eine Substanz; sie haben ein gemeinsames Dasein und
eine gemeinsame Tätigkeit.

Die „dualistische" Auffassung, meint Jodl, ist auch mit den
Tatsachen unvereinbar. „Denn diese weisen in großer Menge darauf hin,
daß allen psychischen Vorgängen und Leistungen ein gewisser Verbrauch
an physischer Energie entspricht, daß also neuro-cerebrale Prozesse die
psychische Tätigkeit nicht nur anregen, um sie dann in einer substanziell
verschiedenen Sphäre vor sich gehen zu lassen, sondern daß alles, was
im Bewußtsein geschieht, zugleich im Zentralnervensystem geschieht und
den Gesetzen jeder mechanischen Leistung gemäß sein muß. Die
Beobachtungen von Schiff und Lombard und zuletzt von Mosso zeigen, daß in
dem durch äußeren Reiz oder psychishe Tätigkeit beschäftigten Hirn
molekulare Arbeit verrichtet wird, welche, wie jede andere Arbeit, Wärme
entwickelt; daß also hier ein mechanisches Äquivalent keineswegs fehlt
und der Kreislauf der neurologischen Vorgänge in sich geschlossen ist.
Die Blutzirkulation im Gehirn ist im Verhältnis zu dem Organ, welches
sie zu ernähren hat, viel bedeutender als in andern Teilen des Körpers;
die ungemeine Beschleunigung des Stoffwechsels, welche im arbeitenden
Gehirn stattfindet, die chemische Differenz zwischen den Ausscheidungsprodukten

bei arbeitendem und ruhendem Gehirn würde ein physiologisches

Rätsel darstellen (da die Bedeutung des Gehirns für die rein
organischen Funktionen relativ gering ist), wenn geistige Arbeit nicht
zugleich Hirnarbeit wäre, wenn das Denken und die Phantasietätigkeit
an dem physischen Kapital nicht ebenso zehrte wie die Tätigkeit jedes
anderen Organs." I. S. 78 f.

Diese Beweisführung setzt ein großes Maß von Unwissenheit bezüglich

der gegnerischen Meinungen voraus. Der „Dualismus", wenigstens
der „scholastische", lehrt ausdrücklich, daß jede Sinnestätigkeit, auch
die Phantasietätigkeit, eine organische ist, deren Prinzip nicht die Seele
allein, sondern der von der Seele belebte Organismus ist. Und auch
bezüglich der abstraktesten Denktätigkeit lehrt derselbe „scholastische
Dualismus", daß das Denken, obschon es von der Seele allein ausgeübt
wird, dennoch nicht nur in seinem Ursprung, sondern fortwährend von
der es begleitenden sinnlichen Phantasietätigkeit abhängt. Davon kann
sich Jodl überzeugen, wenn er sich die Mühe nimmt, irgend ein
scholastisches Handbuch der Psychologie nachzuschlagen. Fis ist aber auf diesem
Standpunkt von vornherein klar, daß „die geistige Arbeit zugleich
Hirnarbeit ist" und die Sinnestätigkeit eine körperliche Tätigkeit. Allein
trotzdem lehrt derselbe „Dualismus", daß das Psychische, als über die
physischen und chemischen Kräfte vollständig erhaben, sich aus diesen
Kräften nicht erklären läßt, auch nicht insofern diese durch eine
organische Struktur in eigentümlicher Weise zueinander geordnet sind,
sondern daß ein höheres substantielles Prinzip, eine Seele vonnöten ist,
um diese Tätigkeit zu erklären. Es ist wahrlich eine starke Zumutung,
die Jodl an uns stellt, aus der Struktur, d. h. aus einer örtlichen Lagerung

der Stoffteilchen das Psychische zu begreifen. Diese Behauptung
ist unmittelbar in sich widerspruchsvoll und gleichbedeutend damit, daß
Denken eine Art örtlicher Bewegung sei, da es ja durch die örtliche
Lagerung der Teile hervorgerufen wird.

Rom, S. Anselmo. P. Jos. Gredt 0. S. B.



Literarische Besprechungen. 191

(h Jfr. Jocll: 1. Ludwig1 Feuerbaeh, 1904. 135 Seiten.
2. L. Feuerbaehs sämtliche Werke neu herausgegeben
v. Wilh. Bolin und Fr. Jodl. I. Bd. XV, 374 S. Stuttgart,

Frommann 1903.

1. Feuerbachs Philosophie ist „ein Monismus, dessen Grundton aber
nicht wie der des Hegeischen Monismus idealistisch, sondern realistisch
ist. Wenn für Hegel in der großen Weltformel der eine der beiden
Komponenten, das Denken oder der Geist, Grundfaktor gewesen war, und das
Sein nur wirklich, sofern es gedacht d. h. im Begriffe erfaßt wurde, so
kehrt Feuerbaeh dies Verhältnis gerade um: er macht, was bei Hegel
Spitze der Pyramide gewesen war, zur Basis. Nicht das Denken setzt
das Sein, die Natur; sondern aus der Natur als dem schlechthin Seienden
wächst der Gedanke hervor." S. 56. Diese Philosophie ist genau auch
die Prof. Jodls. Vgl. oben unsere Besprechung von Jodls Psychologie.

2. Der erste von Jodl herausgegebene Band der Werke Feuerbachs
enthält unter dem Titel: „Gedanken über Tod und Unsterblichkeit" alle
Arbeiten, welche Feuerbach diesem Gegenstand gewidmet hat. Es sind
dies drei Schriften: 1. Todesgedanken; 2. Die Unsterblichkeitsfrage vom
Standpunkt der Anthropologie; 3. Der Schriftsteller und dor Mensch.

Nach der von den Herausgebern vorausgeschickten „Einführung in
die Gesamtausgabe" soll diese Neuausgabe die Ausgabe von 1846—1866
übertreffen, sowohl was die Vollständigkeit, als auch was die äußere Form
angeht. Die Herausgeber denken sich diese Ausgabe bestimmt nicht
nur für die Fachgelehrten, sondern für weitere Kreise des deutschen
Volkes. Aus diesem Grunde ist es ihr Bestreben gewesen, der neuen
Ausgabe soweit irgend möglich die volle sprachliche Einheit und Reinheit
zu geben und die zahlreichen lateinischen Zitate in deutscher Sprache
zu bringen.

Bolins und Jodls Verehrung für Feuerbach ist wohl auffällig. In
philosophischen Kreisen ist der Materialismus doch ein ziemlich abgetauer
Standpunkt, und wir hoffen auch zuversichtlich, daß es nicht gelingen
wird, Feuerbachs trostlose Weltanschauung unter dem deutschen Volke
zu verbreiten.

Rom, S. Anselmo. P. Jos. Gredt 0. S. B.

7. J. Corbu: Neue Theorie über die Bildung1 der
Sternsysteme und den Bau des Universums. Bistritz,
Mathein. 1904. kl. 8°. S. 40.
1\ Martin Gander O. S. JB.: Die Erde. Ihre
Entstehung und ihr Untergang. Mit 28 Textillustrationen

und einer Spektraltafel. Einsiedeln, Benziger,
1904. kl. 8°. S. 154.

Corbus Schrifteben bildet einen Auszug aus einer größeren Arbeit
desselben Verfassers: „Nouä teorie cosmogonicä". „Die Theorie selbst
ist in kurzem die Anwendung des Gesetzes einer natürlichen Auslese im
Weltall. Sie kann neben der Kant-Laplaceschen Nebularhypothese als
Ergänzung stehen, indem man sie dort, wo die letztere nicht anwendbar
ist, anwenden kann; insbesondere bezieht sieh diese Theorie auf die
Milchstraße, über deren Entstehen noch keine ausführliche Theorien
vorhanden sind". Vorwort. — Ein blinder Kampf der aufeinander stürzenden



192 Literarische Besprechungen

Massen, „bellum .omnium contra omnes", und eine durch diesen Kampf
von Ewigkeit her rein mechanisch sich vollziehende Auslese und
Entwicklung. das ist die Ivosmogonie, die uns hier geboten wird.

Daß unser Sonnensystem und die verschiedenen Sternensysteme aus
einem Urnebel sich herausentwickelt, das ergibt sich uns aus verschiedenen

Gründen als sehr wahrscheinlich; wie aber im einzelnen diese
Entwicklung stattgefunden, das liegt nach dem jetzigen Stand der Wissenschaft

sehr im dunkeln, da ja sogar die sich nur auf das Entstehen
unseres Sonnensystems beziehende Laplacescbe Hypothese ihre großen
Schwierigkeiten hat; daß jedoch die Entwicklung und der Weltproztß
nicht in der von Corbu geschilderten darwinistischen Weise vor sich geht,
das zeigt mit guten Gründen die zweite oben angeführte Schrift von P.
Martin Gander: Die Erde. Ihre Entstehung und ihr Untergang.1

Auch Gander tritt für die Entwicklung ein. Die verschiedenen
Zustände, in welchen wir die kosmische Materie und die Himmelskörper
sehen, legen uns dies nahe. Die Astronomie zeigt uns Nebelflecken,
dichte Gruppen von Einzelsternen, welche im Entstehen begriffene Fixsternsysteme

zu sein scheinen, Sterne in weißglühendem Zustand, andere in
Rotglut, andere, die kein eigenes Licht ausstrahlen, weil sie, wenigstens
an ihrer Oberfläche, eine feste, abgekühlte Kruste besitzen. Auch unsere
Erde trägt in den verschiedenen Schichten der Erdrinde das Gepräge
einer aus feuerflüssigem Zustande durchgemachten Entwicklung, und
verschiedene Gründe tun dar, daß das Erdinnere auch jetzt noch feuerflüssig
ist. Diese Entwicklung dauert noch fort, und in ihr besteht der
Weltprozeß, den wir selbst mitmachen. Allein die Entwicklung, die Gander
vertritt, ist nicht die darwinistische in sich widerspruchsvolle Entwicklung

Corbus, welche entwickeln will, ohne eine Prinzip vorauszusetzen,
welche das zu Entwickelnde keimhaft in sich trüge. Als Grundbedingungen

für Entwicklung und Weltprozeß fordert Gander im Urnebel
1. eine Kräftespannung, ein gestörtes Gleichgewicht. „Eine ewige Ruhe
der Materie wäre gegeben, wenn man alle Gegensätze in der Materie
wegdenkt. Mit dem Vorhandensein von irgend welchen Gegensätzen in ihr
ist sofort Bewegung und Entwicklung gegeben" S. 58. 2. Eine zweckmäßig

angelegte Kräftespannung: Der Urnebel enthält die Ordnung
der Sternensysteme durch seine zweckmäßige Anlage keimhaft in sich.
Diese beiden Bedingungen setzen aber wieder voraus, daß die Entwicklung

nicht immer gewesen, sondern vor beschränkter Zeit einen Anfang
genommen und zwar durch einen mit hoher Weisheit begabten über die
Körperwelt erhabenen Welturheber, der im Anfang dem Stoff diese
zweckmäßige Energiespannung mitteilte, kraft deren sich die wunderbare
Ordnung der Sternensysteme aus ihm heraus entfalten konnte. Es steht somit
keineswegs, wie Corbu meint, eine endlose Zeit, die ganze Ewigkeit zur
Verfügung. Denn sonst wäre die Entwicklung, der Wellprozeß, den wir
vor unseren Augen fortdauern sehen, schon längst zu Ende gekommen:
Es gäbe schon längst keine Beleuchtung und Erwärmung unserer Erde
mehr durch die Sonne, keine Aufeinanderfolge von Jahreszeiten, das ganze
Weltall wäre gleich warm und gleich kalt. Es wären überhaupt alle
Gegensätze in der Körperwelt in einem vollständigen Gleichgewicht
aufgehoben, was den Tod des Weltalis bedeutet. Corbu nimmt zu fortgesetzten

Weltkatastrophen durch Zusammenstöße seine Zuflucht, um der

1 Erstes Bändchen von „Benziger's naturwissenschaftlicher Bibliothek".

Zwei weitere Bändchen vom selben Verfasser sind erschienen:
„Der erste Organismus" und „Die Abstammungslehre".



Literarische Besprechungen. 193

Weltentwicklung Endlosigkeit zu sichern. Aber auch so wird keine neue
Spannkraft ins Weltall hineingebracht, sondern die vorhandene nur noch
rascher verpufft und das Weltall nur noch schneller seinem Ende, dem
allgemeinen Gleichgewichtszustande der Kräfte, zugeführt. „Fortgesetzte
Untersuchungen zeigten," sagt Gander, „daß sich wohl die mechanische
Arbeit in das volle Quantum Wärme umsetzen lasse, nicht aber
umgekehrt. sondern daß in letzterem Falle immer Wärme verloren gehe und
zwar daß sie zuletzt von der unermeßlichen Kälte des Weltraums (— 273° C)
aufgenommen werde. Der zweite Urnehel müßte also, vorausgesetzt, daß
es zur Bildung eines solchen (durch Zusammenstoß) je kommen würde,
jedenfalls in seiner Leistungsfähigkeit schon weit hinter dem ersten
zurückbleiben. Und so entgeht man keineswegs der Schlußfolgerung, daß
es einst zum Ausgleich der Wärme kommen wird. Dann kann keine
mechanische Arbeit mehr geleistet werden, dann tritt absolute Ruhe und
Bewegungslosigkeit in der Natur ein. Denn, wie Ilelmholtz sagt, „nur
wenn Wärme von einem wärmeren zu einem kälteren Körper übergeht,
kann sie und auch dann nur teilweise, in mechanische Arbeit verwandelt
werden". Die Naturprozesse streben also einem allgemeinen Ausgleiche,
einem allgemeinen Stillstande zu." (S. 142 ff.)

Gander hat in seinem bescheidenen Bändchen das auf Kosmogonie
und Weltentwicklung bezügliche naturwissenschaftliche Material so
zusammengetragen, daß jeder Gebildete sich über die mit der christlichen
Weltanschauung und mit einer gesunden Philosophie verträgliche
Entwicklung genügend orientieren kann. Gegen einen (nebensächlichen) Punkt
seiner Ausführungen sei hier eine kritische Bemerkung gestattet.

Der Verfasser bemüht sich, eine Urmaterie, nicht im Sinne der
scholastischen materia prima, sondern im Sinne eines Urelementes
der Neueren darzutun, insbesondere durch aus der Spektralanalyse
gezogene Gründe. Hiergegen bemerken wir: 1. Es gibt nun einmal auch
in der unbelebten Natur substantielle Gegensätze und Unterschiede; die
verschiedenen chemischen Elemente, ebenso auch ihre Verbindungen sind
substantiell voneinander verschieden. Das Dasein dieser substantiellen
Verschiedenheit ist aber nicht begreiflich, wenn nicht schon im Keim, im
Urnebel selbst substantielle Verschiedenheiten angenommen werden. Aus
rein accidentellen Gegensätzen können sich keine substantiellen
herausdifferenzieren. 2. Die Spektralanalyse beweist für die ein e Urmaterie im
Sinne Ganders nichts. Sie zeigt uns überall in den Sternen und auch
in den kosmischen Nebelflecken verschiedene Elemente. Daß das
Spektroskop irgendwo nicht alle uns bekannten Elemente anzeigt, beweist noch
nicht, daß dieselben dort nicht vorhanden seien. Denn damit im Spektrum

ein Element erscheine, sind verschiedene Bedingungen erfordert, die
oft nicht erfüllt sein können, trotzdem das betreffende Element etwa
vorhanden ist. Es ist erfordert, daß das Element in genügender Menge und
Reinheit an der Oberfläche in etwas abgekühlter Gasform vorhanden sei.
So sinken z. B. in der Sonne die Metalldämpfe dem Zentrum zu wegen
ihrer größeren Schwere und erscheinen nur bei Ausbrüchen in den
Protuberanzen. Vgl. hierüber A. R. Wallace, Man's place in the Universe.
London, 1904. — J. Pohle, Die Sternenwelten und ihre Bewohner.
Köln, 1904. Die Spektralanalyse scheint außer den uns bekannten
Elementen auch noch einige unbekannte anzudeuten, wie das Koronium in
der Sonne und ein oder zwei in den Nebelflecken vorkommende Elemente.
Hierüber (bezüglich der Nebelflecken) sagt M. W. Meyer: „Wir erhalten
hier also durch den Lichtstrahl Kunde von einem unbekannten Gase, das
in den letzten Tiefen des Universums am Aufbau der Welten überall

Jahrbuch für Philosophie etc. XX. 13



194 Literarische Besprechungen.

arbeitet und in dem man vielleicht einen jener wenigen Urstoffe vor Augen
hat, aus denen sich die Anhänger gewisser moderner Naturanschauungen
die chemischen Elemente entstanden denken." Das Weltgebäude S. 339.
Leipzig, 1898. Daß die große Zahl unserer chemischen Elemente etwa,
auf einige wenige wirkliche Grundstoffe zurückzuführen sei, dagegen ist
wohl nichts einzuwenden, wenn immer man einige substantielle, wesentliche

Unterschiede bestehen läßt, aus deren verschiedenartigen Verbindungen

sich die jetzt vorkommende substantielle Verschiedenheit
erklären läßt.

Rom, S. Anselmo. P. Jos. Gredt 0. S. B.

8. D. Dr. A. Dorner: Grundriß der Religionsphilosophie.

Leipzig, Dürr 1903. XVIII, 448 S.

Der Verfasser bietet eine Religionsphilosophie im Grundriß „von
einem Standpunkte aus, der den empirischen Stoff der Religionsgeschichte
und Religionspsychologie mit philosophischen, insbesondere metaphysischen

Betrachtungen verbindet" (S. III). — In einer längeren Einleitung
wird die Stellung der Keligionsphilosophie im Ganzen der Philosophie
entwickelt. Gegenüber einer übertriebenen empirischen Richtung, welche
vielfach so weit geht, daß sie nurmehr Naturwissenschaft und Geschichte
gelten lassen will, tritt der Verfasser entschieden für die Selbständigkeit
der Philosophie ein und stellt sich auf der anderen Seite ,,der skeptischen
Hochflut des Neukantianismus" kräftig entgegen, den Wert der
Metaphysik betonend, die er in den „realen Kategorien" des Denkens
begründet findet. Die Religionsphilosophie fällt unter die Metaphysik des
Geistes. Diese hat nämlich nicht bloß das metaphysische Wesen des
Geistes und seine Entwicklungsstufen zu behandeln, sondern auch „die
Entfaltung der Aktualität des Geistes in der Ethik und die Beziehung
des aktuellen endlichen Geistes zu dem absoluten Wesen in der
Religionsphilosophie" (S. 53).

Im ersten Abschnitt wird auf Grund der Phänomenologie des
religiösen Bewußtseins der Menschheit das Wesen der Religion als das
Verhältnis des Menschen zur Gottheit genauer bestimmt. „Die Religion wird
hier als eine geistige Größe aufgefaßt, welche mit der geschichtlichen
Entwicklung des Geistes fortschreitet und als eine Betätigur.gsform des
vernünftigen Geistes auch einem Ideale entgegengeht, das der Geist als
solches Ideal erkennen kann" (S. III). „Zunächst ist der Geist noch von
der Natur abhängig, sieht das Ideal in der Unterordnung unter die göttliche

Naturordnung und dem Teilhaben an dem göttlichen Leben" (S. 193).
Bald wird der Geist der Unvollkommenheit der Natur inne, wendet sich
von ihr ab, erfaßt dann sich selbst und schreitet von Stufe zu Stufe fort,
bis er zu voller Freiheit und Selbständigkeit und damit auch zur vollen
Harmonie mit der Gottheit und mit der Natur gelangt. Auf dieser Stufe
ist das absolute Ideal der Religion, die Religion „der Gottmenschheit,"
erreicht. „In der Gottmenschheit ist ebendies gegeben, daß der Mensch
mit seinem Ich von Gottes Geist erfüllt ist und doch nicht so, daß Gott
ihn verzehrt, daß der Mensch in Gott untergeht, sondern so, daß er auf
Grund der Immanenz des göttlichen Geistes, auf Grund der göttlichen
Beseelung in den menschlichen Formen den göttlichen Inhalt darstellen
kann, daß er sich auf Grund der Einheit mit Gott frei betätigt, und in.
diesem Sinne alle seine Werke in Gott getan sind" (S. 179).



Literarische Besprechungen. 195

Der zweite Abschnitt befaßt sich mit der metaphysischen Begründung
der Religion in Gott. Zunächst wird das Dasein Gottes bewiesen; denn
von dieser Wahrheit hängt der Wert der Religion ab. Der ontologische
Beweis geht von der realen Kategorie aus. durch die wir eine in sich
beruhende Substanz mit Notwendigkeit denken. Es folgen der kosmolo-
gische, teleologische, ethische, ästhetische, historische und religiöse
Gottesbeweis. So muß Gott „als die höchste Quelle der Idealität, als
absolute aus sich seiende Substanz, als die Ursache der Wechselwirkung
der Weltwesen, als die Ursache des Lebens und der Weltontwicklung, als
der Begründer eines zweckmäßigen Zusammenhangs in der Welt, als der
Möglichkeitsgrund alles Erkennens und eines ethischen Lebens, als die
Quelle der Schönheit und der Möglichkeitsgrund des ästhetischen
Produzierens, endlich als die beseelende Kraft aller menschlichen produktiven
Tätigkeit überhaupt aufgefaßt" werden (S. 228). Auf Grund dieses Resultates

wird das Wesen Gottes und sein Verhältnis zur Welt bestimmt und
das Ergebnis für die Begründung der Religion verwendet. Gott wird
aufgefaßt als die Einheit, von Wille und Intelligenz, die Einheit der realen
und idealen, der objektiven und subjektiven Seinsweise, als ein lebendiges
Sichselbstsetzen durch Sichwollen und Sichwissen. „Als die Quelle der
Welt muß Gott von ihr unterschieden sein" (S. 232); aber er schafft sie
nicht aus nichts, sondern bringt sie aus sich hervor, indem er die in
seinem Wesen vorhandenen Potenzen mit Bewußtsein und Willen heraustreten

läßt und ihnen eine neue Daseinsweise verleiht. „So allein ist die
Welt einerseits von dem absoluten Wesen selbst unterschieden nach der
Form des Daseins, und doch hat sie göttliche Kräfte in sich, die ihren
Inhalt ausmachen" (S. 239); sie ist „ein einheitliches, in sich mannigfaltiges

Ganze, das in einer neuen Form das absolute Wesen abbildet
und den Inhalt desselben in endlichen Formen auseinanderlegt und
zusammenfaßt" (S. 241), indem die auseinandergetretenen realen und
idealen Potenzen unter dem Einfluß des göttlichen Wirkens in steter
Entwicklung zu einer immer höheren Einheit sich verbinden. Die Einheit
der Welt zeigt sich zuerst „nur in äußerlicherWeise in der mechanischen
Ordnung, daun in der konzentrierten Form der Organismen, der beseelten
Wesen, in der teleologischen Ordnung in der Stufenleiter der Entwicklung,
endlich im Menschen, in seinem die Welt mit in das Bewußtsein
aufnehmenden Selbstbewußtsein" (S. 243). Mit dem Selbstbewußtsein erwacht
auch das religiöse Bewußtsein, denn psychologisch geht die Religion „überall

aus einem Gefühl des Gegensatzes, aus einer Tendenz der Überwindung

der Gegensätze zur Einheit" hervor und ist ihrem Wesen nach
„die Überwindung von Gegensätzen durch ihre Zurückführung auf die
göttliche Einheit"; sie erreicht „ihre Vollendung in der Immanenz der
alle Gegensätze ausgleichenden göttlichen Macht im Bewußtsein, in der
Religion der Gottmenschheit. Da nun aber diese göttliche Macht eine
geistige ist, so ist die Religion die Vermählung des endlichen mit dem
absoluten Geiste, in der die höchste Einheit beider erreicht wird, ohne
daß die Unterschiede ausgelöscht sind. Denn nun ist sich der endliche
Geist erst recht des ihm innewohnenden, alle Gegensätze ausgleichenden
göttlichen Geistes bewußt, mittels dessen er sich selbst erst recht
vollkommen betätigen kann. Es ist der göttliche Geist, der dem menschlichen

Geiste immanent ist, ihn belebt und seine Aktivität erhöht, so daß
dieser auf Grund dieser einheitlichen Kraft eine Harmonisierung aller
Gegensätze, der Kräfte in ihm selbst, der geistigen und natürlichen Kräfte
und der endlichen Geister untereinander unternimmt und so an dem
Kommen des Gottesreiches arbeitet" (S. 243). — Die Religion setzt das

13*



196 Literarische Besprechungen.

Ich als relativ selbständigen Faktor voraus, „und wenn in der Religion
den Gottmenschheit das Ich von dem absoluten Wesen durchdrungen
sich selbständig entfaltet, so steht auch der Unsterblichkeitsglaube
mit der Religion im engsten Zusammenhang" (S. 244).

Der dritte Abschnitt: „Psychologische Betrachtung des religiösen
Subjekts und seiner Betätigungen", behandelt zunächst den religiösen
Glauben in seinen psychologisch bedingten Entwicklungsstufen und
Modifikationen. „Der Glaube erreicht erst in der Gottmenschheit seine Höhe,
und erst diese ist mit einer unmittelbaren Gewißheit persönlicher Art
verbunden; nicht das soziale Element kann in der Religion das Entscheidende

sein, sondern das persönliche mit der persönlichen Gewißheit, und
erst aus dieser persönlichen Gemeinschaft mit Gott, die alle Funktionen
des Ich bestimmt, kann eine neue Gemeinschaft von Personen hervorgehen"

(S. 279). Die Religion hat eine Reihe von spezifischen
Betätigungen hervorgebracht, in denen der Mensch der Stufe seiner Geistesentwicklung

entsprechend seinem Glauben Ausdruck gab. Diese religiös
bestimmten Handlungen sind nach ihrer inhaltlichen Seite betrachtet
Opfer, Sakramente, Offenbarungen und Wunder, Gebet und Kontemplation.
Nach ihrer formalen Seite sind die Darstellungsmittel des religiösen
Bewußtseins verschiedener Art: Gebärden, symbolische Gegenstände und
Handlungen, Wort, Sprache und Schrift, heilige Orte und Zeiten. Diese
äußere Betätigung der Religion führte naturgemäß zu spezifischen
religiösen Gemeinschaften. Endlich wird noch das Verhältnis der Religion
zur Sittlichkeit, ihr Einfluß auf die Erkenntnis und auf das Leben der
Phantasie in der Kunst behandelt. — Die Religion der „Gottmenschheit"
streift alle Abhängigkeit von besonderen äußeren Darstellungsmitteln ab;
sie bedarf nicht äußerer historischer Heilsgarantien, keiner besonderen
religiösen Gemeinschaft; sie ermöglicht die volle und freie Entfaltung
aller Anlagen des Menschen im sittlichen, geselligen, wissenschaftlichen,
künstlerischen Leben, nach den jedem Gebiete eigentümlichen Gesetzen.
Die religiöse Gesinnung der Persönlichkeit verklärt und erhöht den ganzen
Menschen. „ Die Beziehung des Ich auf die Gottheit ist der Einheitspunkt
für das ganze Leben in all seinen Betätigungen" (S. 403). Im vierten
Abschnitt werden die Gesetze des religiösen Lebens aufgestellt; sie sind
nichts anderes als die konstanten Betätigungsformen des religiösen Geistes;
sie gehen naturgemäß aus den bisherigen Ausführungen hervor.

Es ist hier nicht nötig, auf die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen

dieser Religionsphilosophie einzugehen; wir können uns hier auf
den Standpunkt des Verf. stellen, ohne uns auf seine „realen Kategorien"
näher einzulassen. Die geschichtliche Begründung des Religionsbegriffes
ist offenbar stark vom monistischen Entwicklungsgedanken beeinflußt. Der
Verf. hat gewiß recht, wenn er die philosophische Auffassung der
geschichtlichen Tatsachen betont; aber die Metaphysik darf dieselben nicht
vergewaltigen und umgestalten, sonst muß und wird sie an den Freunden
exakter Empirie stets unerbittliche Gegner haben. Es ist nicht schwer,
eine stetige Entwicklung des Geistes und der Religion von niederen
Anfängen zu immer höheren Stufen in die Geschichte hineinzutragen, wenn
man überall die in den metaphysisch zugeschnittenen Rahmen passenden
Erscheinungen hervorhebt, und was sich nicht fügen will, übersieht oder
als unwesentlich hinstellt. Auch wird niemand leugnen, daß die einzelnen
Individuen unter dem Einfluß ihrer Zeit- und Volksgenossen stehen, aber
ihre individuelle Getrenntheit und Selbständigkeit ist doch so groß, daß
sich nur auf Kosten der geschichtlichen Wahrheit derartige Entwicklungstheorien

konstruieren lassen. Gewiß haben auf religiösem Gebiete im



Literarische Besprechungen. 197

Laufe der Zeit verschiedenartige, große Umgestaltungen stattgefunden;
aber sie haben durchaus nicht immer den Charakter einer stetigen
Entwicklung. So sehr z. B. das Christentum an das Judentum angeknüpft
hat, so ist doch zwischen beiden Religionsformen eine Kluft, die keine
natürliche Entwicklung überbrücken kann, und dies ist noch weniger der
Fall bei anderen Religionsformen, welche unmittelbar vom Christentum
abgelöst wurden. — Die Ausführungen über die metaphysische Begründung

der Religion ließen sich in vielen Punkten mit ungeteilter Zustimmung

annehmen, wenn nicht monistische Keime ihre rein theistische
Auffassung hindern würden. Die Entstehung der Welt setzt, wenn sie auf
Gott zurückzuführen ist, gewiß im göttlichen Wesen ewige Potenzen voraus,

auf Grund deren sie verwirklicht wird; Gott trägt die möglichen
Dinge in sich uud setzt sie durch einen Akt einer unendlichen Wirkungskraft

außer sich. In diesem Sinne erklärte schon der alte Theismus die
Schöpfung aus den göttlichen Potenzen; aber weil diesem unendlichen
Akte keine stoffliche Ursache zugrunde liegt, wird er mit Recht Schöpfung

aus nichts genannt (siehe S. Thomas, summa theol. I, q. 45, a. 1).
Wenn daher die Schöpfung aus nichts geleugnet wird, fällt die Ansicht,
daß die Welt aus göttlichen Potenzen geschaffen sei, in den Monismus
zurück, weil die göttlichen Potenzen zur Materialursache der Welt
erhoben werden. Daß die Unendlichkeit Gottes durch den alten Schöpfungsbegriff

aufgehoben werde, ist eine unerwiesene Behauptung; im Gegenteil,
gerade die Unendlichkeit Gottes, seine absolute Unabhängigkeit im Sein,
fordert eine solche Unabhängigkeit im Wirken. Die Absolutheit Gottes
wird daher durch eine aus nichts erschaffene Welt, das heißt eine Welt,
die ihr ganzes reales Sein, nachdem sie nicht war, von Gott erhält, nicht
beschränkt, sondern gerade in ihrer völligen Unabhängigkeit von allem
Endlichen anerkannt und zugleich die Selbständigkeit der Geschöpfe bei
aller Abhängigkeit von ihrer Wirkursache gewahrt; und der Satz: Aus
nichts wird nichts, verliert deshalb seine Wahrheit nicht; denn dio Welt
wird, nachdem weder sie noch der Stoff war, aus dem sie wurde, durch
die absolute Wirkungsmacht Gottes nach den ewigen Ideen seines
Geistes ins Dasein gesetzt. Sie anders entstehen lassen, heißt die
Absolutheit Gottes und die Selbständigkeit der Geschöpfe aufheben. Das
göttliche Wesen ist gewiß als unendliches, ewiges Leben aufzufassen, aber
daß dieses Leben ein Sichselbstsetzen ist, kann nur in einem sehr
uneigentlichen Sinne des Wortes zugegeben werden; ein ewiges Werden ist
eben Sein, nicht Entwicklung. — Mit dem Verf. teilen wir vollkommen
die Ansicht, daß die Religion historisch und metaphysisch betrachtet als
das Verhältnis des Menschen zu Gott aufzufassen ist. Doch führt ihn
der Einfluß der monistischen Gedanken zu einem übertrieben spirituali-
stisch-mystischen Subjektivismus, der in mancher Hinsicht an Schleiermacher

erinnert. Daß objektive „Heilsgarantien" und äußere spezifische
Darstellungsmittel des religiösen Glaubens das subjektive und mystische
Element der Religion keineswegs hindern, sondern demselben erst Halt
und Sicherheit verleihen, beweist die christliche Mystik seit den ersten
Jahrhunderten des Christentums, wie neuestens A. Sandreau nachgewiesen
hat: La vie d'union à Dieu et les moyens d'y arriver d'après les grands
maîtres de la spiritualité (Paris 1900).

Rom, S. Anselmo. P. Laurentius Zeller 0. S. B.



198 Literarische Besprechungen.

9. Franz Ter Haar C. SS. R. : Das Dekret des Papstes
Innoeenz XI. über den Probabilismus; Beitrag zur
Geschichte des Probabilismus und zur Rechtfertigung
der katholischen Moral gegen Döllinger-Reusch,
Herrmann u. Hoensbroech. Paderborn, Schöningh 1904.
8°. 204 Seiten.

Dasselbe Werk ist in lateinischer Sprache erschienen
(Rom, Pustet) unter dem Titel: Ven. Innocentii PP. XI.
de Probabilismo Deereti Historia et Vindieiae, una
cum Responsione ad praecipuas recentium acatholi-
corum accusationes adversus Ecclesiae catholicae doc-
trinam moralem. 1904. 8°. p. 165.

Luäovicus Wouters C. SS. R.: De Minusprobabi-
lismo, seu de usu opinionis quam quis solide sed
minus probabilem esse judicet. Parisiis, Letliiellieux.
1905. 8°. p. 128.

An der Spitze der tüchtigen Arbeit Ter Haars steht eine klare
Übersicht über die Moralsysterae. In der Moraltheologie ereignet es sich
oft, dab bezüglich der Erlaubtheit einer Handlung zwei entgegengesetzte
Meinungen existieren. Sehr oft drängt sich die Frage an uus heran:
Steht mir das Recht zu, diese Handlung vorzunehmen, oder habe ich die
Pflicht, sie zu unterlassen. Ich muß dann untersuchen, ob meine Tat
übereinstimmt mit der Vernunft des Menschen und in letzter Instanz mit
der lex aeterna: sie ist der eigentliche Maßstab, Quelle und Ursprung
nicht nur aller Pflichten, sondern auch aller Rechte. Beim Untersuchen
der objektiven Sittlichkeit kann sich der Mensch in drei psychologischen
Zuständen befinden: er erkennt die Wahrheit als sicher, oder er befindet
sich im Zweifel, oder er ist im Zustande der Meinung. Zwischen Zweifel
und Meinung verlegt der hl. Thomas in der 2" 2ae qu. 2. a. 1. die
Vermutung. Was soll der Mensch in jedem dieser Zustände tun? Erkennt
er die Pflicht mit Sicherheit, so muß sie erfüllt werden. Befindet sich
der Mensch im strikten Zweifel oder in der subjektiven Meinung, so
stehen wir vor drei Systemen. Der Probabiliorist sagt: du darfst der
Meinung zugunsten der Freiheit nur dann folgen, wenn diese sicher
wahrscheinlicher ist als die dem Gesetze günstige Meinung.

Der Äquiprobabilist sagt: du darfst der Meinung zugunsten der
Freiheit bloß dann folgen, wenn sie ungefähr ebenso wahrscheinlich ist
als die Meinung zugunsten des Gesetzes.

Der Probabilist sagt: du darfst der Meinung zugunsten der Freiheit
immer folgen, solange sie logisch eine gediegene Probabilität besitzt,
auch wenn du sicher bist, daß sie weniger wahrscheinlich ist als die dem
Gesetze günstige Meinung, und du schließlich sagen mußt, es sei gewiß
wahrscheinlicher, daß deine Handlung gegen die lex aeterna verstoße,
als daß sie mit ihr übereinstimme (S. 6).

Der hl. Alfonsus ist der Hauptvertreter des Äquiprobabilismus.
„Solange die Meinung zugunsten des Gesetzes nicht gewiß (certe) oder
merklich (notabiliter) wahrscheinlicher ist, bleibt sie gleich probabel mit
der Meinung zugunsten der Freiheit, nach dem Prinzip: Quod parum est,
quasi nihil accipit ratio". (S. 7—8).



Literarische Besprechungen. 199

Ter Haar gibt den Kern der Beweisführung des hl. Alfonsus S. 8—11.
Um sittlich gut zu handeln, soll der Mensch nicht nur mit seiner
Vernunft, sondern auch durch seinen Willensakt und seine Handlungen der
Wahrheit in der sittlichen Ordnung gerecht zu werden suchen. Derjenige
aber, der in der Praxis einer der Freiheit günstigen Meinung folgt, ob-
-wohl er erkennt, daß sie weniger wahrscheinlich ist, als die dem Gesetze
günstige Meinung, der strebt nicht aufrichtig nach der Wahrheit in der
sittlichen Ordnung.

Derjenige also, der die als weniger wahrscheinlich erkannte
Meinung befolgt, handelt gegen eine Vorschrift des Naturgesetzes und handelt
deshalb sittlich schlecht.

Das Befolgen der gewiß wahrscheinlicheren Meinung zugunsten des
besonderen Gesetzes ist eine sichere, subjektive Pflicht, zwar nicht direkt,
— denn das fragliche Gesetz ist an und für sich betrachtet nur certe
probabilius — aber indirekt, durch ein allgemeines Prinzip des
Naturgesetzes, das uns sagt: wenn wir die Wahrheit nicht klar linden können,
müssen wir wenigstens jener Meinung folgen, welche der Wahrheit näher
ist, welche uns probabler zu sein scheint; das Recht der Freiheit muß
dann weichen. Wenn also der Probabilist sagt, daß das Gesetz, um zu
verpflichten, promulgiert sein müsse, und daß ein Gesetz, wogegen eine
nach der Terminologie der Logik wahrhaft probable Meinung steht, nicht
genügend promulgiert sei, auch wenn für dasselbe sicher wahrscheinlichere
Gründe sprechen, so erhellt aus dem Syllogismus, daß ein Gesetz, welches
certo probabilius existiert, wohl genügend promulgiert ist, um indirekt
zu verpflichten.

Ganz richtig bemerkt Ter Haar S. 17, daß in der Logik neben einer
opinio probabilior noch eine wahrhaft probable Meinung sein kann; in
der Moral aber ist es unzulässig. Die Probabilisten verwechseln
fortwährend die logische und ethische Probabilität. Die Verwechslung dieser
Begriffe ist ein Haupthindernis einer Verständigung. Das sichere, uns
von Gott verliehene Recht der Freiheit behält nur im strikten Zweifel
über die Existenz des Gesetzes seine Kraft, verliert sie aber, wenn die
dem Rechte entgegenstehende Pflicht unzweifelhaft wahrscheinlicher ist.
Das Principium possessionis nur für die Freiheit gelten lassen und nicht
für das Gesetz, wie viele Moraltheologen tun, kennzeichnet Ter Haar mit
Recht als unhaltbar. Wenn der Probabilist von der Verpflichtung
enthebt, im Falle, wo offenbar wichtige Gründe dafür vorliegen, daß die
Pflicht existiert, so strebt er nicht offen nach der moralischen Güte; ebenfalls

geht der strengere Probabiliorist zu weit, wenn er die Rechte der
Freiheit zu sehr schmälert. Falsch ist demnach das Prinzip des strengeren
Probabilioristen: in dubio stricto (speculativo) tutius est sequendum;
falsch ist aber auch das Prinzip der Probabilisten: lex late dubia (d. h.
certo probabilior, probabilior cognita) non obligat, ebenso: qui probabi-
liter agit, prudenter agit, wenn die entgegengesetzte, der Pflicht günstige
Meinung probabilior ist.

Der Text des Dekretes Innocenz'XI. ist mitgeteilt nach der authentischen

Kopie, welche der Assessor des hl. Offiziums Joh. Bapt. Lugari
von dem Dekrete anfertigte, und welche der Notar der hl. römischen u.
nllgem. Inquisition Mancini unter dem 21. April 1902 bestätigte.

„Feria 4a, die 26. Junii 1680.
Facta relatione per Patrem Lauream contentorum in Uteris Patris

Third Gonzalez Soc. Jesu SSmo D. N. directis, Eminentissimi DD. dixerunt,
quod scribatur per Secretarium Status Nuntio Apostolico Hispaniarum,
et significet dicto Patri Thirso, quod Sanctitas Sua benigne acceptis, ac



200 Literarische Besprechungen.

non sine laude perlectis eius literis, mandavit, ut ipse libéré et intrépide
praedicet, doceat et calamo defendat opinionem magis probabilem, nec
non viriliter impugnet sententiam eorum, qui asserunt, quod in concursu
minus probabilis opinionis cum probabiliori sie cognita et iudicata, licitum
sit sequi minus probabilem, eumque certum faciat, quod quidquid favore
opinionis magis probabilis egerit et scripserit gratum erit Sanctitati Suae.

Iniungatur Patri Generali Societatis Jesu de ordine Sanctitatis Suae,
ut non modo permittat Patribus Societatis scribere pro opinione magis
probabili et impugnare sententiam asserentium, quod in concursu minus
probabilis opinionis cum probabiliori sie cognita et iudicata, licitum sit
sequi minus probabilem: verum etiam scribat omnibus CJniversitatibus
Societatis, mentem Sanctitatis Suae esse, ut quilibet, prout sibi libuerit,
libere scribat pro opinioue magis probabili, et impugnet contrariam praedic-
tam; eisque iubeat, ut mandato Sanctitatis Suae omnino se submittant."

Der Verfasser knüpft an das Dekret einen kurzen Überblick der
Geschichte des Probabilismus vor Innocenz XL, um den Sinn desselben
deutlich hervortreten zu lassen. Alexander VII. und Iunocenz XI. haben
eine Reihe von allzu laxen Propositioneu verurteilt; viele Bischöfe und
Theologen klageu über Laxismus; die Ursache ist ohne Zweifel in einem
allzu milden Probabilismus zu suchen. Die ersten Bekämpfer der opinio
minus probabilis sind aus der Gesellschaft Jesu hervorgegangen : Rebel-
lus (1608*, Comitolus (1009), Bianchi, unter dem Pseudonym Candidus Phi-
lalethes (1642); Claudius A quaviva in seinem Rundschreiben vom 14. Dez. 1613,
Mutins Vitelleschi in seinem Zirkular von 4. Febr. 1617 an die Oberen
der Gesellschaft Jesu (39—40.) Es ist sehr interessant, von S. 41 an zu
sehen, in welcher Weise die maßgebenden Kreise der Jesuiten dem Dekrete
Innocenz' XI. nachgekommen sind.

Thyrsus Gonzalez de Santalla verfaßte in den Jahren 1670 — 1672
eine probabilioristische Schrift unter dem Titel „Fundamentum theologie
moralis". Der Jesuitengeneral Oliva übergab das Werk den fünf
allgemeinen Revisoren. Am 18. Juni 1674 äußerten diese ihre Meinung dahin,
daß die Schrift nicht veröffentlicht werden dürfe, und als Grund wird
angeführt „ne iactent adversarii, Jesuitas tandem aperuisse oculos". —
1676 wurde Gonzalez Professor zu Salamanca. Er versuchte die
Druckerlaubnis zu erwirken für eine Schrift „Selectae opiniones in universa
theologia scholastica", jedoch ohne Erfolg. Am 2. März 1679 hat Innocenz

XI. 65 laxe Propositionen verurteilt, namentlich die tenuiter probabilis.

Das zitierte Dekret vom 26. Juni 1680 ist gegen den einfachen
Probabilismus gerichtet, insofern dieser gestattet, der minus probabilis
cognita zu folgen. Zwecks Ausführung des zweiten Teiles des Dekrets
wurde der Befehl des Papstes dem Jesuitengeneral Oliva mitgeteilt. Am
8. Juli 16S0 antwortete Oliva, „se in omnibus quanto citius pariturum,
licet nec per ipsum, nec per suos Praecessores fuerit unquam interdictum
scribere pro opinione magis probabili, eamque docere." Dennoch hatte
Oliva einzelnen Theologen des Ordens, wie Elizalde Und Gonzalez, stets
die Bewilligung versagt, Werke gegen den Probabilismus zu veröffentlichen.
Oliva reichte beim hl. Offizium eine Bittschrift, ein, worin er seine
Bedenken auseinandersetzte, berief sich auf die „compassionevole pietà"
dieser Kongregation und bat um die Erlaubnis, ein an die Proviuzialobern
gesandtes Rundschreiben als eine genügende Erfüllung des ihm auferlegten
Befehles betrachten zu dürfen. In diesem Schreiben ermahnt er die
Moralprofessoren, sich zu hüten „disciplinae christianae rigorem doctrinis
mollioribus labefactare", verschweigt aber die vom Hl. Stuhle einem jeden
gewährte Vollmacht, frei den Probabilismus zu bekämpfen. Das heilige



Literarische Besprechungen. 201

Offizium gab hierauf keine Antwort. P. Arendt S. J., Analecta ecclesiastica
1902 p. 357 schreibt: „Praepositi Generalis [Olivae] obedientiam, unde
quaque perpensam, summum perfectionis attigisse". Ter Haar bemerkt
mit Recht zu dieser Behauptung S. 98: „Kein Theologe wird jedoch in
diesem Verfahren die höchste Stufe des vollkommenen Gehorsams
erblicken." — P. Arendt stellt die sonderbare Behauptung auf, der Hl. Stuhl
habe bloß ein decretum permissivum erlassen ; höchstens habe es die
Bedeutung, daß die dem Probabilismus entgegengesetzte Lehre noch nicht
verurteilt sei. Ter Haar findet S. 132 ff. diese Erklärung des Dekretes
sonderbar, unkritisch, unhistorisch, untheologisch.

Vergebens tat Gonzalez bei Olivas Nachfolger de Noyelle (1G82—
1686) Schritte zur Erlangung der Druckerlaubnis. 1687 kam Gonzalez
als Elector der Provinz Castilien nach Rom. Innocenz XI. äußerte den
Wunsch, daß Gonzalez als General gewählt würde, was auch geschehen
ist: er wurde mit 48 Stimmen von 86 gewählt. Nach vielen Schwierigkeiten

erschien das streng probabilioristsche Werk Gonzalez' i. J. 1694.
In zweifelhaften Fällen fordert er, um der milden Meinung folgen zu
dürfen, zwar nicht ein indicium certum, sondern nur ein iudicium opina-
tivum über die objektive Sittlichkeit der Handlung. Den Gegenstand dieses
iudicium opinativum nennt Gonzalez mit Recht die Wahrheit, wie der
hl. Thomas, der da lehrt „opinans dicit (d. h. iudicat) verum esse quod
opinatur".' Der Hauptangriff Gonzalez', obschon er auch die aeque pro-
babiüs bekämpft, ist gegen den einfachen Probabilismus gerichtet. —•

Der Einfluß des Werkes war in der Gesellschaft gewaltig. Eine Reihe
von Theologen bekämpfen den Probabilismus; aber auch die opinio minus
probabilis behielt im Jesuitenorden Verteidiger. Außerhalb der Gesellschaft

war der Erfolg des Werkes noch größer. Im Conventus Generalis
Cleri gallicani vom J. 1700, worin der Probabilismus und Jansenismus
mißbilligt und der Probabiliorismus als die Lehre des französischen Klerus
anerkannt wurde, berief sich Bossuet besonders auf Gonzalez. In Rom
ist im 18. Jahrb. der Probabilismus so gesunken, daß er in keiner
theologischen Anstalt mehr gelehrt wurde. Die probabilioristische
Moraltheologie von Franz Genet, war in Rom in so hohem Ansehen, daß
Clemens XI. (1700—1721) die Widmung der lateinischen Bearbeitung
genehmigte; Benedikt XIII. (1724—1730) lobte dieses Werk; BenediktXIV.
(1740—1758) befahl die strenge theologia moralis von Antoine S. J. als
Handbuch im Seminar der Propaganda einzuführen, ein Vorgehen, das von
mehreren Bischöfen in Italien, Deutschland und Frankreich nachgeahmt
wurde (S. 92—93).

In der Mitte des 18. Jahrh. entbrannte in Italien wiederum ein
heftiger Kampf. Das Werk Concinas 0. P. „Deila Storia del Probabilis-
mo e del Rigorismo" (Lucca 1743) gab dazu Veranlassung, ein Werk, das
von Benedikt XIV. sehr gelobt wurde. Die Theologen der Gesellschaft
in Italien waren zur Verteidigung der minus probabilis cognita
zurückgekehrt. Einer derselben, Job. M. Gravina, ging so weit, daß er den
Probabilismus ein „christliches" System nannte, in dem Sinne, daß es
Christus selbst „familiär" gewesen wäre; diese Lehre wurde von der
Inquisition als „erronea et haeresi proxima" verworfen. Die Folge dieses

1 Professor Dr.Mausbach, „LiterarischeBeilage der Kölnischen
Volkszeitung" Nr. 6, schreibt: „Wenn Ter Haar den Satz des hl. Thomas unter
schreibt: „Der Meinende (opinans) urteilt, daß der Inhalt seiner Meinung
wahr ist", so möchte ich jene Frage verneinen." Wie definiert Prof.
Mausbach die Opinio?



202 Literarische Besprechungen.

Streites war, daß in der zweiten Hälfte des 18. Jahrb. in den meisten
Seminarien und theologischen Schulen der einfache Probabilismus als eine
zu laxe Lehre verlassen wurde. Selbst der Franziskanerorden, aus
welchem, nach der Gesellschaft Jesu, die meisten Vertreter des einfachen
Probabilismus hervorgetreten waren, erklärte sich in dem 1762 zu Mantua

gehaltenen Generalkapitel dagegen und machte die opinio probabilior
:zur Pflicht. (S. 95—97.)

Der strengere Probabiliorismus war im Begriffe durchzudringen; da
erweckte die Vorsehung den hl. Alfonsus. Er verteidigt den milderen
Probabiliorismus, oder, wie man ihn gewöhnlich nennt, den Äquipro-
babilismus.

Schon drei Jahre nach dem Erscheinen des Werkes Gonzalez'
verteidigte der Jesuit Gabriel ein Mittelsystem in seiner Polemik mit Noël
Alexandre 0. 1-'. und nennt es eine „opinion commune" in Frankreich.
Dasselbe System verteidigen in Deutschland die Jesuiten Hartmann,

•Christoph Raßler, Anton Mayer. Ignatius Neubauer nennt diese Äqui-
probabilisten in der Theologia Wirceburgensis (1766) Semirigoristen.
Eusebius Amort sagt ausdrücklich, er folge den soeben erwähnten Jesuiten
in der Verteidigung seiner äquiprobabilistischen Thesen. Alfonsus schloß
sich, nachdem er den strengeren Probabiliorismus verlassen hatte, dem
einfachen Probabilismus an. Das Lesen der Werke von Eusebius Amort
-war von großem Einfluß auf seine Meinungsänderung. In seiner Polemik
mit Patuzzi 0. P. verläßt Alfonsus immer mehr den Probabilismus und
verteidigt gegen Patuzzi den Aquiprobabilismus. Er betont vor allem
das Prinzip: „Sequendum est id, quod verisimilius est, seu quod magis
ad veritatem accedere videtur". Im strikten Zweifel machte er das
iprincipium possessionis geltend, nicht nur für die Freiheit, sondern auch
für das Gesetz. In seiner letzten Entwicklungsphase ließ er den in sich
zwar richtigen, doch mißverständlichen Ausdruck notabiliter probabilior
beiseite und setzt dafür bloß mehr certe probabilior, oder probabilior co-
.gnita, wodurch er sich wörtlich dem Dekrete Innocenz' XI. anschließt. Er
sagt ausdrücklich in einem seiner Briefe: „Ich bin weder Rigorist, noch
Probabilist, sondern wahrhaftiger Probabiliorist; und ich erkläre, daß
heutzutage, wo die Frage über diese früher so verwirrte Materie besser
aufgehellt ist, dieses System dasjenige ist, an das sich alle halten müssen."

In einem anderen Schreiben vom Monat Nov. 1768 an P. Blasucci
-sagt er: „Wenn die Meinung für das Gesetz sicher probabler ist, so sage
ich: daß man der weniger probablen nicht mehr folgen kann; darum bin
ich ein wahrer Probabiliorist (onde io sono il vero probabiliorista), jedoch
kein Tutiorist. Die Frage: ist Alfonsus Probabiliorist? findet bei Ter
Haar keine Lösung. Aus der Polemik mit P. Blasucci geht hervor, daß
Alfonsus zugibt, daß ein Grad genüge, um zu verpflichten (Dice V. R.,
che qtiando la sentenza per la legge è probabiliore anche di un grado,
naturalmente la mente è tirata ad abbracciarla. Ciö io non lo nego). Nach
diesem Zugeständnis hat Alfons sein „Monitum" 1771 komponiert. Dort
lesen wir: „Cum sententiam nteam antea protulerim in Dissertatione
quam posui in tract, de Conscientia Nr. 55, operae pretium duxi, hic
sensum meum exponere, quo ipsum sequor." Im „Monitum" verschwinden
„notabiliter", „multum", „valde". 1779 veröffentlichte er die nach dem
„Monitum" verbesserte Editio 8" seiner Moraltheologie, und er will, daß
alle weiteren Ausgaben nach dieser hergestellt werden; diese Editio wurde
vom Hl. Stuhle approbiert.

Jedenfalls ergibt sich mit Evidenz aus dem Gesagten, daß der Heil.
Stuhl die opinio probabilior bevorzugt, und diese Bevorzugung schließt



Literarische Besprechungen. 203

selbstredend eine Mißbilligung des gewöhnlichen Probabilistic in sich.
Mag nun P. Schmidt S. J. (Zur Geschichte dés Probabilismus. 1904)
die Darstellungsweise Ter Haars als sehr unkritisch und irreführend
bezeichnen: es bleibt doch wahr, daß Ter Haar eine tüchtige Arbeit geliefert
hat; die Resultate sind unwiderleglich gesichert, der Probabiliorismus ist
das Moralsystem der katholischen Kirche, Rom hat nie den einfachen
Probabilismus, wie das mehrere protestantische Gelehrte behauptet haben,
als ein Moralsystem betrachtet.

Daraus folgt als etwas Selbstverständliches, daß der echt katholische

Theologe den einfachen Probabilismus mißbilligen und bekämpfen
muß, was Ludwig Wouters C. SS. R. in seinem Werke „De Minuspro-
babilismo" tat. Im ersten Kap formuliert der Verfasser ganz klar den
Fragepunkt „Quid agere debeat is, qui sedulo inquisita veritate opinetur,
seu probabilius habeat, aliquid praeceptum aut prohibitum esse." In
Kap. II. kommt Wouters zur These ,,Non licet sequi opinionem beni-
gnam, quae ipsius operantis iudicio minus probabilis est." Diese These
wird ausführlich bewiesen a) durch die vielen Entscheidungen der Kirche
gegen den einfachen Probabilismus (S. 16—32); b) durch die Autorität
des hl. Alfonsus (S. 32—66). Kap. III bringt eine Reihe von Schwierigkeiten

aus Lehmkuhl, 'l'epe, Noldin, Cathrein, Bucceroni, Schiflfini, Sabetti,
Arendt. (S. 66—103.).

Weiter stellt der Verfasser der probabilistischen These: „In dubio
cessationis aut adimpletionis legis standum est pro libertate," folgende
These gegenüber: „Cum cessatio aut adimpletio legis stricte dubia est,
sequenda est ea quae legi suffragatur opinio." Als Beweis wird angeführt:
a) die Autorität des hl. Alfons (S. 104—112); b) das principittm possessionis

und c) die Anordnung Gottes.
Manche probabilistisch gesinnte Theologen werden freilich behaupten,

all diese Beweise hätten auch die alten Probabilisten schon gekannt und
längst widerlegt. Wir sind dagegen der festen Uberzeugung, daß eine
Widerlegung noch immer aussteht und daß alle echt katholisch gesinnten
Theologen das Werk Wouters mit Freuden begrüßen werden. Möge der
mildere Probabiliorismus nur immer mehr wieder zu Ehren kommen; denn
er bedeutet ein Aufstreben der Moral, der Prababilismus dagegen einen
Niedergang — mag auch Prof. Dr. Göpfert neuerdings das Gegenteil
versichern. (Cf. Linzer Quartalschrift 1905, II Heft. p. 395.)

Düsseldorf. Fr. Oeslaus Dier 0. P.

10. Jacques Stern: Rechtsphilosophie und Rechts¬
wissenschaft. Berlin, Guttentag 1904.

Der Verfasser behandelt in vorliegender Schrift folgende Fragen:
Gibt es neben dem positiven Recht ein Vernunft-oder Naturrecht, welches
ist der Ursprung und das Wesen derselben, wie verhält es sich zum
positiven Recht, steht sein Vorhandensein im Gegensatz zu dem, was als
Errungenschaft der historischen Schule bis heute betrachtet wurde?

Wie aus diesen Fragen zu ersehen ist, wird hier gegenüber der
historischen Schule ein Natur- oder Vernunftrecht verteidigt. Doch will
der Verf. durchaus nicht etwa dem alten Naturrecht das Wort reden.
Dieses „alte" Naturrecht beschreibt der Verf. als „ein a priori konstruiertes,

in allen seineu Normen absolutes vollständiges Rechtssystem". (S. 4.)
Mit diesem Naturrecht aufgeräumt zu haben, sei „das unvergängliche
Verdienst Savignys und seiner Schule". (Ibid.) Wenn der Verf. glaubt,



204 Literarische Besprechungen.

mit dieser Charakterisierung das ganze „alte" und nicht bloß etwa das
spekulative Naturrecht der deutschen Philosophie des vorigen Jahrhunderts,

z. B. das Ilegelsche usw. getroffen zu haben, so beweist er damit
nur seine Unkenntnis desselben. Das wirklich „alte" Naturrecht, das
aristotelisch-scholastische, war keineswegs im nämlichen Sinn a priori
konstruiert, wie z. B. das Schellingsche oder Hegeische und, fügen wir
bei, wie das des Verf. selbst. Diese Philosophen „konstruieren" ihre
Rechtslehre rein vom Subjekt aus, während die Scholastik das Recht
als gleichbedeutend mit iustum, dem außer dem Subjekt liegenden 0 bj ekt
der Gerechtigkeit auffaßt. (Vgl. den hl. Thomas I. II. qu. XIX. a. 1. et II ;
II. IIae qu. LVII. a. 1.) Daß es kein vollständiges „ins einzelne
gehendes" (S. 13.) Rechtssystem war, ergibt sich aus der einen Erwägung,

daß nach demselben das rein positive Recht (im Unterschied vom
ius gentium) nicht einmal Folgerung aus dem Naturrocht, sondern eben
Ergänzung desselben war. (St. Thomas, I, IT"' qu. 95. a. 2. und II. II.
qu. 57. a. 2. et 3.)

Da die Scholastiker sich in ihrem Re'chtsbegriff enge an das römische
Recht anlehnen (I. Jnst. 1, 2; Dig. I; 1), so könnte die vollständige
Ignorierung dieses mit der Überzeugung der ganzen Menschheit in Einklang
stehenden Naturrechtes von Seiten des Verf., der Jurist ist, befremden,
erführen wir nicht aus seiner Schrift, daß bei ihm die Ethik überhaupt
erst im Jahre 1897, mit Wilhelm Sterns „Kritischer Grundlegung der
Ethik als positiver Wissenschaft" ihren Anfang nimmt, während über die
vergangenen Jahrtausende finstere Nacht lagerte.

Das Naturrecht, das der Verf. verteidigt, wird mit Bergbohm
beschrieben als „jede Vorstellung von einem Recht, das von menschlicher

Satzung unabhängig ist". (S. 4.) Die Einwendung, daß in dieser
Definition das positive göttliche Recht vom Naturrecht nicht
auseinandergehalten wird, ist an sich zwar vollberechtigt, dem Verf. gegenüber

jedoch, der eine „von allen religiösen und metaphysischen
Voraussetzungen unabhängige Ethik" (8. 22) „konstruiert", ohne Wirkung. Im
ersten Abschnitte (S. 6—20) will nun der Verf. das Vorhandensein eines
anderen Rechtes neben dem positiven nachweisen. Wir werden uns aber
erlauben, zuerst den zweiten Abschnitt (8. 21—30), in welchem der
Verf. den Ursprung und das Wesen seines Vernunftrechtes dartut, ins
Auge zu fassen, um dann prüfen zu können, ob die Beweise des Verf.
im 1. Kapitel die Existenz seines Naturrechtes dartun oder nicht.

Mit Recht meint der Verf. ,,daß ein Natur- oder ein Vernunftrecht
auf keinem anderen Grunde als auf dem Grunde der Ethik aufgebaut
werden kann". (S. 21.) Die Ethik, auf die der Verf. sein Vernunftrecht
gründet, ist Wilhelm Sterns schon genannte „Kritische Grundlegung der
Ethik als positiver Wissenschaft". Da uns dieses Werk nicht zu Gebote
steht, sind wir auf die Angaben vorliegender Schrift angewiesen. Der
allgemeine Standpunkt dieser „Ethik als positiver Wissenschaft" ist demnach

der kritische Positivismus. „Dieser verwirft in Übereinstimmung
mit der Auffassung Comtes, des Begründers des Positivismus überhaupt,
jede dogmatische Metaphysik, hält aber im Gegensatz zur Auffassuug
Comtes dessen Positivismus, der, nur den äußeren Sinnen trauend, alle
Erscheinungen nur für äußere hält, für einen naiven und unkritischen
Realismus, der sich zu sehr dem dogmatischen Materialismus nähert.
Der hier gemeinte kritische Positivismus dagegen läßt die Möglichkeit
offen, daß es außer dem materiellen Prinzip auch ein von diesem dem
Wesen nach verschiedenes geistiges Prinzip gibt. Vom Standpunkte des
kritischen Positivismus aus erscheint die Annahme, daß es ein Geistiges



Literarische Besprechungen. 205

gibt, als die fruchtbarste Hypothese oder geeignetste Maxime der Spezial-
forschung ausschließlich auf geisteswissenschaftlichem Gebiete, und die
Annahme, daß es eine Materie gibt, als die fruchtbarste Hypothese oder
geeignetste Maxime der Spezialforschung ausschließlich auf naturwissenschaftlichem

Gebiete. Eine derartige Beschränkung auf die betreffenden
Gebiete legt sich weder der kritische Idealismus Kants, noch der
kritische Materialismus Du Bois-Reymonds auf, als deren Vereinigung der
hier in Frage stehende kritische Positivismus erscheint. Eine andere
Art der wissenschaftlichen Forschung aber als die Einzelforschung gibt
es für diesen kritischen Positivismus nicht." (S. 23.) Das kritische
Element dieses kritischen Positivismus dürfte demnach darin liegen, daß zwar
jede dogmatische Metaphysik, aber nicht jede Metaphysik dogmatisch
geleugnet wird. Das positive besteht darin, daß nur Einzelforschung
als berechtigt anerkannt wird, ßo diametral entgegengesetzt Positivismus
und Kritizismus zu sein scheinen, so innig verwandt sind beide. Denn
indem der letztere den Bewußtseinsinhalt zum u nmittelharen
Erkenntnisobjekt macht und dadurch nie eigentlich aus dem Bannkreise des

Subjekts herauskommt, ist es ihm auch unmöglich, aus dem Gebiet der
inneren Erfahrung herauszukommen, da ja die Gesetze, nach welchen
die Vernunft aus den Einzeltatsachen neue allgemeinere Wahrheiten zu
erschließen imstande ist, ihm nicht als Gesetze, d. h. als bindende
Norm, sondern wiederum nur als Tatsachen des Bewußtseins
innewerden. Jede bindende Norm setzt ihrem Begriffe nach ein objektive

s Regulativ voraus. Auch der Kritiker ist also von Rechts wegen nur
befugt, die innere Erfahrung zu registrieren, zu klassifizieren, d. h. sich
auf den Positivismus zu beschränken. Damit ist allerdings jede Wissenschaft,

d. h. jedes Wissen aus Gründen unmöglich. Wenn der Verf.
die Annahme einer Materie und eines Geistes als die fruchtbarste Hypothese

der Spezialforschung auf natur- resp. geisteswissenschaftlichem
Gebiet erklärt, so ist dies lediglich eine Verlegenheitsausflucht. Er muß
hypothetisch ein Objekt annehmen, um Wissenschaft betreiben zu
können. Ja, ist denn die Welt nur dazu da, damit wir philosophieren
können, oder philosophieren wir nicht etwa, um die Welt, wie sie ist,
zu erkennen?

Wie „konstruiert" nun der Verf. auf dieser Grundlage seine Ethik
und sein Vernunftrecht? Vor allem begreifen wir vom Standpunkt des
Verf. aus, daß nach demselben nur eine von allen religiösen und
metaphysischen Voraussetzungen unabhängige Ethik als Grundlage eines
wissenschaftlichen Vernunftrechtes inbetracht kommen kann. (8. 22.) Die
Voraussetzungen dieser „Ethik" können nur allgemeineren Einzelwissen-
schaften entnommen sein. (S. 23.) „Die einzige für die positiv-wissenschaftliche

Ethik unentbehrlich erscheinende speziellere oder nähere
Voraussetzung ist die deterministische Willensfreiheit, welche durch eine
wissenschaftlich gehaltene empirische Psychologie begründet werden kann".
(S. 24.) Demnach kann der Verf. den Begriff „sittlich" nur auf jene
Tätigkeiten ausdehnen, die in seinem Sinne, d. h. im deterministischen
Sinne frei sind. Stellt er nun aber als „besondere Forderung" (S. 24)
seiner Ethik die auf, „daß das Grundprinzip oder Fundament der Ethik,
auch die wenigen, aber deutlichen, bei den Tieren (von uns unterstrichen)
vorkommenden sittlichen Erscheinungen miterklärt", so muß er den Tieren
die deterministische Willensfreiheit zuschreiben. Daß jedoch zwischen
Mensch und Tier bezüglich der Herrschaft über ihre Tätigkeiten kein
wesentlicher, sondern höchstens ein gradueller Unterschied bestehe, ist
durch nichts noch bewiesen worden. Ebenso falsch ist es, daß eine



206 Literarische Besprechungen.

wissenschaftlich gehaltene empirische Psychologie eine deterministische
Willensfreiheit bewiesen habe. Quod gratis asseritur, gratis negatur.

Den Ursprung der Sittlichkeit führt nun der Verf. „auf ein allmähliches

Werden, eine während sehr vieler Jahrtausende sich vollziehende
Entwicklung und Vererbung innerhalb des Menschengeschlechtes und der
Tiergeschlechter" (S. 24) zurück. Näherhin wird dieser Ursprung der
Sittlichkeit erklärt durch die in der Urzeit stattgefundene Wechselwirkung

zwischen dem Menschen sowie den beseelten Wesen überhaupt und
der unbeseelten Natur, und besonders den Elementen. (S. 25.) Die
Ableitung des Grundprinzips der Ethik aus dieser Wechselwirkung ist eine
Leistung des Verf., bei der es schwer zu entscheiden ist, ob sie mehr
kritisch oder positiv sei. Zuerst wird uns ein Bild der Zustände in der
Urzeit entworfen. „Die Eiszeit, Überschwemmungen, Orkane, Hagel,
Blitzschlag, anhaltende Dürre, Lawinenstürze, Waldbrände, vulkanische
Eruptionen, Erdbeben usw." (8. 25.) alles dieses und noch mehr bedrängte die
bedauernswerten Menschen, und die übrigen beseelten Wesen, und daraus
entwickelte sich — natürlich im Laufe vieler Jahrtausende — „ein mehr
oder weniger deutliches Gefühl der Zusammengehörigkeit mit allen anderen
beseelten Wesen den schädlichen Eingriffen der unbeseelten objektiven
Außenwelt gegenüber". (S. 25.) Weiterhin „entwickelte sich" daraus „ein
von einem Groll einer gegensätzlichen feindlichen Stimmung gegen diese
schädlichen Eingriffe der unbeseelten Natur getragener objektiver,
d. h. auf etwas Unpersönliches, Sachliches oder Allgemeines gerichteter
Trieb zur Abwehr dieser schädlichen Eingriffe ins psychische Leben
überhaupt, der Grundstock des sittlichen Triebes. Dieser hat sich
allmählich weiter vererbt und zum objektiven Triebe zur Abwehr aller
schädlichen Eingriffe der sowohl unbeseelten, als auch beseelten objektiven

Außenwelt ins psychische Leben erweitert, so daß dieser Trieb
zuletzt zum objektiven sittlichen Trieb zur Erhaltung des Psychischen in
seinen verschiedenen Erscheinungsformen durch Abwehr aller schädlichen
Eingriffe in dasselbe geworden ist, welcher das Wesen der Sittlichkeit oder
das wirkliche Grundprinzip der Ethik ist." (S. 26.) Dies alles behauptet
der Verf., von einem Beweise ist nirgends eine Spur zu entdecken,
wahrscheinlich, weil „Wahrheit" ein metaphysischer Begriff ist. Wie kann
sich aus dem Trieb der Abwehr gegen Eingriffe ins physische Leben ein
solcher gegen Eingriffe ins psychische Leben entwickeln, da, wie die
tägliche Erfahrung lehrt, beide so oft sich gegensätzlich verhalten? Wie
soll sieb aus dem egoistischen Trieb der Selbsterhaltung jener selbstlose

Trieb, soweit als möglich alle Eingriffe ins psychische Leben aller
Mitmenschen bezw. aller beseelten Wesen überhaupt
abzuwehren, ableiten lassen? Und wenn dies alles der Fall wäre, so wäre
damit noch keineswegs bewiesen, daß dieser letztgenannte Trieb das
Prinzip der Sittlichkeit ausmache. Das hätte der Verf. vom allem
beweisen müssen. Daß aber ein Trieb als Grundprinzip der Ethik die
Verneinung derselben ist, liegt auf der Hand. Ist er es, insofern er
Trieb ist, so ist jeder Trieb und jede Handlung sittlich erlaubt. Ist
er es, insofern er ein solcher Trieb ist, so kommen wir in letzter Linie
eben auf das Objekt dieses Triebes als Prinzip der Sittlichkeit.
Selbstverständlich kann auch von einer Pflicht in dieser Ethik nicht die
Rede sein.

Diese „Ethik" ist aber nur eine Konsequenz des kritischen
Positivismus, von dem sie ausgeht. Sowohl der Positivismus als der Kritizismus

müssen schließlich die Ethik zu einer Analyse des Triebes
herabwürdigen. Denn sobald ich eine Norm für diesen Trieb als maßgebend



Literarische Besprechungen. 207

annehme, ist der Kri t iz is mu s prinzipiell aufgegeben, weil eine bindende
Norm ihrem Begriff nach objektiv sein muß (Kants kategorischer
Imperativ verkennt eben diese Tatsache); ebenso der Positivismus, weil
dieselbe ihrem notwendigen Charakter nach nicht durch Erfahrung,
sondern nur durch Ratiocinium erkannt werden kann. Wie wird nun auf
diese Ethik das Vern unftrecht aufgebaut? Der Verf. leitet die Rechtsidee,

wie es sich von selbst versteht, von der Idee der Gerechtigkeit ab.
Diese ist der Inhalt des negativen Teiles der „ethischen Regel", d.
Ildes in imperativer Form gehaltenen Grundprinzips der Ethik. (Durch
diese imperative Form will der Verf. offenbar der Pflicht in seiner
Ethik scheinbar einen Raum gönnen.) Dieselbe lautet: „Wehre ab, d.h.
unterlasse jeden eigenen schädlichen Eingriff in das psychische Leben
aller deiner Mitmenschen bezw. aller beseelten Wesen überhaupt." (S. 26.)>
Die Beziehung auf alle beseelten Wesen ergibt sich aus dem materialistischen

Standpunkt des Verf., die Einschränkung auf das psychische
Gebiet aus der früheren Einschränkung des ethischen Triebes auf
dasselbe, die freilich willkürlich ist, nach unserer Ansicht, selbst vom Standpunkt

des Verf. aus. Die negative Fassung endlich dürfte daraus zu
erklären sein, daß der Verf., konsequent seinem subjektiven Standpunkt,,
die ethische Regel nicht nach dem 0bjekt, sondern vom Standpunkt des
Triebes aus einteilt. Jeden schädlichen Eingriff unterlassen und jeden
solchen abwehren (was nach dem Verf. der werktätigen Liebe obliegt),
sind vom Standpunkt des Triebes zwei Grade in der Intensität desselben.
Wir verlieren keiu Wort über diesen Begriff von Gerechtigkeit. Der
Verf. wird als Jurist und Gerichtsassessor wohl selbst davon nicht viel
Gebrauch machen können. Oder hält er z. B. den Diebstahl nicht für
eine Verletzung der Gerechtigkeit? Nur dies eine würden wir von ihm
gerne erfahren. Nach welchem Maßstabe bemißt er die Schädlichkeit
oder Nützlichkeit dieses „Eingriffes" in das psychische Leben? Ist
derselbe vielleicht die jeweilige Erscheinungsform des Psychischen selbst?-
Vom positivistischen Standpunkt aus wäre dies konsequent, aber damit
wäre jede Ethik aufgegeben. Oder vielleicht die gegenwärtige Knlturhöhe?-
Jede ist aber einmal gegenwärtig, und wo ist denn der feste Punkt, von
dem aus ich die Kulturhöhe selbst beinesse?

Von der Idee der Gerechtigkeit wird nun die Rechtsidee abgeleitet,,
„sobald wir einerseits von der subjektiven moralischen Gesinnung, die
allein auf dem Gebiete der Moral gilt, absehen, und anderseits es uns
allein auf den Zweck der Herstellung der Ordnung im Zusammenleben
mit anderen Menscheh ankommt". (S. 27.) Insofern nämlich „die Gerechtigkeit

zu einem Ordnungsprinzip wird, hört sie auf, eine moralische Eigenschaft

des Subjekts und überhaupt eine Eigenschaft des Subjekts zu sein:
Sie wird alsdann zu etwas Objektivem, nämlich zum Rechtsgedanken
oder zur Rechtsidee". (S. 28.) Wie wird nun aber die Gerechtigkeit
zu einem Ordnungsprinzip? Offenbar nicht, insoweit sie bloß innere
Gesinnung ist, denn die Ordnung der Menschen zueinander gründet sich auf
ihre Beziehung zu äußeren Objekten und nicht auf die Gesinnung. Folglich

kann sie es nur sein, indem sie sich auf diese Objekte bezieht
und die Tätigkeit bezüglich derselben regelt. Dieses Objektive ist also-
das Recht, der Gegenstand der Gerechtigkeit. Damit ist aber das
Grundprinzip der Ethik des Verf. umgestoßen. Daß sich dasselbe, gerade in-
bezug auf das Recht nicht, durchführen läßt, ergibt sich auch aus der
Art, wie der Verf. die einzelnen Normen des Vernunftrechtes aus der
Rechtsidee ableitet: „Aus diesem Rechtsgedanken nun, der, wie oben gesagt,,
eine Norm darstellt, fließt, indem sich diese Norm spezifiziert, durch die



208 Literarische Besprechungen.

Tätigkeit des Verstandes, oder wie maa gewöhnlich sagt, der Vernunft,
unter welcher nichts anderes als der auf praktischem Gebiete sich
betätigende Verstand zu verstehen ist, eine große Anzahl speziellerer Normen,
die aber sämtlich einen sehr allgemeinen Charakter an sich haben. Und
dieses oberste Prinzip, d. h. der Rechtsgedanke, und diese spezielleren,
aber immer noch sehr allgemeinen Normen bilden zusammen das
Vernunftrecht." (S. 28.) Die Vernunft hat es mit dem Inhalt des Rechtes
zu tun. Dadurch allein schon, daß sie die einzelnen Rechtsnormen nach
ihrem Inhalt spezifiziert, anerkennt sie denselben als Prinzip des Rechtes,
und damit auch das Objekt als Prinzip der Sittlichkeit überhaupt.

Bei der negativen Fassung der Gerechtigkeit von Seiten des Verf.
kann dieselbe übrigens gar nicht Ordnungsprinzip werden. Ordnung ist
nicht bloß das Kontradiktorische, sondern das Konträre der Unordnung.

Zur Realisierung der von der Gerechtigkeit geforderten Ordnung
bedarf es des Zwanges. „Es handelt sich hier um etwas, was jeder
Mensch von jedem anderen Menschen fordern darf, wozu er ihn vom
ethischen Staudpunkt aus zwingen darf, weil er sonst neben den anderen
Menschen nicht existieren kann." (S. 28.) Wie will aber der Verf. vom
Standpunkt seines ethischen Grundprinzips aus die sittliche
Zulässigkeit des Zwanges ableiten? Ist der Zwang doch ein „schädlicher
Eingriff" ins psychische Leben, indem er die freie Ausübung der gewollten
äußeren Tätigkeit verhindert.

Die vollständige Definition des Vernunftrechtes lautet demnach nach
dem Verf. folgendermaßen : „Das Vernunftrecht ist die nach Verwirklichung
strebende als Rechtsgedanke auftretende Idee der nicht unter dem

moralischen Gesichtspunkte der subjektiven Gesinnung, sondern unter dem
objektiven Gesichtspunkte des Zweckes als Ordnungsprinzip gedachten
und durch die sittliche Zulässigkeit des Zwanges geschützten Gerechtigkeit."

(8. 29.) Eine logische Zergliederung dieser „Definition" wollen wir
nicht geben. Bezüglich des „objektiven Gesichtspunktes des Zweckes",
der hier, ähnlich wie „die sittliche Zulässigkeit des Zwanges", auf einmal
zum Vorschein kommt, verweisen wir auf S. 23, wo vom Standpunkt des
kritischen Positivismus sowohl die dogmatische Anerkennung als
dogmatische Negation der Teleologie abgewiesen wird.

Das eine wird man dem Verf. zugeben müssen: Sein Vernunftrecht
hat, wenn wir von der Rechtsidee oder dem Rechtsgedanken mit den aus
ihm fließenden allgemeinsten Rechtssätzen und wichtigsten Rechtsinstituten

absehen, deren Uniformität auch nur unter der Voraussetzung
einer gewissen Höhe der Kultur gilt (von uns unterstrichen),
keinen ein für allemal feststehenden Inhalt. (S. 30.) Im 1. Kapitel
beweist nun der Verf. die Existenz seines Vernunftrechtes. Zwei
Erwägungen sind es nach ihm vor allem, die den Gedanken des Vorhandenseins

eines anderen Rechtes neben dem positiven Rechte nicht zur Ruhe
kommen lassen: „Zum ersten: die gleichmäßige Wiederkehr einer Reihe
der allgemeinsten Rechtssätze und wichtigsten Rechtsinstitute in ihren
gröbsten Zügen in den Rechten aller Zeiten und Völker" (S. 6)
„wenigstens unter der Voraussetzung eines gewissen Grades der Zivilisation."

(S. 7.) Mit dem letzteren Beisatz wird der ganze Beweis illusorisch,

da in diesem Falle die Allgemeinheit dieser Rechtssätze etwas
Zufälliges, weil von dem zufälligen Grade der Zivilisation abhängig wird.
Aus einer zufälligen Prämisse läßt sich aber kein Beweis erbringen. Nur
wenn gewisse Rechtssätze schlechthin allgemein sind, ist das Argument
beweiskräftig, aber dann beweist es auch ein objektives, vom Trieb



Literarische Besprechungen. 209

unabhängiges, innerlich notwendiges Naturrecht und widerlegt
zugleich das ethische Grundprinzip des Yerf.

Ahnlich verhält es sich mit dem zweiten Argument, das der Verf.
für die Existenz seines Naturrechtes anführt: „Die tatsächlich vorkommende
Anlegung eines kritischen Maßstabes an das positive Recht, worin die
Frage liegt, ob diese Kritik in den meisten Fällen aus einer anderen
Quelle als aus dem allgemein-menschlichen Vernunft- oder Naturrecht
geholt werden kann." (S. 6.) Aber nur wenn dieses Vernunftrecht
objektiv, unabhängig von der jeweiligen Entwicklung des Menschen
ist, kann es als Maßstab verwendet werden. Sonst könnte man höchstens
die Übereinstimmung zwischen Natur und positivem Recht konstatieren,
aber nicht deren Notwendigkeit fordern.

Dieses 2. Argument steht in schroffem Widerspruch zur Ansicht des
Verf. über das Verhältnis des positiven zum Vernunftrecht: „Dadurch,
daß zu der sittlichen Zulässigkeit des Zwanges die durch die großen
Machtmittel des Staates gelieferte faktische Macht hinzukommt, wird das
Vernunftrecht zum positiven Recht." (S. 31.) Diejenigen „speziellen und
speziellsten" Sätze, die bloß dem positiven Recht augehören, werden dann
einzig durch die Macht des Staates zum Recht. Da ist die Anlegung
eines „kritischen Maßstabes" nicht nur unmöglich, sondern wäre auch
vollständig nutzlos.

In Kapitel IV. bespricht der Verf. das Verhältnis seiner bisherigen
Darlegungen zur historischen Rechtsschule. Wir wollen ihm darin nicht
folgen. Beide verhalten sich wie zwei Extreme, die sich berühren. Auch
die historische Rechtsschule ist positivistisch und führt zur Aufhebung
jeden Rechtes, wenn ihre Lehren in die äußersten Konsequenzen verfolgt
werden. Daß sie mehr auf die Wirklichkeit Bedacht nimmt, ist ihr
Vorzug auch gegenüber dem soeben besprochenen „a priori konstruierten"

Rechtssystem. Die Scholastik, welche die höchste Spekulation
mit der Richtung auf das Gegebene verbindet, wird loider vornehm ignoriert.

Graz. Fr. Hyacinthus Amschl 0. Praed.

11. K. S. haurila: Versuch einer Stellungnahme zu
den Hauptfragen der Kunstphilosophie I. Helsing-
fors 1908. (Berlin, Mayer u. Müller.) S. IV u. 251.

Laurila will weder eine Ästhetik noch eine Theorie der Kunst und
Künste noch eine Geschichte der Kunst bieten, sondern eine „Kunstphilosophie".

In der Tat „eine ziemlich seltene Benennung", und es bedarf
einer Einleitung (Kap. 1) von 54 S., um den Sinn dieser Benennung zu
erfahren. Wie einfach wäre es gewesen, hätte Verf. sich entschließen
können, seiner Studie den Titel zu geben: Anleitung zum Kunstverständnis

auf Grund der Kunstempfindung. Denn einzig und allein das
dunkle „Gefühlsvermögen" ist die philosophische Grundlage des Buches.
„Wir wissen ja, heißt es S. 110, daß unsere psychische Konstitution drei
Seiten aufweist: das Erkenntnisvermögen, das Gefühlsvermögen und das
Willensvermögen Bei der theoretischen Tätigkeit spielt das
Erkenntnisvermögen die Hauptrolle, bei der praktischen das Willensvermögen
und bei der künstlerischen das Gefühlsvermögen." Wenn nun
einmal das Gefühl als besonderes Vermögen gelten soll, warum nicht auch
die Phantasie, die gerade beim Künstler eine Hauptrolle spielt?

Der Inhalt des Buches zerfällt innerlich in zwei Teile: der I. fragt
nach dem Wesen der Kunst (Kap. 2 u. 3), der II. nach Aufgabe und

Jahrbuch für Philosophie etc. XX. 14



210 Literarische Besprechungen.

Wert der Kunst für die menschl. Gesellschaft (Kap. 4. u. 5); jener ist
theoretischer, dieser praktischer Natur. Uns interessiert mehr der I.,
weil grundlegende Teil.

Als Methode, um das Wesen der Kunst zu bestimmen, gibt Lau-
rila folgendes an : „Die einzig solide Grundlage einer Kunstdefinition ist
das analysierte individuelle Kunstbewußtsein". (S. 61). Bewußtsein ist
hier offenbar für Empfindung oder innere Gefühlserfahrung gesetzt. Aber
es bleibt sehr zweifelhaft, ob man vom Subjektivismus dieses „individuellen

Kunstbewußtseins" aus jemals zu einer objektiven Definition der
Kunst wird gelangen können. Verf. glaubt das Ziel erreicht zu haben,
wenn er S. 1Ö5 Kunstfertigkeit und Kunstwerk, wie folgt, definiert: „Die
Kunst ist eine Tätigkeit des Menschen, die darin besteht, daß er den
Eindruck, den das Seiende (oder ein Teil desselben) auf sein Gefühlsleben
gemacht hat, durch sinnlich wahrnehmbare Mittel absichtlich so ausdrückt,
daß dieser Ausdruck auf das Gefühlsleben anderer Menschen ansteckend
wirkt." Und dementsprechend: „Das Kunstwerk ist ein sinnlich
wahrnehmbarer Ausdruck des Gefühlslebens, welcher bewußt und absichtlich
so gewählt und gestaltet ist, daß er imstande ist, in anderen ähnliche
Gefühle hervorzurufen, wie sie der Ausdrückende selbst gefühlt hat (und
dessen eigentlicher Zweck ebendann besteht)." Oder kürzer und
verständlicher: „Das Kunstwerk ist ein Ausdruck des Gefühlslebens, der auch
tatsächlich ansteckend wirkt" (S. 125). Abgesehen davon, daß hier die
Kunst nicht aus dem Wesen, sondern aus einer Wirkung erklärt wird,
ist auch die Definition zu weit. Ist wirklich jeder beabsichtigte
Gefühlsausdruck, wenn er nur „tatsächlich ansteckend wirkt", immer auch schon
Kunst und Kunstwerk? Dann wäre z. B. jeder Witz ein Kunstwerk und
jeder angenehme Unterhalter bei Tisch wäre ein Künstler. Wenn dagegen
gesagt wird, jener Ausdruck des Gefühlslebens müsse eben „künstlerisch"
sein, so kommen wir aus dem Zirkel nicht heraus. Umgekehrt gibt es
Kunstwerke, die auf viele Menschen gar nicht „ansteckend" wirken, z. B.
eine Symphonie von Beethoven. Wenn eingewendet wird, jene Menschen
hätten eben kein ausgebildetes „Kunstgefühl", so ist auch hier keine
Grenze abzusehen. Kurz, der schon oft gemachte Versuch, vom subjektiven

Gefühlsleben zu einer objektiven Wesensdefinitien der Kunst zu
gelangen, ist noch immer gescheitert.

Die Kunst hat nicht die Aufgabe, bloß pathologisch zu wirken, sie
muß auch unserer Phantasie und ahnenden Vernunft Nahrung bieten;
noch mehr, sie soll unsere „Ideale" verkörpern. Ohne Idee kein tiefes
berechtigtes Gefühl. Wider Willen gibt Verf. davon Zeugnis, wenn ihm
S. 60 die Bemerkung entschlüpft: „Wenn ein Kunstwerk nicht so ist,
wie wir es, einem inneren Ideal gemäß, von einem Kunstwerk fordern,
dann brauchen wir es nicht als Kunstwerk anzuerkennen; denn wie der
Künstler in seinem Inneren eine Forderung, ein Ideal des Kunstwerkes
hat, nach dem er schafft, so haben auch wir, die Empfänger, die Betrachtenden,

in unserem Inneren eine Forderung, ein Ideal" usw. Gewiß ist.
das Ideal nicht dasselbe wie das Gefühlsleben; dieses hat vielmehr jenes
zur Voraussetzung. Wer aber Idee und Ideal sagt, der wird sich auch
den gewaltigen Begriffen des Wahren, des Guten und des Schönen nicht
entziehen können noch dürfen. Allein auf diese gerade ist Laurila sehr
schlecht zu sprechen; sie sind ihm „feierlich klingende, aber hohle Wörter"
(S. 8). Und er meint: „Es ist gar nicht zu verwundern, wenn die Denker
des Altertums, deren Philosophieren doch natürlicherweise immer etwas
von dem Charakter einer mythologischen Gedankendichtung haben mußte,
sich solcher unbestimmten und dunklen Begriffe bedienten; denn von



Literarische Besprechungen. 211

ihnen kann man ja nicht die begriffliche Genauigkeit und Konkretheit im
Ausdruck erwarten, wozu wir durch die psychologisch analysierende und
naturwissenschaftlich exakte Methode so gründlich geschult sein sollten."

Abgesehen von diesen und anderen Bedenken, findet sich in Laurilas
„Kunstphilosophie" — vorab im II. und praktischen Teil — eine Reihe
trefflicher Gedanken. Besonders das Schlußkap. 5, das vom Verhältnis
der Kunst zur Sittlichkeit handelt, ist sehr zeitgemäß und offenbart einen
hohen Ernst. Die Kunst darf die Menschheit in Erreichung ihres letzten
Zieles nicht behindern; sie muß also, wie jede andere Tätigkeit des
Menschen, „moralisch" sein. Das heißt aber nicht, die Kunst soll
„moralisieren"; im Gegenteil, die Kunst darf weder moralisieren noch
demoralisieren. — Die Gewandtheit im Ausdruck der deutschen Sprache macht
II. Laurila, der von Geburt ein Finnländer ist, alle Ehre. Druck und
Ausstattung des Buches sind vornehm und gut.

Weidenau. Dr. II. Krug.

12. Heinrich Gomperz: Die Lebensauffassung" der
griechischen Philosophen und das Ideal der inneren
Freiheit. Zwölf gemeinverständliche Vorlesungen. Mit
Anhang: Zum Verständnis der Mystiker. Jena und
Leipzig, Diederichs I. 1904. gr. 8.° VI, 322 S.

So verfehlt Friedrich Nietzsches „Geburt der Tragödie" ist, ein
Verdienst wird man ihr nicht absprechen können, daß sie, das kleinliche
philologisch-antiquarische Interesse überwindend, ein Beispiel großzügiger
Behandlung antiker Probleme uns vor Augen stellt. Nicht von philologischer

Kleinarbeit, sondern von einem tiefen Eindringen in den griechischen

Geist wird die moderne Kultur den größten Nutzen schöpfen. Das
war ein Gedanke, der Nietzsche in der Baseler Zeit bewegte und erregte.
Dieser Gedanke scheint auch Theodor Gomperz ergriffen und zur
Abhaltung jener Vorlesungen an der Berner Universität veranlaßt zu haben,
die uns nunmehr in dem oben angezeigten Werk gedruckt vorliegen.

Es will den Erweis erbringen, daß das Ideal der inneren Freiheit
dasLeitmotiv der philosophischen Ethik war. Der griechische Patrizier
hatte sich das Ideal des harmonischen Lebens, der Plebejer das Ideal
der Heiligkeit geschaffen, den Philosophen schwebte der Gedanke der
inneren Freiheit bei allen ethischen Untersuchungen vor.

Der Terminus „innere Freiheit" hat seine Geschichte. Gomperz
gibt dem Worte einen neuen Inhalt. Ihm bedeutet (S. 5) die innere Freiheit

„eine Macht, nicht das äußere Schicksal zu bestimmen in beliebiger
Weise, sondern das innere Schicksal zu bestimmen, unabhängig von jedem
beliebigen äußeren". So ist sie schließlich ein Ja- und Amensagen zu
allem und jedem und zwar ein freudiges Zustimmen, kein resigniertes
Sich-hineinfinden.

Gomperz ist sich bewußt, mit diesem Ideal, ein Analogon zu Nietzsches

„Wiederkunftslehre" zu bieten (S. 24. A. 1), die uns anweist, zu
jeder Lebenslage unser „Noch einmal" und „Noch einmal" zu sprechen —
nein, jubelnd zu singen.

Möbius hat in seiner beachtenswerten Schrift „Das Pathologische
bei Nietzsche" (S. 58) die ganze Lehre von der ewigen Wiederkunft als
„das Schwachsinnigste" bezeichnet, was Nietzsche vorgebracht hat — doch
dies nur nebenbei —, so viel ist mir sicher, daß der „Wiederkunftsgedanke"
bei Nietzsche ein Ersatz für den verlorenen Glauben sein sollte. „Es

14*



212 Literarische Besprechungen.

war eine Art positivistischer Religion" sagt Drews in seinem bekannten
Nietzsche-Werk (S. 331).

Auch nach Gomperz (S. 11) zielt alle Religion auf innere Freiheit
ab. Der Bogen aber, von dem sie ihren Pfeil abschießt, ist (seiner
Meinung nach) morsch, aus Illusionen und Täuschungen zusammengesetzt.
Es muß innere Freiheit auch ohne dogmatische Voraussetzungen möglich
sein (S. 17).

Dieses Ideal innerer Freiheit schwebte den antiken Philosophen vor.
Die verschiedenen Versuche nun, die das Altertum zur Formulierung
dieses Ideals unternommen, klarzustellen, das ist die Aufgabe, die sich
Gomperz setzt. Er führt uns zuerst die Lebensauffassung der Griechen
im allgemeinen vor und zeigt uns dann die dem Ideal der inneren Freiheit

zustrebende Lebensauffassung der griechischen Philosophen in ihrer
Vorbereitung durch Ileraklit und ihrer Begründung durch Sokrates
(3.-5. Vorlesung), in ihrer Fortbildung durch Antisthenes (6.), Aristipp (7.)
und Piaton (8.) Ihre Vollendung findet sie in Zonon (9. u. 10). Die
Namen Epikur und Pyrrhon bedeuten ihren Verfall (11.). Mit dem
Ausklingen der philosophischen Ethik der Griechen befaßt sich eine
Schlußvorlesung. Iiier wird auch Aristoteles und seine Ethik als
Verfallserscheinung gewürdigt

Mit diesem letzten Satz ist genug gesagt. Soll man noch etwas
hinzufügen? Vielleicht doch, daß das Buch sehr nett und modern
ausgestattet ist.

Wien. Seydl.

13. E. Wasmann S. Menschen- und Tierseele. Cöln,
Bachem 1904. gr. 8°. 16 S.

Vorliegende Schrift wurde als Abhandlung in den „Monatsblättern
für den kathol. Religionsunterricht" (1904) veröffentlicht und ist nunmehr
auch als Sonderabdruck erhältlich. F. Wasmann hat bereits durch eine
Reihe von Schriften gezeigt, daß er der Tierpsychologie reges Interesse
entgegenbringt. 1897 erschien seine Schrift über „Instinkt und Intelligenz
im Tierreich" (2. Aufl. 1899) und seine „Vergleichende Studien über das
Seelenleben der Ameisen und der höheren Tiere" (2. Aufl. 1900). Das
Jahr 1899 brachte uns seine Untersuchung „Über die psychischen Fähigkeiten

der Ameisen". Es ist daher interessant, von einem so
hervorragenden Fachmann sich über die Verschiedenheit des tierischen und
menschlichen Seelenlebens orientieren zu lassen, zumal dies in der
angezeigten Schrift in Kürze und doch mit aller wünschenswerten Klarheit
geschieht.

Wien. Seydl.

14. Bosquejo de un dieeionario téenieo de Filosofia y
Teologia musulmanas. (Extracto delà Revista de
Aragon, Octubre, Noviembre y Diciembre de 1903)
41 pp. in 8°. Por Miguel Asin JPalacios catedrâtico
de Lengua Arabe en la Universidad central. (Zaragoza

1903.)
Es ist ein kleines Buch, aber besonders interessant, nicht nur

demjenigen, der sich mit moslimischer Philosophie und Theologie beschäftigt —
und deren wird es nur eine ganz kleine Anzahl geben — sondern auch



Literarische Besprechungen. 213

jedem, der ein Interesse an der Geschichte der Ideen hat. Es ist so
knapp geschrieben, daß es dem Berichterstatter schwer wird, einen
richtigen Begriff von dem reichen Inhalte des Aufsatzes zu geben, wenn er
sich nicht auf die oberflächlichste Phraseologie der Rezensenten
beschränken will. Längst ist es ja bekannt, daß den früh-mittelalterlichen
lateinischen Philosophen die griechischen Lenker aus den lateinischen
Ubersetzungen arabischer Schriften bekannt geworden seien. Darum ist
es mindestens für die Würdigung und das Verständnis der lateinischen
Philosophen wünschenswert, diesen orientalischen Quellen nachzugehen
und wenigstens den mannigfachen Ubersetzungsfehlern auf die Spur zu
kommen und dadurch die lateinischen Zitate und Applikationen aus
griechischen, arabisch travestierten Schriftstellern erst recht zu verstehen,
das heißt, dem ursprünglichen Sinne gemäß zu übersetzen. Es wird sich
zeigen, daß dies nur eine Seite jenes großen Werkes ist, dessen Grundzüge
dieser „Entwurf" bosquejo andeutet.

Für Spanien bedeutet dieses D. eine nationale Unternehmung. Prof.
Francisco Codera y Zardln, an der philosophischen Fakultät derZentral-
Universität zu Madrid, ist der Begründer einer Schule gründlicher Ara-
bisten, welche seit 1893 eine Colectio de estudios arabes herausgeben:
Mariano de Pano, J. Ribera, Fr. Codera, Mar. Gaspar, F. Pons Boigues,
Menéudez y Pelayo und Miguel Asin Palacios. Letzterer hat ein Werk el
Averroismo Teologico de S. Thomas de Aquino geschrieben, in welchem
er nachweist, daß Averroes in seinen theologischen Ansichten näher steht
dem hl. Thomas, als der rationalistischen Schule, die seinen Namen
führte. — Auch über Gbazâlî schrieb er. (Algazel, dogrnatica, moral,
ascetica, con prologo de Menéndez y Pelayo, Zaragoza 1901).

Der Schafi'itischen (orthodoxen) „Schule" oder „Sekte?" angehörend,
hat dieser gepriesene Denker (geb. c. 1059) zuerst die Wissenschaft mit
dem Glauben in Einklang zu bringen gesucht, und zeichnete sich als
Dogmatiker. Moralist und aszetischer Schriftsteller aus. Er endete in
einem Suff-Kloster, das er selbst gegründet, vertieft in den mystischen
Pantheismus dieser Sekte. Daß er auf S. Thomas ab Aquino, wie auf
Raymundus Lullus Einfluß geübt habe, weist Palacios nach. — Es müßte
sonderbar zugehen, wenn das von einem bewährten Mitgliede einer
ausgezeichneten Schule geschaffene Diccionario der philosophischen und
theologischen Termini technici des Islam nicht gelingen sollte: vorausgesetzt
daß das Unternehmen genügend unterstützt wird.

Und das darf man erwarten. Denn das Studium der philosophischen
und theologischen Arbeiten der spanischen Muslemin und Juden hat
anerkannten Wert für die Geschichte der Ideen. Gerade das
muslimische Spanien hatte im glänzenden XIII. Jahrhunderte eine Anzahl
von Denkern, deren Ruhm durch das ganze Mittelalter, bis in unsere
Tage hinein ertönte. Palacios führt die Namen an: Avempace1, Abentofait2,
Averroes3, Abensabin1, Avicebron5, dessen Ansichten über Materie und
Form und über Weltschöpfung unseren Scholastikern bekannt waren,

1 Arabischer Name: Abu bekr Ihn es-säigh ihn bag[je, XIII.
Jahrhundert geb. iif Saragossa.

2 Ihn tofaüt, geb. zu Cadix, Schüler des Avempace (starb 1185).
3 Abul wel'id ibu rosohd, geb. 1126 zu Cordova.
1 'Abd el haqq ibn sab'în, Gründer einer nach ihm benannten

Sekte, geb. zu Murcia, starb 1269,
5 Der Jade ibn Gabirol, geb. 1020 zu Malaga.



214 Literarische Besprechungen.

endlich Mairnonides1: sie alle begründeten don Ruhm Spaniens im Mittelalter.

Der psychologische Fantheismns der christlichen Averroisten von
Paris und Padua, die hylomorphische Hypothese führt Palacios (p. 3) für
den arabischen Einfluß auf. — Wenn es sich nun um das vertiefte, richtige

Verständnis dieser und ähnlicher Werke handelt, so entscheidet sich
Palacios nicht für eine genaue Übersetzung der Originalwerke, weil sie
wohl der einfachste, aber auch der schwerste Weg wäre, sondern für ein
arabisches spanisches Wörterbuch, das ja ein Hilfsmittel für den
Übersetzer werden wird. — Die vorhandenen arabischen Lexika reichen nicht
aus: nicht das des Muh. el charismî, nicht das des'Ali el dschordschânî,
auch nicht das technisch-arabische Lexicon, das unter der Ägide der
East India Company 1862 in Calcutta erschien. Für ein ganz auderes
Gebiet ist wichtig das Dozy Dictionnaire détaillé des noms des vêtemens
chez les Arabes (Amsterdam, Müller 1845). Aber es kann als Vorbild
dienen.

Palacios zeigt, was ein Lexicon der philosophischen und theologischen
Termini technici muslemici zu leisten hat, im ersten Teile seines Auf-
»atzes I; im II. bespricht er die Quellen und den Plan der Arbeit, im III.
den Nutzen, den sie bringen wird.

I. Zunächst bespricht er, was unter dem Begriffe moslemitischer
Philosophie zusammenzufassen sei, die ganz auf der griechischen sich
aufbaut, oft mit Beibehaltung der griechischen Wörter, wie es auch bei
den Scholastikern der Fall ist. Er beginnt bei der Logik als
propädeutischer Kenntnis mit ihren 3 Hauptstücken; dann erst folgt die
Philosophie: die spekulative und praktische. Erstere teilt sich nach Avicenna
in die Metaphysik (wörtlich arabisch: ma ba'd ettabi 'at /ÂF.zà zà
(pvoLxà), auch scieutia divina; 2. Mathematik, scientia media. 3. Physik,
scientia infima. Die praktische Philosophie teilt der Muslim in die Moral
für das Individium, die ökonomische (rà oixovo/zixtx) und die politische
Moral. Nur dieses ist sein philosophisches Arbeitsfeld: unberücksichtigt
bleibt alles andere, abgeleitete Philosophie wie Naturwissenschaft usw.
und die Wissenschaften, die seit dem Wiedererwachen der klassischen
Studien Eingang bei Muslemin fanden. Wollten wir ihm auf das Gebiet
der Theologie folgen, müßten wir das sehr concinne Büchlein
ausschreiben. — Der II. Abschnitt, der von den Quellen und dem Plan des
Dice, handelt, zeigt an Beispielen den Wandel der Bedeutung der Termini

technici nach Zeitaltern, Gegenden, Schulen und Sekten. Außer den
Werken der Hauptmeister will Palacios auch die syrische Literatur
heranziehen, den hl. Ephram Syrus, Joli. Damascenus, Isaac Ninivita, Pachomius,

Joli. Klimakos u. a. III. Der Nutzen liegt am Tage und ist schon
oben angedeutet worden. Ein Beispiel für das Verständnis lateinischer
mittelalterlicher Termini: unter den 219 Propositionen der Universität
Paris 1277 befindet sich folgende: Quod a voluntate antiqua non potest
procedere novum. Arabisch-antiqua qadima, nova hadit, richtig
übersetzt wäre qadime aeterna, hadit, temporaneum, zeitlich, in der
Zeit entstanden. — In den verschiedenen Vorschriften des geistlichen
Lebens ist manches aus der Phraseologie, ja den Lebensregeln der Süfi
wiederzuerkennen. Für das Wort gyrovagi der Regel des hl. Benedikt

1 Der Jude Abu Amran Musa hen Maimun ben Obeidilläh, geb. 1135
zu Cordova, Schüler des Ibn roschd, Ihn tofaüt und Ihn es säigh, durch
politischen Hochdruck gezwungen, zum Islam überzugehen, immer aber
als Jude sich fühlend. Begraben außerhalb der Mauern von Tiberias in
einem von Juden gerne besuchten Monumente.



Literarische Besprechungen. 215

führt Palacios p. 37 den arabischen Terminus au; die ganze Weise dieser
„Mönche" ist im Oriente vorhanden; ja der hl. Benedikt dürfte solche
muslemische Vaganten meinen. Palacios zitiert das Werk von Dom
J. M. Befïe, Les Moines d'Orient, Paris 1900, das mir nicht zur Hand ist.
In dem Gehorsam der Regularen perinde ac si cadaver essent ist eine
orientalische Phrase, aber auch Übung zu erkennen. Das Examen con-
scientiae mit der Beobachtung seiner selbst und Fixierung jedes dem
göttlichen Gesetze zuwideren Gedankens und jeder Regung findet sich
schon bei el-suhrawardi und ist in Übung bei gewissen Süfi. Nicht S.

Benedikt allein kennt orientalisches Mönchswesen und Praxis, auch der
hl. Ignatius Loyola steht mit Muslemin in Berührung. (0. Bardenhewer
hat schon 1873 herausgegeben: qui apud Arabes fertur de castigatione
animae libellus.) Es dient zu großer Empfehlung des von Palacio
angekündeten Diccionario, daß schon der Entwurf desselben so großes
Interesse bietet, daß er nur bestens empfohlen werden kann.

Wien. Universitäts-Professor Dr. Willi. Ant. Neumann.

15. Dr. Aloys von Scheiwiler: Die Elemente der
Eucharistie in den ersten drei Jahrhunderten. Mainz,
Kirchheim, 1903. 8. 183 S.

Den Nachweis zu liefern, daß unser Glaube derselbe geblieben, wie
der unserer Väter in den ersten Zeiten des Christentums gewesen, wird
immer eine der schärfsten und lohnendsten Aufgaben katholischer Dog-
meugeschichte bleiben. Es ist ein anerkennenswertes Verdienst des Verf.,
das katholische Geheimnis xax è^o%ï)v zum Gegenstande einer genauen
und übersichtlichen Untersuchung für die ersten drei Jahrhunderte
gemacht zu haben. In chronologischer Reihenfolge mit stets gleichbleibender

Disposition werden in vorliegender Schrift sämtliche einschlägige
Texte dem Leser vorgeführt; im ersten Teile die katholichen Zeugen:
Didache, Ignatius, Justin, Irenaus, Clemens AI., Origenes, Tertullian und
Cyprian. Ein Überblick über die Eucharistie in den monumentalen
Zeugnissen nebst einer Rekapitulation der termini technici bei den
einzelnen Schriftstellern bilden eine willkommene Ergänzung. Im zweiten
kürzeren Teil (p. 132—176) werden auch die betreffenden Schriften der
außerkirchlichen Kreise (Judenchristen und Gnostiker) zur Untersuchung
herangezogen. Ein besonderes Kapitel über die „Aquarier" schließt die
eigentliche Abhandlung.

Der Gegenstand der Untersuchung ist für jeden Theologen von
größtem Interesse, und wird wohl keiner das Buch ohne Nutzen aus der
Iland legen. Noch erhöht wird aber dessen Bedeutung durch die Stellungnahme

des Verf. gegen die Schrift Ilarnacks: „Brod und Wasser: die
eucharistischen Elemente bei Justin", in der Harnack die zwei Thesen
aufstellt: 1. In der ältesten Zeit habe auch in der kathol. Kirche die
weitverbreitete Gewohnheit zu Recht bestanden, zum eucharistischen Opfer
nur Brot und Wasser zu gehrauchen. 2. Der Segen der Eucharistie hafte
nach der ursprünglichen Intention des Herrn überhaupt nicht an den
Elementen, sondern an der Handlung des Essens und Trinkens.

Dem stellt der Verf. die zwei Fragen als Gegenstand seiner
Untersuchung gegenüber 1. „Welche galten den Zeugnissen der ersten drei
Jahrhunderte zufolge als notwendige Elemente der Eucharistie?"
2. „Was für eine Auffassung von deren Bedeutung tritt uns daraus
entgegen?"



216 Literarische Besprechungen.

Im Verlaufe der Erörterungen, für die dem Verf. zu jedem einzelnen
Punkte schon eine reiche katholische und akatholische Literatur zur
Verfügung stand, wird man angenehm berührt durch den ruhigen sachlichen
Ton, den Sch. durchweg beobachtet. Nur im Schlußwort konnte sick's
der Verf. nicht versagen, im freudigen Bewußtsein seines Sieges die
Schwäche seiner Gegner bloßzustellen und auf die überlegene Kraft der
„großartigen" Scholastik mit ihren „eisernen Begriffen und Formen", die
in ihrer Klarheit und Bestimmtheit jeder Umdeutung trotzen",
hinzuweisen. In einigen Punkten vermißt man indes auch bei ihm jene Strenge
und Schärfe der Scholastik, zu deren Freunden auch Rezensent gehört.
In der Beantwortung der ersten Frage ist bei den aufgeführten
Zeugnissen — Cyprian, vielleicht noch Clemens Alex, ausgenommen — nur
die Tatsache des Gebrauches von Wein festgestellt, die „Notwendigkeit"

desselben aber nicht nachgewiesen. In der Erledigung der zweiten
Frage vermißt man eine genaue Bestimmung des Wortes „Element", das
ja verschiedene Dinge bezeichnet, bald Brot und Wein, bald den Leib
und das Blut Christi. Weil der Beweis anfangs nur indirekt durch
Zurückweisung der symbolischen Auffassung geführt wird, und erst am
Schluß direkt die reale Gegenwart Christi in der Eucharistie nachweist,
erscheint die Untersuchung etwas unbestimmt. Die Parallele zwischen
Eucharistie und Auferstehung beim hl. Irenäus (p. 48), welche die Weseus-
verwandlung erläutern soll, ist nicht ganz klar entwickelt. Kleinere Un-
genauigkeiten und sprachliche Härten lassen sich leicht entschuldigen;
nur S. 167 iL. 9) hätte der Druckfehler „Wein" statt „Wasser" nicht
durchschlüpfen sollen. Wir wollen mit diesen Anmerkungen den Wert
des Buches nicht beeinträchtigen, sondern eher fördern; denn es wäre
ihm bei seinem hohen Nutzen eine zweite Auflage zu wünschen.

Louvain (Mont-César). P. Chrys. Baur 0. S. B.

16. Dr. Anton Beck: Die Trinitätslehre des hl. Hila¬
rius von Poitiers. (Forschungen zur christlichen
Literatur u. Dogmengeschichte Bd. III. Heft 2 u. 3.)
Mainz, Kirchheim, 1903. gr. 8. 256 S.

Dem Gegenstande der „vollendetsten schriftstellerischen Leistung,
welche die Geschichte des Kampfes mit dem Arianismus aufzuweisen hat"
(Bardenhewer), der Trinitätslehre des „Athanasius des Abendlandes" wird
gewiß kein Theologe das Interesse versagen können. Die Verbannung in
Kleinasien bot dem großen Bischöfe die Muße, sein Hauptwerk gegen
die Arianer zu schreiben, „de Fide" später „de Trinitate" betitelt. Den
Stand der Lehrentwicklung zu zeigen, der in diesem und in den übrigen
Werken des unbeugsamen Kämpfers gegen die Häresie zum Ausdruck
kommt, ist der Zweck der vorliegenden Arbeit. — Der Verf. hat seine
Aufgabe mit Fleiß und Geschick gelöst, und die Schrift kann jedem Theologen

zu eingehendem Studium empfohlen werden. In der Tat ist es auch
interessant zu beobachten, unter welchen Geistesmüheu sich die immer
klarere Erkenntnis des schwierigsten aller Dogmen vollzog, herauszufühlen,

wie oft Hilarius gleichsam gerungen hat nach einem prägnanten
Terminus, der ihm zum Ausdruck seiner Gedanken hätte dienen können. —
In der Einleitung zeigt der Verf. in kurzen Zügen den historischen
Hintergrund für das Hauptwerk des hl. Hilarius, seine Freunde und Feinde.
Das erste Kapitel gibt eine Art Philosophie des Hil., sowie seine Lehre
über das Verhältnis zwischen Wissen und Glauben. Die 6 weiteren Kap.



Literarische Besprechungen. 217

sind der eigentlichen Trinitätslehre des Heiligen gewidmet, die eigentlich
— den besonderen Verhältnissen entsprechend — weit mehr eine Logos-
Lehre ist, da Hil. die beiden anderen göttlichen Personen fast nur mit
Rücksicht auf den Logos behandelt. Insonderheit bespricht B. des Hilarius

Lehre über „das göttliche Sein" (2. Kap.), „das göttliche Tun"
(principium quod) (3. Kap.), den „Terminus des göttlichen Tuns (4. Kap.),
die Art des göttlichen Tuns: Zeugung, Vater und Sohn (5. Kap.), die
Einwände gegen die wahre Gottheit des Sohnes (6. Kap.), und schließt
im 7. Kap. mit der Lehre des hl. Hil. über den Hl. Geist. —

Der Verf. hat bei der Abhandlung seines Werkes größtenteils seine
eigene Stoffeinteilung vorgenommen. Diese Methode ist notwendig für
dogmengeschichtliche Stoffe, über die sich bei dem betreffenden Schriftsteller

nur gelegentliche, da und dort zerstreute Bemerkungen finden.
Anders hier. Hilarius hat über das vorliegende Thema ein eigenes Werk
geschrieben. Ja, er spricht sogar (lib. I. n. 20; P. L. X. c. 39) von
einem System, das er dem Leser vorführen wolle: — „ita totius operis
modum temperavimus, ut aptissimus legentium profectibus connexorum
sibi libellorum ordo succedëret. Nihil enim incompositum indige-
stumque placuit afferre" und lib. V. n. 3 (col. 131) „Sequitur itaque or-
dinem quaestionis etiam ordo connexi sibi libelli." So hätte unseres
Erachtens der Autor besser getan, der. Faden der logischen Gedankenfolge
des hl. Hil. selbst zu verfolgen, was allerdings keine geringe Arbeit
gewesen wäre, in Anbetracht der vielen Einschiebungen und oft weit
verzweigten Zwischengedanken, die so leicht die Aussicht und Ubersicht
hemmen. Zu einer dogmengeschichtlicuen Abhandlung gehört doch
nicht bloß das, was ein Autor gelehrt, sondern auch die Art, wie er es
gelehrt: sein eigener Gedankenaufbau. So bekäme der Leser einen
klareren Einblick nicht zwar in die Sache, aber in die historischen
Voraussetzungen, unter denen und für die sie geschrieben war. Eine
vergleichende Zusammenstellung über die betreffende Lehrentwicklung (nach
System und Terminologie) vor Hil. und der Scholastik wäre ebenfalls
von hohem Interesse gewesen.

Unter den sachlichen Bemerkungen, die zu machen wären, soll nur
auf folgendes hingewiesen sein: Zunächst findet sich der Leser besonders
im Anfang vor die Schwierigkeit gestellt, unbekannte Termini (des Hil.)
durch unbekannte (des Verf.) erklärt zu bekommen. Das hat den Grund
darin, daß die deutsche theologische Terminologie nicht fix und einheitlich

ist, indem Worte wie „Sein, Wesen, Natur, Substanz" usw. bei
verschiedenen Autoren in verschiedenem Sinne angewendet werden. Das
erinnert unwillkürlich an das Wort des hl. Hilarius: „das bfxoovaiov kann
man falsch verstehen. Nun so mache man aus, wie man es richtig
verstehen könne." (S. 98).

Indes gebraucht der Verf. sogar ein und denselben terminus in
verschiedenem Sinne. So heißt es p. II: dem logischen Sein kommt (nach
Hil.) keine Realität zu; das „objektive Sein" dagegen „ist etwas (res)
— hat ein Sein (esse; essentia)". Also hat das „Sein" ein „Sein"!?
Doch es soll hier „Sein" für Wesen, essentia gebraucht werden, wie
schon p. 23 klar wird, wo der Verf. sagt, es lasse sich nicht beweisen,
daß Hil. einen realen Unterschied zwischen „Sein und Dasein"
(essentia und existentia) bei den geschöpflichen Dingen annehme. „Er
redet zwar von einer Komposition der Geschöpfe ex disparibus—; allein
hierunter versteht er nicht eine Komposition aus Sein und Dasein,
sondern aus Kntgegengesetzem: aus Sein und Nichtsein" (aus Essenz
und Nicht-Essenz oder Existenz und Nicht-Existenz?).



218 Literarische Besprechungen.

Über dieses „Nichtsein" belehrt uns der Verf. p. 12 (cfr. p. 202
Anm. 1.), dem hl. Hil. sei der Gedanke eigen, „daß auch rein negative
Begriffe Existenz haben, wie z. B. der Tod, Ignoranz, auch das Nichts",
was sich z. B. mit Sicherheit aus dem Satze folgern lasse: causam sui
quoque de antea non exstantibus sumunt, dum ex his nascuntur quae
antea non fuerint" (de trin XII. 16). Doch widerlegt diese Folgerung
der hl. Hil. selbst, wenn er kurz zuvor die Art dieser causa erklärt
mit den Worten: „Revolve omnes originum causas: invenies niliil coepisse
per causam, dum omnia per virtutem Dei ad id quod sunt creantur,
non enim nascuntur ex aliquo." Zudem fährt der Verf. fort: „Hil.
will hiermit dem Nichts keine Realität im eigentlichen Sinne zuschreiben;
stellt er es ja im Gegensatz zum realen Sein; aber er denkt sich
dasselbe auch nicht als etwas Subjektives". Nun, da ist dieser Gedanke
dem Hil. gar nicht „eigentümlich", denn ganz dasselbe sagen auch die
Scholastiker, nur nennen sie diese Art des „Seins" das potentielle Sein;
(Potentia logica und realis).

S. 14 sagt B.: „den Begriff Qualität (für „das eigentümliche Sein,
das Wie (qualis) der Dinge") faßt Hilar, nicht in scholastischem Sinne
als accidentelles Sein, das er überhaupt nicht kennt. Was die
Scholastiker accidentel! nennen, heißt Hil. Proprietät- oder (Wesens-) Fremd."
Also kennt Hilarius den Begriff doch, nur gibt er ihm einen anderen
Namen. Überdies ist gar nicht einzusehen, warum die Scholastiker sich
„getäuscht haben sollen, wenn sie in dem Satze „esse non est accidens
nomen" das accidens in ihrem Sinne auffaßten, denn Hilar, stellt es iu
direkten Gegensatz zu Substanz: „res significata substantiae est, cum
dicitur: Deus erat. Esse enim non est accidens nomen (sei. in Deo),
sed subsistens Veritas, ut manens causa, et naturalis generis proprietas."

Offenbar will Hilar, sagen: das „Esse" inhäriert Gott nicht, sondern
ist identisch mit seinem Wesen (essentia), ist „substantiell" in Gott. —

Es ist also nicht immer so leicht, den Scholastikern nachzuweisen,
sie hätten die Väter nicht verstanden, und je mehr die vergleichende
Dogmengeschichte fortschreitet, um so mehr dürfte man sich davon
überzeugen, daß die Väter und die Scholastik einander näher stehen, als es
den Anschein hat. — Möchte auch die im übrigen tüchtige und
anerkennenswerte Arbeit des Verf. das Ihrige hierzu beitragen.

Louvain (Mont-César). P. Chrys. Baur 0. S. B.

17. Dr. Anton Michelitsch: Elementa Apologetieae.
Graz, Styria, 1905. Tom. IV : Demonstratio Catholica
sive de Ecclesia Christi. VIII, 216 p. Tom. V: De
Magisterio Ecclesiae sive de Regula Fidei. IV. 84 p.
Wenn auch die Lehrstücke über die Kirche feststehen, so gilt

dasselbe nicht von dem methodischen Aufbau dieses Traktates. Mazzella,
Hurter, Egger geben nach der Demonstratio Christiana sogleich die Lehre
von den Glaubensquellen, behandeln hierauf die Gründung, Verfassung
und Eigenschaften der Kirche, worauf sie die Merkmale derselben
aufstellen und anwenden. Hierauf folgt, der Primat und die Unfehlbarkeit
des römischen Papstes. Nach der in Österreich gebräuchlichen Einteilung,
ebenso bei Minges, bildet die Lehre vom Glauben und der Glaubensregel
den Schluß. Pesch schließt mit den loci theologici. Mazella behandelt
den Gegenstand und die Regel des Glaubens im Traktat de virtutibus
infusis. Es ist Prof. Michelitsch zum Lobe anzurechnen, daß er die sonst



Literarische Besprechungen. 219

zerteilte Materie vom Lehramte der Kirche im 5. Bande zusammengefaßt
hat. Allerdings hätte die Einsetzung des Lehramtes und dessen Unfehlbarkeit

bei der Kirche behandelt werden sollen, da sie zu ihrem Wesen
gehören.

Auch der 4. Band zeigt empfehlenswerte Neuerungen. So beginnt
der Nachweis der Gründung der Kirche mit der biblischen Idee des
Gottesreiches, wobei L. Foncks Werk über die Parabeln des Herrn
verwertet und gegen Harnack Stellung genommen wird. Die Geschichte der
apostolischen Kirche entwickelt sich in drei Perioden (S. 31- 36). Kap. 2
enthält die Merkmale der Kirche mit Anwendung; Kap. 3 die Verfassung,
nämlich die Frage über Leib und Seele, die Glieder des Leibes, die
Hierarchie und den Primat. Er wäre vielleicht besser, die Merkmale der
Kirche und somit den Abschluß der Demonstratio catholica an das Ende
des Bandes zu stellen. Die Frage selbst bleibt darum nicht in Schwebe.
Der Beweis des Christentums aus seiner schnellen Verbreitung, seiner
Dauer und seinen sittlichen Erfolgen, aus den Märtyrern nnd Wundern ist ja
mit den aus der Bibel entnommenen vier Merkmalen fast identisch. Auch
das Vaticanum sagt, Cap. de Ilde, jener Beweis passe nur auf die katholische

Kirche. Auch Hurter zieht sogleich § 101 diesen Schluß. Ferner
beruht das Merkmal der Einheit und Apostolizität wesentlich auf dem
Primat. Hurter sagt § 321: Jure non nemo censet, disputationem de
notis Ecclesiae, quo magis invicta et perspicua sit, opportuuius postponi
disputationi de primatu romani pontificis.

Wie im Aufbau so stimmen wir dem Verf. auch darin bei, daß er
die heutigen Strömungen und Schlagwörter mehr berücksichtigt. Der
Ausdruck zeigt oft glückliche Kürze. Es ist kein Nachteil, daß man
unter der lateinischen Hülle die deutsche Wendung hervorschimmern sieht.

Wir wünschen dem Werke, es möge in einer Keihe von Auflagen
dazu dienen, die künftigen Priester zu glaubeusfreudigen und wohlgerüsteten

Verteidigern der Kirche zu bilden.
Linz a. D. Dr. Ignaz Wild.

18. Robert Hugo Hertzseh: Der keimesgesehiehtlieh-
stammesgesehiehtliehe Beweis für das Dasein Gottes.
Leipzig, Selbstverlag. 1904. 31 S.

Der hier vorgelegte Beweis ist kein wesentlich neuer, sondern dem
Hauptgedanken nach der in allen Apologetiken enthaltene sog. biologische
Beweis aus dem Ursprung des organischen Lebens. H. geht aus von
Häckels „Biogenetischen Grundgesetz", daß nämlich die Outogenie oder
keimesgeschichtliche Entwicklung die kurze und gedrängte, durch die
Gesetze der Vererbung und Anpassung bedingte Wiederholung der Pby-
logenie oder stammesgeschichtlichen Entwicklung sei. Sowie gegenwärtig
zur Entstehung des Menschen — und das gleiche gilt von allen höheren
Tieren — die Mischung von zwei Faktoren notwendig ist, so muß auch
bei der ersten Entstehung der Stammzelle des Menschen eine solche
Zweiheit tätig gewesen sein. In der ontogenetischen Entwicklung hat
erfahrungsgemäß der Same der beiden sich mischenden Faktoren das
Bestreben, bis zu jener Daseinsform emporzusteigen, von welcher er
ausgegangen ist. Es müssen also auch die zeugenden Faktoren der Stammzelle

des Menschen zum mindesten jene Vollkommenheit gehabt haben,
welche gegenwärtig der Mensch besitzt. Da aber nach der Kant-Laplace-
schen Theorie in den frühesten Perioden der Weltkörperbildung keine



220 Literarische Besprechungen.

Organismen existieren konnten, sondern in der Körperwelt nur
„anorganische" Materie vorhanden war, so muß der andere Faktor, der sich mit
der anorganischen Materie vermischte, ein immaterielles, geistiges Prinzip
gewesen sein. H. folgert allerdings noch mehr, nämlich daß das mit der
anorganischen Materie sich verbindende Zeugungsprinzip ein „ungeheuer
über uns stehendes" geistiges Wesen gewesen sein müsse, weil in der
stammesgeschichtlichen Entwicklung des Menschen noch kein Stillstand
eingetreten sei. Dieses Prinzip ist nach H. die göttliche Substanz selbst,
und aus ihrer Mischung mit der anorganischen Materie erklärt es sich H.,
daß der Mensch als Doppelwesen zwischen beiden in der Mitte steht: sein
Leib ist Staub und Asche, der Geist ist der göttlichen Substanz ähnlich.
Der wahre Sinn dieser Argumentation reduziert sich wohl darauf, daß
die Entstehung des organischen und noch mehr des geistigen Lebens
durch Selbstzeugung aus der unorganischen Materie nicht erklärt werden
kann. H. meint, daß dieser sein Beweis mathematische Exaktheit besitze;
allein von Mathematik ist im ganzen Beweise nichts vorhanden als die
Zahl zwei, und auch die aus dieser Zweizahl gezogene Folgerung hinkt
gewaltig, da sich die Urtiere (Moneren, Infusorien etc.), wie II. zugibt,
ungeschlechtlich fortpflanzen und somit den Schluß auf die Zweiheit, in
der von II. vorgelegten Form über den Haufen werfen.

Wien. Univ.-Prof. Dr. G. Reinhold.

19. Dr. Robert Kurtz: Woran sollen wir glauben?
Entscheidung der religiösen Glaubensfrage nach neuen
wissenschaftlichen Gesichtspunkten. Verlag von Bruno
Feigenspan, Pössneck in Thür. 189'S.

Die Antwort auf die im Titel vorgelegte Frage lautet: An das Ideal.
Das Kind verehrt das Ideal der Auktorität, der Jüngling das der
ungezügelten Freiheit, in der Übergangszeit herrscht das Ideal des Materialismus.

Das einzig wahre Ideal ist das der geschlechtlichen Liebe. Gott
und persönliche Unsterblichkeit sind Ausgeburten der. Phantasie. Das
B*ch ist „der treuen Braut" des Verf. gewidmet und dürfte einigen
Anklang nur bei platonisch verliebten Jünglingen finden, die in Mondscheinnächten

mit offenen Augen von ihrer Angebeteten träumen und weder
über gesunde Vernunft noch über einige Lehenserfahrung verfügen.

Dr. G. Reinhold.

20. JBLeinr. Lüdemann: Das germanische Papsttum.
Selbstverlag, Wilhelmshaven. 45 S.

Aus diesem ,,Geistes"produkt heben wir nur folgende Sätze hervor:
„Einen historischen Christus hat es nicht gegeben; die Menschheit als
solche hat aus den grundlosen Tiefen ihres Gemütes einen Christus
geboren. Alle, welche jene Idee konzipiert haben, aus denen Evangelium
und Naturwissenschaft ihre Lebenskraft schöpfen, sind Quellen göttlicher
Offenbarung, sind Päpste. Goethe hat ein tägliches unsichtbares Anhauchen
Gottes gespürt und ist darum ein solcher — germanischer Papst." Mehr
noch als der Inhalt charakterisiert die Form der Darstellung dieses
sowie das nächstbesprochene Heftchen als Verirrungeu des Wahnsinnes.

Dr. G. Rein hold.



Literarische Besprechungen. 221

21. Heinr. Lüdemann: Die germanisch-katholische
Kirche. Auslieferung durch Otto Weber, Leipzig, 102 S.

Auch hier mögen einige Proben genügen: „Papst ist ein Mann, der
von einer höheren Wirklichkeit her wahre Ideen empfängt oder der
göttliche Ideen konzipiert. Da diejenigen, welche durch neue Ideen den
Kulturfortschritt der Menschheit verursacht haben, schon seit vielen
Jahrhunderten jedesmal Germanen gewesen sind, so gibt es germanische
Päpste." Zu diesen rechnet L. zunächst den Kardinal Nicolaus Cusauus,
dann sich selbst; es soll aber die Welt voll von solchen Päpsten werden,
dann ist die neue, die germanisch-katholische Kirche vollendet. L. schwärmt
in diesem Büchlein auch für die „freie" Liebe. Die Ehe in ihrer
heutigen Form ist nach Matth. 19, 11 erlaubt, aber nicht geboten." Der
freie gemeinschaftliche Verkehr zwischen Frau und Mann entspricht dem
Willen des ewigen Gottes.

Dr. G. Reinhold.

22. Francesco Macry-Correale: 1. Saggio filosofieo
sull' errore. Foggia, Tipografia Domenico Pascarelli.
1003, 95 S.

2. Letture sul Positivismo. ebcl. 1903. 43. S.

3. La religione e la eoscienza. Saggi critici. ebd.
1904. 35 S.

4. Introduzione alio studio della filosofia integrale.
Parte prima: La filosofia è una scienza? Dispensa
prima, ebd. 1904. 196 S.

Der Verf. vorliegender Schriften fühlt sich zum Philosophen berufen
und begann schon in frühester Jugend seine Anlage zu entfalten, bereits
mit 12 Jahren hatte er, wie er mitteilt, sein erstes philosophisches System
vollendet. Nachdem er schon in verschiedenen Zeitschriften und Blättern
über eine Reihe der wichtigsten Fragen seine Anschauungen kund gegeben,
tritt er hier mit vier Schriften vor die Öffentlichkeit, welche aus
verschiedenen Perioden seiner Entwicklung stammen.

Die erste, nach kaum vollendetem 18. Lebensjahre, vom 18. Febr.
bis zum Mai 1886 verfaßt, vertritt einen monistischen Mystizismus, den
der Verf., wie er sagt, längst überwunden hat. Dennoch hielt er die
Schrift der Veröffentlichung wert, weil noch viele, die zwar mit dem
Glauben gebrochen, aber die bittere Frucht der Wissenschaft noch nicht
verkostet haben, auf jenem Standpunkte stehen. •— Die zweite Studie,
ein Jahr später geschrieben, bekennt sich zum Positivismus, blieb aber
unvollendet, weil mittlerweilo der Gedanke der Integralphilosophie im
Verf. auftauchte. — Die dritte Arbeit, aus dem Jahre 1891, beschäftigt
sich mit dem Zwiespalte zwischen Religion und Wissenschaft und
verdankt ihr Dasein einem religiösen, dem privaten Kreise des Verf.
angehörenden Ereignis, dessen Wendung die Vollendung der Schrift verhinderte.

— Die vierte Schrift eröffnet die Darstellung der neuen
„Integralphilosophie" mit der grundlegenden Frage: Ist die Philosophie eine
Wissenschaft? Durch eine Untersuchung der Begriffsbestimmung der
Philosophie und durch historische Erwägungen gelangt der Verf. zu der
Lösung: Die Philosophie ist keine Wissenschaft, sondern „eine spontane
Tätigkeit des Geistes wie Poesie und Religion," „ein Streben desselben,



222 Literarische Besprechungen.

sein Wissen zu ergänzen" (integrare). — So reichen sich Mystizismus und
Positivismus die Hände.

Wir können den Verf. nur bedauern, daß er mit Glauben und
Wissen gebrochen hat; eine Kritik ist 'überflüssig, es sind keine neuen
Gedanken, die er bietet. Der reiche, rein persönliche Gehalt seiner
Schriften, ihr tief melancholischer Ton, die herben Vorwürfe gegen den
Glauben seiner Väter und Landsleute, die bitteren Klagen über Verfolgung

und Verkennung des Talentes machen den Eindruck, daß hier eher
das Herz und seine Mißstimmung die Feder führen als Wissenschaft und
Überzeugung. Einen Mann, der unter diesen Umständen seine Hand gegen
Altar und Thron erhebt, kann man nur bemitleiden.

• Rom, S. Anselmo. P. Laurentius Zeller 0. S. B.

23. Fr. Joannes Lottini 0. Fraed. : Institutiones
Theologiae Dogmatieae Specialis ex Summa Theolo-
gica S. Thomae Aquinatis desumptae et hodiernis
scholis accommodatae. Romae et Ratisbonae, Pustet
1904/5. 8°. Vol. II. 588 p. Vol. III. 648 p.
Das bei Besprechung des Vol. I. (dieses Jahrbuch XVIII. S. 119 ff.)

im allgemeinen Gesagte gilt auch für Vol. II. und III. Wir können
deshalb sofort etwas ins einzelne eingehen. Der II. Band handelt: de

peccato originali, de Incarnatione Verbi Dei et de gratia. Bei der
Erbsünde ist zunächst Rede von der Sünde der Stammeltern. Das Essen
der verbotenen Frucht wird nach der fast einstimmigen Erklärung der
heil. Väter im buchstäblichen Sinne gefaßt. Darauf wird behandelt die
Fortpflanzung der Erbsünde, ihr Wesen und ihre Wirkungen. Das Wesen
der Erbsünde wird bestimmt als privatio gratiae sanctificantis. Wie uns
scheinen will, widerspricht dem die Lehre des hl. Thomas. Ihm ist wesentlich

die Erbsünde bloß languor naturae (vitium naturae); die privatio
gratiae sanctificantis ist die Folge dieses languor naturae für die Person.
Natursünde ist nichts anderes als ein Mangel der Natur, keineswegs zu
verwechseln mit der sittlichen Sünde, welche die Person der heiligmachenden

Gnade beraubt. Wäre die Erbsünde wesentlich privatio gratiae
sanctificantis, dann wäre letztere auch geradezu der Erbsünde entgegengesetzt,

was aber St. Thomas durchaus in Abrede stellt, indem er (3. Sent,
dist. 3. qu. 1. a. 1. sol. 1. ad 2.) ausdrücklich sagt: „Gratia sanctificans
non omnino directe opponitur peccato originali." Nur wenn die Erbsünde
die Person ansteckt, beraubt sie der heiligmachenden Gnade; darum heißt
es (a. 0.) weiter: „sed solum prout peccatum originale personam inficit."
Die heiligmachende Gnade ist nämlich eine persönliche Vollkommenheit,
die Erbsünde aber wesentlich ein natürlicher Mangel: „est enim gratia
perfectio personalis, peccatum vero originale est vitium naturae" (a. 0.).
Die iustitia originalis ist im Unterschiede von der heiligmachenden Gnade,
welche ein donum supernaturale in se ist, nur ein donum supernaturale
quoad originem; in se ist die iustitia originalis etwas Natürliches, intra
naturae fines. Darum unterwirft auch anders die iustitia originalis den
Willen Gott, anders die heiligmachende Gnade.

Bei der Behandlung der lncarnatio Verbi Dei kommt insbesondere
eingehend zur Sprache die Gottheit Christi gegenüber den modernen
Rationalisten. Als Zeugnis aus dem apostolischen Jahrhundert wird auch
die sogenannte „Zwölf-Apostellehre" angeführt. Für deren Zuverlässigkeit

tritt immer wieder die moderne Kritik mit unermüdetem Eifer ein.



Literarische Besprechungen. 223

Und doch trägt diese Aposteilehre deutlich das Gepräge jüdisch-häretischen
Ursprungs. Sie erscheint als ein Erzeugnis des Ebionitismus. Die
Verwandtschaft mit den jetzigen sogenannten Klementinen ist eine sehr große.
Die Apostellehre kennt keine Häresien, keine dogmatische Wahrheit,
keinen Kanon neutestamentlicher Schriften, keine Exkommunikation, keine
kirchlich gegliederte Organisation. Sie steht im vollen Gegensatz zu den
Aposteln und zu den Apostolischen Vätern. Zumal tritt der Widerspruch
mit St. Paulus ausdrücklich hervor. »Entgegen den heiligen Satzungen
sind die Weihegebete bei der Eucharistie schriftlich aufgezeichnet.
Niemals ist die Gottheit Christi, welche doch im katechetischen Unterricht
die Hauptsache war, hervorgehoben (vgl. näher: Schneider, das Apostolische

Jahrhundert als Grundlage der Dogmengeschichte I. Bd. Anhang,
bes. S. 813 ff., Regensburg 1890, Maitz). Dagegen stehen in vollster
Übereinstimmung mit den Aposteln, insbesondere init dem hl. Paulus,
und mit den Apostolischen Vätern die are op agiti sehen Schriften.
Diese aber sollen nach der modernen Kritik" an der Wende des fünften
bezw. im Anfang des sechsten Jahrhunderts geschrieben" sein, und „bei
ihrem Auftauchen sofort auch als Werke des Schülers Pauli vom Aréopage

gelten" und zwar sowohl bei Recht- wie Irrgläubigen. Alle legen
unisono Zeugnis ab dafür, daß diese Schriften von altersher als echt
angesehen wurden, keineswegs abhängig vom Neuplatoniker Proklus.
Insbesondere erwähnen wir als durchaus zuverlässigen Gewährsmann Leon-
tius von Byzanz, welcher auch der modernen Kritik als gewiegter
Kritiker und bewährter Kenner der Schriften der heil. Väter gilt.
Wiederholt tritt er in seinen Werken für die Echtheit der areopagitiseken
Schriften ein. Keine einzige Stimme aber in der damaligen Literatur
spricht dafür, daß die Schriften damals erst verfaßt worden seien. Gewiß
schon vom historischen Standpunkte aus übergenug Stichhaltiges gegen
die Annahme, die Schriften seien inhaltlich und formal abhängig vom
Neuplatoniker Proklus (dieses Jahrbuch XVIII. S. 363.) Proklus ist vielmehr,
wie Prokopius von Gaza (405—528) nachweist, vom Areopagiten abhängig.

Inbezug auf das motivum Incarnationis wird die Ansicht
vertreten: Si homo non peccasset, probabilius videtur quod Dens vi praesen-
tis decreti non fuisset incarnatus (vgl. dieses Jahrbuch XIX. S. 306 ff.).
Der Wert der Verdienste Christi kommt nach Scotus nicht bloß ex
extrinseca Dei aeeeptatione, sondern auch von den Verdiensten an sich,
welche „quasi inflnita sunt" (a. 0. S. 304 ff.). Sie sind nicht unendlich
simpliciter, wohl aber secundum quid, „propter infinitatem Personae
merentis". Betreff der Stellung des hl. Thomas zur Unbefleckten
Empfängnis B. V. Mariae schwinden etwaige Schwierigkeiten, wenn
man vor Augen bat, daß er die Erbsünde wesentlich nur faßt als Natursünde,

d. ist Mangel, Ohnmacht der Natur „languor (vitium) naturae."
Spricht der Aquinate von der Erbsünde, insofern sie die Person der
heiligmachenden Gnade beraubt, so schließt er dieselbe durchaus von Maria
aus. Bloß als Natursünde gefaßt ist die Erbsünde keineswegs geradezu
der heiligmachenden Gnade entgegengesetzt. In diesem Sinne, also wesentlich

genommen, ist die Erbsünde wohl privatio originalis iustitiae, nicht
aber privatio gratiae sanctificantis. (Sagt ja St. Thomas 3. Sent. dist. 3.
qu. 1. a. 1. sol. 1. ad 2, vgl. oben bei der Erbsünde) ausdrücklich: „Gratia

sanetifleans non omnino directe opponitur peccato originali, sed solum
prout peccatum originale personam inficit; est enim gratia perfectio
personalis, peecatum vero originale (essentialiter tantum) est vitium naturae"
(vgl. dieses Jahrbuch XVIII. S. 173 ff. Divus Thomas [Piacenza 1904],.
pp. 632 sqq.).



224 Literarische Besprechungen.

Wie zu Anfang der Lehre von der Incarnatio ein geschichtlicher
Überblick über die entgegenstehenden Hauptirrtümer gegeben wurde, so
auch entsprechend bei der Lehre von der Gnade. Es kommen dann
näher zur Sprache: der Gnade Notwendigkeit, Natur (nebst den verschiedenen

Einteilungen), Ursache und Wirkungen. Die heiligmachende Gnade
wird als Ursprung (principium) der Tugenden real von der Liebe
unterschieden. Die Gnade hat ihren Sitz im Wesen der Seele, dagegen die
Tugenden in deren Fähigkeiten. Zur Lösung der Schwierigkeiten bezüglich

der Willensfreiheit sub gratia efficace ex se et ab intrinseco wird
kurz und bündig bemerkt: „quod Deus est causa universalissima et eft'i-
cacissima non solum ut res sint, et ut agant, sed etiam ut sint tali vel
tali modo, et ut agant sive necessario sive libere; Deus enim attingit non
solum res, sed etiam modum rerum et quidquid est positivi in rebus sive
pertineat ad rationem essendi sive ad rationem causandi." Näher wird
verwiesen auf die eingehende Beweisführung betreff der Willensfreiheit
sub Dei motione im I. Bande (Caput 29. et 30.). Der Widerstreit der
Theologen quoad fidem et scientiam de eodem obiecto wird (S. 527)
folgendermaßen ausgeglichen: „Dissensus videtur posse componi, si dicatur
quod fidelis philosophus, qui habet evidentiam alicuius obiecti, e. g. exi-
stentiae Dei, possit credere De um revelasse generi humano huiusmodi
veritatem; et ita adhaerere Dei existentiae ex fide non praecise ut in se
et absolute consideratae, sed formaliter ut revelatae; unde philosophus
Christianus non adhaeret ex fide veritatibus quas cognoscit per demon-
strationem quoad earum existentiam, sed quoad earum revelationem, retinet
enim firmiter ex fide esse divinitus revelatas illas veritates, quae de
facto revelatae sunt, tum in generali consideratas tum in speciali. Et
ita certitudo fidei confirmât certitudinem demonstrations, et demonstratio
non aufert rationem meriti."

Der III. Band handelt: de Sacramentis et de altera vita. Bei der
Sakramentenlehre ist zunächst Rede von den Sakramenten im
allgemeinen, dann von den einzelnen im besonderen. Bei der hl. Firmung
wird die Beimischung von Balsam zum Olivenöl als wesentlich zur Materie
dieses Sakramentes gehörig betrachtet, welche Meinung auch die des heil.
Thomas zu sein scheint (S. 160). Die Weihe des Chrisams wird als de
necessitate Sacramenti gefaßt, die Weihe durch den Bischof aber als
wahrscheinlich nur de praecepto (S. 161 f.) Der Erhabenheit der hl.
Eucharistie gemäß wird diese am ausführlichsten behandelt, insbesondere
den Irrlehrern gegenüber die realis praesentia Christi, sowie der wahre
und eigentliche Opfercharakter der hl. Messe. Es fragt sich, wie Christus
im allerheiligsten Sakramente zugegen ist (S. 250 ff.). Der ganze Christus
ist wirklich in diesem Sakramente zugegen, wie er tatsächlich zur Rechten
des Vaters im Himmel thront, zwar nicht ex vi verborum Sacramenti,
wohl aber ex naturali concomitantia. Er ist so zugegen unter jeder der
beiden Gestalten und unter jedem Teilchen dieser Gestalten. Auch die
ganze Ausdehnung des Leibes, Christi ist da so zugegen, und alle dessen
sonstigen Eigenschaften (accidentia), nicht circumscriptive i. e. per com-
mensurationem quantitatis, oder definitive, sondern per modum substan-
tiae cum aptitudine ad hoc ut sit in pluribus locis per consecratiouem.
In der eigenen Gestalt ist Christus nur im Himmel. Im Sakramente ist
er ganz gegenwärtig, ohne daß etwas fehlt, aber in der Weise einer
Substanz, welche nicht selbst einen Ort hat, sondern nur Beziehung zu
einem Orte durch die Brot- und Weinsgestalt. Die Gestalten bleiben in
diesem Sakramente ohne eigentlichen Träger (accidentia seu species sine
subiecto) ; sie werden nur getragen durch die göttliche Kraft, in welcher



Literarische Besprechungen. 225

sie auch tätig sind. Die übrigen Eigenschaften habeu in der Ausdehnung
der Gestalten gleichsam ihren Träger (accidentia alia, quae manent in
hoc Sacramento, sunt sicut in subiecto in remanente quantitate dimensiva
pauis et vini). Die Gegenwart des Leibes und Blutes Christi hört auf,
wenn die Gestalten zugrunde gehen (S. 261 ff.).

Die Form der hl. Eucharistie (S. 268 if.) besteht wesentlich in den
Worten des Herrn: Hoc est corpus meum, et: Hic est calix sanguinis
mei; denn sie genügen zur Vollendung des Sakramentes. Die anderen
Worte: Novi et aeterni Testamenti etc. bis zu den Worten: haec quo-
tiescumque feceritis, gehören insofern zum Wesen des Sakramentes, als
sie von Christus angeordnet sind zur Bezeichnung der Wirkung dieses
Sakramentes und mehr bestimmt Christi Blut zu erkennen geben. Das
Wesen des hl. Meßopfers (S. 322 ff.) besteht in der Konsekration. Es
ist eben wesentlich ein sakramentales Opfer. Es wird dargebracht zum
Andenken an den Opfertod Jesu am Kreuze. Deshalb sagt der Herr bei
der Einsetzung: „Tut dies zu meinem Andenken." Die getrennten
Gestalten bezeichnen die Trennung des Leibes vom Blute Christi am Kreuze.
Durch die Konsekration sind die Gestalten, welche von Brot und Wein
geblieben sind, das Sakrament d. i. das heilige Zeichen des Kreuzopfers.
Was die Trennung der Gestalten bedeutet und sakramental bezeichnet,
das ist wirklich gegenwärtig; der Leib des Herrn, welcher am Kreuze all
sein Blut für uns vergossen hat, hier gegenwärtig als Nahrung unserer
Seelen. Christus der Herr opfert sich in jeder hl. Messe wirklich und
wahrhaft unter den sakramentalen Gestalten auf, wie er sich wirklich
und wahrhaft am Kreuze opferte. Das hl. Meßopfer ist durchaus ein
und dasselbe Opfer wie das am Kreuze. Neu sind bei jeder hl. Messe
die Gestalten, nämlich die unblutigen von Brot, und Wein, während die
Gestalten am Kreuze blutige waren. Derselbe Opferpriester und dieselbe
Opfergabe ist in der hl. Messe und am Kreuze. Wie Christus am Kreuze
sich selbst der allerheiligsteu Dreifaltigkeit aufgeopfert hat, so opfert er
sich auch jetzt in jeder hl. Messe auf. Im N. B. gibt es nur ein einziges
Opfer. Die hl. Kommunion ist nichts anderes als die Teilnahme am
sakramentalen Opfer durch den Genuß des Leibes und Blutes des Herrn.
Auch der Leib Christi im Tabernakel wird Sakrament genannt, weil das
Brot das bleibt, was es durch die Konsekration geworden ist. Im
Unterschiede von den anderen Sakramenten besteht der Charakter der hl.
Eucharistie als eines Sakramentes darin, daß sie Opfer ist.

Beim hl. Bußsa kramen te werden recht zeitgemäß weiter behandelt

die Wirklichkeit dieses Sakramentes (S. 335 ff.), sowie die Notwendigkeit

der Beichte (S. 388 ff.). Als genügende Zubereitung zum Empfang
der Rechtfertigungsgnade in diesem Sakramente (S. 386 ff.) fordern die
einen außer der attritio den Anfang der Liebe Gottes, die anderen sagon,
es genüge die sola attritio. Beide Meinungen werden insofern miteinander

ausgesöhnt, „quatenus in ipsa attritione implicite saltern contineri
videtur aliquod priucipium dilectionis Dei". Für die Praxis wird jedoch
die erste angeraten; und deshalb seien die Pönitenten zur Liebe Gottes
anzueifern. Inbezug auf die Materie der Sakramente ist der sichere Teil
zu wählen, weshalb bei der Priesterweihe (S. 466 f.) „oportet ut nihil
omitti debeat de his de quibus disputatur inter theologos esse essentialia
necne, talia sunt manuum impositio, et traditio instrumentorum (contactus
physicus et immediatus) cum respectiva forma". Kurz ist auch die
Ungültigkeit der anglikanischen Weihen (S. 476 f.) nachgewiesen. Es fragt
sich „an episcopatus sit ordo distinctus a presbyteratu simplici" (S. 479 ff.).
Zur Aussöhnung der zwei verschiedenen Meinungen wird folgende Conclusio

Jahrbuch für Philosophie etc. XX. 15



226 Literarische Besprechungen.

bewiesen: „1. Episcopatus, si consideratur adaequate prout importât
sacerdotium seu prout includit presbyteratum, est ordo et Sacramen-
tum; 2. at si consideratur inadaequate, ut distinguitur a presbyte-
ratu, non est ordo et Sacramentum, quasi scilicet ordinatur directe
ad corpus Christi reale, idest ad ipsam Eucharistiam, 3. neque est ordo
et Sacramentum, ordinem dicens ad aliquid nobilius quam sit illud, ad
quod dicit ordinem presbyteratus, 4. est tarnen ordo et Sacramentum
quasi ordinatum ad corpus Christi mysticum directe, indirecte vero et
mediate etiam ad corpus Christi reale." Den Protestanten und Rationalisten

gegenüber wird näher erwiesen, daß der Zölibat durchaus nicht
dem Naturrecht widerspricht, vielmehr sehr vernunftgemäß ist (S. 483 ff.).

Bei Besprechung der Ehe wird der so modernen Ehescheidung
entgegen eingehend deren Unauflöslichkeit betont (S. 512 ff.). Inbezug auf
das Sakrament der Ehe hat nur die Kirche das Recht, Ehehindernisse
aufzustellen (S. 531 ff.). Dem Staate oder der bürgerlichen Gesellschaft
kommt keinerlei Gewalt über das Eheband zu. Der bürgerlichen Obrigkeit
kommt nur die Gewalt zu, die bürgerlichen Wirkungen der Ehe zu regeln.

In der Abhandlung vom künftigen Leben (altera vita) wird
eingehender die Seligkeit besprochen (S. 548 ff.). Sie besteht in der
Anschauung Gottes, welche ermöglicht wird durch das Licht der Herrlichkeit

(lumen gloriae), welches durch seine Verschiedenheit die Ungleichheit
der Anschauung Gottes bei den Seligen bewirkt (S. 568 ff.). Trotz dieser
Ungleichheit ist die Seligkeit doch bei allen eine vollkommene, welche
das Verlangen der geistigen Natur völligt befriedigt. Mit Recht wird
von diesem „hominis seu intellectual« naturae appetitus" gesagt: „licet
sit finitus in essendo, habet tarnen inflnitatem in appetendo." Beim bloß
abstraktiven Gotteserkennen wird aber das Verlangen nicht gestillt. Bei
der Hölle (S. 587 ff.) wird besonders die Ewigkeit ihrer Strafen betont.
Das Feuer der Hölle wird als wahres und wirkliches gefaßt (S. 597 ff.).
Den Naturalisten und Rationalisten gegenüber wird eingehend die
Auferstehung der Toten (S. 603 ff.) und das allgemeine Gericht (S. 609 ff.)
erwiesen. — Gegebenen Orts sind auch die etwaigen Kontroversen unter
den katholischen Theologen deutlich angeführt. Daran schließt sich dann
die nähere Begründung der eigenen Meinung. Möglichst wird ein
Ausgleich der verschiedenen Meinungen versucht. Die Besprechung ist durchweg

ruhig sachlich. Mehrmals wird das Compendium theol. veritatis
als Werk des hl. Bonaventura angeführt. Nach den neuesten Forschungen
ist der seraphische Lehrer nicht dessen Verf. (vgl. Opera omnia S. Bona-
venturae. Edit. Quaracchi. Tom. VIII. Proleg. pg. CXII, col. 1 n. 13). —
Die Korrektur des Druckes läßt manches zu wünschen übrig.

Das Werk umfaßt in den 3 Bänden das ganze dogmatische System
in vortrefflichster Ordnung: I. De Deo in se considerato et ut est prin-
cipium et finis rerum. II. De deviatione creaturarum a Deo et de remedio
a Deo praestito, ut reduceret homines ad se. III. De reditu creaturarum
in Deum, seu de instrument« quibus gratia Christi communicator, et de
immobili coniunctione cum Deo vel immobili deviatione a Deo. Über das
Werk schrieb noch jüDgst Kardinal Svampa an den Verf.: „Ella compie
un' opera sommamente commendevole pubblicando le sue Istituzioni di
Teologia Dommatica. La pura dottrina dell' Angelo delle scuole appro-
priata ai tempi nostri è l'alimento vero, sostanzioso, utilissimo, che deve
porgersi al nostro giovane clero. E questo Ella fa con molta lucidità,
con savio discernimento, con opportuna classificazione, distribuzione ed
ordine nei diversi trattati É gran pregio di Lei il trattare con
larghezza le quistioni Teologiche e svilupparle con ordine, con chiarezza



Literarische Besprechungen. 227

et con dottrina. Me ne rallegro grandemente con Lei." Unter dem
28. Nov. 1904 wurde der Verf. selbst vom Hi. Vater, Papst Pius X., mit
eigenem huldvollen Handschreiben beehrt. Nachdem eigens des Verf.
Gehorsam und Treue gegen den Apostolischen Stuhl, sowie seine
Verehrung gegen die Person des Papstes wegen der diesem geschenkten
sämtlichen Werke hervorgehoben, heißt es weiter: „enitet ad haec atque
effulget doctrinae luculenta significatio, quam sive in rationis, sive in fidei
disciplinis es adeptus. Haec profecto omnia praeconium a Nobis laudis
exquirunt, laudemque propterea libenter damus, non ambiguë sperantes
multum ac multis, e clericis maxime ad eruditionem sacram informandis,
tua volumina profutura."

P. Jos. Leonissa Cap.

24. jFr. Joannes Lottini O Praed.: Compendium
Philosophiae Seholastieae ad mentem S. Thomae Aqui-
natis. Editio 2" ab auctore diligenter revisa et aucta.
Vol. I. pp. IV- 530; Vol. II. pp. IV-532 (in 12°).
Romae et Ratisbonae 1904, Pustet.
Nach kaum 3 Jahren ist eine neue Auflage (vgl. dieses Jahrbuch

XVI. S. 161 f.) nötig geworden. Im Unterschiede von der ersten Auflage
sind als Hilfsmittel zu tieferen Studien die besseren älteren und neueren
einschlägigen Werke augegeben, meist zu Anfang der einzelnen Kapitel,
gelegentlich auch in kurzen Noten. Unter den älteren Werken wird am
häufigsten verwiesen auf die Philosophie von Goudin und Eoselli; unter
den neueren und neuesten auf die philosophischen Schriften von Lepidi,
Liberatore, Lorenzelli, Mancini, de Maria, Mercier, Schiffini und Zigliara.
Vielfach zeigt sich die bessernde Hand, besonders aber in der Kosmolo-
gio und Anthropologie. In der Cosmologia wurde das 10. Kapitel: De
vita in genere bedeutend erweitert. Das 11. und 12. Kapitel der 1. Auflage

handelte kurz vom vegetativen und tierischen Leben. In der neuen
Auflage ist vom vegetativen Leben im besonderen nicht mehr Rede. Zu
dessen Verständnis genügt das über das Leben im allgemeinen Gesagte.
Im 11. Kapitel ist jetzt gehandelt: de animalibus. Anfangs wird kurz
der Unterschied zwischen tierischem und pflanzlichem Leben im
allgemeinen betrachtet. Besonders werden dann die verschiedenen Einteilungen
der Tiere (classificationes animaüum) besprochen. Das 12. Kapitel handelt
von der Tierseele. Das 13. Kapitel: de sensibus animalium wurde wieder
erweitert. Das 14. Kapitel behandelt eigens näher das principium pro-
ximum et subiectum sensationis, früher nur kurz berührt im 13. Kapitel.
In der Anthropologia kamen ganz neu hinzu das 9., 11. und 12.
Kapitel: de imaginatione seu phantasia — de passionibus in specie — de
facultate motiva secundum locum. — In der Begründung, daß der Mensch
seinen letzten Endzweck, seine vollendete Seligkeit erreichen könne (II.
S. 301 ff.), heißt es unter anderem: „neque admitti potest quod in natura
sit inclinatio ad aliquid, quod ipsa natura non possit consequi," si intelli-
gitur „per se seu naturaliter consequi", falsum est, sed verum, si
supponitur „cum auxilio divino". S. Theol. 1. 2. qu. 109. a. 4. ad 2"m.
Die cognitio abstractiva Dei stillt nicht das desiderium naturale; dies
tut nur die cognitio intuitiva essentiae Dei (vgl. S es tili, In S. Theol.
S. Thomae Aquin. 1. qu. 12. a. 1. De naturali intelligentis animae
capacitate atque appetitu intuendi divinam essentiam. Theologica disqui-
sitio. Romae 1897, Pustet. — Sestili, De possibilitate desiderioque

15*



228 Literarische Besprechungen.

Primae Causae Substantiam videndi. A criticis animadversionibus vin-
diciae. Ibidem 1900. — Dazu dieses Jahrbuch XVI. S. 155 ff. Vgl. auch
Revue Thomiste Nr. 6 (Jan.—Fev. 1905) und Nr. 1 (Mars—Avril)
die Abhandlung: A quel bonheur sommes-nous destinés?). Es ist eben
„anima naturaliter cliristiana".

P. Jos. Leonissa Cap.

25. Nietzscheana. 1. Mans Bélart: Nietzsches Meta¬
physik. Berlin, Wunder 1904. VI. 120 S.

2. faul Hchteartzkopff: Nietzsche der „Antichrist".
Schkeuditz b. Leipzig, Schäfer 1903. 67 S.
,'J. Itudolf Willy: Friedrieh Nietzsche. Eine
Gesamtschilderung. Zürich, Schulthess 1904. 279 S.

1. Bélarts Nietzsche-Studie ist, was ihre Richtung und ihre Resultate

anlangt, am besten durch einen Absatz charakterisiert, der sich auf
den letzten Seiten derselben (S. 115 f.) findet. Bélart schreibt da: „Wenn
wir auch Nietzsches Wiederkunftslehre verwerfen, so finden wir die
Lehre von der Züchtung der höheren Menschenrasse und der Überwindung
des Menschen durch den Übermenschen als einzig großartig dastehend;
wir möchten in ihr auch die einzige Möglichkeit der Überwindung des
Gottesglaubens in der Menschheit ersehen"

2. Schwartzkopff, der sich die Aufgabe gestellt hat, Nietzsches Stellung

zum Christentum zu würdigen, deutet die radikalen Umwertungen
des entgleisten Pastorensohns ins Sanfte und Lammfromme um. Nietzsche

hat die „drei bösesten, bestverfluchten Dinge", Selbstsucht, Wollust,
Herrschsucht, als Grundtugenden proklamiert. Schwartzkopff aber belehrt
uns (S. 32): „Es ist mit Nietzsches Umwertung aller Werte nicht so
schlimm, wie es klingt. Er wertet im Grunde die sittlichen Werte nicht
um, sondern sucht sie von den ihnen anhaftenden Schwächen und
Unlauterkeiten zu befreien. In der Selbstsucht preist er die vollendete
Selbständigkeit des Charakters, in der Herrschsucht das mutige und
rücksichtslose Geltendmachen der Zwecke des wahrhaft großen, guten und
edlen Individuums gegen das in ihm selbst und in anderen steckende
Niedrige und Gemeine, in der Wollust die Berechtigung reiner ehelicher
Liebe gegenüber verkehrter mönchischer Prüderie." — 1st das nicht nett?
Wie zahm doch eigentlich dieser böse Nietzsche ist!

3. Willys Gesamtschilderung will kein Beitrag zur Nietzsche-Forschung

sein, und doch erfährt man manches Neue und Erheiternde daraus.
Vorab die Naturwissenschaften werden durch überraschende Resultate
bereichert; z. B. daß Nietzsche ein „Tausendfüßler" war (S. 276), was in
den Neuauflagen aller Zoologie-Lehrbücher zum Kapitel „Myriopoda"
nachtragweise anzufügen sein wird. Nietzsche war nach Willy auch ein
„induktiv-genialer Blitz-Psycholog" (S. 264), was offensichtlich wenigstens

in eine Anmerkung der Elektrizitätslehre gehört. Seine „Geburt
der Tragödie" ist aber keine elektrische Entladung, die infolge der
hochgradigen Spannung im Hirn des Blitz-Psychologen eintrat. Sie ist
vielmehr ein „Embryo". Und was für ein Embryo! „Ein sehr schöner
apollinischer Schädel mit einem Ansatz von Hörnern ; die Gliedmaßen
weniger deutlich; sie fühlen sich feucht an wie Flossen —: sie streben
nach der Tiefe — ins weite Meer; sind jedoch mit allerlei fremdartigen
Anhängseln und Fortsätzen versehen" (S. 269). So schildert uns Willy



Literarische Besprechungen. 229

die Mißgeburt der Tragödie. Und zum Schluß noch etwas: ein
individuelles Bekenntnis. Der Auktor gesteht, daß er sich manchmal in einen
„idyllischen Esel" verwandelt sehe (S. 231). Das muß ein eigentümliches
Gefühl sein — auf jeden Fall ist auch die Spielart „Asinus idyllicus" iu
allen Handbüchern der „fröhlichen" Zoologie nachzutragen.

Wien. Seydl.

26. IL Marcus. Die Allgemeine Bildung in Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft. Eine

historisch-kritisch-dogmatische Grundlegung. Berlin, Ebering 1903.
8°. 72 S.

Allgemeine Menschenbildung ist harmonische Weltanschauung: die
Wissenschaft davon heißt Philosophie (S. 34). Im Altertum steht die
Philosophie als allgemein bildende Wissenschaft in ihrem vollem Rechte
(S. 43). Das Mittelalter hat seine Weltanschauung, die durch Einheitlichkeit

imponiert (S. 46.) Heute steht es um die allgemeine d. h.
philosophische Bildung schlecht. Allenthalben herrscht Unklarheit in den
wichtigsten Lebensfragen: Unklarheit über Wesen und Zwecke der Menschheit,

über Gut und Böse, über Einzel- und Gesamtheitsbefugnisse (S. 13).
Das muß anders werden. „Moderne" philosophische Bildung ist in die
breiten Schichten zu tragen durch volkstümliche Vortragszyklen und
ähnliche Veranstaltungen, arrangiert von freien Verbänden und Vereinen,
nicht von staatlichen Behörden (S. 60). Diese Bildung soll nach der
Meinung des Auktors „für den alten Glauben eintreten als eine Religion
des Wissens" (8. 51) Ob diese „Religion des Wissens" nicht ein
Konglomerat von Religionslosigkeit und Halbwissen sein wird?

Seydl.

27. Hubert Grimme: Mohammed. Die weltgeschicht¬
liche Bedeutung Arabiens. Mit einer Karte und 60
Abbildungen. (Weltgeschichte in Karakterbildern, her-
ausg. v. Kampers, Merkle und Spahn). München, Kirchheim

1904. gr. 8°. 91. S.

Im obigen Werke bietet der als Semitist rühmlichst bekannte
Freiburger Professor nicht bloß eine Geschichte Mohammeds, sondern, wie
schon der Nebentitel: „Die weltgeschichtliche Bedeutung Arabiens" anzeigt,
eine um Mohammed sich gruppierende Geschichte Arabiens überhaupt.
Das Werk zerfällt in fünf Abschnitte: 1. Politische Geschichte Arabiens
bis Mohammed. 2. Zur Kultur des alten Arabiens. 3. Mohammed in
Mekka. 4. Mohammed in Medina. 5. Der Islam bei seinem Austritt
aus Arabien. Das besondere Interesse des Lesers wird die Schilderung
des religiösen und politischen Entwicklungsganges Mohammeds finden,
dessen Bild nicht etwa bloß auf Grundlage des Koran und der
muslimischen Überlieferung, sondern auch im Spiegel der altarabischen Kultur
gezeichnet wird, wodurch die oft gehörte Ansicht von einem großen
Gegensatze zwischen Mohammed und Altarabien auf das rechte Maß
zurückgeführt wird. Ja, Grimme meint sogar, daß dem ältesten Islam
direkte jüdische und christliche Einflüsse fehlten (S. 53 a). Mohammeds
Lehre erscheint uns nicht — wie Grimme zeigt — als ein Werk einheitlichen

Gusses, sondern „als eine im Gären und Ringen mit äußeren und



230 Literarische Besprechungen.

inneren Faktoren entstandene Schöpfung" (S. 48 b). Es ist interessant
zu hören, wie Mohammed anfänglich neben Allah die drei Göttinen Allât,
el-Ozza und Manat beibehielt, deren Namen jedoch später aus dem Koran
ausgemerzt wurden, und wie er gegen Ende seines Lebens bemüht war,
seine Religion möglichst auf den Standpunkt eines arabischen Lokalkultus
zurückzuschrauben (S. 78 a).

Auch sonst wandelt Grimme nicht die alten Bahnen, sondern bietet
vielfach neue Gesichtspunkte, so gleich in der Frage nach der Herkunft
der Semiten, als deren ursprüngliche Heimat nicht Arabien, wie es
gewöhnlich geschieht, sondern Nordostafrika angenommen wird.

Auch in formeller Hinsicht inbezug auf Stil und künstlerischen
Bilderschmuck verdient das Buch alles Lob. Zu wünschen wäre nur,
daß bei der Aufstellung des Programmes für die Herausgabe der
„Weltgeschichte in. Karakterbildern" die Beigabe eines Sachregisters ins Auge
gefaßt worden wäre. Dies wäre um so angezeigter gewesen, da die ganze
Art und Weise der Darstellung an Übersichtlichkeit zu wünschen übrig läßt.

Wien. Prof. Dr. Joh. Döller.

/
28. Etudes Franciscaines, Revue Mensuelle. Gr. in

8°. Tome XI. pp. 696. Tome XII. pp. 688. Administration:

Couvin, province de Namur (Belgique). 1904.

Der 6. Jahrgang dieser Monatsschrift liegt in diesen beiden Bänden
vor (vgl. dieses Jahrbuch XIX. 8. 251 ff.). Für unseren Zweck wollen
wir nur die entsprechenden Abhandlungen erwähnen. „Une nouvelle
hérésie" behandelt eingehend in mehreren Artikeln die exegetischen
Theorien Loisys. In 3 Kapiteln werden der Reihe nach näher besprochen:
Die neue Exegese und die Grundlagen der Religion; — die biblische
Frage; — die Kritik der Evangelien. — Durchweg erweisen sich die
unklaren und sophistischen Lehren Loisys als leere Behauptungen ohne
ernsten Beweis und als bloße Annahmen ohne wirklichen Gehalt. Leider
haben sich viele Gutgesinnte durch die Sophismen blenden lassen, und ist
mit der kirchlichen Verurteilung der falschen Lehren keineswegs alle
Gefahr gehoben. Loisy hat sich zwar dem kirchlichen Urteil unterworfen,
aber öffentlich keinen seiner Irrtümer widerrufen. „Ses doctrines, comme
des germes cancéreux, continuent à se répandre dans l'Eglise, atténuées
et mitigées, il est vrai, mais toujours au grand détriment des âmes, car
il faut appliquer à ces theories, ce que saint Paul a dit de celles des
hérétiques: ,Leur parole se répand comme le cancer' (II. Tim. 2, 17).
Et en effet, l'on entend prêcher ces doctrines dans les chaires
chrétiennes; des séminaires en sont infectés; on les retrouve, comme autrefois
les principes jansénistes, dans les écrits dus à la plume d'ecclésiastiques
placés en évidence ou dans les livres laïcs que l'on considère comme
des apologistes et des défenseurs de la religion" (XII. p. 416). Das
ganze System Loisys wird gekennzeichnet als reiner Kantianismus, welcher
die christlichen Glaubenssätze entstellt und die ganze katholische Lehre
verdirbt.

Die fortgesetzte (dieses Jahrbuches a. 0.) Abhandlung: „Notes
théologiques sur l'union de l'homme à Jésus-Christ" bespricht
näher die sakramentale und geistige Kommunion im 2. und 3. Kapitel des
2. Teiles, welcher handelt von unserer Vereinigung mit Christus durch
den Gebrauch der heil. Eucharistie. Im 3. Teile wird dann näher
behandelt unsere Vereinigung mit der Menschheit Christi im Himmelreiche.—



Literarische Besprechungen. 231

Der Artikel: „L'incrédulité de Taine" ist ein dankenswerter philo-
sophie-geschichtlicher Beitrag zur Vervollständigung der Charakteristik
Taines. Die Abhandlung: „De la manière dont le feu infernal
tourmente les démons et les âmes séparées" bespricht im 1.
Artikel die Antwort des hl. Thomas, des Scotus und des Suarez, im 2. die
des hl. Bonaventura, welche am besten der Heil. Schrift und den heil.
Vätern, insbesondere dem hl. Augustinus entspräche. Das Urteil über
die verschiedenen Meinungen wird gegen Ende (XII. p. 88) kurz
zusammengefaßt mit folgenden Worten: „Teiles sont, exposées très brièvement,
les grandes lignes du système Bonaventurien. On doit accorder qu'il est:
1. moins compliqué que celui de Suarez, puisque, pour expliquer l'action
du feu infernale, il rejette toute qualité intermédiaire; 2. plus complet
que celui de S. Thomas et de Scot, puisque, à l'encontre de celui-ci, il
reconnaît une action physique au feu, et contrairement à celui-là, il admet
une réelle passivité dans les purs esprits. — Et ainsi il vérifié davantage
l'oracle des divines Écritures, d'après lequel les démons et les âmes
séparées sons réellement brûlés par les feux inextinguibles de l'enfer."
Übrigens läßt sich nach dem Geständnisse der ausgezeichnetsten Lehrer
die Weise dieser Höllenpein nicht adaequate bestimmen. Mit Recht
heißt es deshalb (1. c. p. 89) am Schlüsse: „Convient-il de demander à

Dieu qu'il nous donne la pleine lumière? — Evidemment non. Prions-le
plutôt qu'il daigne nous épargner le malheur de savoir ce qui eu est par
notre propre expérience." —

Der Artikel: „Libéralisme philosophique" bezieht sich auf das
Werk: Introduction à la Philosophie néo-scolastique, par M. de Wulf
(In. 8°, 350 pp., Louvain 1904, 1 rue des Flamands). Der Geist des
Zugeständnisses (Konzessionsgelüste) ist das Wesen des Liberalismus. Und
von diesem Geiste sollen mehrere Behauptungen im genannten Werke zum
mindesten leicht gefärbt sein: „M. de Wulf entend ne définir la scola-
stique que par son contenu doctrinal et prétend qu' il n'y a pas de
philosophie catholique. Ce sont là, à notre humble avis deux assertions
discutables, et parce qu'elles touchent à l'âme même de la scolastique, il
nous a semblé que la discussion n'en serait point déplacée ici" (XII. p.
338). Die Definition der Scholastik durch den Lehrinhalt allein ist im
ganzen wenigstens unvollständig. Wesentlich gehört auch die Methode
hinzu. Man darf eben nicht verwechseln philos,ophisches System
und philosophische Lehre. „Tenir compte des méthodes, ce n'est
donc pas, comme le dit M. de Wulf, se désintéresser du contenu doctrinal,

lui tourner le dos; c'est au contraire le regarder bien en face et
en chercher la raison" (1. c. p. 341). Freilich ist es notwendig, daß sich
die Ncuscholastik dem heutigen geistigen Leben anpasse. Aber es kommt
darauf an, unter welchen Bedingungen diese Anpassung geschieht. Unsere
moderne Zeit steht unter dem Zeichen des Positivismus und Kritizismus,
aber des übertriebenen und krankhaften. Sich die wirklich guten,
stichhaltigen Ergebnisse des einen und anderen aneignen, ist nur vernünftig;
aber deren einseitige Methoden (méthodes exclusivistes) sind durchaus
abzulehnen.

Inbetreff der Beziehungen der Philosophie zur Theologie ist wohl
zu unterscheiden zwischen den Fragen, welche ausschließlich Gegenstand
der Philosophie, und solchen, welche zugleich auch Gegenstand der Theologie

sind. In den ersteren ist die Philosophie ganz unabhängig von der
Theologie sowohl in den Prinzipien und Methoden, als auch in den
Lösungen, wofern diese nur nicht direkt oder indirekt Glaubenssätzen
widersprechen. Denn dann wären diese Lösungen als eo ipso falsche abzuweisen,



232 Literarische Besprechungen.

weil es eben einen Widerspruch zwischen Offenbarung und Vernunft,
zwischen Glauben und Wissen nicht geben kann. In den gemischteu
Fragen ist die Philosophie ebenfalls unabhängig in den Prinzipien und
Methoden. Inbetreff der Lösungen aber ist es nicht genug, den Schlußfolgen

des Glaubens nicht zu widersprechen. Hier übt die Theologie
nicht bloß eine verneinende und verbietende Kontrolle („un contrôle
négatif et prohibitif, comme le veut M. de Wulf"), sondern sie beeinflußt
geradezu die philosophischen Untersuchungen durch Belehrung. Hier
muß der Philosoph seine eigenen Schlußfolgen mit denen des Glaubens
in Einklang zu setzen suchen. Was dann die eigentlich übernatürlichen
Wahrheiten unseres Glaubens betrifft, muß die menschliche Vernunft, wie
Papst Leo XIII. Hochselig in seinem Rundschreiben Aeterni Patris v.
4. Aug. 1879 sagt, sich wohl hüten, höher zu steigen, als sie kann, d. i.
diese Wahrheiten begreifen zu wollen, oder sie zu leugnen, oder nach
ihrer Laune auszulegen, „sed eas potius plena atque humili fide susci-
piat". Die Neuscholastik wird als völlig neutral hingestellt. Das heißt
aber den Ursprung der Scholastik verkennen und die Lehren des
erwähnten Rundschreibens verwerfen. Tatsächlich gibt es eine katholische,
eine christliche Philosophie. Gerade dieser schreibt Papst Leo (a. 0.)
das bekannte Wort des hl. Augustinus zu: „Huic scientiae tribuens
illud quod fides saluberrima gignitur, nutritur, defenditur, roboratur."
Und diese Philosophie ist die scholastische, die Tochter der Apologetik
der heil. Väter (a. 0.). Zum Schlüsse des Artikels heißt es dann: „Quant
à la néo-scolastique, tout en profitant largement des découvertes modernes,

tout en s'en faisant la promotrice, elle ne restera digne de ses
ancêtres qu'à la condition de demeurer fidèle à leurs méthodes et à leur
esprit. Autrement, elle finira par devenir, nous ne disons pas anti-
scolastique, mais du moins a-scolastique".

P. Jos. Leonissa 0. M. C.

29. Seholae Salisburgenses. Heft I—IV. Gr. 8°. Heraus¬
gegeben unter Mitwirkung des Komitees und der
Dozenten der Kurse von Prälat Sebastian Danner,
Domkapitular. Salzburg 1904/05, Pustet,
Die Scholas Salisburgenses haben begonnen mit dem päda-

gogisch-katechetischen Kursus vom 10.—23. November 1903. Das
I. Heft (94 Seiten) bringt näher: Vorgeschichte und Verlauf des Kursus. —
Inhalt der gehaltenen Vorträge. — Zwei Vorträge im Wortlaute. —
Dieser Kursus hat in Wien vom 13.—25. Febr. 1905 einen vortrefflichen
Nachfolger erhalten. In Salzburg selbst folgten sogenannte Ph ilosoph a t-
Kurse vom 5. Okt. bis 14. Dez. 1904. Dem Programm dieser Kurse
(II. Heft, 12 S.) wurden beigegeben: Stimmen über Wert und Methode
des philosophischen Studiums. Die Philosophatkurse bezwecken den
Weisungen des Papstes Leo XIII. Hochselig, sowie seines Nachfolgers
Pius X. gemäß die pietätsvolle Pflege der Lehre des hl. Thomas von
Aquin. Die Tagesvorlesungen behandelten unter anderem : Einleitung
in die aristotelisch-thomistische Philosophie. — Psychologie mit
Berücksichtung der neueren experimentellen Methoden. — Naturrecht. — Thomis-
raus und Kantianismus als Ausprägung zweier Weltanschauungen. — Die
Weltansicht der Mystik. — Schulrecht. — Didaktik. — Die Abendvorträge

für weitere gebildete Kreise besprachen die Grundbegriffe der
Ästhetik; Philosophie und Naturwissenschaft; die Religion als Kulturfaktor



Literarische Besprechungen. 233

usw. Das III. Heft (154 Seiten) bringt außer dem Verlauf dieser Kurse
den Auszug einzelner Tagesvorlesungen: der Einleitung in die Philosophie;
des Thomismus und Kantianismus; der Weltansicht der Mystik; des
Naturrechts; des natürlichen Schulrechts als 1. Teils der Schulrechtsvorlesung

im Unterschiede vom positiven Schulrechte (2. Teil), welches als
Beilage des IV. Heftes eigens erscheint. Dieses Heft (12 Seiten) enthält
die Programme für die Ferial- und Quartal-Kurse des Salzburger
Philosophats. Ferialkurse sollen zwei im August 1905 abgehalten
werden: ein pädagogischer und ein soziologischer. Die Philo-
sophatkurse sind auf ein Quartal (vom 5. Oktober ab) angesetzt. Den
Programmen ist beigegeben (S. 5 ff.) eine Abhandlung: Die drei
Hauptprobleme der Metaphysik, von Hofrat Dr. 0. Willmann, aus der
Einleitung zu den Philosophat-Vorträgen: Die Elemente der Metaphysik.

Zur Weltansicht der Mystik erlauben wir uns einige
Bemerkungen. Diese Vorträge wollen wenigstens grundzügiich ein System der
mystischen Philosophie bieten. Als mystisch gilt hier die Philosophie,
welche auf der cognitio intuitiva beruht. Unter diese wird auch, wie uns
scheint, irrigerweise die eigentliche, wahre, christliche Mystik gerechnet.
Dadurch wird das natürliche und übernatürliche Gebiet miteinander
vermengt. Philosophie und Theologie als verschiedene Wissenschaften sind
streng auseinanderzuhalten. Die christliche Mystik ist eine ganz und gar
theologische Wissenschaft, die Vollendung der Aszetik. Der Gegenstand
dieser Mystik ist durchaus übernatürlich. Die sogenannte philosophische

Mystik ist nichts anderes als höchste philosophische Spekulation.
Scharf zu unterscheiden ist die philosophische contemplatio von der des
gläubigen Christen, welche auf dem Glauben beruht, aber natürlicherweise
erworben wird. Diese contemplatio acquisita ist aber keineswegs eine
mystische im strengen Sinne des Wortes. Die contemplatio mystica
(stricte), sowohl die ordinaria als die extraordinaria, ist wesentlich infusa
(vgl. Benedikt XIV., de Beatif. et Canonis. 1. 3. c. 26.). Nur im
uneigentlichen Sinne kann sie acquisita genannt werden, nämlich dispositive.

— Die Ansicht des hl. Bonaventura von der unio mystica läßt sich
mit der des hl. Thomas recht wohl vereinigen. Beide stimmen durchaus
darin überein, daß diese unio eine Liebeseinigung ist. Der Aquinate sagt
ausdrücklich (in I. Tim. c. 1.): „Caritas unit" und (S. Theol. 2. 2. qu. 180.
a. 3. ad 3.) „contemplatio ad affectum terminator". Der selige Albertus
Magnus (De adhaerendo Deo c. 1.) nennt die unio: adhaesio caritativa.
Zum rechten Verständnis der wahren, übernatürlichen, göttlichen Mystik
reicht bloßes Studium nicht aus. Da gilt so recht des Apostels (1.
Kor. 2, 14) Wort: „Animalis autem homo non percipit ea, quae sunt
Spiritus Dei."

P. Jos. Leonissa 0. M. C.

30. The Psyeholgy of Child Development with an intro¬
duction by John Dewey. By Irving Ring. The
University of Chicago Press. 1903.
Diese kaum 250 Kleinoktavseiten ausfüllende, aber inhaltreiche

Schrift ist die Frucht von Studien, welche der Verf. 1901 — 1902 in dem
von Professor Dewey geleiteten Seminar über „geistige Entwicklung"
begonnen und alsdann als Lehrer der Psychologie und der Erziehungsgeschichte

am Prattschen Institut fortgesetzt hat.
Es ist ein beachtenswerter Versuch, vom Standpunkte der genetisch-

funktionellen Psychologie aus den Gang der geistigen Entwicklung des



234 Literarische Besprechungen.

Menschen von der ersten Kindheit bis zum Jünglingsalter nach ihren
Hauptrichtungen auf der Grundlage von offenkundigen Tatsachen zu
bestimmen.

Das Werk hebt sich vorteilhaft ab von der großen Menge der in
den letzten Jahrzehnten so üppig ins Gras geschossenen Kindesstudien,
welche meistens nur unvollständiges, aus dem Zusammenhang gerissenes
Beobachtungsmaterial geliefert haben, und übt auch vielfach an den
besseren Leistungen auf dem Gebiete der Kindespsychologie gesunde
Kritik rücksichtlich der Interpretation des empirisch festgestellten
Tatbestandes. In ersterer Beziehung illustriert Dewey in der Einleitung,
die er zur Einführung seines Schülers und natürlich zugleich als oratio
pro domo geschrieben hat, die wissenschaftliche und erzieherische Bedeutung

der empfohlenen Methode an einem imaginären Beispiele.
Angenommen, so führt er im großen ganzen aus, es würde nachgewiesen, daß
73 Prozent der Kinder eines bestimmten Alters an Mord- und Polter-
geschicliten Interesse zeigten, so hätten wir noch kein Hecht, dieses als
eine allgemeine Erscheinung in der Kindesentwicklung hinzustellen, und
noch verkehrter wäre es, daraus eine Regel für die Behandlung der Kinder
in diesem Alter herleiten zu wollen, als ob die Präsumtion zugunsten der
Anwendung von solchen Erzählungen spräche. Ein derartiges Datum
wäre gewiß nicht zu verachten, aber es wäre eben nur ein Präliminar
zu dem wirklich wissenschaftlichen Problem und zu der wirklich
praktischen, pädagogischen Folgerung.

Wir müßten zuvörderst die Bedingungen, den sozialen und persönlichen

Zusammenhang, in welchem die Tatsachen zutage getreten, kennen
und ferner erfahren, in wie weit diese Bedingungen etwa das Produkt
früherer Einflüsse der Umgebung sind, d. h. der Art und Weise, wie mau
jene Kinder behandelt oder hat -gewähren lassen. Denn das bekundete
Interesse könnte schließlich eine Reaktion gegen willkürliche Einschränkungen,

eine ungestüme Anstrengung zur Ausgleichung derselben sein,
und alsdann würde, bei Behebung der Mängel der Umgebung, das wahre
psychologische Interesse und Verhalten, welches jener Tatsache zugrunde
liegt, einen grundverschiedenen Ausdruck suchen und auch finden. Wir
würden also schwerlich jene Erscheinung als eine Tatsache des sich
entfaltenden Lebens in der Geschichte eines Geistes richtig würdigen und
ihre wahre Bedeutung ermessen können, wenn wir nicht zuvor auch von
den übrigen 27 Prozent etwas Näheres wüßten.

Mit der Erkenntnis, „wie und wodurch jene Tatsache eingetreten",
wären wir jedoch erst imstande, darüber ein wissenschaftliches Urteil zu
fällen. Um aber einen praktischen resp. pädagogischen Schluß zu ziehen,
müßten wir außer ihrer Vorgeschichte auch ihre Nachgeschichte kennen.
Wir müßten wissen, wie jene psychologische Tatsache, wenn sie einmal
da ist, reagiert, welche weiteren Veränderungen sie hervorruft oder nach
welchen Richtungen hin sie das Wachstum hemmt und einen Rückgang
zu verhindern geeignet ist. Diese Seite, die funktionelle, wie sie Herr
King feststellt und erklärt, ist eine notwendige Ergänzung der genetischen
und ganz besonders zu berücksichtigen, wenn auf psychologische Tatsachen
praktische Folgerungen für die Erziehung oder den Unterricht gegründet
werden sollen.

Manche interessante Beobachtungen werden im Laufe der Studie
aus der neuesten Literatur vorgelegt und nach diesem Maßstabe gewürdigt;

aber der "Verf. findet selbst, daß das bis jetzt vorliegende Material
zu sicheren Schlüssen unzulänglich ist, und will vor allem zu vollständigeren

Beobachtungen anregen.



Literarische Besprechungen. 235

Zu einer vollendeten Kinderpsychologie gehört nach ihm eine von
der Erwachsenen-Psychologie absehende „Erforschung des Lebens, wie
es sich als ein Ganzes von Jahr zu Jahr auswirkt bis zu dem Stadium,
das man als Reife bezeichnet, obschon die Entwicklung, wenn auch
langsamer und in beständigeren Formen, noch weiter fortschreitet, und
insbesondere die Untersuchung, wie d. h. in welchem Zusammenhang der
vollen Erfahrung die geistigen Prozesse eintreten, und welche Bedeutung
die einzelnen Äußerungen für das Kind selbst, nicht etwa für den
Zuschauer haben".

Wie eben bemerkt, bezweckt der Verfasser nicht eine allseitige
Lösung dieser Aufgabe, sondern nur die Begründung einer Methode der
Annäherung durch Eruierung des Charakters der Hauptphasen in der
geistigen Entwicklung des Kindes aus dessen Lebensäußerungen.

Zum besseren Verständnis diene eine kurze Zusammenstellung der
Hauptpunkte seiner Darstellung der Entfaltung des Bewußtseins in der
ersten Kindheit. King sieht ab von der „verflixten" Frage, ob überhaupt
alle belebte Materie Bewußtsein habe, und fertigt Preyers Annahme, „das
Kind habe schon im Mutterleibe bestimmte Empfindungen", mit dem
Worte ab: „Wir wissen es nicht." Er nimmt das Kind, wie es gleich
nach der Geburt offenbar erscheint, praktisch taub und blind, aber mit
reflexen, instinktiven und zahlreicheren impulsiven Bewegungen auf
Reize reagierend. Die reflexen und instinktiven Bewegungen beruhen
nach ihm gleichmäßig auf angeborenen Koordinationen, die einen auf
einfachen, die anderen auf komplizierteren, und beide Arten stehen in
demselben Gegensatze zu den impulsiven als nichtkoordinierten
Bewegungen.

Das Fundament seiner Erklärung von der Entfaltung des Bewußtseins

ist dieses:
„Wir wissen einerseits, daß das Bewußtsein des Kindes mit dem

zunehmenden Alter von einer relativ unbestimmten zu einer sehr
spezialisierten Form gelangt, und ebenso daß seine Tätigkeiten in ähnlicher
Weise sich verändern. Anderseits wissen wir mit Gewißheit, daß unser
ausgereiftes Bewußtsein mit der Bildung neuer und komplizierterer
Anpassungen zum Handeln innig zusammenhängt." Habituelle Akte verrichten
wir mit wenig oder gar keinem Bewußtsein, d. h. das Bewußtsein, das
wir dabei haben, gellt nicht auf diese Akte, sondern auf weitere Ziele.
Wenn wir aber in eine Situation geraten, welcher unsere habituelle Tätigkeit

nicht gewachsen ist, dann werden wir uns dieser lebhaft bewußt und
suchen dieselbe den neuen Bedingungen wieder anzupassen. Gelingt das,
so daß die Tätigkeit glatt weiterschreitet, so läßt auch das Bewußtsein
wieder nach, und unsere Akte werden wieder habituell oder reflex. Daraufhin

wird die Hypothese aufgestellt, daß beim Kinde zwischen der
fortschreitenden Koordinierung der Tätigkeit und der Organisierung oder
Deflnierung des Bewußtseins eine durchgreifende Korrelation besteht.

Aus dem bloßen Vorliegen von koordinierten Tätigkeiten läßt sich
über die Natur des Bewußtseins des Kindes nichts erschließen, wohl aber
wenn es feststeht, daß sie aus impulsiven entstanden sind.

Wenn das neugeborene Kind überhaupt Bewußtsein hat, so kann
dies nur ein ganz unentwickeltes sein, eine Art von allgemeinem Gefühl.
Wie die Erwiderung auf einen Reiz, der einen beliebigen Punkt des

Organismus trifft, sich da zunächst diffus über den ganzen Körper ergießt,
so muß auch das Bewußtsein urn diesen Reiz ganz tinbestimmt sein: ein
Lichtstimulus bringt nicht eine Lichtempfiudung, sondern nur eine vage
Modifikation des allgemeinen Gefühlstones hervor.



236 Literarische Besprechungen.

Wenn dann weiter das Kind beispielsweise beim impulsiven Herumwerfen

der Arme auf einen harten Gegenstand, z. B. einen Ball, stößt,
so muß diese Hemmung seiner Bewegung ihm dieselbe mehr zum Bewußtsein

bringen, und wenn es sich zufällig trifft, daß es mit dem Gegenstande
etwas tut, etwa den Ball durch einen reflexen Akt erreicht und instinktiv
zum Munde führt, so ist das der Anfang zu einer Organisierung der
Bewegung, und diese wird wohl im Bewußtsein nicht mehr als bloße
Bewegung erscheinen, sondern als eine Bewegung, die durch irgend etwas
behindert ist. Durch die vielen Ereignisse dieser Art treten im Bewußtsein

des Kindes die verschiedenen Bewegungen auseinander: ohne noch
ein getrenntes Objekt zu erkennen, ist es sich bewußt nicht bloß der
Bewegung im allgemeinen, sondern irgendwie verschiedener Bewegungen.

Der erste Schritt über einen rein impulsiven Akt hinaus ist das
Bestreben, den Stimulus zu beherrschen, d. h. festzuhalten oder, wenn
er entschwunden ist, ihn wiederzuerlangen. Da haben wir Anpassungen
an die Bedingungen einer adäquateren Tätigkeit, welche nicht unter den
ererbten Reflexen und Instinkten zu finden sind, so z. B. die Wendung
der Augen und des Kopfes, um ein fortgetragenes Licht zu verfolgen oder
wiederzusehen. Und wir können dieselben nur dadurch erklären, daß
der Wert des nicht mehr gegenwärtigen Stimulus im Bewußtsein des
Kindes verharrt und zu einer neuen Tätigkeit anregt, die nicht mehr eine
rein impulsive ist. Was von dem vorhergehenden Akte im Bewußtsein
verbleibt, kann man „Bild" nennen, aber in einem eigenen Sinne. „Das
Bild ist Idee, insofern es einen Anknüpfungspunkt und eine Anweisung
zu einer neuen Anpassung bietet; die Richtung des Impulses durch das
Bild ist Wollen, und das Bild ist endlich Emotion, Gefühl, insofern es
den Wert einer früheren Tätigkeit enthält. In jedem Akte haben wir
so alle drei Aspekte des Bewußtseins."

Die Tätigkeit, welche stets einheitlich ist, betrachtet King auch als
das einigende Prinzip, welches die verschiedenen Sensationen, die von
einem Gegenstande herrühren, miteinander im Bewußtsein verknüpft und
die Sinne in Wechselbeziehung bringt. Und das bewußte Leben nimmt
überhaupt nach ihm an Bestimmtheit und Manchfaltigkeit in dem Maße
zu, als die Tätigkeit, welche es vermittelt, wechselnde Anpassungsschwierigkeiten

bietet, um die zu realisierenden Ziele zu erreichen.
Gegenstand des Bewußtseins sind in der ersten Kindheit zunächst

nur die Tätigkeiten und ihre Modifikationen: die Dinge sind dem Kinde
nichts für sich, sondern sie sind ihm nur Symbole für gewisse Reaktionen.
Erst wenn sie als gemeinsames Element für viele Richtungen der Betätigung

in seinem Bewußtsein dastehen, treten sie auch als etwas an und
für sich hervor; doch behält noch lange — wohl bis zum fünften oder
sechsten Jahre — das Bewußtsein mehr Beziehung zur Tätigkeit als zu
den Dingen als solchen.

Zu einem bestimmten Selbstbewußtsein gelangt das Kind nicht durch
besondere Arten von Tätigkeiten, sondern durch alle zusammen, und seine
Erfahrung ist so intim mit anderen Personen verknüpft, daß es gleichzeitig

seines eigenen und anderer Selbst bewußt werden muß.
Ohne auf diese Anschauungen näher einzugehen, heben wir noch

kurz hervor, daß der Verf. die Zeitbestimmung des ersten Auftretens der
einzelnen geistigen Attitüden, — wir würden sagen, der ersten Akte der
Seelenvermögen — für absolut unmöglich hält, daß er in einem
weitläufigen Kapitel die emotionalen Äußerungen des Kindes weit kritischer
als Preyer interpretiert und in einem anderen Baldwins Ansicht über die
Bedeutung der Nachahmung, insbesondere dessen Zirkulartheorie widerlegt,



Literarische Besprechungen. 237

sowie daß seine durch drei Abschnitte sich durchziehende Erörterung der
Interessentheorie an interessanten Einzelheiten besonders reich ist und
zu dem praktischen Schlüsse führt: Das Kind hat. immer Interessen, die
wirksam sind; sie liegen in den Richtungen seiner Tätigkeit, welche
funktionell mit dem jeweiligen Stande seiner Entwicklung verknüpft sind,
und die Aufgabe des Lehrers ist demnach nicht, Interessen zu erwecken,
sondern die vorhandenen auszunutzen.

Wir haben hier, das ist unser summarisches Urteil über das reichen
und anregenden Stoff in knapper, wenn auch nicht immer lichtvoller Form
bietende Büchlein, die Arbeit eines selbständigen Denkers, der die
einschlägige Literatur fleißig studiert und kritisch geprüft hat, auch selbst
die Probleme der Kindespsychologie im Leben erforscht und sich redlich
bemüht, den festen Boden der Erfahrungstatsachen bei seiner Spekulation
nicht unter den Füßen zu verlieren. Aber darauf fällt, aus dem Hintergründe

seiner philosophischen Vorbildung der Schatten allgemeiner
Anschauungen, welche mit den unsrigen in einem unlösbaren Widerspruche
stehen. King ist ein radikaler Evolutionist, wenn er auch ausdrücklich
die durchgängige Rekapitulierung der Phylogenie in der Ontogenie
abweist und zur Erhaltung weiter zurückreichender Erbstücke eine noch
im Leben des jetzigen Individuums, wenigstens während der
Entwicklungsperiode, geltende funktionelle Bedeutung für notwendig hält; er
offenbart sich ebenfalls als Vertreter der Aktualitätstheorie Wundts,
welcher wenigstens in der Leugnung real verschiedener Potenzen im
Scotus einen scholastischen Vorläufer hat, und er läßt überall
durchblicken, daß er zwischen der intellektiven und der sinnlichen Erkenntnis
keinen wesentlichen Unterschied anerkennt. Darauf führen wir die
Aufstellungen zurück, welche wir nicht annehmen können; denn der
Grundgedanke der genetisch-funktionellen Psychologie hat an sich einen gesunden
Kern, der sich unseres Erachtens mit der verpönten Potenzenpsychologie,
wie sie die Scholastik lehrt, wohl vereinigen ließe.

Es ist ein allgemeines Axiom der Scholastik, daß die Natur nach
ihrer Vollendung in und durch ihre Tätigkeit strebt.

Nach Thomas ist die mannigfaltige Tätigkeit des Menschen wurzelhaft

so einheitlich, als einer nur wünschen kann, und mit so guten
Gründen er auch den realen Unterschied der Potenzen von den erschaffenen
Substanzen beweist, er hält daran fest, daß die Substanz durch die
Potenzen wie durch ein Mittel wirkt, nach einem alten Analogon, wie die
Baumwurzel durch die Fruchtreiser das Obst hervorbringt. Und anderseits

sind die verschiedenartigen Tätigkeiten die offenkundige Grundlage
für die scholastische Bestimmung der Potenzen, als deren unmittelbaren
Prinzipien. Auch in der Scholastik stehen die Akte da als ursprünglicher
Erkenntnisgrund für die geistige Entwicklung. Und weiter nimmt sie
nicht an, daß die Seele, gleichsam wie Pallas Athene, mit einer fertigen
Ausrüstung in die Welt tritt, so daß sie jeder Situation gewachsen wäre,
sie anerkennt eine wahrhafte natürliche Entwicklung für die ganze Zeit,
während der sie mit dem Leibe verbunden ist. Ihre Tätigkeit ist abhängig
von dem sich allmählich entwickelnden körperlichen Organismus, direkt
oder indirekt, sie bedarf der Reize, die in der modernen Psychologie nur
das Unrecht haben, alles erklären zu wollen, und sie mündet in die
Bildung und Vervollkommnung der Habitus, der rein geistigen wie der
sinnlichen, deren fortschreitende Entfaltung und Verstärkung so recht
eigentlich die Organisation des Bewußtseins oder vielmehr der Seele darstellen.

Das sind in der Scholastik, welche nicht ex professo an die
Probleme der Kindespsychologie herangetreten ist, wohl aber dieselbe praktisch



238 De B. Virginis Mariae sanctifieatione.

behandelt hat, nicht bloß Anknüpfungspunkte, sondern geradezu Ansätze
zu deren wissenschaftlichen Behandlung, und wir sind der Meinung, daß
auch unter Wahrung der alten Prinzipien die Geistesfunktion in ihrer
Bedeutung für die Hebung und Entfaltung der Geisteskraft in der
Erfahrung gebührend berücksichtigt werden kann.

Sourbrodt. Nicolaus Pietkin, Pfarrer.

3——c

DE B. VIRGINIS MARIAE SANCTIFICATION.

Commentatio in D. Thomae Summae Theologiae P. 3. qu. 27.

SCRIPSIT

FR. NORBERTUS DEL PRADO ORD. PRAED.

—xsx—

Praenotanda
in universam quaestionem.

Caput I.

De ordine, quo D. Thomas procedit in hae
quaestione, et de vigilantia, qua S. Doctor hac in
re calamum suum temperavit.

1. Primo animadvertere oportet, quomodo Angelicus
Doctor procedit in divisione huius quaestionis, ostendens
miro ordine, quod erat tunc temporis firmiter ab omnibus
tenendum circa sanctificationem Beatissimae Virginis; et
nihil praeiudicans de his, de quibus Ecclesia nihil adhuc
prorsus dixerat nec vel insinuaverat; et de quibus apud
Theologos et Doctores communis sententia in contrarium
erat. In sex namque articulos totam quaestionem dividit
et sie per ordinem subséquentes sex conclusiones ostendit.

Art. 1. „Rationabiliter creditur, quod B. Virgo saneti-
ficata fuerit, antequam ex utero nasceretur."

Art. 2. „Beata Virgo non fuit sanctificata ante eius
animationem. Unde relinquitur, quod sanctificatio B.
Virginis fuerit post eius animationem."


	Literarische Besprechungen

