Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 20 (1906)

Artikel: W. von Humboldts Sprachwissenschatft in ihnrem Verhaltnis zu den
philosophischen Systemen seiner Zeit

Autor: Gloszner, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761881

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

W. VON HUMBOLDTS SPRACHWISSENSCHAFKT IN
IHREM VERHALTNIS ZU DEN PHILOSOPHISCHEN
SYSTEMEN SEINER ZEIT.'

Vox Dr. M. GLOSZNER.?

—p@I—

Ist W. v. Humboldt der Schopfer der Sprachphilo-
sophie, wie Dr. Steinthal behauptet? Versteht man unter
,oprachphilosophie® Untersuchungen iiber das Verhiltnis
der Sprache zur geistigen Seite des Menschen, speziell
zum Denken, so hat es lingst vor W. v. Humboldt eine
solche gegeben, wie die verschiedenen Auffassungen der
Sprache und ihres Ursprungs beweisen — ob sie (bezw.
die Namen) »oum oder gvoer sei® —; vorzugsweise waren
es Platon, Aristoteles und die Stoiker, die auf sprach-
wissenschaftliche Untersuchungen eingingen. Sieht man
aber von den ilteren Versuchen ab, so kann auch vom
Standpunkte der Geschichte der neueren Philosophie
W. v. Humboldt nicht als Schopfer der Sprachphilosophie
bezeichnet werden, was Steinthal im Grunde selbst zugibt,
indem er auf den Einflufl der Kantschen Philosophie so-
wie deren Modifikation durch Schiller und Fichte hinweist*
und die Behauptung, H. sei nur aus sich zu erkliren,
dahin einschrinkt, ,,dal solche Individualitdt nur in seiner
Zeit moglich war‘“

Die Idee der Humanitit ist die Quelle, die Mutter
der Humboldtschen Sprachwissenschaft und diese eine
ihrer schonsten Tochter.? ,Humanitit® ist das Charak-
teristikum der Periode, in welche das Wirken Humboldts
fallt. Die Idee reiner, schoner Menschlichkeit, ungehinderte
freie Entfaltung der menschlichen Natur war das Ideal,

L Oben 8. 27, Z. 22 ist nach (310) einzuschalten: mit der aristote-
lischen.

? Dr. H. Steinthal, Die sprachphilosophischen Werke W. v. Hum-
boldts, herausgegeben und erklart von Dr. H. St. Berlin 1883. 1884.

3 Dr. Steinthal, Geschichte der Sprachwissenschaft. S. 42 ff.

¢+ Steinthal, W, v. H. sprachw. WW. S. 13.

5 A.a. 0. 8. 14.

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XX. 9



130 W. v. Humboldts Sprachwissenschaft

das Philosophen und Dichter, das einen Kant, Fichte,
Herder, Goethe und Schiller begeisterte. Der Menschen-
geist gilt als die hochste Realitéit, in welcher die Gottheit
selbst zur Erscheinung und Verwirklichung gelangt. In
der Bliite dieser humanistischen Bewegung lauert die
Schlange der Vergotterung des Menschen, der Pantheismus.

In Humboldts Sprachwissenschaft spiegelt sich diese
Bewegung. Zum Teile ist es der Kantsche Gedanke einer
aktiven, schopferischen Bedeutung des menschlichen
Denkens in der Form, die dieser Gedanke in der Denken
und Sprechen identifizierenden Sprachwissenschaft W. von
Humboldts annimmt, zum Teile aber die pantheistische
Grundansicht, der zufolge alles Verstehen, alle Gemeinsam-
keit und Einheit im Denken und Sprechen aus der (nume-
rischen, nicht nur spezifischen) Identitit der geistigen
Natur sich ableitet, was der Humboldtschen Sprachphilo-
sophie ihr Geprige aufdriickt.

In diesem Sinne kann man Steinthal zustimmen, wenn
er Humboldts Sprachwissenschaft als ,kantisierten Spino-
zismus®“ bezeichnet. Hierin seien drei Hauptpunkte ent-
halten. 1. Identitit der Sprache mit dem menschlichen
Geiste, Erfassung des Seins durch das Denken mittels der
Sprache; 2. individuelle und Menschheitssprache, Moglich-
keit des Verstehens; 3. die Sprache ist zugleich Band der
Individuen und individualisierendes Prinzip.

Betrachten wir zunfchst das Kantsche Element in
Humboldts Sprachwissenschaft. Im Gegensatz zu Aristo-
teles und der Scholastik, die das Verhalten des Intellektes
zu den Dingen als ein analytisches und passives bestimmen,
lehrt der Kritiker der Vernunft, um den sensualistischen
Konsequenzen der Lockeschen Abstraktionstheorie zu ent-
gehen, dall das Verhalten des Verstandes zu seinem Ob-
jekte ein synthetisches und aktives sei. Das intellektuelle
Erkennen komme dadurch zustande, dalB sich mit den
sinnlichen Daten ein a priori gegebenes, aus der Natur
der menschlichen Vernunft stammendes Element verbinde.
Was nun Kant als eine Funktion des Intellektes ansieht,
ercheint in Humboldts Sprachwissenschaft als eine Funk-
tion der Sprache, die sie durch das Verbum ausiibt.

,Das Verbum, so #dubBert sich Humboldt in seiner
sprachphilosophischen Hauptschrift (der Einleitung in das
eroBe Werk iiber die Kawisprache), ... unterscheidet sich
vom Nomen und den anderen, moglicherweise im einfachen



in ihrem Verhiltnis zu den philosoph. Systemen seiner Zeit., 131

Satze vorkommenden Redeteilen mit schneidender Be-
stimmtheit dadurch, daB ihm allein der Akt des syntheti-
schen Setzens als grammatische Funktion beigegeben ist. ..
Durch ein und denselben synthetischen Akt kniipft es
durch das Sein das Pridikat mit dem Subjekte zusammen,
allein so, dafB das Sein, welches mit einem energischen
Pridikate in ein Handeln iibergeht, dem Objekte selbst
beigelegt, also das bloB als verkniipfbar Gedachte zum
Zustande oder Vorgange in der Wirklichkeit wird. Man
denkt nicht bloB den einschlagenden Blitz, sondern der
Blitz ist es selbst, der herniederfihrt; man bringt nicht
blof den Geist und das Unvergiingliche als verkniipfbar
zusammen, sondern der Geist ist unverginglich. Der
Gedanke, wenn man sich so sinnlich ausdriicken konnte,
verlifit durch das Verbum seine innere Wohnstitte und
tritt in die Wirklichkeit iiber“ (Steinthal, H.s sprachw.
WW. 8. 543).

Humboldt huldigt, wie man sieht, dem idealistischen
Vorurteil, daf im Denken zunichst nur subjektive Vor-
stellungen erfaBlit und verbunden oder getrennt werden,
um erst in dem der Sprache angehoirigem Satze objekti-
viert, zu einem sachlichen Urteil iiber Sein und Nicht-
sein erhoben zu werden. In einer doppelten Hinsicht
unterscheidet sich diese sozusagen glossologische Ansicht
von der intellektuell-kritischen Kants, einmal sofern bei
Kant die synthetische Funktion dem Verstande zu-
geschrieben wird, sodann darin, dafl nach Kant in jeder
Applikation einer Kategorie auf sinnliche Daten, z. B. der
Kategorie der Substanz auf das in der Zeit Dauernde,
eine Objektivierung, ein ,Ubertritt aus der Wohnstitte
des Gedankens in die Wirklichkeit* stattfindet.

Wie verhilt sich die Sache in Wirklichkeit? So, dalB}
zwar im Urteil, dessen sprachlicher Ausdruck der Satz
ist, intellektuelle Vorstellungen in Flufli gebracht, ver-
bunden und getrennt werden, dall aber dieser Denk-
bewegung objektive Bedeutung zukommt, sofern und soweit
dies beziiglich der intellektuellen Vorstellungen der Fall
ist.  Der Synthese geht eine Analyse voraus, so dal die
Ineinssetzung von Priadikat und Subjekt als zweiter Denk-
akt nur das im ersten (der simplex apprehensio) virtuell
Gesetzte aktuell vollzieht.

Dem Humboldtschen Gedanken gibt Steinthal einen
priazisen Ausdruck mit den Worten: ,,Humboldt spricht

9*



132 W. v. Humboldts Sprachwissenschaft

nicht blof von einer Synthesis, sondern von einem syn-
thetischen Setzen, d. h. von einem Setzen durch Synthesis.
Es wird nicht bloB das Pradikat mit dem Subjekt zu-
sammengefalit, wie auch die Logik es tut, sondern es wird
das zusammengefalBte Subjekt und Pridikat in die Wirk-
lichkeit hinausgesetzt. Im Verbum liegt die projizierende
Kraft; es setzt ein Subjekt als ein Sein und ein Handeln*
(a. a. O. 8. 546)/

Was den ,,Spinozismus®, d. h. den Monismus in Hum-
boldts Sprachwissenschaft betrifft, so Aullert sich Humboldt
bereits in einer Ankiindigung seiner Schrift {iber die bas-
kische Sprache und Nation, die Sprache ,sei Vermittlerin
erst zwischen der unendlichen und endlichen Natur, dann
zwischen einem und dem anderen Individuum® Sie ist
etwas ,Eigenes, Unbegreifliches, aber nur durch die Idee
der Vereinigung des fiir uns und unsere Vorstellungsart
durchaus Geschiedenen Gegebenes®. , Als ein wahres, un-
erklarliches Wunder bricht sie aus dem Munde einer
Nation hervor und ist (um jetzt nicht der {iberirdischen
Verwandtschaft des Menschen zu gedenken) die leuchtendste
Spur und der sicherste Beweis, daBl der Mensch nicht eine
an sich abgesonderte Individualitit besitzt, daBl Ich und
Du nicht bloB sich wechselseitig fordernde, sondern, wenn
man bis zu dem Punkte der Trennung zuriickgehen konnte,
wahrhaft identische Begriffe sind ... weil sonst alles
Verstehen bis in alle Ewigkeit hin unmdglich sein wiirde*
(a. a. O. 8. 18).

Daf Humboldt hier iber das Ziel hinausschiefit, be-
darf fiir den Vertreter eines geméBigten Realismus keines
Beweises, denn das Ich und Du sind zwar nicht Erschei-
nungen ein und derselben Substanz (Spinoza) oder ein
und desselben Subjekts (Fichte), wohl aber von der spe-
zifisch gleichen geistigen Natur, weshalb sich der Indo-
germane und Mongole trotz der Verschiedenheit des
Sprachcharakters nicht blof {iber sinnliche, sondern auch
uber abstrakte, mathematische und metaphysische Gegen-
stinde verstindigen kodnnen; denn es sind nicht ver-
schiedene Logiken, wie Steinthal annimmt, was sie unter-
scheidet, sondern der verschiedene lautliche Ausdruck
in Verbindung mit den der Natur und dem Zwecke der
Sprache, sowie dem besonderen Charakter der einzelnen
Sprachen entsprechend modifizierten, im Wesen aber allen
Nationen gemeinsamen logischen Kategorien. Jede Sprache



in ihrem Verhiltnis zn den philosoph. Systemen seiner Zeit. 133

kennt den Unterschied von Substanz, Eigenschaft, Tétig-
keit und pragt ihn in ihrer Weise (sprachlich) aus, auch
wenn sie sich desselben Lautes bedient, der alsdann bald
als Substantiv, Adjektiv, Verbum funktioniert.

Als Humboldts Methode wird die Verbindung der
abstrakt - philosophischen und konkret-empirischen For-
schung angegeben, eine Methode, die richtig wire, wenn
unter der abstrakt philosophischen nicht die idealistische,
aus vorgefafiten Ideen konstruierende, dem Allgemeinen
selbstindige Wesenheit, Substanzialitit zuschreibende Me-
thode verstanden wiirde,

Durch diese Verbindung einander entgegengesetzter
Methoden dringt in Humboldts Sprachwissenschaft ein
ungeloster Widerspruch ein, indem bald die Identitit von
Vernunft und Sprache, die mit der angeblichien syntheti-
schen im Verbum sich duflernden Kraft der letzteren zu-
sammenhdngt, behauptet wird, bald aber doch — ein von
den Tatsachen abgerungenes Zugestindnis — die lautliche
Seite der Sprache von der begrifflichen scharf unter-
schieden wird. So spricht Humboldt von einer , Vertei-
lung der Laute unter die Begriffe: eine Redeweise, die
seinen Kommentator (Steinthal) zu dem Ausrufe veranlaﬁt
,Diese Uberschrift klingt unserem Ohre wunderlich genug.
Sie hilt sich nicht nur ganz in jener Zuriickgezogenheit,
die ich in der Einleitung zum vorigen Stiick hervorhob,
sondern scheint mir ein wahres Raffinement von Em-
pirie (!). Vollig ab sieht hier Humboldt von seiner An-
sicht iiber die Einheit von Sprache und Geist, vollig ab
von dem Durchdrungensein des Lautes von der Bedeutung
und stellt sich die Sprache vor als ein in zwel vonein-
ander unabhingige Massen geschiedenes Material von
Lauten und Begriffen; und nun soll erst jene Masse iiber
diese verteilt werden.“ Steinthal erinnert sodann, dal
der Ausdruck nur noch an zwei Stellen sich finde, wo
aber davor gewarnt werde, an eine absichtlich voll-
zogene Verteilung zu denken.!

Das ganze Wesen der Sprache, erklirt Humboldt,
liegt schon im einfachen Satze, da die Verkniipfung der
einfachsten Begriffe das ganze Gewebe der Kategorien
des Denkens anregt (Uber das Sprachstudium, bei Stem-
thal. S. 43). Geistiges und Sinnliches durchdringen sich

! Steinthal, H.s sprachw. WW, 8. 314.



134 W. v. Humboldts Sprachwissenschaft

in ihr, Reflexion und Artikulation; die beide verbindende
Kraft konne aber nur vom Verstande ausgehen; denn
ynur die Stirke des BewubBtseins notigt der korperlichen
Natur die scharfe und feste Begrenzung der Laute ab,
die wir Artikulation nennen“ (a. a. O. S. 43 f.).

Was heilit aber dies anders, als dall der Verstand
sich der Sprache als seines Werkzeuges bedient, mit dem
er so wenig, als die eigentliche Ursache (c. principalis)
mit der werkzeuglichen, iiberhaupt identisch sein kann?

Die Sprache ist nach Humboldt unmittelbar in den
Menschen gelegt: ,denn als Werk seines Verstandes in
Klarheit des BewuBtseins ist sie durchaus unerklirbar . ..
Es gibt nichts einzelnes in der Sprache; jedes ihrer Ele-
mente kiindigt sich als ein Teil eines Ganzen an“ (a. a. O.
S. 51).

Auf diese Auffassung, daBl das Ganze der Sprache
dem Geiste, wenn auch nicht in klarem BewulBtsein, doch
instinktiv, gegenwirtig sein miisse, diirfte die der idealisti-
schen Philosophie eigentiimliche Ansicht von EinfluBl ge-
wesen sein, daB der Intellekt sein Objekt virtuell als ein
einheitliches Ganzes erfasse. Es sei nur an die eingeborene
Idee. Gottes bei Descartes, an das Schema des Leibniz
und den logischen zur absoluten Idee kraft immanenter
Bewegung sich bestimmenden Begriff Hegels erinnert.
Die Sprache ist indes nicht anders als Ganzes im instink-
tiven Bewubtsein (?) gegeben, als das Objekt der Vernunft,
das, vom Sinnlichen abstrahiert, mit der Erweiterung des
sinnlichen Erkennens konkretere Gestalt gewinnt. "

Das allerdings unbewuBt abstrahierende Denken bildet
die Begriffe Sein, Ding, Substanz, Eigenschaft, Tatigkeit,
und die Sprache priigt, vom Denken geleitet, ihre Kate-
gorien ,Substantiv¥, ,Verbum* usw. aus. Die unwillkiir-
lich wie der Gesang des Vogels aus dem Geiste als Einheit
von Vorstellung und Laut hervorbrechende Sprache, die
sich wie eine platonische Idee verhaltende, in der Sprache
realisierende Sprachidee ist eine mystische Vorstellung,
die vor der niichternen Betrachtung zerfliefit.

Man kann, meint Humboldt, an den Naturinstinkt der
Tiere erinnern und die Sprache einen intellektuellen In-
stinkt der Vernunft nennen (a. a. O. S. 52). Was ist an
dieser Behauptung Wahres? Dal die Sprache so wenig
als die abstrahierende Tétigkeit der Vernunft Produkt
der Reflexion, Willkiir und Absicht ist. Anderseits aber



in ihrem Verhiltnis zu den philosoph. Systemen seiner Zeit. 135

besteht kein notwendiger Zusammenhang zwischen Laut
und Vorstellung, und insofern hat die Sprache etwas
Konventionelles, infolgedessen dieselbe Vorstellung durch
verschiedene Laute, und verschiedene Vorstellungen durch
den gleichen Laut ausgedriickt werden kénnen. Man mag
bezliglich gewisser Sprachmittel von einem dunklen Ge-
fithle reden, wie wenn (pathognomisch) Organe (Nase,
Mund) mit Hilfe ebenderselben Organe lautlich bezeichnet
werden; deshalb aber die Sprache iiberhaupt als Werk
eines intellektuellen Instinktes aufzufassen, dazu haben
wir keinen Grund.

Jede besondere Sprache ist nach Humboldt das Re-
sultat von drei verschiedenen zusammentreffenden Wir-
kungen, der realen Natur der Objekte, sofern sie den
Eindruck auf das Gemiit hervorbringt, der subjektiven
der Nation und der eigentiimlichen der Sprache ... durch
die Kraft, mit der alles einmal in sie Ubergeganoene
nur in gewissen Grenzen der Analogie Fortbildung erlaubt
(a. a. O. S. 60).

Der Vorzug der Sprachen voreinander kann verniinf-
tigerweise nur in ihrer Angemessenheit zur Ideenentwick-
lung gesucht werden, daher die Menge der Formen durch
Aufnahme von Nebenbestlmmunoen kem Beweis fiir die
groflere Vollkommenheit ist (Uber die grammatischen
Formen, a. a. O. S. 87).

Humboldt verwirft die Vorstellung, daBl die ver-
schiedenen Sprachen nur dieselbe Masse der unabhingigen
Gegenstinde und Begriffe mit anderen Schéllen bezeichnen
(5. 152 ff.).

Bevor die Sprachen durch Werke in die Folge der
Zeiten eingreifen, geschieht dies durch Energien. Sorg-
faltig ist die im denkenden, empfindenden, handelnden
Menschen lebendig mitwirkende Sprache von ihrer ge-
wissermalen toten und verkoérperten Form zu scheiden
(S. 157).

Zur Erkliarung des Ausdruckes ,Erscheinung® bemerkt
Steinthal, er sei bei Humboldt ein relativer Begriff, relativ
zum ,,Answh“ (ein von Humboldt nicht gebrauchter Aus-
druck) und zur Idee. Sie ist AuBerung einer unbekannten
Vernunft, in deren Reich (das Reich des Unendlichen)
wir oefahxlos durch die Ideen treten (S.159). Die Ideen
,,gelten uns als Aquivalente der Urkraft, als ihr Inhalt“
(8. a. O



136 W. v. Humboldts Sprachwissenschaft

Diese geistreich lautenden Ausspriiche schwanken
zwischen dem Idealismus der kritischen Philosophie und dem
der ontologistischen und pantheistischen Systeme. Tief ist der
Gedanke, daf} die Sprache an die Urkraft angekniipft sei.
Sie ist dies aber durch die Vernunft, die sich ihr Werk-
zeug nach dem MalBe der Begabung gestaltet und dem-
gemi#fl von ihr giinstige, forderliche oder ungiinstige,
hemmende Rickwirkungen empfingt. Angekniipft ist sie
nicht an eine unbestimmte , Urkraft, sondern an das erste
Sein und die erste Intelligenz, deren Werk sowohl der
erkennende Geist als auch die nach Ideen geschaffene,
somit auch erkennbare Welt ist.

Hieraus ist zu ersehen, was wir von der Humboldt-
schen ,Sprachidee“ zu halten haben. Der Organismus
verlangt, so sagt man uns, eine lenkende Kraft, die nicht
nachzuweisen ist und doch gedacht werden mull, somit
als Idee zu denken ist.! ,Jede Sprache ist solch ein
Organismus und ihre organisierende Kraft die Sprachidee,
welche zur Urkraft fiihrt.“

Idee und Mechanik seien die treibenden Krifte. Die
grofle Individualitdt (!) ist von den Kréften der Natur
nur in Gedanken zu sondern; in Wahrheit ist es ein und
dieselbe Geisteskraft, die sich nur hin und wieder in ge-
steigerten Gestaltungen offenbart (S. 174).

,Die wirklichen Sprachen sind die wirklich gegebenen
Anniherungen an die verschiedenen Seiten oder Prinzipien
der Sprachidee, und darum setzt jede in ihrer Richtung
die der anderen voraus und alle zusammen stellen die
verschiedenen Seiten der Sprachidee dar“ (S. 177). Diese
Ansicht von der in den wirklichen Sprachen sich ver-
wirklichenden ,,Sprachidee“ erinnert zu lebhaft an die den
Idealismus charakterisierende Annahme einer in den phi-
losophischen Systemen sich verwirklichenden Idee der
Wahrheit und des Wissens, als daf} dieser Zusammenhang
eines eingehenderen Nachweises bediirfte.

Idee, Genie, geistige Kraft sind nach Steinthal bei
Humboldt gleichartige Ausdriicke (S. 181). Die Idee duBert
sich in der Geisteskraft, was mit einem Nachdruck betont
ist, daB in der Weise Spinozas die PlanméBigkeit, damit

t Die moderne Philosophie weill mit dem tiefen philosophischen Begriff
der substantiellen Form nichts anzufangen, daher ihr Schwanken zwischen
Idee und — Atom.



in ihrem Verhiltnis zu den philosoph. Systemen seiner Zeit. 137

aber auch die Idee als iiberfliissig sich ausschaltet. ,,Was
von jeder Gattung wirklich ist, geniigt auch zur Voll-
endung ihrer Idee. Also gerade im Walten der Idee ist
keine PlanmaBigkeit“ (S. 182). Gleichwohl dréinge sie sich
wieder vor, was zu Widerspriichen fihre.

»Is ist kein leeres Wortspiel, dullert Humboldt (S. 189),
wenn man die Sprache als in Selbsttitigkeit nur aus sich
entspringend und gottlich frei, die Sprachen aber als
gebunden und von den Nationen, denen sie angehoren,
abhingig darstellt.”

Statt dieser unklaren, liberschwenglichen Ausdrucks-
weise werden wir besser sagen, die Sprache als solche
entspringe aus den Tiefen der menschlichen Natur, die
eine geistig- physische ist, sie sei ¢uoe, wihrend die
Sprachen, d. h. die konkreten Verbindungen von Gedanke
und Laut vielfach auf der Willkiir der Individuen beruhen,
also 9€cer seien, eben weil zwischen beiden kein notwen-
diger Zusammenhang besteht. Der wahre, bei Humboldt
1dealistisch gefirbte Gedanke besteht in der unbewufit
wirksamen Abstraktionskraft des menschlichen Geistes, der
die intellektuellen Vorstellungen entspringen, fiir welche
die Sprache den artikulierten, mehr oder minder ent-
sprechenden Laut bietet.

So sehr sich Humboldt gegen teleologische Vorstel-
lungen verwahrt, vermag er doch die Betrachtungsweise
nicht abzuweisen, welche der Sprache ein Streben zuschreibt,
die Sprachidee in mdglichster Vollkommenheit zu ver-
wirklichen. ,,Wenn man die Sprachen genetisch als eine
auf einen bestimmten Zweck gerichtete Geistesarbeit be-
trachtet, so féllt es von selbst in die Augen, daB} dieser
Zweck in minderem oder hoherem Grade erreicht werden
kann, ja es zeigen sich sogar die verschiedenen Haupt-
punkte, in welchen diese Ungleichheit der Erreichung
des Zweckes bestehen wird* (S. 193).

Dem Genie untergeordnet sind Kultur und Zivilisation,
ihm verwandt und den letzteren iibergeordnet ist Bildung
(S. 206). In der Anwendung auf die Sprache dienen als
Beispiele das Chinesische und das Sanskrit. , Es lieBe sich
wohl hier ein allmihlicher Fortgang von dem einen zum
anderen denken. Wenn man aber das Wesen der Sprache
iberhaupt und dieser beiden insbesondere wahrhaft fiihlt,
wenn man bis zu dem Punkte der Verschmelzung des
Gedankens mit dem Laute in beiden vordringt, so entdeckt



138 W. v. Humboldts Sprachwissenschaft

man in ihnen das von innen heraus schaffende ,Prinzip
ihres verschiedenen Organismus® (S. 208).

Diese Durchdringung von Gedanken und Laut bildet
den dunkeln Punkt in Humboldts Sprachphilosophie. Sie
ist ebenso unmdglich wie eine Durchdringung der sinn-
lichen und intellektuellen Vorstellung. Begriff und Phan-
tasma sind wesentlich verschieden, obgleich der erstere
aus dem letzteren abstrahiert ist. Ja, wie bemerkt wurde,
Gedanke und Laut stehen iiberhaupt in keinem inneren,
notwendigen Zusammenhange. Die Sprachen aber erreichen,
in ihrem spezifischen Wesen — soweit man von einem
solechen reden kann, — mit verschiedenen Mitteln ein und
dasselbe Ziel, Gedankenausdruck und Gedankenmitteilung.
Dabei ist nicht zu leugnen, dalB dieser Zweck je nach der
Vollkommenheit des Werkzeugs mit groBerer oder gerin-
gerer Leichtigkeit und Sicherheit erreicht werden kann.

Als Gesichtspunkte, nach denen die Vollkommenheit
einer Sprache zu beurteilen ist, gelten die folgenden: ,,0b
und inwieweit sie die Deutlichkeit und richtige Anordnung
der Begriffe befordert oder ihr Schwierigkeiten in den
Weg legt? Den aus der Weltansicht in die Sprache tber-
gegangenen Vorstellungen die ihnen beiwohnende sinn-
liche Anschaulichkeit erhilt? Durch den Wohllaut ihrer
Tone harmonisch und besidnftigend, und wieder energisch
und erhebend auf die Empfindung und Gesinnung ein-
wirkt e (B, 212.) ’

Den EinfluB des von Spinoza, Fichte usw. vertre-
tenen extremen Realismus, der die allgemeinen Begriffe
hypostasiert, zeigen die Worte: ,Mir ... scheint das Wesen
der Sprache verkannt . . ., wenn man das Menschen-
geschlecht als zahllose zu einer Gattung gehorende Naturen
und nicht vielmehr als eine in zahllose Individuen zer-
spaltene betrachtet, eine Ansicht, zu der man auch in
ganz anderen Beziehungen, als in der der Sprache, und
von 'ganz anderen Punkten aus gelangt“ (S. 219).

Wie die Menschheit im ganzen, so betrachtet Hum-
boldt auch die Nation als eines Wesens. Zur Erklidrung
des Nationalcharakters geniigt ihm nicht die gemeinschaft-
liche Abstammung, gemeinsames Leben, Schicksale, In-
teressen: ,,Die Nation ist ein Wesen sowohl als der einzelne“
(S. 227). ,Die Sprache lebt und webt in der Nationalitit,
und das Geheimnisvolle ihres Wesens zeigt sich gerade
darin vorziiglich, dafi sie aus der scheinbar verwirrten



in ihrem Verhdltnis zu den philosoph. Systemen seiner Zeit. 139

Masse von Individualititen hervorgeht, unter welchen
keine sich gerade auszuzeichnen braucht. Sie erhiilt ihre
ganze Form aus diesem dunklen Naturwirken bewuBtlos
zusammenstimmender Anlagen, da, was aus einzelner, noch
so richtig berechneter Absicht hervorgeht, sie in sicht-
barer Ohnmacht nur gleichsam umspielt* (S. 230).

Der Abschnitt tiber Humboldts Verhiltnis zu Kant
(von Steinthal) befaBt sich nicht direkt mit der Auffassung
der Sprache. Uber Humboldts Tugendbegriff lesen wir:
,Es 1st unleugbar ein hoherer Grad von Tugend, wenn
die Ausiibung der Pflicht selbst zur Gewohnheit wird,
wenn sie in das Wesen der sonst entgegenstrebenden
Neigungen {iibergeht und nicht jede pflichtmiBige Hand-
lung eines neuen Kampfes bedarf“ (S. 234 f) ,Allerdings
ist der uneigenniitzige Trieb im Menschen ein gdéttlicher
Trieb ... Trieb ist er nur insofern, als das Goéttliche
eines Korpers bedarf, um im Menschen zu wohnen* (a.a. 0.).
Steinthal fiigt hinzu: ,Da der Trieb hiermit sinnlich be-
dingt wird, so kann er nicht Grundlage der Ethik sein®
womit Jakobis Griindung der Ethik auf einen Trieb der
Uneigenniitzigkeit schon verurteilt sei (S. 235). Humboldt
halte sich innerhalb der von Kant gezogenen Grenzen,
da seine ,Freiheit, seine ,Ideen‘, sein ,Plan der Welt-
regierung seine ,Genies“ durchaus ein Noumenon im
negativen Verstande seien (S. 238 f.).

Wenden wir uns wieder der Sprache zu, so ist sie
nach Humboldt Schopfung der Nation. ,Das Dasein der
Sprachen beweist, dafl es auch geistige Schopfungen gibt,
welche ganz und gar nicht von einem Individuum aus
auf die iibrigen iibergehen, sondern nur aus der gleich-
zeitigen Selbsttitigkeit aller hervorbrechen kdénnen. In
den Sprachen also sind, da dieselben immer nationelle
Form haben, Nationen, als solche, eigentlich und unmittel-
bar schopferisch® (S. 245).

Fiir die Erklirung der Sprache werden von Hum-
boldt (nach Steinthal) drei Standpunkte gezeichnet (sic!),
,die sich durch-die Ansicht von dem Verhiltnis zwischen
Sprache und Geist unterscheiden und die alle drei zu-
lissig sind, von denen jede zur rechten Zeit geltend zu
machen ist. Es kann zuerst die Sprache als vom Geiste
gewirkt genommen werden. Zweitens kann die Sprache
in ihrer schopferischen Selbstéindigkeit erfalit werden. Die
dritte Ansicht aber, welche die volle Wahrheit enthalten



140 W. v. Humboldts Sprachwissenschaft

wiirde, wenn sie aufgeklirt werden konnte (was dem
menschlicheu Geiste unmoglich ist), erfafit die Sprache
in der idealen Totalitit des Geistes als identisch mit ihm*
(S. 252).

Von diesen drei Standpunkten ist der dritte, monisti-
sche abzulehnen. Die zugegebene Unmoglichkeit hat ihren
Grund nicht in der Erhabenheit, sondern in der Unnatur
desselben. Wie der Eleate sich gendtigt sieht, zur Er-
klirung der Vielheit von der Abstraktion seines bewegungs-
losen Seins abzugehen, so sieht sich der Sprachphilosoph
gezwungen, Geist und Sprache zu unterscheiden und die
letztere als das Werkzeug des Geistes aufzufassen, das
jedoch nur insofern auf ,Selbstindigkeit Anspruch er-
heben kann, als jedes Werkzeug eine ihm eigentiimliche
Beschaffenheit besitzt, durch die es einerseits zum Ge-
brauche geeignet erscheint, anderseits aber auch demselben
Hindernisse und Beschrinkungen aufzuerlegen vermag.

Aus den Stellen, woraus Steinthal schopft, fithren wir
an: ,,Wie sie (Geist und Sprache) in Wahrheit miteinander
in einer und ebenderselben, unseren Begriffen unzugiang-
lichen Quelle zusammenkommen, bleibt uns unerklirlich
verborgen. Ohne aber iiber die Prioritit der einen oder
anderen entscheiden zu wollen, miissen wir als das reale
Erklirungsprinzip und als den wahren Bestimmungsgrund
die geistige Kraft der Nationen ansehen, weil sie allein
lebendig selbstindig vor uns steht, die Sprache dagegen
nur an ihr haftet. Denn insofern sich auch diese uns in
ihrer schdpferischen Selbstindigkeit offenbart, verliert sie
sich tiber das Gebiet der Erscheinungen hinaus in ein
ideales Wesen“ (S. 254).

Einer der bedeutungsvollsten Begriffe der Humboldt-
schen Sprachwissenschaft ist der der Form. Form ist
nach Humboldt (wie Steinthal erklirt, S. 256), was aus
Teilen ein Ganzes macht, was eins an das andere kniipft,
mag es sich um Ruhendes oder Bewegtes oder um bloBe
Bewegung, Titigkeit handeln. ,Die Sprachform kann be-
deuten: die Form, welche eben die Sprache ist, und welche
einem geistigen Inhalt angebildet wird; oder aber die
Form, welche der Sprache angebildet ist und welche
entweder als Prinzip die Spracharbeit leitet und die
Einzelheiten derselben formt, oder welche als Ergebnis
dieser Arbeit ihren KEinzelheiten aufgedriickt ist, d. h.



in ihrem Verhiltnis zu den philosoph. Systemen seiner Zeit. 141

die GesetzmiBigkeit der bildenden Tétigkeit oder der
durch letztere gebildeten Elemente® (S. 258).

,Die Sprache, in ihrem wirklichen Wesen aufgefalt,
ist etwas bestindig und in jedem Augenblicke Voriiber-
gehendes ... Ihre wahre Definition kann daher nur eine
genetische sein. Sie ist ndmlich die sich ewig wieder-
holende Arbeit des Geistes, den artikulierten Laut zum
Ausdruck des Gedankens fihig zu machen® (S. 263). ,Das
in dieser Arbeit des Geistes, den artikulierten Laut zum
Gedankenausdruck zu erheben, liegende Bestindige und
Gleichformige, so vollstindig als moglich, in seinem Zu-
sammenhange aufgefallt und systematisch dargestellt,
macht die Form der Sprache aus“ (S. 264).

,Der Begriff der Form der Sprachen dehnt sich weit
iiber die Regeln der Redefithrung und selbst iiber die
der Wortbildung hinaus, insofern man unter der letzteren
die Anwendung gewisser allgemeiner logischer Kategorien
des Wirkens, des Gewirkten, der Substanz, der Eigenschaft
usw. auf die Wurzeln und Grundworter versteht. Er ist
ganz eigentlich auf die Bildung der Grundwdrter selbst
anwendbar® (S. 267).

,Die Sprache ist insofern das bildende Organ des
Gedankens, d. h. das Organ, durch welches der Gedanke
gebildet wird, als der Laut nicht nur nétig ist, um jenen
horbar zu machen, sondern auch als er zur Bildung des
Begriffs im BewubBtsein selbst erforderlich ist, wodurch
Gedanke und Laut Eins werden — Eins, aber nicht iden-
tisch® (Steinthal in der Einleitung zu § 9 der Humboldt-
schen Schrift iiber die Verschiedenheit des menschlichen
Sprachbaus. Die sprachwiss. WW. S. 273).

Steinthal findet, die Darstellung des Denkprozesses bei
Humboldt leide durch die Kiirze und davon, dal} nur der
Prozel beisinnlichen Wahrnehmungen beriicksichtigt werde.
Es fehle auBler dem Vorgange des Denkens (des Urteilens
und SchlieBens) auch die Bildung der Abstrakta (S. 274).

Halten wir hier fiir einen Augenblick in der Dar-
stellung der Humboldtschen Auffassung des Verhéiltnisses
von Geist und Sprache inne und fragen wir, wie die
beiden grofien Vertreter der sokratischen Schule {iber
die Sache dachten, so berichtet uns derselbe Steinthal, daf
Platon und Aristoteles gemeinsam lehrten, die Namen
(0vduare) seien durchweg nicht givoer; die Sprache sei
Zeichen fiir die Erregungen der Seele, die ihrerseits



142 W. v. Humboldts Sprachwissenschaft

iiberall dieselben seien wie die Dinge, was nicht von den
Lauten und den Buchstaben gelte. Die Sprache sei daher
auch nicht ein ogyavor der Erkenntnis der Dinge, d. h.
kein natiirliches (wie Steinthal mit Recht erklirend
beifiigt) Werkzeug.

In einem Punkte sei eine Verschiedenheit zwischen
Aristoteles und Platon zuzugestehen, nidmlich riicksichtlich
der Onomatopoie. ,Jener behauptet entschiedener, daf3
die Laute nicht schon von selbst die Bedeutung, die Vor-
stellung in sich tragen, sondern dafBl erst das Denken sich
die Laute als Zeichen anzueignen hat. Ein Laut ist nicht
durch sich selbst Wort, sondern wird es erst, wenn er
vom Menschen als Zeichen verwendet wird. ,Die un-
artikulierten Laute der Tiere, auch die Interjektionen der
Menschen bedeuten wohl etwas, ohne aber Worter zu
sein‘ . . . DalB aber und wie ein Laut zum Zeichen wird,
ist etwas ganz Subjektives, fiir den Laut Zufdlliges*
(Steinthal, Geschichte der Sprachwiss. S. 182 f.).

Erinnern wir uns, dal auch Humboldt, durch die
Macht der Sache selbst bestimmt, von einer Verteilung
der Laute unter die Begriffe spricht, so werden wir hierin
eine unwillkiirliche Bestitigung der von Aristoteles vor-
getragenen Auffassung erkennen.

Die Sprache ist ein kiinstliches Werkzeug zur Ge-
dankenmitteilung, Humboldt aber betrachtet sie, wie wir
sahen, als bildendes Organ des Gedankens. Die Vorstellung
erlange ,volle Objektivitit durch den Laut, ohne welche
Objektivitit der Begriff nicht gebildet werden, keine Klar-
heit und Deutlichkeit erlangen konne (S. 274).

Im Verstehen, in der Wechselrede sieht Humboldt
den Beweis fiir die Einheit der Individuen (a. a. O.). Ohne
Verbindung mit dem Sprachlaute konne die Vorstellung
nicht zum Begriff werden (S. 2738).

Ohne die, wo Sprache mitwirkt, auch stillschweigend
immer vorgehende Versetzung in zum Subjekt zuriick-
kehrende Objektivitit ist die Bildung des Begriffes, mit-
hin alles wahre Denken unmoglich (S. 281). ,Alles
Sprechen, von dem einfachsten an, ist ein Ankniipfen des
einfach Empfundenen an die gemeinsame Natur der Mensch-
heit“ (S. 283). Was hier Humboldt der Sprache zuschreibt,
ist vielmehr ein Attribut des Denkens, das aus der spe-
zifisch identischen Natur der menschlichen Individuen
hervorgeht. Das Gedankenbild, wie der ihm entsprechende



in ihrem Verbéltnis zu den philosoph. Systemen seiner Zeit. 143

Gegenstand, ist guos, dagegen seine Verbindung mit dem
Laut oder dem Lautbild 9£oer.

Wie in der sinnlichen Vorstellung, aus welcher der
Begriff abstrahiert ist, eine natiirliche und notwendige
Stiitze, so mag man auch im Lautbild eine solche kiinst-
liche erblicken, wodurch jedoch keineswegs die Deutlich-
keit bewirkt wird; denn wo sie dem Begriffe (der intel-
lektuellen Vorstellung) fehlt, kann auch der Laut sie ihr
nicht geben.

Das Wort ist nicht ein Ausdruck des Gegenstandes
an sich, sondern des von diesem in der Seele erzeugten
Bildes, was in gewissem Sinne richtig ist, ohne daB die
daraus gezogene subjektivistische Folgerung zutrifft. ,Da
aller objektiven Wahrnehmung unvermeidlich Subjektivitit
beigemischt ist, so kann man, schon unabhéngig von der
Sprache, jede menschliche Individualitit als einen eigenen
Standpunkt der Weltansicht betrachten. Sie wird aber
noch viel mehr dazu durch die Sprache, da das Wort sich
der Sache gegeniiber auch wieder . .. mit einem Zusatz
von Selbstbedeutung zum Objekt macht und eine Eigen-
tiimlichkeit hinzubringt® (S. 287 f.). In dieser AuBerung
sind Mittel und Terminus verwechselt; ein bedeutungs-
voller Laut kann allerdings zur Bezeichnung eines Gegen-
standes als Etymon verwendet werden, wie z. B. die
Wurzel ,man“ zu der des Menschen; die Absicht aber geht
auf den vollen Begriff selbst mit all seinen implicite in
ihm enthaltenen Merkmalen.

Schroff driickt die naturalistische Auffassung Hum-
boldts der Ausspruch aus: ,Der Mensch als Tiergattung (?)
ist ein singendes Geschdpf, aber Gedanken mit Tonen ver-
bindend* (S. 289).

,Alles Verstehen ist... immer zugleich ein Nichtver-
stehen, alle Ubereinstimmung in Gedanken und Gefiihlen
zugleich ein Auseinandergehen® (S. 295). ,,Ohne daB sich
angeben lieBe, wie dies zugeht, brechen aus jedem Volke
gerade die artikulierten Laute, und in derjenigen Bezieh-
ung aufeinander hervor, welche und wie sie das Sprach-
system desselben erfordert®“ (S. 303).

y2Man kann die Sprache mit einem ungeheueren Ge-
webe vergleichen, in dem jeder Teil mit dem anderen und
alle mit dem Ganzen in mehr oder weniger deutlich er-
kennbarem Zusammenhange stehen. Der Mensch beriihrt
im Sprechen, von welchen Beziehungen man ausgehen



144 W. v. Humboldts Sprachwissenschaft

mag, immer nur einen abgesonderten Teil dieses Gewebes,
tut dies aber instinktartig immer dergestalt, als wiren
ihm zugleich alle, mit welchen jeder einzelne notwendig
in Ubereinstimmung stehen mubB, im gleichen Augenblick
gegenwirtig* (S. 308).

Mit dieser Auffassung mutet Humboldt dem mensch-
lichen Geiste Unmogliches zu. Wiirde die Sprache wie
der Gesang der Vigel aus dem Innern hervorgehen, so
bediirfte es keines Erlernens der Sprache, das im Kinde
nur deshalb mit so {iberraschender Schnelligkeit vor sich
geht, weil seine ganze Geddchtnis- und Verstandestitigkeit
darauf gerichtet ist. Die Rolle, die hierbei die Analogie
spielt, sowie die VerstdBle gegen den usus tyrannus, zu
dem sie nicht selten fiihrt, sei nur angedeutet.

,Die #dulleren, zu allen Sinnen zugleich sprechenden
Gegenstinde und die inneren Bewegungen des Gemiits
bloB durch Eindriicke auf das Ohr darzustellen, ist eine
im einzelnen grofBenteils unerklirbare Operation. Dal
Zusammenhang zwischen dem Laute und dessen Bedeutung
vorhanden ist, scheint gewil}, die Beschaffenheit dieses
Zusammenhangs aber 148t sich selten vollstindig angeben,
oft nur ahnden und noch viel 6fter gar nicht erraten*
(S. 322).

Bleibt man bei den einzelnen Wortern stehen, so kann
man eine dreifache Bezeichnung der Begriffe unter-
scheiden: die unmittelbar nachahmende, die sich nach
und nach in der fortschreitenden Ausbildung der Sprache
verliert (S. 322). KEine andere ist die symbolische (z. B.
sanskrit. 1i, schmelzen), die unstreitig auf die primitive
Wortbezeichnung eine groBe, vielleicht ausschliefiliche
Herrschaft ausgetibt hat (S. 323). Hiermit verwandt ist
die oben erwihnte, auf einen engen Kreis beschrinkte
pathognonische (Mund, Nase, Hauch).?!

- Die dritte ist die analogische, von allen die frucht-
barste; sie ist Bezeichnung der Lautdhnlichkeit nach der
Verwandtschaft der zu bezeichnenden Begriffe. In seiner
Erklarung bemerkt Steinthal, Analogie solle bedeuten,
daBl, wo verwandte Begriffe gegeben sind, diese auch mit
verwandten Lauten bezeichnet werden, ohne dal} es auf
den Charakter der Laute an sich ankidme (S. 324).

1t 8. Kaulen, Die Sprachverwirrung zu Babel S. 76 f. (mit Berufung
auf Steinthal).



in ihrem Verhiltnis zu den philosoph. Systemen seiner Zeit. 145

Steinthal vermiBt ein Beispiel; das einzige urspriinglich
verwendete: Gischt, Geist habe Humboldt gestrichen, nach
seiner Ansicht schwebten Humboldt Fiélle vor, wie froh,
frei, Freund usw. (S. 326).

Neben dem Begriff der ,inneren Sprachform“ spielt
in Humboldts Sprachphilosophie eine Rolle der Artikula-
tionssinn, der nach Steinthal nicht auf die Bedeutsam-
keit des Lautes iiberhaupt, sondern auf eine bestimmte
Bedeutung geht (S. 328). Er wendet bald die nach-
ahmende, bald die symbolische, bald die analogische Me-
thode an (S. 329).

Wiederholt vernehmen wir, dall die Sprache, wie es
aus ihrer Natur selbst hervorgehe, der Seele in ihrer
Totalitit gegenwirtig sei, d. h. jedes einzelne in ihr sich
so verhalte, ,,dall es anderem, noch nicht deutlich gewor-
denen, und einem durch die Summe der Erscheinungen
und die Gesetze des Geistes gegebenen oder vielmehr zu
schaffen moglichen Ganzen entspricht“ (S. 333).

Soll mit diesen Worten gesagt sein, dall die Sprache,
inhaltlich genommen, eine Weltanschauung enthalte, und,
wie man die Humboldtsche Auffassung weiter ausspann,
eine Ansicht tiber Gott und Welt widerspiegle, z. B. das
Sanskrit eine pantheistische, das Hebréische eine theistische,
das Chinesische eine atheistische, so ist dies zweifellos
unrichtig. Dagegen ist nicht zu bestreiten, daf z. B. die
Behandlung des Satzes fiir die Gesamtheit einer Sprache
charakteristisch ist, sowie dal} sich in dieser der Charakter
des Volksstammes, dem sie ihre Bildung verdankt, wider-
spiegle, z. B. die Innerlichkeit und der zur Symbolik ge-
neigte Zug des Semiten in der Verwendung der Vokale
zur Wortbildung und Flexion, sowie die intellektuelle und
kiinstlerische Begabung des Griechen in der plastischen
Wortbildung und in der wundervollen Ausgestaltung der
Periode.

Humboldt fragt: Was sich eigentlich die Seele bei
dem Worte sinnlich vorstellt? Ob den Gegenstand im
ganzen? Oder die in dem Worte davon aufgefafiten Eigen-
schaften? (Also den Inhalt der inneren Form des Wortes.
Steinthal.) Oder etwas dem durch das Wort erregten
Gefiihle entsprechendes Unbestimmtes? (S. 339 f. Anm.)
In dem Sanskritwort fiir Elefant: der Zweizahnige, ist
die Vorstellung: zweizahnig das Gedankenelement oder
die innere Form des Wortes, womit das ideale Objekt,

Jahrbuch tiir Philosophie ete. XX. 10



146 W. v. Humboldts Sprachwissenschaft

d. h. der Begriff: Elefant, erfafit, d. h. vorgestellt wird
(S. 340 Anm.).

Diese fiir das Verstindnis der Sprache, ihrer Natur
und Absicht hochst wichtige Unterscheidung ist kaum
je mit klarerer Krkenntnis und groBerer Bestimmtheit
ausgesprochen worden als von Thomas von Aquin. Von
den zahlreichen Stellen, in denen der groBe Denker auf
diesen Punkt zu reden kommt, fithren wir folgende an:
,Es ist nicht immer dasselbe das, wovon ein Name zur
Bezeichnung angewendet wird, und dasjenige, zu dessen
Bezeichnung dies geschieht. Wie wir nimlich die Sub-
stanz einer Sache aus den Eigenschaften oder Operationen
erkennen, so benennen wir ihre Substanz zuweilen von
irgend einer Operation oder Eigenschaft, wie wir die Sub-
stanz des. Steines — lapis — von einer Aktion desselben
— quia laedit pedem — benennen. Jedoch dieser Name
ist nicht beigelegt zur Bezeichnung dieser Aktion, sondern
zu der der Substanz des Steines.“!

Die Vorstellung des Gegenstandes selbst — fihrt Stein-
thal erklirend fort — (das ideale Objekt) ist von der-
jenigen zu unterscheiden, welche das Wort seiner Bildung
und Entstehung nach von ihm gibt (von der inneren
Sprachform). Subjektiv bleibe die Art, wie das Objekt
aufgefaBit oder vorgestellt werde. Das eine Volk oder
Individuum sei (zur Bezeichnung des Elefanten) von der
Zweizahnigkeit, das andere vom Riissel, das dritte von
der Art zu trinken getroffen (a. a. O. S. 341 Anm.).?

Der ideelle Teil ist in der Sprache im allgemeinen
tiberall gleich; aber auch in diesem, dem ,bloB von den
Verkniipfungen des Verstandes abhingigen Teile finden
sich Verschiedenheiten, die aber alsdann fast immer aus
unrichtigen oder mangelhaften Kombinationen herriithren*
(So Humboldt a. a. O. 8. 353).

Diese AuBlerung diirfte beweisen, daBl Steinthals An-
sicht, den verschiedenen Grammatiken entspréichen ebenso
viele ,Logiken*, von Humboldt nicht geteilt wird.

Die wahre Natur des Verbums sieht Humboldt, wie

1 Summa Theol. p. I. qu. XIII art. VIII e. Das gewéhlte Beispiel
ist fiir die Sache selbst gleichgiiltig.

2 Als Beispiel fiir die Unterscheidung des Objektes von dem sprach-
lich zur Bezeichnung desselben gewihlten Merkmale diene das Sans-
kritwort dviga, zweimal geboren, das Brahmane und Vogel bedeuten
kann.



in ihrem Verhiltnis zu den philosoph. Systemen seciner Zeit. 147

uns bereits bekannt, in der reinen Synthesis des Seins
mit dem Begriff (S. 355).

,Bel allem geistigen Tun des Menschen, auch bei dem
mit klarer Absicht und Reflexion unternommenen, um
wie viel mehr bei instinktivem Schaffen des Geistes
mischen sich in die Wirksamkeit der notwendigen Kraft
rein mechanisch, ungewollt und gegen den Willen und
besseres Wissen auch andere Krifte, welche bald mit
jener in derselben Richtung wirkend sie verstirken, bald
ihr entgegen arbeitend sie ablenken und schwéichen“
(Steinthal a. a. O. 8. 364).

Mit diesen Worten glaubt Steinthal die prinzipielle
Rechtfertigung von Humboldts ,,Betrachtung* ausgedriickt
zu haben,

Uber den éasthetischen Gesichtspunkt spricht sich
Humboldt dahin aus, daB die kiinstlerische Schonheit der
Sprache ihr nicht als ein zufilliger Schmuck verliehen
werde; ,sie ist gerade im Gegenteil eine in sich not-
wendige Folge ihres tiibrigen Wesens, ein untriiglicher
Priifstein ihrer inneren allgemeinen Vollendung® (S. 371).

Néiher der Wahrheit kommen folgende Ausspriiche
itber das Verhiiltnis von Begriff und Laut: ,Die Bezeich-
nung des Begriffs durch den Laut ist eine Verknipfung
von Dingen, deren Natur sich wahrhaft niemals vereinigen
kann® (S. 375). ,Sie (die Seele) mulBl das Wort mehr wie
einen Anhaltspunkt ihrer inneren Tétigkeit behandeln,
als sich in seinen Grenzen gefangen halten lassen* (a.a.O.).
Die Verschiedenheit von Begriff und Laut erfordere daher
ein vermittelndes Drittes: ,,Die Verbindung der verschie-
denartigen Natur des Begriffs und des Lautes fordert,
auch ganz abgesehen vom korperlichen Klange des letz-
teren und bloB von der Vorstellung selbst, die Vermittlung
beider durch ein Drittes, in dem sie zusammentreffen
kénnen. Dies Vermittelnde ist nun allemal sinnlicher
Natur, wie in Vernunft die Vorstellung des Nehmens, in
Verstand die des Stehens, in Bliite die des Hervorquellens
liegt“ (S. 376). Daraus ergibt sich eine dreifache Ver-
kettung der durch dieses Mittelglied verbundenen Reihen
der Begriffe und Laute: ,Seine Einheit (d. i. die des
Wortvorrats) beruht auf dem durch die Verwandtschaft
der Begriffe geleiteten Zusammenhange der vermittelnden
Anschauungen und der Laute“ (S. 378).

Benfey {Geschichte der Sprachwissenschaft S. 521 {.)

10*



148 W. v. Humboldts Sprachwissenschaft

entwirft von der Humboldtschen Sprachphilosophie folgende
Charakteristik: ,,Wilhelm von Humboldt, dessen geistige
Entwicklung ungefihr in die Mitte der beiden Richtungen
(auf das Allgemeine oder Individuelle) fillt, deren eine
das vorige, die andere das jetzige (d.i. 19.) Jahrhundert

vorzugsweise beherrscht, — dort die philosophische, spe-
ziell kantische, vorwaltend subjektive, aprioristische, hier
die historische, objektive — spiegelt in seinen Schriften

nicht selten unbewulit den Kampf zuriick, in welchen
beide geraten waren. Obgleich die historische Richtung,
welche in der Sprachforschung die herrschende war,
nicht verfehlen konnte, ihren gewaltigen Einflufl auf ihn
geltend zu machen, er selbst auch das Bediirfnis fiihlt,
beide miteinander zu vereinigen, so war sie doch nicht
stark genug, die philosophische Betrachtungsweise, in
welcher er herangebildet war, vollstindig umzugestalten;
diese bildet, wo sich beide Richtungen in ihm begegnen,
gewissermallen die Kette, die historische den Einschlag
seiner wissenschaftlichen Gewebe, und manche seiner Wider-
spriuche, Dunkelheiten und irrigen Annahmen beruhen
nicht am wenigsten darauf, dal beide Richtungen, bei
ihrer Anwendung, in mancher DBeziehang unvermittelte
disharmonische Gegensiitze bleiben, deren Unvertriglich-
keit er selbst sich nicht klar bewulBt war.”

Neben Humboldt verdient ein anderer geistvoller
Schriftsteller, der in der Geschichte der neueren Sprach-
wissenschaft eine hervorragende Stelle beansprucht, ge-
nannt zu werden. F. v. Schlegel ist zunachst durch seine
epochemachende Schrift {iber die Sprache und Weisheit
der Inder, in welcher er mit genialem Blicke eine Reihe
verwandter Sprachen unter dem gemeinsamen Titel ,indo-
germanisch zusammenfaBte, bekannt, wihrend seine Stel-
lung als Sprachphilosoph weniger gewiirdigt erscheint.

Der oben angefithrte Benfey rithmt an F. v. Schlegel
den philosophischen Tiefsinn, der ihn nicht bei oberflich-
licher Betrachtung des Spiels der Krifte stehen bleiben
lie, sondern tiefer und tiefer zur Aufsuchung des Zen-
trums derselben trieb. Dabei war Schlegel ,eine leicht
bewegliche, nach den verschiedensten Seiten hin mit der
Gesamtfiille eines ungewthnlich groBen ebensowohl analy-
tischen als synthetischen Talents zu wirken befdhigte
Natur, feurig, enthusiastisch, aller Tiefen seiner Mutter-
sprache michtig, schien er vom Schicksal bestimmt zu sein,



in ihrem Verhiltnis zu den philosoph. Systemen seiner Zeit, 149

gleichméflig ein Muster tiefster Forschung, vollendetster
Erkenntnis und wirksamster, zugleich glinzendster Dar-
stellung auf deutschem Boden werden zu sollen.* Wenn
er trotzdem diese Hohe nicht erreichte, so trugen Hinder-
nisse schuld, die teils in inneren, teils in aulleren Ver-
hidltnissen gelegen sind. In der Bedeutung, die Schlegel
auf den formativen Charakter einer Sprache legt, sieht
Benfey einen hdchst bedeutenden Gedanken, welcher der
Keim geblieben sei, an welchen sich fast alle bisherigen
Klassifikationsversuche angeschlossen haben (Benfey a.a.O.
S. 359 ff.).

Was nun F. von Schlegels Auffassung vom Wesen
und Ursprung der Sprache betrifft, so zeigt sich darin
nicht, wie in der W. v. Humboldts, ein EinfluBl der pan-
theistisch-idealistischen und kritischen Systeme, vielmehr
ist man geneigt, an Jakobis Glaubensphilosophie sowohl
als an Schellings Abfalltheorie zu denken, wenn nicht
vielmehr an theologische Lehren zu erinnern sein
mochte, an solche von einem urspriinglichen, paradie-
sischen Zustande, in welchem der im tatsichlichen Zu-
stande bestehende mannigfache Widerstreit der Kréifte in
einer hoheren Harmonie aufgehoben war. Zwar lifBt sich
nach der orthodoxen Auffassung jener Zustand der Har-
monie (status integritatis) nicht mit voller GewiBheit
(weil seinem Ursprung nach iibernatiirlich) erschlieBen:
gleichwohl spricht ein gewisser Grad von Wahrscheinlich-
keit dafiir, dafB Gott den Menschen in einem vollkom-
meneren Zustand, als der gegenwirtige ist, erschuf. Legt
man die Worte F. v. Schlegels in diesem Sinne aus, so
kann ihnen Berechtigung nicht abgesprochen werden,
"obwohl eine ungiinstige Deutung der Annahme, Gottes
Dasein sei viel mehr Gegenstand der Erfahrung als den-
kender Vermittelung, nahe liegt.

Vernehmen wir Schlegel selbst. Es sei, bemerkt er,
die Ansicht und Meinung aller alten Volker der Vorzeit
gewesen, daB der Mensch gleich von Anfang aus seiner
urspringlichen Harmonie heraus in den Zwiespalt gefallen
oder von der Einheit abgewichen, daf} er von seiner ersten
und ihm anerschaffenen hohen Wiirde um viele Stufen
tief und immer tiefer herabgesunken ist. (Phil. Vorles.insbs.
iiber Phil. d. Sprache u. d. Wortes. WW. 15. Bd. S. 25 1)

Aufgabe der Philosophie sei es, die Wege der Riick-
kehr zu der verlorenen Harmonie auszukundschaften und



150 W. v. Humboldts Sprachwissenschaft

den vierfachen Zwiespalt der vier Hauptvermdégen, Verstand
und Wille, Vernunft und Phantasie, aufzuheben (a. a. O.
S. 26 ff.). ,Die Riickkehr aus jenem vierfach zersplitterten
und gebundenen oder zerteilten BewuBtsein in das leben-
dige dreifache oder dreieinige Bewuflitsein (nimlich die
in der Liebe wieder vereinigte Seele, der in der Kraft
des konsequenten Lebens neuerwachte Geist, der innere
Sinn fiir das Hohere und Gottliche) ist der Anfang der
lebendigen Philosophie® (S. 31 f.).

Wie hier ein besonderes Vermdégen fiir das Hohere
und Gottliche angenommen erscheint, so deutet auf einen
substanziellen Trichotomismus die Unterscheidung von
Leib, Seele und Geist, wovon gesagt wird, es sei ,hier der
Zwiespalt und Widerstreit zwischen dem hdheren, inneren,
gcistigen Prinzip oder Dasein und der AuBenwelt, zu der
eigentlich auch die Sinnlichkeit in uns gehoért, nicht aus-
geschlossen® (S. 33).

Was die beiden ,,Vermdgen“: Verstand und Vernunft
betrifft, so bekennt sich F. v. Schlegel zu dem ilteren
Sprachgebrauch eines Meister Eckart, demzufolge Verstand
dem ,intellectus®, Vernunft der ,ratio“ entspricht, ver-
bindet aber mit dem ersteren Ausdruck den Begriff nicht
blof der unmittelbar erkennenden Funktion des einen
hoheren Erkenntnisvermoégens, sondern den eines an-
schauenden Vermdgens (S. 41).

Wir vernahmen soeben, daB unser Sprachphilosoph
drei Ankntipfungspunkte und Formen einer wiederher-
gestellten Harmonie unterscheidet: erstens die Charakter-
festigkeit eines konsequenten Wollens, Denkens und
Handelns, zweitens das wahre Kunstgenie, drittens eine
uneigenniitzige, starke Liebe (S.49). Hier nun ist die Stelle,
die Schlegel der Sprache anweist. ,,Es gibt noch ein anderes,
groBes und viel umfassendes, selbst in dem #uBeren wirk-
lichen Leben und in der geschichtlichen Erfahrung, als
ein solches hervortretendes Phinomen, welches mit in die
Reihe dieser Verbindungselemente oder Vereinigungsprin-
zipien des sonst geteilten BewuBtseins gehort; und dies
ist die wunderbar mannigfaltige und doch so kunstreich
geordnete Menschensprache. Sie ist ein lebendiges Produkt
des ganzen inneren Menschen, und alle sonst getrennten
Geisteskrifte und Seelenvermoigen haben, jedes in seiner
Art, ihren vollen Anteil an diesem gemeinsamen Erzeug-
nis, wenngleich noch manche Spur der inneren Zerstiickung



in ihrem Verhiltnis zu den philosoph. Systemen seiner Zeit. 151

darin &duBerlich sichtbar bleibt und eine vollkommene
Harmonie des vollstindig ganzen und lebendig zusammen-
wirkenden BewuBtseins auch hier nur als seltene Aus-
nahme in den héchsten Hervorbringungen des dichtenden
oder wie sonst immer in der Rede und Sprache sich kund-
gebenden Kunstgenies und meistens auch hier nur in den
ausgezeichnet hellsten Punkten und in einzelnen glick-
lichen Lichtmomenten derselben gefunden wird“ (5. 50).
Obgleich in diesen Worten sowie in der folgenden
Ausfiithrung nicht geniigend unterschieden ist, was der
Sprache selbst angehdrt und was den dichterischen und
rednerischen Gebrauch derselben betrifft, so ist doch der
Gedanke vollkommen zutreffend, dafl in der Sprache, auller
dem Intellekt und der Phantasie, auch Charakter und
Gefithl (das letztere im Accent) zum Ausdrucke gelangen.
Der oben angedeutete glaubensphilosophische Stand-
punkt tritt in den Bemerkungen iiber Gott als Erfahrungs-
objekt zutage. ,Wenn das gesamte Menschengeschlecht
niemals etwas von Gott in Erfahrung gebracht hitte,
wenn der Mensch iiberhaupt Gott zu erfahren nicht fihig
wire, was konnte er dann von ihm wissen? Ein solches
Wissen ohne alle Erfahrung wiire ja doch nur ein selbst-
gemachtes des eigenen Ich, eine innere Kinbildung und
bloBer Widerschein der Vernunft und inneren Nichtigkeit;
und es mochte auf solchem Wege ein bloB idealistischer
Begriff von Gott oder wenigstens der Zweifel, dal er
nichts als ein solcher sei, schwer abzuwenden sein“ (S. 57).
Mag man diese Worte im ontologistischen oder tra-
ditionalistischen Sinne verstehen, in jedem Falle wird man
bedauern, daB dem geistvollen Romantiker die Erkenntnis-
theorie des hl. Thomas unbekannt geblieben ist, aus der
er hiitte lernen konnen, daf ein Wissen von Gott auch
ohne Erfahrung nicht notwendig idealistisch zu denken
sei, daB aber auch die Menschheit urspriinglich auf diesen
Weg nach wahrscheinlicher Annahme nicht angewiesen
war, vielmehr eine urspriingliche Offenbarung und tra-
ditionelle Fortpflanzung der Gotteserkenntnis, also, wenn
man will, eine gewisse Erfahrung anzunehmen sei.
Schlegel verwirft die Annahme eines Ursprungs der
Sprache aus Naturlauten oder aus mechanischer Schall-
nachahmung, wiewohl sie ,zur Entwicklung der Sprache
mitgewirkt haben®, und 148t die Sprache nicht ,stiick-
weise, sondern aus dem vollen Innern und lebendigen



152 W. v. Humboldts Sprachwissenschaft

BewuBtsein . . . mehr mit einem Male als eine Erfindung
im ganzen“ hervorgehen, hierin mit W. v. Humboldt Gber-
einstimmend, der ebenfalls auf eine Zeit rekurriert, in
welcher sich die schopferische Kraft auf die Erzeugung
der Sprache konzentrierte.

Was die Weiterbildung Humboldtscher Ideen betr 1fft
so kiime vor allem der oft genannte Steinthal 1nbetracht
der unter dem Einflusse der Herbartschen Philosophie
die von Humboldt hervorgehobene Verschiedenheit des
Sprachbaues, die auf die geistige Entwicklung foérdernd
oder hindernd einwirke, zu einer Verschiedenheit der
Logiken steigerte, im iibrigen aber inbezug auf ,Cha-
rakteristik der Sprachtypen® in Humboldts FuBstapfen
trat. Dagegen wollen wir unser Augenmerk auf den
neuesten , Philosophen® der Sprache richten, dessen philo-
sophische Gewihrsménner nicht mehr Kant, resp. Spinoza,
auch nicht Herbart sind, der vielmehr in den Geleisen der
Positivisten und Sensualisten wandelt: auf den dreiban-
digen Sprachkritiker Fr. Mauthner, den unsere Leser
bereits. von der wenigst giinstigen Seite kennen gelernt
haben, der jedoch, wo es sich nicht um Philosophie handelt,
immerhin noch verniinftig iber Sprache und Sprachtheorie
zu reden weil}.? .

Uber F. v. Schlegels Schrift: Uber die Sprache und
Weisheit der Inder schreibt Mauthner (Krit. d. Sp. IL
S. 52): ,Das kleine Werk gilt mit Recht als epoche-
machend, wenn man jedes Apercu in jeder Disziplin fir
den Anfang einer Epoche hélt. Die heutigen Sanskritisten
lacheln iiber die zahlreichen Irrtiimer des Meisters, der
in Deutschland ihre Wissenschaft begriindet hat: sie deuten
Schlegels Ausspruch, daB Sanskrit die Muttersprache ge-
wesen sei, dahin um, daB} es der indoeuropéischen Ursprache
am néchsten stehe. Wir nehmen uns heraus, wieder tiber
die heilige Uberzeugung von der Auffindbarkeit einer
indoeuropiischen Ursprache zu licheln (Mauthner, wenn
er nicht lacht, lichelt wenigstens; sein Humor erinnert
an den — Heines). Wir werden aber, wenn auch nicht
die Leistung, so doch die Anregung F. v. Schlegels am
schonsten (!) wiirdigen, wenn wir sagen, daBl er mit

1 M. hat inzwischen einen Bewunderer gefunden in G. Landauer,
Skepsis und Mystik. Berlin 1903. M. ist ihm der Vollender Kants.
M. kritisiere die Vernunft tiberhaupt, und seine wuchtige Kritik liege darin,
dafl er fir Vernunft Sprache sagt (S. 7).



in ihrem Verhiltnis zu den philosoph. Systemen seiner Zeit. 153

romantischer Keckheit das Programm einer ungeheuren
Sprachwissenschaft aufgestellt hat, daf} die folgende Zeit (sie
beginnt mit Bopps Konjugationssystem 1816) es mit der Ge-
wissenhaftigkeit der historischen Forschung zwar weiter-
gefithrt hat, aber fiir irgend welche geistige Fragen nicht
bedeutender gewesen ist als der erste Anlauf Schlegels.”

Uber W. v. Humboldt lesen wir: ,Als Privatmann
schrieb er jetzt seine sprachphilosophischen Abhandlungen,
welche in der Geschichte dieser Gedanken eine ganz eigen-
tiimliche Stellung einnehmen. Sie stehen ein wenig ab-
seits von der sprachvergleichenden Methode, welche um
dieselbe Zeit herrschend wurde. Humboldt, welcher auf
weiteren Gebieten frither als andere die Bedeutung der
historischen Weltanschauung ahnte, trieb nicht eigentlich
historische Sprachforschung. Trotzdem werden seine
Schriften hidufig epochemachend genannt, und wirklich
kann man kaum ein neueres Werk fiiber die Prinzipien
der Sprachwissenschaft lesen, ohne die Anregungen und
Ahnungen Humboldts wiederzufinden. Dennoch ist vieles
Legende, was sich an den Namen W. v. Humboldts kniipft.
Benfey (Gesch. d. Sprachwiss. S. 337) wagt es, von Hum-
boldts berithmter Einleitung zu dem Werke f{iber die
Kawisprache zu behaupten, sie sei jedem gebildeten Deut-
schen bekannt. In Wahrheit wissen die gebildeten Deut-
schen von W. v. Humboldt nur, daB er der DBruder
Alexanders gewesen sei und daf er einen schwerverstind-
lichen Kommentar zu Goethes Hermann und Dorothea
geschrieben habe;! die ganz Gebildeten (Fachgelehrte
ausgenommen) kennen auch noch den Titel seiner Ein-
leitung: ,Uber die Verschiedenheit des menschlichen
Sprachbaues und ihren EinfluBl auf die geistige Entwick-
lung des Menschengeschlechts®; doch dieser Titel diirfte
weder in seiner Bedeutung noch in seiner verriiterischen
Unklarheit immer richtig verstanden worden sein“ (a. a.O.
Bd. II. S. 57 f.).

Mauthner bringt die Humboldtsche Auffassung der
Sprachen als Organismen in Beziehung zu dem aufgeklirten
Liberalismus, seinen Sinn fiir die Autonomie des Werdens.
Es steckte aber in ihm der starre Rationalismus des
achtzehnten Jahrhunderts. Wir haben bereits auf den
Zusammenhang mit den philosophischen Richtungen

1_ 1 Allgemeiner bekannt diirften W. v. Humboldts Briefe an eine IFreun-
din sein,



154 W. v. Humboldts Sprachwissenschaft

Spinozas, Kants und Fichtes hingewiesen. Idealistische Ein-
fliisse mischten sich in das feine Verstindnis, mit dem
Humboldts Scharfsinn in den Charakter der verschiedensten
Sprachsysteme einzudringen wubBte.

Mauthner redet von der ,entsetzlich schonen“ Sprache
Humboldts und tadelt den wenig strengen Gebrauch der
Worte. Wichtige Begriffe bleiben ohne Definition, weil
im Gedanken Humboldts selbst unfertig.

Die ganze morphologische Klassifikation sei von
W. v. Humboldt angeregt worden (Bd. IL. S. 295). Von
den drei Klassen, der isolierenden, flektierenden und
agglutinierenden, bilde die agglutinierende eine so ungeord-
nete Masse, daB sie sich nicht aufrecht erhalten lasse.
Der Dreiteilung zuliebe gehe man achtlos an einer Unter-
scheidung A. W. v. Schlegels, der die Ideen seines Bruders
ausfithrte, synthetischer und analytischer Sprachen vor-
iiber, von der allerdings die Namengebung preiszugeben sei.
Unsere ,organischen® Sprachen nihern sich bedenklich der
agglutinierenden ,Mangelhaftigkeit®“. Mauthner will, daf die
sogenannte Agglutination tberhaupt kein Ver,(:,lelchunﬂs-
punkt sei und keine Ahnlichkeit zwischen sonst verschie-
denen Sprachen biete und weist mit Whitney auf das fast
isolierende Mandschuund dasreichgegliederte Tiirkische hin.

Uber die ,innere Sprachform* #uBert sich derselbe
Mauthner dahin: ,,Humboldts vielumstrittener und doch
brauchbarer Begriff: Innere ,Sprachform‘ machte zunéchst
einen ganz kliglichen Eindruck, als ich ihn mit dem ganz
banalen Begriffe des Sprachgebrauchs identifizierte. Sehen
wir aber hier, daB der Sprachgebrauch aufs engste mit
der unbewuBten Volksetymologie und mit dem Gefiihlston
der Worter zusammenhingt, so wird diese Gleichstellung
weniger Anstof erregen. Wenn wir ,Schlange‘ sagen, wo
der ROomner ,serpens‘ sagte, wenn wir also den Namen
von dem Sinneseindruck des Ringelns, die Romer ihn von
dem Sinneseindruck der kriechenden Bewegungen nehmen,
so hat der Romer wie der Deutsche dabei das naive Gefiihl,
das Tier richtig bezeichnet zu haben. Die innere Sprach-
form Humboldtb ist die Hervorhebung eines einzigen
Merkmals an einem Gegenstande, der doch der Sprache
mehrere Merkmale zur Verfiigung gestellt héitte. Dieses
naive Gefiihl der Richtigkeit des Ausdrucks ist die innere
Sprachform, ist aber auch nichts als der Sprachgebrauch
mit dem Werte, den die Volksetymologie ihm gibt. Wenn



in ihrem Verbiltnis zu den philosoph. Systemen seiner Zeit. 159

Steinthal die innere Sprachform sehr gezwungen als An-
schauung der Anschauung erklirt, so ist das nichts als
eine scholastische (!) Bezeichnung fiir den Gefiihlston, den
wir den Worten unserer Muttersprache beilegen, fu1 die
kiinstliche Uberzeugung, unsere subjektive Anschauung
sei die richtige® (II. S. 538).

In diesen Bemerkungen Mauthners ist ein Hauptpunkt
iibersehen, ndmlich daB die Absicht des Sprechenden in
jeder Sprache nicht auf das einzelne Merkmal, sondern
auf das Ganze gerichtet ist, und daBl das Streben der
Sprache in ihren spiteren Phasen dahingeht, das Bild-
liche im Worte abzustreifen und es zum Zeichen fiir den
Begriff der Sache herabzusetzen.

Uber denselben Begriff der inneren Sprachform be-
merkt Mauthner ferner: ,Humboldt betrachtet nur wenig
die Grundlage aller Sprachen, die Verbindung von Vor-
stellung und Sprachlaut im Gehirn (!) und hélt sich allzu
philosophisch zumeist an die Verbindung von Denkform
und Sprachform. Hier nun stellt Humboldt ein neues
Wortgespenst hin, den wunklaren Begriff einer inneren
Sprachform, den Steinthal zunichst scharf kritisiert, um
ihn nachher doch wieder zu verwenden. Nach Hum-
boldt ist die innere Sprachform einmal der Inbegriff der
auf die Sprache Bezug habenden Ideen, ein andermal
wieder ist die innere Sprachform der Zweck des Sprach-
lautes, der Gebrauch, zu welchem die Spracherzeugung
sich der Lautform bedient. Wenn also diese Sdtze nicht
eine heillose Konfusion ergeben sollen, so miifiten ,die auf
die Sprache Bezug habenden Ideen‘ Zweckideen sein, End-
ursachen, und wir stehen sofort mitten in blithender
Scholastik* (IL. 8. 61). In ,bliithender Scholastik® zu stehen,
ist fiir Mauthner natirlich ein grifiliches Ungliick.

Eine Seite friher lesen wir: ,,Scharfsinnig fithrt Stein-
thal aus, wie bei Humboldt die obersten Begriffe durch-
einanderschwanken: es wird die Sprache bald mit dem
Geiste, der dann wieder als eine Gottheit nach dem Muster
der Hegelschen Idee auftritt, gleichgestellt; bald kommt
die Sprache von auflen an den Geist heran Das letztere
in dem Sinne, daBl Humboldt die Sprache wie eine plato-
nische Idee behandelt, die sich im Geiste auswirkt und
zur Mannigfaltigkeit der Sprachen gestaltet, welche sich
dann gewissermalen als Bahnen verhalten, in denen sich
das Denken und Dichten des Geistes bewegt, ohne indessen



156 W. v. Humboldts Sprachwissenschaft

zu Fesseln zu werden, denen sich der Geist nicht zu ent-
winden vermdéchte; denn Humboldt ist weit davon entfernt,
mit Steinthal so viele Logiken als Grammatiken anzunehmen.
Néhert sich in dieser Beziehung die Humboldtsche Auf-
fassung der Sprache als selbsttitige Macht dem monisti-
schen Idealismus, so zeigt sich, wie frither bemerkt wurde,
der kritische EinfluB in der Auffassung des Satzes (resp.
Urteils) als einer synthetischen Funktion, durch die sub-
jektive Vorstellungen in objektives Sein umgesetzt werden.

Noch einmal {iber innere Sprachform #dullert sich
Mauthner: ,Fiir Humboldt selbst ist die innere Sprach-
form fast in jedem Paragraph etwas anderes: einmal die
Logik des Denkens, wie sie in der Grammatik zum Aus-
druck kommt; einmal die abstrakte Grammatik selbst,
wie sie sich in den einzelnen Sprachformen #duBlert, einmal
sogar nur das tertium comparationis, wie es bei der Bil-
dung neuer Worte der Phantasie vorschwebt® (IL. S. 61).

Als konsequenter Positivist zeigt sich Mauthner in
seinem endgitiltigen Urteil {iber Humboldts Sprachphilo-
sophie, indem er nur den ,lichten“ Gedanken Humboldts
gelten 1d0t, dall es ausschlieBlich Individualsprachen gebe,
also so viel innere Sprachformen anzunehmen seien als
Individuen. Die innere Sprachform wire dann der ,er-
erbte Erfahrungsschatz“ eines jeden; Humboldt aber
konne den Gedanken einer gemeinsamen inneren Sprach-
form der Menschheit nicht loswerden (a. a. O. S. 62).
Mauthner erklirt indes die innere Sprachform geradezu
als ,holzernes Kisen“. ,Es ist eine solche Wortbildung
fast nur in der philosophischen Sprache der Deutschen
moglich und wére vorher nur in dem spezifisch aristote-
lischen Griechisch und dann im Mdnchslatein der Aristote-
liker moglich gewesen* (S. 64).

Die innere Sprachform ist dem Positivisten der Er-
fahrungsschatz, d. h. die Summe sinnlicher Vorstellungen,
des Individuums. Im Grunde ist ihr Begriff eine Wort-
bildung, was ja auch zur groBen Heiterkeit des Chesterkas-
philosophen, wie wir aus der fritheren Abhandlung im
Jahrbuch iiber Mauthners Sprachkritik wissen, der Begriff
der allgemeinen Anziehungskraft ist.

Mauthner entschuldigt die,Irrtiimer* W, v. Humboldts
damit, dafl ihm der Darwinismus nicht bekannt sein konnte.
Er habe das Gemeinsame in den Sprachen als Abstrak-
tion erkannt, anderseits aber die Wertlosigkeit aller



in ihrem Verhiltnis zu den philosoph. Systemen seiner Zeit. 157

Abstraktion nicht geahnt und darum nach der einen Idee
aller Sprachen geforscht. ,Der Politiker Humboldt, der
Historiker hitte den Begriff der Entwicklung verstehen,
hitte wissen miissen, dall eine soleche unaufhoérliche und
endlose Arbeit sich nicht an eine Idee halten kann, dal
sie sich vielmehr den Umstinden anpassen mull. Aber
der Darwinismus war damals noch nicht in den Kopfen,
was immer man auch von den vielgeriihmten Vorliufern
Darwins rede. Goethes sogenannter Darwinismus stellte
sich noch keine Einheit der Entwicklung vor, sondern
nur eine Einheit des Typus. Diese Goethesche Einheit
des Typus mag wohl auch Humboldt bei seiner Einheit
der Sprachidee vorgeschwebt haben® (a. a. O. 8. 61).

Humboldt schwanke zwischen Rationalismus und
Historismus. Was kiimmere es die Sprache, ob Humboldt
oder sonst jemand sie von einer anderen der Gattung
oder dem Grade nach unterscheide, wer habe ihm etwas
von dem Streben einer Sprache verraten? Wer von dem
Streben einer wahren Richtung? Oder gar von der Voll-
kommenheit einer Flexion? (S. 61.) Diese Fragen des
Positivisten kennzeichnen den schroffen Gegensatz, in
welchem die neuere Philosophie sich bewegt, eines ein-
seitigen Rationalismus und eines ideenlosen Empirismus,
der von Entwicklung redet, im Grunde aber nur den
nackten Zufall kennt. GewiBl kennt die Sprache so wenig
als der Geist Gattungsunterschiede. Die mannigfaltige
Begabung aber spiegelt sich in der gr6Beren oder gerin-
geren Vollkommenheit der Sprachen, die nach der An-
gemessenheit derselben zu ihrem Zwecke, Gedankenaus-
druck zu sein, zu beurteilen ist. Die Sprache ist zwar
nicht die sich realisierende Idee Humboldts, noch weniger
aber der deiktische Laut des Positivisten.

Von der Macht der Wahrheit bewiltigt, anerkennt
Humboldt trotz seiner idealistischen Neigung eine von
Sprache (und Vernunft) unabhéngige intellegible Ordnung
und zieht sich dadurch den Tadel des Sprachkritikers zu.
»Er (d. i. Humboldt) schrieb einmal: ,Die Summe des
Erkennbaren liegt . . . zwischen allen Sprachen und un-
abhingig von ihnen in der Mitte.* Der Erfinder der
inneren Sprachform, die ihm doch nur Sprachgebrauch
war, hielt also die letzte Welterkenntnis aulBlerhalb jedes
Sprachgebrauchs fiir moglich. So arm ist der vornehme
Begriff ,innere Sprachform’, wenn wir ihn genau befragen.



158 W. v. Humboldts Sprachwissenschaft

Nur etwas bleibt tbrig, was das Humboldtsche Wort
bedeutungsvoll gemacht hat. Man hatte vor ihm entweder
ein besonderes Sprachvermogen angenommen oder . ..
die Sprache auf ihre Logik hin examiniert. Humboldt
zuerst wies auf das innere Leben der Sprache hin und
forderte damit die Psychologie auf, sich mehr als bisher
mit der Sprache zu beschiftigen. Wir wollen auch diese
Tat nicht iiberschitzen. Es wurde in der groBen o6ffent-
lichen Bibliothek ein Buch etwas verniinftiger eingereiht.
Es wurde in dem vorldufigen Weltkatalog ein Begriff in
das Fach gelegt, in welches er besser zu passen schien
als in sein bisheriges. Mehr als so ein bilchen Umordnung
von Worten hat freilich niemals ein Einzelmensch ge-
leistet“ (IL. S. 72). Von dieser Sorte von Nominalismus
wiirde ein Occam wohl mit Entriistung sich abgewendet
haben. Sie blieb den Jingern des Locke, Hume, Mill,
Lewes und Darwins vorbehalten.

Konsequent lehrt Mauthner das Gewordensein der
Logik, indem er mit Bezug auf die chinesische Sprache
sagt: ,Wir wissen und lehren (!), daf Grammatik und
Logik geworden sind, historisch geworden. Der be-
schrankte Europder, der das nicht weil}, denkt also ganz
richtig nach seiner europiischen Logik, wenn er den
Chinesen seine Grammatik und Logik (?) abspricht, weil
sie in ihrer Sprache den Unterschied zwischen Nomen,
Verbum, Adjektiv usw. sich gar nicht vorstellen kdénnen“
(II. 8. 336). Im folgenden will Mauthner an v. d. Gabe-
lentz und Steinthal sich anschlieBen. Der letztere nimmt
allerdings so viel Logiken als Sprachen (die inneren Sprach-
formen) an. Auf den ersteren aber beruft sich Mauthner
ohne Grund. Denn nach v. d. Gabelentz bildet die chine-
sische Sprache wie jede andere Sitze, in denen ihre
einsilbigen Worter, obgleich an sich weder als Sub-
stantiva noch als irgend welche andere Redeteile charak-
terisiert, doch bestimmt als soleche funktionieren. Hum-
boldt selbst in seinem beriihmten Briefe an A. Remiisat
ersieht im Grunde die Eigentiimlichkeit der chinesischen
Sprache in ihrem streng logischen Charakter, infolgedessen
sie alle zum absoluten Verstindnis nicht notwendigen
Nebenbestimmungen, mit denen andere (sogenannte agglu-
tinierende) Sprachen den Satz beschweren und dadurch
das Verstindnis erschweren, weglidfit, und schreibt ihr
infolge davon dieselbe Vollkommenheit zu, welche die



in ihrem Verhiltnis zu den philosoph. Systemen seiner Zeit. 159

indogermanischen (flektierenden) Sprachen durch den
lautlichen Ausdruck aller Nuancen des Gedankens und
des Gefiithles erreichen.

Die néhere Ausfithrung Mauthners bewegt sich in
Widerspriichen, indem einerseits den Chinesen eine andere
Logik zugeschrieben, anderseits aber gezeigt wird, dal
sie mit anderen Mitteln (Wortstellung, Partikeln) doch
dieselben Gedanken zum Ausdruck bringen wie wir. ,,Zu-
fillig haben die Chinesen, wohl weil sie Menschen sind (!),
dieselben Tugendbegriffe und dieselben Freudenvorstel-
lungen wie wir.! Wire dem aber auch anders, so besillen
sie wenigstens unseren Begriff vom Einmaleins* (II. S. 340).
Zufillig, weil sie Menschen sind! Wie unsinnig! Statt:
notwendig, weil sie Menschen sind. Sie haben auch unsere
Logik, eben weil sie Menschen sind und die menschliche
Natur iiberall spezifisch dieselbe ist. Freilich ,spezifisch*
ist ein Begriff, den der Positivist verpont.

Fassen wir das Resultat unserer Untersuchungen
kurz zusammen, so krankt die moderne Sprachwissen-
schaft bei allen Fortschritten in der Erkenntnis des Cha-
rakters und Baues der Sprachen, wie wir sie unleugbar
bei Humboldt, Schlegel und anderen finden, an dem Einfluf}
der modernen philosophischen Systeme, wodurch ihr die
Einsicht in das wahre Wesen der Sprache und ihren Zu-
sammenhang mit dem Geiste verschlossen blieb. Die
frither bereits angefiihrte Auffassung des Aristoteles ge-
wihrt einen tieferen Einblick in ihr Wesen als ganze
Biande moderner Sprachkritik. Der hl. Thomas von Aquin
gibt derselben folgenden priagnanten Ausdruck:, Voces sunt
signa intellectuum, et intellectus sunt rerum similitudines;
et sic patet quod voces referuntur ad res significandas
mediante conceptione intellectus. Secundum igitur quod
aliquid a nobis intellectu cognoseci potest, sic a nobis
potest nominari.“ I. S. Th. qu. 13. art. 1. Die sogenannten
Redeteile haben demgemiB ihren Ursprung im abstra-
hierenden Intellekte, und die Sprache prigt Substantiva,
Verba, Adjektiva usw. aus, weil der Verstand in den
Dingen Substanz, Eigenschaft, Titigkeit usw. unterscheidet
und erkennt. Die Sprache ist also weder die mystische

' Wir setzen hinzu: dieselben Unterscheidungen von Substanzen,
Eigenschaften, Titigkeiten. Sie denken eben in den gleichen Kategorien
wie wir!



160  Phil.-theol. Schriften des Paulus al-Rahib, Bischofs v. Sidon.

Macht, wozu sie der Idealismus stempelt und die durch
sich selbst eine Weltanschauung schafft, also durchaus
nicht die Geburtsstitte des Geistes selbst, noch auch der
nackte Laut, mit dem sich eine sinnliche Vorstellung
verbindet, wozu sie der Positivismus, der konsequent zur
Interjektions- und Schallnachahmungstheorie fiihrt, er-
niedrigt, sondern eine Verbindung von Laut und intel-
lektueller Vorstellung, ein Werkzeug, das der Geist
sich schafft, dem er sein eigenes Geprige aufdriickt, und
dessen er sich als Stiitze und als Mittel der Verstindigung
bedient. :

PHILOSOPHISCH-THEOLOGISCHE SCHRIFTEN
DES PAULUS AL-RAHIB, BISCHOFS VON SIDON.

Aus dem Arabischen iibersetzt

voy Dr. GEORG GRATF.

(Fortsetzung von Band XX. 8. 55.)

—— SO D D —

11

Abhandlung von Paulus al-Rédhib ..., nachdem

ihn der Scheich Abd as-Sartar! at-Tinnisi ar-Raq-

gaim? gebeten hatte, er mége ihm eine auszugs-

weise Erklidrung der Ansicht der Christen fiiber
die Unitdt und Union geben.

1. Wir, die Gemeinschaft der Christen, bekennen von
Gott — geheiligt sind seine Namen und grofl seine Wunder-
werke —, daB er einer ist in der Wesenheit und drei in
den Attributen, die wir Vater, Sohn und Heiligen Geist
nennen. Wir wollen damit klar ausdriicken, dal} er ein
lebendes verniinftiges (nidtiq) Seiendes ist. Das Seiende,
das nach unserer Anschauung die Wesenheit ist, ist der
Vater, und der Logos (natq) ist der Sohn, und das Leben
ist der Heilige Geist, und die drei Attribute sind der

1 Nach Cod. Vat. ar. 112: as-Sarqé.
? D, i. ,der Sticker.



	W. von Humboldts Sprachwissenschaft in ihrem Verhältnis zu den philosophischen Systemen seiner Zeit

