
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 20 (1906)

Artikel: Das Dekret des Papstes Innocenz XI. über den Probabilismus

Autor: Haar, Franz Ter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761879

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


80 Das Dekret des Papstes Ionocenz XI. über. d. Probabilismus.

Freuden leben, wovon das Vorzüglichste und Höchste
die Nähe bei Gott ist, der Sünder aber wird in der Strafe
des Feuers sein, das nicht erlischt, und wo der Wurm
nicht stirbt und Finsternis und kein Licht. ist, das Ärgste
davon ist aber das Fernsein von Gott. Denn der Sünder
wurde von Gott nicht als Sünder und nicht gezwungen
erschaffen, sondern gut und mit freiem Willen, aber er hat
mit seiner Freiheit den Weg der Gottesfurcht aufgegeben
und mit seinem Willen sich seiner bösen Leidenschaft
ergeben, und darum mußte für ihn die Strafe kommen, die
kein Ende hat, ebenso wie für den Gerechten, der den
rechten Weg wandelte, die endlose Ruhe.

Gott dem Vater und dem Sohne und dem Heiligen
Geiste, geeint in der Wesenheit, dreifach in den Prädikaten,
gebührt Preis, Ehre, Dank und Lob jetzt und immerdar
und in Ewigkeit.

DAS DEKRET DES PAPSTES INNOCENZ XL
ÜBER DEN PROBABILISMUS.

Ein Wort zur Abwehr.

Von P. FRANZ TER HAAR C. SS. R.

Am 26. Juni 1680 hat die allerhöchste Congregatio
S. Officii auf Befehl des Papstes Innocenz XI. ein Dekret
erlassen inbezug auf den Probabilismus. In dem ersten
Teile dieses Dekretes wird verordnet, daß der damalige
Professor an der Universität von Salamanca, der Jesuitenpater

Thyrsus Gonzalez, „frei und unerschrocken die
opinio probabilior mit Wort und Schrift verteidige
und entschieden die Meinung jener bekämpfe, welche
lehren, man dürfe der weniger wahrscheinlichen
Meinung folgen, wiewohl sie einer andern gegenübersteht,
welche man mit Bestimmtheit als mehr wahrscheinlich

er kennt. Zugleich solle ihm die Versicherung zugehen,
alles, was er zur Verteidigung der wahrscheinlicheren



Das Dekret des Papstes Innocenz' XI. über d. Probabilismus. 81

Meinung tun und schreiben werde, sei Sr. Heiligkeit
angenehm". Im zweiten Teile wird dem Jesuitengeneral
Oliva namens Sr. Heiligkeit der Befehl erteilt, daß er
erstens allen Mitgliedern der Gesellschaft Jesu erlaube,
zugunsten der probabilior zu schreiben und gegen die
minus probabilis aufzutreten, falls diese nämlich einer
anderen Meinung entgegenstehe, deren größere
Wahrscheinlichkeit man mit Bestimmtheit erkannt habe;
und daß er zweitens allen Universitäten der Gesellschaft
eröffne, es sei den Absichten Sr. Heiligkeit gemäß, daß
ein jeder nach Gutdünken mit aller Offenheit zugunsten
der probabilior schreibe und die entgegenstehende
bekämpfe, und daß er endlich den Universitäten befehle,
sich dem Willen des hl. Vaters vollkommen zu
unterwerfen.

Dieses Dekret, das den meisten katholischen
Moraltheologen unbekannt war, wurde am 21. April 1902
anläßlich einer Kontroverse zwischen P. Mandonnet 0. P.
und P. Brucker S. J. seinem authentischen Wortlaute nach
aufs neue veröffentlicht.1 Dadurch wurden wir angeregt,
das Dekret zum Gegenstande einer historisch-theologischen
Monographie2 zu machen, worin wir aus seiner ganzen
Geschichte, aus seinem Entstehen, seiner Anwendung und

1 Der authentische Text lautet: „Eminentissimi Domini dixerunt
quod scribatur per Secretarium Status Nuntio Apostolico Hispaniarum, ut
significet dicto Patri Thirso, quod Sanctitas Sua, benigne acceptis ac non
sine laude perlectis eius litteris, mandavit, ut ipse libéré et intrépide prae-
dicet, doceat et ealanao defendat opinionem magis probabilem, necnon viri-
liter impugnet sententiam eorum, qui asserunt quod in concursu minus
probabilis opinionis cum probabiliori sie cognita et iudicata, licitum sit
sequi minus probabilem, eumque çertum faciat quod quidquid favore opinionis

magis probabilis egerit et scripserit, gratum crit Sanctitati Suae.
lniungatur Patri Generali Sociotatis Iesu de ordine Sanctitatis Suae,

ut non modo permittat Patribus Societatis scribere pro opinione magis
probabili et impugnare sententiam asserentium, quod in concursu minus
probabilis opinionis cum probabiliori sie cognita et iudicata, licitum sit
sequi minus probabilem; verum etiam scribat omnibus Universitatibus
Societatis, mentem Sanctitatis Suae esse ut quilibet, prout sibi libuerit,
libere scribat pro opinione magis probabili et impugnet contrariam prae-
dictam; eisque iubeat ut mandato Sanctitatis Suae omnino se submittant".

2 Das Dekret des Papstes Innocenz' XI. über den
Probabilismus. Beitrag zur Geschichte des Probabilismus und zur Bechtfer-
tigung der katholischen Moral gegen Döllinger-Beusch, Harnack, Herrmann
und Hoensbroech von Franz Ter Haar, aus dem Bedemptoristenorden. —
Mit kirchlicher Druckerlaubnis. — Paderborn, Ferd. Schöningh. XII, 204 S.
Mk. 2,80.

Jahrbuch für Philosophie etc. XX. 0



82 Das Dekret des Papstes Innoeenz' XI. über d. Probabilismus.

seinen weiteren Folgen den wichtigen Schluß zogen, daß
der hl. Stuhl sich mehrere Male ungünstig gegenüber dem
gewöhnlichen Probabilismus oder Minusprobabilismus
gezeigt hat; daß folglich die Nicht-Katholiken (u. a. Döl-
linger-Reusch, Harnack, Herrmann und Hoensbroech) mit
Unrecht der heiligen Kirche, und namentlich der römischen
Kurie, den Vorwurf machen, den Probabilismus anempfohlen,
gutgeheißen und zur Grundlage ihrer Sittenlehre gemacht
zu haben.

Diese unsere Schrift, welche verschiedenerseits günstig
beurteilt wurde,1 erhielt auch in der „Zeitschrift für
katholische Theologie" (1904, S. 788 ff.) eine Besprechung
von P. Jos. Franz S. J. Er erkennt an, daß unsere
Arbeit in ruhigem Tone gehalten ist; im übrigen ist sein Urteil

ablehnend und abfällig. Verschiedene Gründe haben uns
bestimmt, diese Besprechung nicht unbeantwortet zu lassen.

1. An erster Stelle sei die Tatsache erwähnt, daß der
verehrte Rezensent uns Meinungen zuschreibt, die wir gar
nicht geäußert haben.

Daß wir aus dem Dekret Innoeenz' XI. „den direkten
Beweis für die Unkirchlichkeit des Probabilismus" haben
führen wollen (S. 788), ist unwahr. Unkirchlich ist eine
Lehre, welche von der heiligen Kirche, resp. vom heil. Stuhle
oder von den römischen Kongregationen geradezu
verurteilt worden ist. Nun haben wir wiederholt ausdrücklich

erklärt, daß der gewöhnliche Probabilismus, die Lehre,
welche das Befolgen der opinio minus probabilis cog-
nita für die Freiheit gestattet, nicht verurteilt ist, sondern
toleriert wird; daß man Probabilist oder Probabiliorist
sein kann, ohne aufzuhören, gut katholisch zu sein (SS.
121, 127, 129, 147, 169). Nur haben wir behauptet, der
heilige Stuhl habe sich mehrere Male zu Ungunsten des
Probabilismus geäußert; er habe die entgegengesetzte
aequiprobabilistische Lehre, besonders durch das Dekret

1 Vgl. Prof. A. Koch (Tübingen) in der „Deutschen Literaturzeitung"
1904, Sp. 2138 f.; Prof. Mausbach (Münster) in der „Literar. Beilage der
Köln. Volkszeitung" 1905, S. 35 f.; Prof. Schmuckonschlägor in der „Theo-
log.-prakt. Quartalsehrift" 1904, S. 640 ff. ; Dr. Vinati im „Divus Thomas"
1904, p. 445 s.; „Friedensblätter" 1905, S. 121 f.; „Augsburger
Postzeitung, Beilage" 1904, S. 295 ; „Revue thomiste" 1904, p. 129 ss. ; „Nouv.
Revue théol." 1905, p. 53 ss.; „Etudes Franciscaines" 1905, 7. Janv.;
„Revue ecclésiastique" (Motz) 1904, p. 735 s.; „Espana y America" 1905,
p. 126 ss.; „Ecclesiastical Review" Aug. 1904, p. 206 f.; „Liter. Rundschau"
1905, Sp. 131 ff.



Das Dekret des Papstes Innocenz' XI. über d. Probabilismus. 83

Innocenz' XI. bevorzugt. Diese Bevorzugung („favore")
hat selbst die „Civiltà cattolica" anerkannt.1 Auf die
zahlreichen, von uns zum Beweise angeführten Dokumente
hat jedoch Franz keine Rücksicht genommen.

Unwahr ist ebenfalls die Behauptung des Rezensenten,
Ter Haar spreche des öftern aus, „daß der Probabilismus
die Sittlichkeit untergrabe" (S. 790). — Bei Harnack und
Herrmann haben wir gerade getadelt, daß sie den
Probabilismus „ein System der Sittenlosigkeit", „ein System
der Gewissenlosigkeit" nennen; wir bezeichneten derartige
Aussprüche als „stark übertrieben und verleumderisch"
(S. 161, 169). Zum Beweise dessen schrieben wir: „Wenn
die Nichtkatholiken alle Meinungen befolgten, die nach
der allgemeineren Lehre der Probabilisten direkt sicher sind,
so würde es ihnen bald klar sein, welche hohe sittliche
Anforderungen von diesen Theologen oft gestellt werden.
Die Probabilisten lehren bloß, das Gesetz verpflichtet
nicht in zweifelhaften Fällen, selbst wenn man die
Überzeugung hegt, daß es wahrscheinlicher existiere als
nicht. Hierin jedoch trennt sich der hl. Alfons und eine
überaus große Anzahl Theologen von ihnen ab" (S. 160,
161). — Weder ehrlich noch wissenschaftlich ist also die
Behauptung: nach unserer Ansicht würde die Sittlichkeit
(schlechthin) untergraben.

Nur dieses schrieben wir: „daß der Probabilismus in
der Praxis unsittlich und unerlaubt ist; es sei denn, daß
infolge eines unverschuldeten Irrtums jemand dieses
System für sicher wahr hielte" (S. 28). Und so muß ein
jeder sprechen, der den Probabilismus verwirft; auch der
hl. Alfons sagt von der im 17. Jahrhundert „fast
allgemeinen" Lehre der Probabilisten: „Nos dieimus earn esse
laxam et licite amplecti non posse" (Homo Apost. I. 31).
Der Grund ist einleuchtend. Sittlich ist nach dem heil.
Thomas, was vernunftgemäß ist; unsittlich, was dawider
streitet. „Bonum hominis est secundum rationem esse,
malum quod est praeter rationem" (Summa Theol. I. II,
qu. 18, a. 5); und: „Illi mores dicuntur boni qui rationi

1 Die „Civiltà" sagt: „È da confessare ehe se è vero ehe la S. Sede

non définisse nulla, è pur vero, ehe essa diede il suo favore al Probabi-
liorismo, quasi desiderasse che firialmente questo trionfasse e non già il
Probabilismo." (6. Sept. 1902; Quad. 1253, 759.) Dieser „Probabiliorismus"
ist im Sinne des Dekrets die Lehre, welche das Befolgen der probabilior
gegenüber der minus probabilis vorsehreibt, nicht der tutior gegenüber
der aeque probabilis.

6*



84 Daa Dekret des Papstes Innocenz' XI. über d. Probabilismus.

congruunt, mali autem qui a ratione discordant"
(L. c. qu. 100, a. 1). Dieses gilt für jede Lehre auf
sittlichem Gebiete, also auch für das Moralsystem. Wenn
also nach unserem, sich auf triftige Gründe stützenden
Dafürhalten der Probabilismus gegen die Vernunft ist
(S. 8—28), so müssen wir ihn folgerichtig als objektiv
„unsittlich und unerlaubt" bezeichnen.

Unwahr in ihrer Allgemeinheit ist auch die Behauptung

desRez.: „Ter Haar glaubt bewiesen zu haben, daß
man nur den Probabilismus aufzugeben brauche, um eine
Verständigung mit den ehrlichen Nichtkatholiken zu
erzielen" (S. 791). Daß man in allen strittigen Moralfragen
zur Einigung kommen könnte, würde gewiß eine törichte
Meinung sein; daß man jedoch mit dem Aufgeben des
einfachen Probabilismus oder der Lehre der minus pro-
babilis cognita eine Verständigung mit ehrlichen
Nichtkatholiken in einem Hauptpunkte der Moraltheologie
erreichen wird, kann nicht in Abrede gestellt werden. Sind
ja ihre Hauptangriffe gegen die minus probabilis
gerichtet. Zum Belege führen wir unsere eigenen Worte
an: „Von philosophisch-ethischem Standpunkte aus ist
denn auch der Probabilismus gegen die Gegner der
katholischen Moral, die besonders gegen die minus
probabilis ihre Angriffe richten, nicht zu verteidigen.
Unzählige katholische Theologen des 17. und 18. Jahrhunderts,
Bischöfe, Kardinäle, selbst der Kirchenlehrer Alfons
von Liguori, haben sich nicht geschämt, den von ihnen
anfangs angenommenen Probabilismus offen und klar
zu verlassen. Nur auf äquiprobabilistischem Boden
ist Verständigung mit ehrlichen Nichtkatholiken zu
erzielen" (S. 194 f.).

Seinen oben angeführten Worten fügt unser geehrter
Rezensent die Bemerkung hinzu : „Diesen Optimismus, der
ihm sogar das Wort aus der Feder lockt: ,wir leben im
Zeichen des Friedens', werden wohl nicht viele teilen."
Aber auch dieser Zusatz entstellt unsere Gedanken, weil
wir in ganz anderem Zusammenhang, nämlich gegen
Hoensbroech so sprachen, dessen verleumderische Angriffe
gegen die katholische Kirche einen neuen „Kulturkampf"
eröffnen wollen. „Hoensbroech — so schreiben wir —
kommt aber dreißig Jahre zu spät. Wir stehen jetzt im
Zeichen des Friedens" (S. 193). Daß nun der „Kulturkampf",

wenn auch nicht seinem ganzen Umfange nach,



Das Dekret des Papstes Innocenz' XI. Aber d. Probabilismus. 85

zur Vergangenheit gehört, wird auch wohl P. Franz nicht
verneinen. Wozu denn unsere Gedanken entstellen?

2. Unbegründet ist auch seine Besprechung von
geschichtlichem Standpunkte aus.

Daß die „weiteren Bemühungen Innocenz' XI. gegen
den Probabilismus" „vergeblich" waren, wie Franz nebenbei

bemerkt (S. 788), wird wohl niemand behaupten, dem
die Geschichte der Moralkontroversen nicht völlig fremd
ist. Man lese, was wir nach authentischen Dokumenten
zusammengestellt haben (S. 59—65) bezüglich der
Bemühungen dieses Papstes für die Gutheißung des Werkes
Gonzalez', für dessen Wahl zum General der Gesellschaft
Jesu, für die Ernennung eines Professors am Collegium
Romanum, der die verpflichtende Kraft der probabilior
cognita lehre, für die Abfassung eines Statuts der
Gesellschaft, das allen Jesuiten die Freiheit schenke, den
Probabilismus zu bekämpfen. Diese Bemühungen haben
viel zum Niedergang des Probabilismus beigetragen.

Ferner ist die Art und Weise, wie Franz den P. Oliva
zu entschuldigen sucht, unhaltbar und mit den Tatsachen
im Widerspruch. Haben wir auch selbst Oliva von
„formellem Ungehorsam" freigesprochen; vollkommen war, wie
wir gegen Arendt bewiesen haben (S. 98), sein Gehorsam
keineswegs. Ob Oliva „den Wortlaut des Dekrets" gekannt
habe, tut nichts zur Sache; der Inhalt ist ihm offiziell
vom Assessor (nicht vom „Assistenten") des heiligen
Officiums mitgeteilt worden. Franz behauptet dann : „Sein
(Olivas) Rundschreiben an die Provinzen, das er darauf
erließ, ist aber so entschieden gehalten, daß man sich
nicht wundern darf, wenn das heilige Officium es als
Ausführung des päpstlichen Auftrages gelten ließ" (S. 789).
Dagegen ist es Tatsache, daß dieses Rundschreiben das
tiefste Stillschweigen bewahrt über den Hauptpunkt des
päpstlichen Befehles, nämlich den Jesuiten durch ein
Rundschreiben bekannt zu machen, sie könnten frei die
probabilior verteidigen, die minus probabilis bekämpfen
(Das Dekret. S. 57 f.). Unmöglich konnte also das heilige
Officium Olivas Schreiben gelten lassen als eine
Ausführung des päpstlichen Willens. Es hat auf Olivas
Bittschrift, der Ausführung des Dekrets enthoben zu sein,
einfach nicht geantwortet, und dieses Stillschweigen kann
gut aus Klugheitsrücksichten erklärt werden. — Franz
sagt weiter : „Er (Oliva) tat, was er unter den verwickelten



86 Das Dekret des Papstes Innocenz' XI. über d. Probabilismus.

Verhältnissen für das Beste hielt" (wir bemerken: Er
tat nicht, was der Papst und das heilige Officium für
das Beste hielten) ; „und die geschichtliche Entwicklung
— so meint Franz — hat ihm recht gegeben." Auf Grund
unserer Erörterungen behaupten wir dagegen, daß die
geschichtliche Entwicklung dem Papste recht gegeben
hat. Dieser forderte nämlich zur Bekämpfung der minus
probabilis, nicht der aequiprobabilis auf. Nun ist
aber die äquiprobabilistische Theorie, wie wir in unserer
Schrift dargetan haben, das geschichtliche Ergebnis, die
Frucht der Streitigkeiten zwischen den Probabilisten
und den Probabilioristen. Dem General Oliva gibt die
Geschichte unrecht. Denn selbst der Jesuit Matignon
gesteht, daß der Probabilismus nicht tvenig zur Aufhebung
der Gesellschaft Jesu beigetragen hat; diese traurige Folge
war bereits Gegenstand der Befürchtungen Gonzalez' und
Clemens' XI. (1702). (S. unsere Sehr. S. 94.)1 — Unser
Rezensent meint ferner: „Hätte der Papst etwas anderes
beabsichtigt, so konnte er es Oliva wissen lassen; daß er
nichts antworten ließ, durfte der General unbedingt als
Ausdruck der Zustimmung betrachten." Wir antworten:
Klugheitsrücksichten sind mehr als genügend, dieses
Stillschweigen Innocenz' XI. zu erklären; und daß der Papst
wirklich noch „etwas anderes beabsichtigte" als das
unbestimmte Rundschreiben Olivas, dafür sprechen allzu laut
seine späteren Bemühungen, um den Probabilismus auch
von jesuitischen Theologen widerlegt zu sehen. Wozu
sonst sein Einfluß auf die Wahl Gonzalez' zum Generalat?
Wozu insbesondere der Befehl, die Congregatio generalis

sollte durch ein allgemeines Statut allen
Ordensgenossen die Freiheit zusichern, den Probabilismus
bekämpfen zu können Gewiß wollte damit der Papst seinem
Dekrete „Nachdruck" geben. — Wenn Franz weiter
behauptet: „In den betreffenden Schreiben (des Kardinals
Cybo und des Nuntius Mellini an Gonzalez) findet sich
nicht die geringste Andeutung darüber, daß der Papst
an den General ein Dekret erlassen und so Gonzalez den

1 Clemens XI. antwortete anf Gonzalez' Bittschrift: „Rem gratissi-
mam Sanctitati Suae facturos Superiores Societatis, si praestent. ut Iesuitae
abstineant a doeenda et defendenda sententia quae asserit, lieitum esse
usum opinionis minus probabilis et minus tutae; cum Sanctitati Suae

compertum sit ita omnino expedire ad incolumitatem et honorem
Societatis." (Ebd.)



Das Dekret des Papstes Innocetiz' XI. über d. Probabilismus. 87

Weg für die Veröffentlichung seines Buches geebnet habe;
so ist zu antworten, daß eine solche Anwendung unnötig
war. Der erste Teil des Dekrets betraf allein Gonzalez :

die Mahnung, den Probabilismus zu bekämpfen; der zweite
allein Oliva: er solle das nämliche allen Jesuiten gestatten
und ihnen diese Verordnung durch ein Rundschreiben
bekannt machen. Hätten beide die Befehle des Papstes
befolgt, so würde damit der Zweck des Papstes zum großen
Nutzen und zur größeren Einigung der Gesellschaft Jesu
und zum großen Fortschritt der katholischen Wissenschaft
erreicht worden sein. — Wenn schließlich Franz bemerkt:
„Es ist nicht so sicher, daß Innocenz XI. den Probabilio-
rismus des Gonzalez für das einzig richtige
Heilmittel gegen die laxen Meinungen gehalten habe", so ist
das sehr richtig. Redet ja auch der Papst in seinem
Dekrete durchaus nicht von dem eigentlichen Probabilio-
rismus in seinem ganzen Umfange, sondern einzig und
allein von jener These, welche die Äquiprobabilisten gegen
die Probabilisten verteidigen: Es sei nicht erlaubt, die
minus probabilis eognita zu befolgen.

3. Sonderbar ist auch die Kritik unseres verehrten
Rezensenten in philosophisch-theologischer Hinsicht.
Nicht nur auf ein argumentum extrinsecum, das
Ansehen des heiligen Stuhles, sondern auch auf ein
argumentum intrinsecum gestützt, haben wir den einfachen
Probabilismus oder Minusprobabilismus bekämpft. In
unserer „Einleitung" (S. 8 ff.) haben wir gezeigt, daß der
Mensch kraft des Naturgesetzes in den freien Willenstaten
verpflichtet ist, aufrichtig nach der objektiven Wahrheit
in der sittlichen Ordnung zu streben, d. h. nach der
Übereinstimmung seines Endurteils (ultimum dictamen consci-
entiae) und folglich seiner Handlung mit dem allerhöchsten,

aller menschlichen Kenntnis vorangehenden ewigen
Gesetze oder Anordnung Gottes bezüglich dieser Handlung,
mag nun diese Anordnung bindender (Pflicht, Gesetz)
oder befreiender Art (Recht) sein. Als Unters atz bewiesen
wir ferner, daß derjenige bei der Bildung seines praktischen

Endurteiles und in seiner Handlung nicht aufrichtig
nach dieser objektiven Wahrheit oder Anordnung Gottes
strebt, der zwischen zwei entgegengesetzten Meinungen
über Pflicht und Recht praktisch die sicher weniger
wahrscheinliche Meinung für das Recht befolgt, d. h. jene
Meinung, welche nach seiner Kenntnis und Überzeugung



88 Das Dekret des Papstes Innocenz' XI. über d. Probabilismus.

wahrscheinlicher gegen Gottes objektive Anordnung
streitet, mit Hintansetzung der wahrscheinlicheren
Meinung für die Pflicht, d. h. jener Meinung, welche nach
seiner Überzeugung sich der objektiven Wahrheit mehr
nähert.1

Anstatt auf unsere Argumente zu antworten, macht
sich der Rezensent seine Aufgabe als Kritiker leicht und
führt einige alte resp. veraltete Beweise für den
Probabilismus an.

Und zwar erstens das argumentum extrinsecum
aus der Duldung des Probabilismus. „Wenn es wahr ist,
was Ter Haar des öfteren ausspricht, daß der Probabilismus

die Sittlichkeit untergrabe (dies haben wir nicht
gesagt), dann ziehen die Feinde der Kirche eine ganz
berechtigte Folgerung, wenn sie aus der Duldung dieser
Lehre dem Papsttum die schwersten Vorwürfe machen"
(S. 790). — Die Gründe, warum Rom den Probabilismus
dulden konnte und geduldet hat, haben wir in unserer

1 Richtig faßt Prof. Mausbach in seiner Besprechung unserer Schrift
diesen Beweis also: „Ich bin verpflichtet, nicht bloß stets die allgemeine Gesinnung

des Gehorsams gegen die Norm der Sittlichkeit zu bewahren, sondern
auch nach Möglichkeit das praktische Endurteil des Gewissens (dictamen
conscientiae) der objektiven Wahrheit anzupassen. Ziel des Strebens ist
also das objektiv wahre, praktische Gewissensurteil fiir den Einzelfall,
sei es nun verpflichtender oder befreiendor Art. Der aussichtsvollere We g
zu diesem Ziele ist dann der Anschluß an die wahrscheinli ch ere
Meinung; also gebietet die sittliche Klugheit diesen Weg einzuschlagen"
(a. a. 0. S. 36). Ein anderer Rezensent sagt von unserer Beweisführung:
„Mit Nachdruck spricht er (Ter Haar) als obersten Grundsatz ans: Das
Hauptmoment ist das Streben des Willens und des ganzen Menschen nach
der-.objektiven sittlichen Wahrheit. Daraus folgtauch, daß wir im Zweifel
das wählen sollen, was nach unserer Überzeugung und Erkenntnis, nach
unserem Gewissen wahrscheinlicher ist, der Wahrheit am nächsten
steht. Die wahre christliche Freiheit umfaßt sowohl unsere Rechte wie
Pfichten; denn sie ist die Verwirklichung der Wahrheit, der von Gott
gesetzten Ordnung. Freiheit und Recht fließen in gleicher Weise aus der
Weisheit und Heiligkeit Gottes. Gesetz und Pflicht sind also nicht
schlechterdings eine ,Fessel' der Freiheit. Man muß sich hüten, dieses viel
gebrauchte Bild in zu weitgehendem Sinne zu deuten Dies (der als
weniger wahrscheinlich erkannten Meinung zu folgen) heiße tatsächlich,

der Wille brauche nicht aufrichtig nach der objektiven Wahrheit
in der sittlichen Ordnung zu streben, wozu doch der Mensch als
sittliches Wesen verpflichtet ist" (Friedens-Blätter, 1905, S. 121). Auch
Prof. A. Koch stimmt unserer Beweisführung bei, wo er in einer Rezension
unserer Schrift sagt: „Au der Spitze der tüchtigen Arbeit steht eine klare
Übersicht über die Moralsysteme und eine vortreffliche Widerlegung
des einfachen Probabilismus mit einer soliden Begründung des Äqui-
probabili8mus" (Deutsche Literaturzeitung, 1904, Sp. 2138).



Das Dekret des Papstes Innoeenz' XI. über d. Probabilismus. 89

Schrift ausführlich gegen Hoensbroech erörtert und damit
die völlige Wertlosigkeit dieses Hauptargumentes vieler
Probabilisten gezeigt. U. a. nennt der hl. Alfons, der
ausdrücklich zugibt, daß die Theologen des 17. Jahrhunderts

„quasi communiter" diesen von Rom geduldeten
Probabilismus gelehrt haben, desungeachtet dies System
„lax und unerlaubt" (Homo Ap. I. 31); die kirchliche
Duldung dieses Systems war also dem heiligen Kirchenlehrer

durchaus kein Beweis seiner Erlaubtheit (S. Das
Dekret. S. 179—192). Anstatt hierauf zu antworten —
was ihm allerdings nicht leicht geworden wäre — hat
unser verehrter Rezensent, natürlich unbewußt, unsere
Ansicht übertrieben, um so seinen Beweis aus der Duldung-
aufrecht zu halten. Nein, wir haben nicht gesagt: „daß
der Probabilismus die Sittlichkeit untergrabe" (s. o. S. 83).
Wir halten aber den einfachen Probabilismus oder
Minusprobabilismus für theoretisch falsch, also für
objektiv unsittlich und unerlaubt. Praktisch, konsequent
durchgeführt, ist er den Seelen schädlich, wie auch der
strengere Probabiliorismus und der Tutiorismus; das ist
wiederum die Meinung des hl. Alfons.1 Weil jedoch viele
Probabilisten diese praktische Konsequenz nicht strenge
durchführen, sind sie in vielen Einzelmeinungen praktisch
nicht zu lax, und das ist schon einer von den Gründen,
weshalb die Kirche den Probabilismus dulden kann.-'

1 Briefe III, S. 355: „Es ist keinem Zweifel unterworfen, dal! die Tu-
tioristen mit ihrer übertriebenen Strenge großen Schaden anrichteten: wie
anderseits auch die Probabilisten, welche der als minder wahrscheinlich
erkannten Meinung folgen, (die ich nicht mehr für wahrscheinlich halte,
weil dann das Gesetz im moralischen Sinne hinreichend promulgiert ist),
schuld sind, daß viele Seelen verloren gehen. Und sicher gibt es mehr
Beichtväter, welche zu lax, als welche zu strenge sind."

2 Hieraus darf man jedoch nicht ableiten, „daß der praktische Unterschied

zwischen Probabilismus und Äquiprobabilismus verschwindend gering
ist", wie Franz bemerkt (S. 791). Falsche Grundsätze führen auf die
Dauer zu falschen Konsequenzen; es sind Samenkörner, die allmählich
Früchte zeitigen. Es erklärt sich daher, daß gerade in der Zeit der pro-
babilistischen Herrschaft (gegen Mitte des 17. Jahrhunderts) so viele laxe
Meinungen sich einschlichen. „Der Probabilismus", bemerkt Prof. Mausbach,

„hat Auswüchse gezeitigt, die von einer ernsten Moral ausgeschieden
werden mußten" (Die ultram. Moral. S. 38). Und der hl. Alfons versichert,
nach seiner Ansicht seien „noch viele Meinungen zu verurteilen
übergeblieben" (S. Das Dekret. S. 33). Auch jetzt ist „der praktische
Unterschied" zwischen Probabilismus und Äquiprobabilismus noch sehr bedeutend;
sonst würden nicht so viele Einzelfragen anders in der Moraltheologie des
hl. Alfons, von Müller, Scavini, Marc, Aertnvs und anderen Äquiprobabilisten



90 Das Dekret des Papstes Intiocenz' XI. über <1. Probabilismus.

Weiter sagt unser Rezensent: „Und dieses Sjrstem
lassen die Päpste unserer Zeit an ihrer Universität

in Rom immerfort noch öffentlich vortragen!"
Der Sperrdruck ist von P. Franz ; er deutet damit an,
daß er dieses Argument für besonders wichtig hält. Wirklich

wird in gewissen theologischen Kreisen dieser Beweis
viel mißbraucht. So lasen wir vor einiger Zeit in einer
theologischen Zeitschrift, die Frauen seien bereits im Alter
von fünfzig Jahren vom Fasten enthoben, weil diese
Meinung von zwei nacheinander folgenden Professoren des
Collegium Romanum (Ballerini und Bucceroni) gelehrt
worden sei; obschon bewiesen ist, daß der innere Grund
dieser Meinung: nämlich die Frau sei mit fünfzig Jahren
schon alt, und impotens generandi, nicht den geringsten
Wert hat, denn mögen sie alt genannt werden, was die
potentia generandi anbetrifft, — in Hinsicht auf die
potentia ieiunandi — und darum handelt es sich
ausschließlich — ist sie nicht alt und kann sie, wie die Ärzte
und Erfahrung lehren, ebenso gut fasten als der Mann.
Jedoch wird in Rom, unter den Augen des Papstes, so und
so gelehrt — ergo! In ähnlicher Weise wird für den
Probabilismus argumentiert. Damit hat man, wenigstens
auf dem Gebiete der Moraltheologie, sozusagen ein neues
Critérium veritatis erfunden, das über die Erlaubtheit der
Meinungen entscheiden soll! Ist es denn nicht männig-
licli bekannt, daß nirgendwo größere Lehrfreiheit gewährt
wird als in Rom selbst, wo die am schroffsten einander
entgegenstehenden Meinungen an den verschiedenen
Lehranstalten geduldet werden? Eine ähnliche Freiheit wird
in vielen Seminarien und Ordensschulen von Obern und
Bischöfen nicht gestattet. Diese Weitherzigkeit der Päpste
soll der Entwicklung der theologischen Wissenschaften
zugute kommen; und würde die eine Meinung sich auf
diese Duldung seitens der Päpste berufen, mit ebensoviel
Recht könnte es die entgegengesetzte tun. Nur selten
greifen die Päpste in diese Lehrfreiheit ein; vielmehr wird
von ihnen, wo sie es für angezeigt halten, ein indirekter

gelöst, anders wiederum in der von Ballerini, Gury, Génicot, Noldin und
anderen Probabilisten. Auch in dieser Anwendung des Moralsystems
folgt der hl. Alfons nicht den probabilistischen, sondern den äquiprobabi-
listischen Grundsätzen, wie wir ausführlich bewiesen haben (Das Dekret.
S. 152 ff.). Vgl. auch L. Wouters, De Minusprobabilismo (Paris,
Lethielleux, 1905), S. 100 f.



Das Dekret des Papstes Innocenz' XI. über d. Probabilismus. 91

Einfluß ausgeübt, wie dieses von Innocenz XI. gegen den
Probabilismus geschehen ist. Tatsächlich sind jedoch zu
jeder Zeit an den verschiedenen römischen Universitäten
entgegengesetzte, sowohl allzu laxe, als allzu strenge
Meinungen gelehrt worden, auch Meinungen, welche später
verurteilt worden sind. Zur Zeit Gonzalez' wurde in Rom der
Probabilismus fast allgemein verworfen,1 und zwar größtenteils

infolge des Auftretens der Päpste und der römischen
Kongregationen. Später wurde selbst von Benedikt XIV.
für das römische Seminar der Propaganda die strengere
Theologia moralis von Antoine vorgeschrieben. Wenn
dann auch zugegeben wird, daß die Päpste den Probabilismus

nie verurteilt haben, begünstigt haben sie ihn sicher
auch nicht; wohl aber haben sie die entgegengesetzte
Meinung bevorzugt, wie wir das in unserer Schrift zur
Genüge dargetan haben. Vom Standpunkte der Geschichte
betrachtet, beweist also die Lehre der römischen
Lehranstalten und der auf sie ausgeübte päpstliche Einfluß
viel mehr gegen als für den einfachen Probabilismus; somit
hat das von Franz mit so viel Nachdruck betonte Argument

für den wissenschaftlich gebildeten Theologen gar
keinen Wert. Zudem kann diese Art von Beweisführung
nur allzu leicht von Nichtkatholiken gegen die Päpste
ausgebeutet werden. Diese Duldung hat Hoensbroecli gerade
zur Grundlage seiner Angriffe gegen das Papsttum
gemacht (Vgl. sein Werk „Die ultramontane Moral"). Hüten
wir uns doch vor solchen Sophismen, die Duldung mit
Gutheißung oder Begünstigung auf eine Stufe stellen
(S. Das Dekret. S. 177 ff.).

Einen inneren Grund zugunsten des Probabilismus
gibt der verehrte Rezensent am Schlüsse seiner
Besprechung; doch nicht ohne vorher eine Art Konzession
an den Äquiprobabilismus gemacht zu haben. „Es wird
auch ausdrücklich zugegeben, sagt er, daß es in der
Praxis nicht mehr angängig ist, sich für die Freiheit zu
entscheiden, wo die Verpflichtung als certo notabiliter
probabilior empfunden wird" (S. 791). Wenn diese Worte:
certo und notabiliter merklich, bedeutend) probabilior

in dem Sinne des Dekrets Innocenz' XI. erklärt
werden, nämlich von der „probabilior sie cognita et

1 So Gonzalez in seiner Bittschrift an Clemens XI.: „Romae in facie
Sedis Apostolicae nemo publice defenders andet Probabilismi doctrinam"
(S. Das Dekret. S. 92).



92 Das Dekret des Papstes Innoeenz' XI. über d. Probabilismus.

iudicata" so daß ein excessus certus oder simpliciter no-
tabilis, der noch nicht gravissimus ist, doch schon
genügt, um der Meinung bindende Kraft zu geben, dann
wird mit einem solchem Zugeständnisse der einfache
Probabilismus aufgegeben, der ja lehrt, daß eine Meinung
zugunsten der Freiheit nicht nur logisch, sondern auch
praktisch vere probabilis sein und als solche befolgt
werden kann, auch wenn die opinio pro lege ein
sicheres und bedeutendes Übergewicht hat.1 Doch
will der Rezensent einfacher Probabilist bleiben und nimmt
diese Worte in einem anderen Sinne, wie aus der
beigefügten Beweisführung erhellt: „Aber weshalb geben wir
denn den Probabilismus nicht ganz auf? Zwischen der
aeque probabilis und der eerte notabiliter proba-
bilior liegen viele Zwischenstufen. Die Probabilisten sind
darum von der Wahrheit ihres Systems überzeugt, und
(sie! vielleicht: weil) sie glauben, daß es für die meisten
Menschen sehr schwer sei, die aeque oder fere aeque
probabilis festzustellen; es bietet aber nicht viele Schwierigkeit

für einen ernsten Mann (logisch hätte hier stehen
müssen: für die meisten Menschen) zu erkennen, ob con-
sideratis omnibus considerandis eine Meinung noch vere
et solide probabilis sei; dagegen wäre es oft moralisch

unmöglich, sich im Zweifel sein Gewissen zu
formieren, wenn man Imponderabilien wägen und messen
muß" (S. 791).

Wir antworten: a) Zur aeque probabilis wird auch
nach allen Theologen, Tutioristen und Probabilisten zurückgeführt

die fere aeque probabilis, d. h. die dubie
oder paulo oder le vi ter probabilior oder minus
probabilis. Auch der Zustand der Vermutung (suspicio),
der nach dem hl. Thomas ex le vi signo entsteht,'- soll

1 So sagt z. B. Ballerini-Palmieri: „Demonstratio hactenus tradita
quemadmodum simpliciter ostendit, licere sequi opinionom probabilom re-
licta probabiliore, ita ostendit quoque, licere id facere sive opinio probabilior

sit multo, sive paulo probabilior, dummodo opposita maneat vere
probabilis Sive ergo rnagnus, sive parvus sit excessus probabilitatis
alicuius opinionis prae alia, dummodo maneat vere probabilis, certa semper
erit consequentia, licere secundum banc agere" (Opus theol.mor. 1, tr.2, n. 131).

2 „Quidam actus intelleetus habent cogitationem informem absque
firma assensione, sive in neutram partem déclinent, sicut accidit dubi-
tanti, sive in unam partem magis déclinent, sed tenentur (al. tententur)
aliquo le vi signo, sicut accidit suspicanti, sive uni parti adhaereant,
tarnen cum formidine alterius, quod accidit opinante' (Summ, theol. II.
II, qu. 2, a. 1).



Das Dekret des Papstes Itmoeenz' XI. über d. Probabilismus. 93

also praktisch bei moraltheologischen Entscheidungen auf
den strikten Zweifel zurückgeführt werden. Trotz der
leichten Hinneigung, welche im Zustande der Vermutung
existiert, hat man dennoch keinen prüden s assensus,
auch nicht opinativus; der Verstand bleibt also moralisch

in der Schwebe (S. Das Dekret. S. 7 f.).
Ganz anders verhält es sich, wenn man sicher weiß

und urteilt, daß die dem Gesetze günstige Meinung pro-
babilior ist („probabilior sie cognita et iudicata"). Denn
dann ist man im Zustande der Meinung (opinio). Zwar
kann der Wille in diesem Zustande den Assens des
Verstandes zurückhalten: kann er das ja selbst bei dem
Glaubensakte, wiewohl dort die motiva credibilitatis ganz sicher
sind. Weil aber der Mensch, um sittlich gut zu handeln,
auch in seinen Handlungen nach der objektiven Wahrheit

in der sittlichen Ordnung streben soll, so fordert die
sittliche Klugheit, wenigstens für die Praxis, das Befolgen
dieser gewiß wahrscheinlicheren Meinung, undfolglich
muß das Gesetz für genügend promulgiert gehalten werden.
Damit man jedoch sicher sei, daß eine Meinung
wahrscheinlicher ist, muß das Übergewicht merklich oder
bedeutend (notabilis) sein. Das ist aber bereits der
Fall, wenn sie eine ratio simpliciter gravis mehr
aufzuweisen hat als ihr contradictorium. Ist ja ein solcher
Grund für einen prudens assensus opinativus genügend;
eine ratio gravi s si ma, welche die Meinung zur proba-
bilissima machen würde, und welche von den Probabilisten

zur bindenden Kraft der Meinung gefordert wird,
ist nicht notwendig.

Es folgt hieraus, daß, wenn auch objektiv viele
Zwischenstufen zwischen der aeque oder fere aeque pro-
babilis und der certe seu notabiliter probabilior
vorhanden sein mögen, diese dennoch zu geringen Wert
haben, als daß sie auf den Verstand einen sicher merkbaren

Eindruck machen können; sie können nicht mit
Gewißheit von unserem schwachen Verstände konstatiert
werden. Sehr leicht jedoch ist es, die zwei obengenannten
Stufen zu unterscheiden, weil ja einem jeden sein eigenes
Bewußtsein sagt, ob er inbetreff des Übergewichtes der
Probabilität sicher oder nicht sicher ist. Ist man sicher,
so ist das Übergewicht erheblich (notabilis) ; solange
man noch daran zweifelt, ist dies ein Zeichen, daß das
Übergewicht gering ist; die beiden Meinungen sind dann



94 Das Dekret des Papstes Innoeenz' XI. über d. Probabilismus.

ungefähr gleich wahrscheinlich, und das Gesetz ist nicht
genügend promulgiert..1

b) Wenn die Probabilisten wirklich „glauben, daß es
für die meisten Menschen sehr schwer sei, die aeque oder
fere aeque probabilis festzustellen", dann müssen sie
wohl sehr skeptisch sein; weil sie somit annehmen, es
sei für die meisten Menschen sehr schwer festzustellen,
ob sie zweifeln oder nicht. Denn der eigentliche Zweifel

entsteht aus dem Gleichgewicht der Gründe für und
wider, wie der hl. Thomas sagt: ex aequalitate rationum
(de Ver. qu. 24, a. 1). Für so skeptisch wollen wir sie
nun freilich nicht halten; und wenn sie „darum von der
Wahrheit ihres Systems überzeugt sind", dann ist diese
Überzeugung objektiv sehr schwach.

c) „Imponderabilien wägen" ist nicht nur „oft",
sondern „immer" unmöglich, wurde auch noch nie von
einem Aquiprobabilisten für möglich gehalten; vielmehr
lehren wir alle, daß ein tenuis oder imponderabilis
excessus unbeachtet gelassen werden soll. Wenn man
jedoch des Übergewichtes sicher ist, dann muß es auch
ponderabel sein; und nur dann verpflichtet der Äqui-
probabilist, die dem Gesetze günstige Meinung zu befolgen;
der Probabilist dagegen behauptet, daß auch in diesem
Falle die der Freiheit günstige Meinung nicht nur logisch,
sondern auch ethisch für die Praxis solide probabilis sei.

Man ersieht hieraus, wie hinfällig das einzige
Argument ist, das unser Rezensent für den gewöhnlichen
Probabilismus oder Minusprobabilismus anführt. Die
anderen Argumente haben wir in unserer Schrift widerlegt
(S. 14 ff.).

1 Treffend antwortet der hl. Alfons auf die Schwierigkeit unseres
Kritikers in einem Briefe an P. Blasucci. „Was den Ausdruck: bedeutend
probabler betrifft, so werden Ew. Hochw. vielleicht einwenden, ein Gewicht
von 10 Unzen sei gewiß größer als ein Gewicht von 9 Unzen, und doch
sei das Übergewicht nicht bedeutend. Hierauf antworte ich, daß dies
von physischen Dingen gilt; in metaphysischen Dingen aber, wo es sich
um die Urteile des Verstandes handelt, behaupte ich, daß das Übergewicht
jedesmal bedeutend ist, so oft es gewiß ist; denn wäre es nicht
bedeutend, so wäre es nicht gewiß, sondern zweideutig und zweifelhaft, und
würde somit nicht beweisen, daß das Gesetz im moralischen Sinne promulgiert

sei. Übrigens wiederhole ich nochmals den Satz: So oft es gewiß
ist, daß die strenge Meinung sicher probabler ist, muß sie befolgt werden,
weil alsdann das Gesetz hinreichend promulgiert ist" (Briefe. III,
S. 4151. Vgl. auch Aertuys, Probabilismus oder Äquiprobabilismus.
S. 23 f.



Das Dekret des Papstes Innocenz' XI. über d. Probabilismus. 95

4. Schließlich meint der Rezensent die Herausgabe
unseres Werkes bedauern zu müssen. Das ist freilich
von seinem Standpunkte leicht erklärlich. Ob auch vom
Standpunkte der Wahrheit und der Apologetik? Man
urteile. Als Grund führt Franz an: „Es war gerade die
Moral des hl. Alfons, die in den letzten Jahren so häufig
angegriffen wurde; unter den Verteidigern standen die
Probabilisten nicht in der letzten Reihe; schon dieser
Umstand, um von vielen anderen zu schweigen, sollte
davon abhalten, uns gegenseitig immer wieder zu
bekämpfen" (S. 791). Auf diese Worte ist vieles zu bemerken.

Und zwar erstens ist es eine offenkundige Tatsache,
daß gerade die Probabilisten in einer großen Anzahl von
Schriften über Moraltheologie, Ethik, Philosophie, sogar
über Dogmatik und Apologetik keine Gelegenheit unbenutzt
lassen, um den Äquiprobabilismus anzugreifen. Dann ist
aber der Wunsch des Rezensenten allzu naiv, die Äqui-
probabilisten sollen dagegen ein gelassenes Stillschweigen
bewahren und sich einfachhin ihren Gegnern preisgeben.

Zweitens: „Die Moral des hl. Alfons wurde in den
letzten Jahren so häufig angegriffen", sagt mit Recht der
Rezensent. Einer der Hauptangriffe galt dem
Moralsystem des heiligen Lehrers. Unsere nichtkatholischen
Gegner haben die Lehre des Minusprobabilismus oder der
minus probabilis cognita auf Rechnung der ganzen Kirche
gesetzt und dem heiligen Stuhl einen Vorwurf daraus
gemacht, diese Lehre anempfohlen, begünstigt, gutgeheißen
zu haben, namentlich durch die Gutheißung der Lehre
des hl. Alfons und durch seine Erhebung zur Würde eines
Kirchenlehrers. (Man lese die Zeugnisse von Döllinger-
Reusch, Harnack, Herrmann und Hoensbroech in unserer
Schrift S. IV — VIII.) Diese nichtkatholischen Gegner
wurden in ihrem Kampfe irregeführt durch die rührige
Propaganda der Probabilisten und durch die so oft wiederholte

Behauptung, dieses System sei die fast allgemeine
Lehre der katholischen Theologen, es sei von der Kirche
gutgeheißen, vom hl. Alfons adoptiert, usw. Wenn wir
auch dankbar anerkennen, daß die Probabilisten inbetreff
vieler Punkte der Moral des heiligen Lehrers „unter den
Verteidigern nicht in der letzten Reihe standen", so ist
es aber auch wahr, daß sie in dem Hauptpunkte, im
Moralsystem, in der Frage über die verpflichtende
Kraft der opinio probabilior cognita durch dergleiehe



96 Das Dekret des Papstes Innocenz' XL über d. Probabilismu3.

ungerechtfertigten Behauptungen den Andersdenkenden
zu jenen Vorwürfen Veranlassung gegeben und sie in
ihren Vorurteilen gegen Rom bestärkt haben. Damit ist
offenbar der Kirche und dem hl. Alfons kein guter Dienst
erwiesen worden.

Die einzig befriedigende Antwort auf die
Anschuldigungen der Nichtkatholiken ist die, daß die Kirche mit
dem einfachen Probabilismus nichts gemein hat, daß die
Päpste mehrere Male ihre Abneigung dagegen bekundet und
ihrer Verbreitung entgegengewirkt haben, daß gerade die
entgegengesetzte Lehre, welche uns der als wahrscheinlicher

erkannten Meinung zu folgen heißt, vom heiligen
Stuhl offiziell befördert und begünstigt ist, daß schließlich
nicht nur sehr viele Kardinäle, Bischöfe und unzählige
Theologen, sondern auch der hl. Alfons, als der große
Lehrer der Moraltheologie, den Probabilismus gänzlich
bestritten und verworfen hat. Dieser apologetischen
Methode folgten wir in unserer Schrift: Das Dekret des
Papstes Innocenz' XI. über den Probabilismus;
gestützt auf authentische Dokumente, welche unseren
Moraltheologen und Apologeten nahezu unbekannt waren,
haben wir eine wichtige, für die Kirche ruhmvolle Seite
aus der Geschichte des Probabilismus mitgeteilt.1 Daß

1 Über den Erfolg unserer Untersuchungen schreibt Prof. A. Koch:
„Das päpstliche ^Dekret trifft tatsächlich den einfachen Probabilismus,
nicht aber deu Äquiprobabilismus, den seit 1762 der hl. Alfons von
Liguori lehrte und vorschrieb. Rom hat somit den Probabilismus zwar nicht
verurteilt, aber die Lehre der opinio probabilior sichtlich begünstigt, ja es
ist absolut sicher, daß die Kirche Roms die Lehre des einfachen Probabilismus

niemals als die ihrige betrachtet hat. Mit vollem Rechte bemerkt
daher der Vf.: ,es läßt sich nicht leugnen, daß die Verteidigung des
Probabilismus und besonders die Art und Weise, wie man in den letzten drei
Jahrzehnten diesem System Ansehen zu verschaffen gesucht hat, der
katholischen Wissenschaft und somit der katholischen Sache nicht wenig
geschadet hat'. Gründlich, aber stets in vornehm-sachlichem Tone werden
einerseits die Behauptungen der Probabilisten und andrerseits die Angriffe
akatholischer Autoren auf die römisch-katholische Moral zurückgewiesen"
(Deutsche Literaturzeitung, 1904, Sp. 2139). — Prof. Mausbach
sagt ebenso: „Die Untersuchung zeichnet sich durch Gründlichkeit,
Gelehrsamkeit und ruhigen Ton aus; sie bewegt sich auch dort, wo die verschiedenen

Meinungen aufeinanderstoßen, stets in den Formen einer sachlichen,
dem Gegner gerecht werdenden Polemik. Der Eindruck der
historischen Darlegung Ter Haars wird für den unbefangenen Leser zweifellos

der sein, daß nicht bloß Innocenz XI., sondern der römische Stuhl
überhaupt sich der probahilistischen Ansicht, nach welcher die Befolgung
einer wahrscheinlichen Meinung erlaubt ist, auch wenn sie .weniger



Das Dekret des Papstes Innocenz XI. über d. Probabilismus. 97

unsere Arbeit den probabilistischen Theologen
unwillkommen sein würde, ahnten wir voraus, und wir können
es ihnen auch nicht verübeln, daß sie ein seit ihrer ersten
wissenschaftlichen Bildung als sichere Wahrheit
liebgewonnenes System nur ungerne bestritten sehen. Jedoch
hat das Interesse der Kirche und das Seelenheil, das von
der Anwendung des Moralsystems in vielen Fällen abhängt,
Rechte, die noch höher stehen und noch mehr berücksichtigt

werden müssen. Deshalb haben wir diese mühsame

Arbeit unternommen, und wir glauben, daß der
unparteiische Leser uns seinen Beifall nicht versagen wird.

Nachtrag.
Zu bedauern ist, daß bei der Kontroverse über die

Moralsysteme auch andere jüngere Probabilisten sich
Entstellungen zuschulden kommen lassen. So z. B. Alb. Schmitt
in seiner Schrift: Zur Geschichte des Probabilismus.

Ihm zufolge hätten wir in unserer Broschüre: De
system ate morali antiquorum Probabilistarum
(Paderborn, Ferd. Schöningh) gelehrt : nur Thomas Sanchez
sei in den ersten fünfzig Jahren Probabilist gewesen; „alle
übrigen (die nicht ausdrücklich von der certo oder
notabiliter probabilior reden) sollen zweifelhaft sein,
aber so, daß aus anderen Anzeichen hervorgeht, sie
bevorzugten ebenfalls den Äquiprobabilismus". Dann
fährt Schmitt fort und sagt: „Diese Darstellungsweise ist
sehr unkritisch und irreführend" (S. 177). Wir heben
dagegen hervor, daß wir ausdrücklich gesagt haben: „ex
hisce alios huic thesi (aequiprobabilismi) favere, alios
contra refragari" (De system, mor. p. 20) ; und am Schlüsse
unserer Erörterungen stellten wir als Endresultat diesen
Satz auf: „Quamplurimos ex probabilistis ambigu is,

wahrscheinlich' ist als die gegenteilige, nicht günstig gezeigt hat. Weder
eine .Genehmigung' Poms, noch auch ein moralischer Konsens der Theologen

besteht für den Probabilismus in dem Maße, wie es oft behauptet
wird; weit günstiger liegt die Sache für den äquiprobabilistischen Grundsatz,

daß die Freiheit von der Pflicht wohl anzunehmen ist im eigentlichen
Zweifel, bei gleicher Wahrscheinlichkeit der entgegengesetzten Ansichten.
Die Behauptung Herrmanns u. a., das Papsttum habe sich mit dem
Probabilismus identifiziert, wird durch Ter Haars Darlegungen überzeugend
widerlegt" (Lit. Beil. der Köln. Volkszeitung, 1905, S. 35).

Jahrbuch für Philosophie etc. XX. 7



98 Das Dekret des Papstes Innocenz XI. über d. Probabilismus.

etsi non verbis expressis, re tarnen vera simplici latoque
probabilismo adhaesisse" (p. 80). Also ist nicht unsere
Darstellungsweise, sondern die Art und Weise, wie Schmitt
unsere Darstellung seinen Lesern mitteilt, „sehr unkritisch
und irreführend". Und wenn Göpfert in einer Rezension über
Schmitt mit diesem übereinstimmt und. redet von „Ter
Haars Methode, die Autoren für den Äquiprobabilismus
zu beanspruchen" (Theol.-prakt. Quartalschrift 1905, S. 396),
so zeigt er auch hier wiederum seine Abhängigkeit von
den probabilistischen Autoren, die er ohne Prüfung
abschreibt.

Es ist hier nicht der Ort, die Arbeit Schmitts einer
eingehenden Kritik zu unterwerfen. Nur dieses. Bei
manchem Guten, das sie enthält, bleibt ihr Hauptfehler,
daß der Verfasser nicht aus dem Banne des gewöhnlichen
Probabilismus (opinio minus probabilis cognita) herauskommt

und von diesem veralteten Standpunkte aus alles
beurteilt. Er ist blind für die geschichtliche Entwicklung
des Moralsystems durch die Streitigkeiten des 17. und
18. Jahrhunderts unter dem Einflüsse der Päpste; sie
existiert für ihn nicht. Er zieht nicht inbetracht die
damalige Unbestimmtheit der Begriffe (probabilitas, du-
bium, opinio, certitudo moralis) ; er fühlt nichts von der
Schwachheit so vieler probabilistischen Beweise. Was
Suarez, Laymann, Lessius sagen, das ist ihm alles reines
Gold, obwohl auch diese großen Theologen „Kinder ihrer
Zeit" waren, der Zeit nämlich, von der der hl. Alfons sagt :

„Haec materia opinionum probabilium tunc erat valde
confusa, unde confuse de ea loquebantur" (Theol. mor.
I, 80). Von der Verpflichtung des Menschen, aufrichtig
danach zu streben, auch in seinen Handlungen bei zwei
entgegengesetzten ungleich wahrscheinlichen Meinungen
soviel als möglich der objektiven Wahrheit inbetreff von Recht
oderPflicht gerecht zu werden, hat Schmitt gar keine Ahnung.
Selbst der wichtige Unterschied zwischen dubium strictum
und dubium latum, zwischen certe (notabiliter) und dubie
(parum) minus probabilis, ein Unterschied, der vom heil.
Alfons besonders betont worden ist und der doch jedem aus
eigener psychologischer Erfahrung einleuchtet, ist ihm zu
„subtil" (S. 179). Ihm genügt der unbestimmte Ausdruck:
„solide, etsi minus probabilis", womit auch Laxisten wie
Caramuel und Joh. Sanchez sich zufrieden gaben (s. de
syst, mor. p. 12. 13) und der dem Probabilismus zu vielen



Das Dekret des Papstes Innocenz XI. über d. Probabilismus- 99

laxen Meinungen veranlaßte. Ist ja die ganze Frage
gerade diese: Wann ist eine Meinung solid probabel, nicht
nur im noëtischen, sondern im ethischen, moraltheologischen
Sinne? — In unserer Schrift: De syst, m or. ant. prob,
haben wir gezeigt, daß bei vielen mehr gemäßigten
Probabilisten dieser wichtige Unterschied zwischen certe
(notabiliter) und dubie (parum) minus probabilis allmählich

immer mehr in den Vordergrund tritt, bei manchen
ausdrücklicher, bei anderen mehr implicite. Wir hoben
dabei hervor (p. 20 f.), daß, wie sonst so häufig, so auch
hier die These wohl zu unterscheiden sei von ihrer
Begründung, eine Bemerkung, die Schmitt (S. 178) ganz
übergangen hat. Wir selbst haben zwar auf Grund
späterer Untersuchungen eingesehen, daß von der langen
Liste der von uns angeführten Schriftsteller einige zu
streichen sind; — von Suarez bleibt es wenigstens zweifelhaft;

Schmitt läßt äußeracht, daß Suarez, obschon er in
casu von dem Gerichtsforum redet, dennoch den
allgemeinen, also auch für das Gewissensforum gültigen
Grundsatz aufstellt : „Maior probabilitas est quaedam mo-
ralis certitudo, si excessus probabilitatis certus sit."
(De leg. 1. 8. c. o n. 19.) — Indes bleiben weitaus die
meisten der von uns ex professo behandelten Theologen an
ihrer Stelle, und somit fällt die so oft wiederholte Behauptung,

alle früheren Probabilisten hätten den einfachen
Probabilismus (die certo, evidenter, notabiliter minus probabilis)

befürwortet, und der Äquiprobabilismus sei eine
Neuerung in der Moral. — Andere Ausstellungen und
kritischen Fehler in der Schmittschen Schrift müssen wir hier
übergehen.

7*


	Das Dekret des Papstes Innocenz XI. über den Probabilismus

