Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 19 (1905)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen. 493

yocimus equidem Thomistas definitionis Tridentini vim
effugere, celebri distinctidne sensus compositi et sensus
divisi. Quod si ea distinctio semel admittatur, iam nihil
est, quod Concilium adversus Lutheranos et Calvinistas
definierit.“

Lutherani quidem et Calvinistae affirmabant, liberum
arbitrium nihil omnino agere; sed a Deo esse motum
non negabant. '

Molinistae autem inceperunt negando liberum hominis
arbitrium a Deo esse motum; et concludunt atque finiunt
affirmando liberum arbitrium nihil omnino agere.!

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Dr. Joannes Ude: Doctrina Capreoli de influxu
Dei in actus voluntatis humanae secundum prinecipia
Thomismi et Molinismi collata. Graecii, ,Styriae“

1905. IX. 348 S.

Der ,,Princeps Thomistarum“ wurde in den letzten Disputen iiber
Thomismus und Molinismus recht stiefmiitterlich bedacht; es gewinnt bei-
nahe den Anschein, als ob Freund und Feind sich gescheut hiitten, einmal
energisch in das mit ebensoviel Fleil als Gedankenschiirfe verfafite un-
sterbliche Werk des Fr. Joannes Capreolus (f 1444) einzudringen. Und
doch muB er der stirkste Kronzeuge sein fiir die ununterbrochene tho-
mistische Tradition. P. Schneemann S. J. hatte es zwar versucht, den
Princeps Thomistarum den Thomisten zu entreiBen und bei ihm statt
Bafiez nur Molina zu finden. Allein schon a priori erhebt sich das Be-
denken, daB sich kein geschichtliches Analogon finden liit fiir eine der-
artige Wandlung einer spekulativen Schule, in der sich nicht die geringsten
Zeichen einer Umwiilzung von Ideen nachweisen lassen. Wir konnen
daher die Spezialstudie von Dr. Ude nur freudig begriifien, in welcher
er vor allem die Lehre des Capreolus iiber den EinfluB Gottes auf den
freien Willen des Menschen behandelt und zwar eben mit Riicksicht auf
die Differenzen zwischen Thomismus und Molinismus.

1 Ad rem P. Gayraud, Thomisme et Molinisme, seconde partie,
Introduction: ,N’est-il pas étrange que le Molinisme, qui passe pour &tre le
tenant des droits de la liberté, finisse par soutenir la non-activité du libre
arbitre? La liberté n’est pas une puissanee active, une cause
efficiente. Le fatalisme luthérien la represeutait comme un organe sans
vie, ,velut inanime quoddam®; sans act.ivité, purement passif, ,qihil omnino
agere mereque passive se habere’. Curieux rapprochement du Néomolinisme
et de 1’hérésie, contre laquelle le Molinisme fut inventé!“



494 Literarische Besprechungen.

Der personliche Zweck des Verfassers und die Entwicklungsstudien
des Werkes geben diesem aullerdem noch einen eigenarligen Charakter.
Der Verf. war Molinist, als er das Werk begann und ist es noch im ersten
Teile in ausgesprochener Weise. Er unternahm die Arbeit zu dem Zwecke,
um sich persdnlich ein endgilltiges Urteil iiber die historische und meri-
torische Seite der Frage zu bilden. Das Urteil lautet zugunsten des
Thomismus, wie es bei einem unbefangenen Forscher nicht anders zu
erwarten war. '

Das Werk zerfillt in zwei Teile, von denen der ersie eine kurze
Ubersicht der thomistischen und molinistischen.Lehre mit den gegen-
seitigen Auseinandersetzungen bietet, wihrend der zweite Teil die Lehre
des Capreolus behandelt. Diese Disposition hat ihren Grund in der per-
sonlichen Absicht des Verf.,, sonst wiire der erste Teil wohl iiberfliissig.

Wir beginnen unsere Kritik mit dem zweiten Teile, um vom Re-
sultate derselben aus auf den ersten zuriickzukommen. Nach einem kurzen
Referat iiber Leben, Gegner und Intention des Capreolus beginnt der
Verf. mit Capreolus’ Anschauung iiber das Wesen der Freiheit. Leider
ist gerade dieser Abschnitt nicht vollstindig. Dr. Ude geht von einer
Antwort aus, die Capreolus auf eine gegnerische Definition der Freiheit
gibt. Der Gegner ist Gregor von Rimini, der als Ausgangspunkt die De-
finition wihlt: causa libera in hoc differt a naturali, quod causa libera
positis omnibus requisitis ad agendum potest agere et potest non agere.
Capreolus antwortet darauf: illa descriptio falsa est, nisi sic intelligatur,
quod causa libera est, quae positis omnibus requisitis ad agendum et
actionem praecedentibus potest agere, et potest non agere, modo tempus
vel mensura, in qua est actio, non praecedit actionem, sed est simul cum
ea. Unde illa descriptio loquitur solummodo de requisitis ad agendum,
quae sunt dispositiones agentis ad agendum, vel passi ad patiendum, et
non de mensura, in qua fit actio. 1. d. 88. q. 1. a. 2. (Ude p. 121.) Aus
dem ganzen Tenor der Stelle ergibt sich mit Leichtigkeit, daB Capreolus
hier einer falschen Deutung der Freiheit einen akzeptabeln Sinn zu geben
sucht, an sich aber dieselbe verwirft und wenigstens nicht als eigentliche
Definition des Wesens der Freiheit anerkennt. Jedenfalls ist die Folgerung
des Verf. unrichtig, wenn er erklirt: In illo igitur signo spectari debet
causa libera, in quo effectus adhuc est futurus (p. 122), wenn es auch
selbstverstindlich wahr ist, was von Capreolus zitiert wird: in futuro, an
hoc sit vel illud, ad potestatem liberi arbitrii pertinet. 1. c. Wie wenig
diese Stelle mit der Definition des freien Willens zu tun hat und was
Capreolus tiberhaupt dabei von der Freiheit lehrt, ergibt sich aus einer
kurzen Darstellung des Zusammenhanges. Es handelt sich um die Con-
clusio quarta des a. 1., welche lautet: cognitio Dei de futuris est infalli-
bilis et certissima. Als Grund werden viele Thomastexte angefiihrt, des
Inhaltes: Fiir Gott seien alle Dinge gegenwiirtig und insofern sei ihreWahr-
heit bestimmt gegeben. (Ed. Paban et Pégues, Turonibus 1900. vol. 1l
p. 450.) Dagegen will Gregor von Rimini beweisen, dall etwas, was jetzt
ist, jetzt auch nicht sein konne, so dall die Behauptung seines gegen-
wiirtigen Seins jetzt nicht wahr sei. Das erste Argument fiivr Gregors
These geht nun von der fraglichen Beschreibung des freien Willens als
Voraussetzung aus, um mit Hilfe einer intrikaten Deduktion sein Ziel zu
erreichen (l. c. p. 455). Capreolus gibt als wahres Resultat des Argu-
mentes zu und als seine eigene Lehre, wie als die des hl. Thomas, daf
etwas deswegen, weil es in einem Zeitpunkte sei, wiihrend jenes Zeit-
punktes nicht absolut notwendig sei (necessarium absolute) und daB die
Behauptung der Existenz eines Dinges keine propositio necessaria sei.



Literarische Besprechungen. 495

Die Notwendigkeit sei nur eine necessitas immutabilitatis — durante eodem
instanti. St. Thomas wolle nur sagen, dall etwas, so lange es ist, nicht
zugleich nicht sein konne. Die als Voraussetzung gewiihlte Beschreibung
des freien Willens sei nun wahr, wenn man fiir die praerequisita ad agen-
dum und die actio voluntatis zwei verschiedene Zeitpunkte ansetze, d. h.
unter gegebenen Umstiinden kann der Wille diesen oder jenen Akt setzen,
aber er konne nicht, wie Gregorius voraussetze und darauf eigentlich
seinen Beweis grinde, zugleich handeln und nicht handeln (1. c. p. 467).
Capreolus lehrt also bei dieser Gelegenheit nur die zwei allgemeinen Sitze,
daBl es vor der Entscheidung des Willens moglich sei, daB er handle oder
nicht handle, daB er aber nicht zugleich handeln und nicht handeln konne.
Damit ist offenbar eine Definition der Willensfreiheit weder gegeben, noch
intendiert, wie sie ja auch nicht in Frage steht. Damit fillt die Folgerung
Udes von selbst: In illo signo spectari debet causa libera, in quo effectus
adhuc est futurus. Anderseits ist es aber bemerkenswert, dall die heutige
Grunddefinition der Freiheit im molinistischen Sinne skotistischen Ur-
sprungs ist, wie auch, da Capreolus sie gar nicht als Definition der Frei-
heit behandelt. Ude mag sich leicht haben verleiten lassen, als er die
ihm geldufigen Worte las, diese in seinem Sinne zu deuten.

Dr. Ude wendet nun seine Anschauung an auf den Zustand des
Willens unter der motio Dei. Ohne einstweilen niher darauf einzugehen,
folgt aus dem Vorausgehenden nur: solange der Wille nicht durch die
motio als in actu (secundo) konstituiert gedacht wird, also vor dem Zeit-
punkt des Handelns, kann die Handlung eintreten oder unterbleiben; im
Augenblick der vollbrachten motio kann er nicht zugleich handeln und
nicht handeln. Wie er aber frei handelt, werden wir weiter bei der
Lehre von der praemotio sehen. Bevor diese zur Sprache kommt, zeigt
uns Ude nach Capreolus, daB kein Objekt den Willen in statu viae notigen
kann, da es zum wenigsten in der Macht des Willens liegt, den Akt zu
suspendieren; daB das Objekt den Willen nicht effektiv bewegt, sondern
nach Art der Formal- und Finalursache, daB nur Gott und der Wille
selbst effektiv das exercitium actus herbeifithren konnen. Leider sind alle
diese Elemente der Willenslehre des Capreolus vom Verf. nicht unter
einen einheitlichen Gesichtspunkt geordnet; denn die Versuche mit der
oben erwiihnten Definition schlagen fehl und fithren nur zu MiBdeutungen.

Im Artikel III iber die praemotio physica wird untersucht,
warum Capreolus eine solche annehme, wie er sie verstehe und mit der
Freiheit des Willens vereinbare. Capreolus lehrt nun entschieden die
tatsiichliche praemotio physica, weil Gott den Willen aus der Potenz in
den Akt erhebt und als Herr des Willens ihn neigt, wie er will. Negativ
steht fest, daB sich bei Capreolus kein Zeugnis fiir den ,,concursus simul-
taneus” findet. In' erster Linie bewegt Gott den Willen zum bonum in
universali, doch so, daB auch dieser Akt effective vom Willen eliziert
wird. In zweiter Linie bewegt Gott den Willen zu jedem freien Akte,
d. h. Gott dnderl den Willen effektiv. Die Mittel zum gewollten Zwecke
bestimmt der Wille selbst. Auf jeden Fall ist die Selbstbestimmung des
Willens nicht ausgeschlossen, ,,quia per hoc, quod movetur ab alio, non
excluditur, quin moveatur ex se“. Scotus gegeniiber, der behauptet, daB
der effektive EinfluB Gottes auf den Willen dessen Freiheit aufhebe, ant-
wortet Capreolus, daB zur vollen Selbstbestimmung nur die effektive Mit-
wirkung einer zweiten geschopflichen Ursache, nicht aber die Abhingig-
keit von Gott ausgeschlossen sei. Auch hebe Gott durch seinen EinfluB
die freie Willensentscheidung nicht auf, sondern bewirke sie vielmehr.
Der Fehler liege darin, dal man dem Menschen eine gleiche Art der

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XIX. 32



496 Literarische Besprechungen,

Selbstbestimmung vindiziere, wie Gott (libertas univoce). Auch lehrt Ca-
preolus die distinctio sensus compositi et divisi im gleichen Sinne, wie
die modernen Thomisten. Gegen Heinrich von Gent verwahrt sich Ca-
preolus gegen den ,concursus simultaneus®, den spiiter Suarez wieder
_einfithrte. In weiteren metaphysischen Erorterungen fithrt Capreolus die
Willensfreiheit in actu auf den gottlichen Willen als letzte Ursache zuriick,
erklirt den Willen als quasi instrumentum Dei, daBB Gott seine motio der
exigentia des Willens adaptiere — daher auch effektive Mitwirkung Gottes
zum siindhaften Akte usw. Der Verf. bemerkt: Verba Capreoli citra
omne dubium constituunt historicum argumentum, quod doctrina prae-
determinationis physicae a S. Thoma exinde ad Bannesii usque tempora
tradita ac continuo fluxu in schola Thomistica ut patrimonium S, Thomae
conservata fuerit. p. 179. _

Im art. IV wird untersucht, wie Gott nach Capreolus die kontingent
zukiinftigen Dinge erkennt. Diese Partie ist sehr gut ausgefiihrt. Auch
hier konstatiert Dr. Ude, dall nach dem princeps Thomistarum das Er-
kenntnismedium nicht die gottliche Wesenheit als solche, sondern die vom
freienWillen bestimmte Titigkeit Gottes ist. Diese ist der Grund, warum
Gott die zukiinftigen freien Akte sicher und unfehlbar erkennt. Die praesen-
tialitas rerum ist nicht Erkenntnisgrund, sondern diese ist nur eine Be-
dingung fiir das Objekt selbst, damit dieses an sich eine bestimmte Wahr-
heit habe, was fehlt, solange etwas als futurum contingens gedacht wird.
Diese seine praesentialitas und determinata veritas hat aber das Ding von
Gott, von Gottes Wissen und Wollen als Ursache jedes Seins und jeder
Wahrheit. Wie immer will Capreolus nur die Lehre des hl. Thomas
feststellen. Die Konstatierung Dr. Udes charakterisiert darum auch neuere
Versuche, die praesentialitas der Dinge als gottliches Erkenntnismittel zu
statuieren, als unthomistisch. Fir die scientia media findet sich bei Ca-
preolus kein Anzeichen; speziell die supercomprehensio wird als unzu-
linglich verworfen. Ude ist der Meinung, daB Capreolus die futuribilia
der scientia visionis als Objekt zuweise, iibersieht aber, daBl Capreolus von
einem Objekte der scientia visionis verlangt, dall es in seipso von Gott
erkannt werde, was von einem bloB futuribile nicht gesagt werden kann.
cf. p. 289. Die Einteilung des gottlichen Wissens in die scientia simpl.
intelligentiae und visionis ist nicht so sehr eine Einteilung nach Objekten,
als nach der Erkenntnisweise: geschaut kann nur das sein, was existiert;
alles andere gehort zur bloBen Erkenntnis, so auch die futuribilia.

Im art. V wird Capreolus’ Lehre von der Wirksamkeit der Gnade
untersucht. Ude bemerkt, daB hieriiber bei seinem Scholastiker weniger
ausgesprochene Zeugnisse zu erwarten seien, da eben die Frage erst spiter
eingehender behandelt wurde. Indes sei die Lehre des Princeps klar und
sicher genug. Uber die Notwendigkeit der gratia actualis spricht sich
Capreolus klar aus; er erklirt dieselbe als eine Einwirkung Gottes auf den
Willen, wodurch der Akt des Willens bewirkt wird, doch so, daf} der Wille
mitwirkt — applicata et quasi instrumentaliter mota a Deo ad sic partia-
liter concausandum. In dieser motio liegt kein Zwang, sondern — instru-
mentum liberum existens, in cuius potestate est sequi motionem agentis
iuvatur ita, ut agat ea, quae non sic adiuta nequaquam agere potuisset.
Die gratia efficax gibt nicht nur das posse agere, sondern auch das agere
selbst. Zu diesem Zwecke erhiilt der Wille eine virtus transiens und in-
strumentalis — also kein bloBer Similtankonkurs wie bei Suarez. Wie
bereits betont, steht es in der Gewalt des Willens, dem Empfange der
Gnade Hindernisse zu bereiten oder nicht; ebenso liegt es in der Macht
des Willens, dem Einwirken — movere — Gottes Hindernisse zu bereiten.



Literarische Besprechungen. 497

Gott ist von sich aus bereit, alle zum Heile zu filhren; wer nicht geniigend
Gnade hat, muf} die Schuld dem Mangel an eigener Mitwirkung zuschreiben.
Sonst wiirde er die Gnade zum Heile erlangen. Die gratia sufficiens ist
darum entitative von der efficax verschieden. Auch inbezug auf die
Gnade unterscheidet sich des Capreolus Lehre nicht von jener der mo-
dernen Thomisten.

Ein Gleiches gilt von der Pridestinations- und Reprobationslehre.
Wir konnen uns dariiber kiirzer fassen. Es geniige zu referieren, da8
der Princeps Thomistarum gerade hierin sein fiirstliches Banner im klar-
sten Lichte entfaltet. Die praedestinatio ist die ratio ordinis quorundam
in finem vitae beatae, ein Akt des Verstandes, der anordnet, was Gott
will; daher der letzte Grund der praedestinatio der Wille Gottes— electio
und dilectio. Die Auserwihlung ist absolut eine gratuita — ante prae-
visa merita. Die Verdienste des Menschen sind von Gott zur Erreichung
des Zweckes vorausbestimmte Mittel, sowie Gott auch alle &duBeren und
inneren Gnaden, die zum Heile fiihren, vorausbestimmt. Ebenso kann als
letzter entscheidender Grund der Reprobation nur der freie Wille Gottes
genannt werden, der den einen aus eigener Schuld in die Siinde fallen
und darin beharren liBt, des andern sich aber in ewiger Liebe erbarmt.
Von einer scientia media auch hier keine Spur. Die unfehlbare Sicher-
heit der Pridestination wird ausdriicklich auf die Kraft des gottlichen
Willens zuriickgefiihrt, die verlangt, ,,ut non solum sit quod Deus vult, sed
etiam, ut hoc modo sit, sicut Deus vult illud esse“. p. 289. Markanter als
bei Capreolus findet sich die Lehre wohl nur noch — beim hl. Thomas
selbst. Die beiden Artikel 1V und VI bilden nicht nur einen wertvollen
historischen, sondern auch inhaltlichen Kommentar zur Summa des
Aquinaten. o ) 3

Im Epiloge schlieBt der Verfasser: Unice coacti vi testimoniorum
Capreoli non potuimus aliam conclusionem eruere nisi hanc, videlicet Ca-
preolum esse Thomistam. p.295. Er empfindet es als eine dem Andenken
des Princeps Thomistarum zugefiigte iniuria, wenn man ihn mit P. Schnee-
mann den concursus simultaneus lehren lift. p. 294.

Die ganze Untersuchung hilt sich nur an den sehr reich angefiihrten
Text selbst; andere Interpretationen werden nicht herbeigezogen, schon
aus dem Grunde, weil der Text selbst klar genug vorlag. Die Versuche
von P. Frins und Schneemann werden ohnehin durch die ganze Dar-
stellung ins rechte Licht geriickt.

Der Eindruck muf auf jedermann der gleiche sein, aufler es stehe
wie bei so vielen nur ein schreckliches Zerrbild des Thomismus vor den
Augen.

d Wir haben den zweiten Teil des Werkes zuerst behandelt, weil auf
diesem das Hauptgewicht liegt. Dr.Ude wollte Capreolus’ Lehre mit der-
jenigen der modernen Thomisten und Molinisten vergleichen, um da-
nach zu entscheiden, wer von den beiden Lagern sich auf Capreolus und
Thomas berufen dirfe. Deswegen gibt er im ersten Teil eine gedringte
Ubersicht der gegenwirtigen thomistischen und molinistischen Lehren.
Wie bereits bemerkt, neigt der Verf. hier noch dem Molinismus zu und
zeigt sich dies auch bei der Behandlung der Frage in fiihlbarer Weise.
Am Schlusse des Werkes beugt sich der Verf. vor der Autoritit des Ca-
preolus und Thomas. Mag ein solcher Wechsel der Ansichten immerhin
gegen die Regeln eines Buches sein, so bietet das Werk dafiir ein inter-
essantes Bild der Zeit und des Gedankenganges nicht weniger. Mancher
wird dabei vielleicht mehr profitieren als aus einem systematisch streng
geschlossenen Werke. Auch waren 4uflere Umstéinde hierbei von Bedeutung.

82¢



498 Literarische Besprechungen.

Der Verf. folgt im ersten Teile dem gleichen Schema wie im zweiten.
Fir den Thomismus werden Zigliara und Dummermuth — Feldner leider
nicht, fir den Molinismus De Maria, Mazella, Pignataro und Billot als
Zeugen angefithrt. In der Frage iiher den Begriff der menschlichen Frei-
heit wird die Indifferentia des Willens behandelt. Dabei wird Dummer-
muth vorgeworfen, dall nach ihm der Wille in actu secundo nicht mehr
frei, sondern determiniert sei. Abgesehen davon, dafl sich nicht leicht
feststellen 1iBt, ob der Verf. unter actus secundus die actio versteht oder
nicht, schlieBt die Voraussetzung, dal der Wille etwas determiniert will,
nur das eine aus, dal er nicht zugleich etwas anderes will, nicht aber
daB er jenes erste Objekt aus eigener Wahl, d. h. frei wolle. Mit a. W.
es ist damit nur die indifferentia passiva, aber nicht die activa aus-
geschlossen. Die Forderung des ad utrumque posse ist eben zweideutig.
Im Grunde genommen, wiire nach des Verf. Argumentation jeder konkrete
Willensakt unfrei. Hier richt sich eben die falsche Definition, die wir
bereits oben beleuchtet haben. Die Unterscheidung Dummermuths ist des-
wegen auch vom Verf. nicht in ihrem eigentlichen Sinne erfait worden.
Uber den EinfluB des ultimum iudicium practicum wiire Zigliara, Psych.
lib. V cap. II n. VII genauer zu heachten gewesen.

In der Frage iiber die Notwendigkeit der praemotio physica wird
der Differenzpunkt folgendermaBen angegeben: Oritur acerrima contro-
versia, in quantum nempe Thomistae ulterius progrediuntur adstruendo
decreta praedeterminantia quoad actum secundum voluntatis, quem a Deo
per modum liberi determinari aiunt, dum vero Molinistae vehementer im-
pugnant haec decreta, utpote imcompossibilia cum libertate actionis. p. 28.
Damit ist wohl eine Anklage der Molinisten gegen die Thomisten an-
gedeutet, aber nicht der Kernpunkt der Frage gezeichnet. Dieser besteht
vielmehr darin, ob Gott wirklich und subjektiv (ex parte subiecti) den
Willen in Akt iiberfiihre, ob die freie Selbstentscheidung des Willens von
Gott im Subjekte gewirkt werde. Da sich der actus primus proximus zum
actus secundus immer noch wie die Potenz zum Akte verhilt, so muf
die Einwirkung Gottes eine reale Aktuierung bedingen, so daBl der Wille
sich nun actu entscheidet. Die eigentliche actio, das Wollen ist dann nur
mehr ein AusfluB der gegebenen Faktoren. Auch die Molinisten miissen
den einen Grundsatz anerkennen, daB die freie Willensentscheidung ein
unmittelbarer Effekt Gottes ist. Sie bestreiten aber, dafl dazu im Sub-
jekte eine reale Aktuierung durch Gott eintreten miisse; entweder geniigt
der concursus simultaneus oder der concursus universalis. Die Frage, ob
und wie unter der praemotio die Freiheit bestehen bleibe, ist also eine
sekundire und gehort in das Kapitel: Erklirung der These. P. 39 kommt
nun der Verf. selbst auf den Hauptfragepunkt: Producitne Deus movendo
creaturam de potentia ad actum aliquid in creatura vel solummodo con-
currit cum creatura ad effectum? Diese Frage hiitte man zu wenig prin-
zipiell behandelt. Auf verschiedene Thomaskommentare wollen wir nicht
eingehen, da sie ohnehin bei Capreolus ins rechte Licht geriickt werden.

Der Gnadenfrage werden vierzehn Dogmen {iiber die Notwendigkeit
der Gnade vorangestellt, die Kontroversfrage wird als frei erklirt, darauf
folgt die Darstellung der beiderseitigen Lehren iiber die gratia sufficiens
und efficax, im AnschluB daran auch der Theorie iiber die cognitio Dei
de futuris contingentibus und die praedestinatio, wobei der Verf. die molini-
stische Ansicht fiir probabler erachtet, schon weil die thomistische schlie8-
lich doch die Freiheit aufhebt, wenn sie auch ihre Grinde fiir sich hat.

Das Werk Dr. Udes ist sein Erstlingswerk. Wir wiinschen, daB es
ihn gut einfithren mdge. Wenn man von jedem wissenschaftlichen Werke



Literarische Besprechungen. 499

verlangt, daB es der Wissenschaft einen Fortschritt bringe, so kann
Dr. Ude darauf hinweisen, die historische und wissenschaftliche Ehre des
Capreolus, ja seinen Titel als princeps Thomistarum gegen ungerechte
Zweifel gerettet zu haben. Die eigenartige Entwicklung in der Dar-
stellung dient nur als Hintergrund, gegen den die Lichtgestalt des Fr. Jo-
hannes um so deutlicher hervortritt. Ein gewiegter Forscher hitte das
Bild wohl ungleich schiirfer gezeichnet, fiir den Zweck des Verf. war dies
nicht notwendig. Fir diesen hat aber der Verf. einen staunenswerten
FleiB bewiesen, wihrend die leicht verstindliche Diktion die Lektiire er-
leichtert. Nova macte virtute! '
Graz. P. Reginald M. Schultes O. Pr.

2. Christianus Pesch S. J.: Praelectiones dogmaticae,
quas in collegio Ditton-Hall habebat. Tom. I. Insti-
tutiones propaedeuticae ad sacram theologiam. Ed. 3.

- Friburgi Brisg., Herder 1903. XXV, 415 S.

Vorliegende 3. Auflage des 1. Bandes der umfangreichen Dogmatik
von P. Pesch beweist, daB dieselbe einem Bediirfnis entspricht. Da sich
diese Auflage von den fritheren nur durch unwesentliche Zusitze und
Verbesserungen unterscheidet, kann auf die Anzeigen der ersten und zweiten
Auflage verwiesen werden (Jahrbuch XII, S. 120; XV, S. 252). Die bei-
gefiigten indices conciliorum, summorum pontificum, scriptorum quorum
dicta in Praelectionibus citantur, haeresium, ermoglichen die leichtere
Verwendung des Buches. Von kleineren Zusitzen lassen sich bemerken:
die tiefere Begriindung der Wissenschaftlichkeit der Theologie, indem sie
als eine dem gottlichen Wissen untergeordnete Wissenschaft erklirt wird
(S. 4); die Rechtfertigung der ,traditionellen“ Apologetik gegeniiber den
meist franzosischen Neuerungsversuchen (S. 18); und andere Riicksicht-
nahmen auf neuere historische Forschungen, besonders in der Frage iiber
den Ursprung der kirchlichen Hierarchie. — Die Bemerkung des Verfassers
in der Vorrede iiber die theologischen Schulen oder Richtungen ist in
gewisser Beziehung wohl etwas einseitig: ,,Porro inter scholasticos do-
minicani (O. Pr.) Sancto Thoma posteriores vix non omnes sunt thomistae,
franciscani (O. 8. F.) solent esse scotistae; theologi vero Societatis Jesu
(S. J.) neutri scholae absolute addicti sunt, quare interdum ab aliis neu-
trales vocantur. Benedictini (0. S. B.) ut plurimum magis excoluerunt
theologiam positivam, quam scholasticam® (S. VII). In manchen Fragen
ist auch der Zusatz S. J. ein ziemlich zuverldssiger Fiihrer fiir jene, die
wirklich neutral sind, und Scheeben spricht mit Recht von einer Jesuiten-
schule in seiner Geschichte der Theologie (Handbuch der kath. Dogmatik
I, S. 451), obwohl dieselbe mehr als andere einem gewissen Eklektizismus
huldigt. DaB die Vertreter der Salzburger Benediktinerschule, die an-
gefithrt werden, als ,minoris momenti“ in der thomistischen Richtung
bezeichnet werden, ist relativ genommen nicht ganz berechtigt; in ihrer
Zeit gehoren sie zu den bedeutenderen Theologen iiberhaupt; Scheeben
(a. a. O. 450 u. 455) hilt die ,theologia scholastica’* vom Abte Augustin
Reding O. S. B. firr ,eines der grofiten und gediegensten thomistischen
Werke*, und auch die Leistungen von Mezger, Peri, Wenzl aus derselben
Schule nicht fir unbedeutend.

Rom, S. Anselmo. P. Laurentius Zeller O. S. B.



500 Literarische Besprechungen.

3. Dr. Paul Schanz: Apologie des Christentums.
I. Teil: Gott und die Natur. 3. vermehrte u. ver-
besserte Aufl. Freiburg, Herder 1903. VIII, 792 S.

»Eine Rechtfertigung ihrer Eigenart,“ so fithrt der Verfasser im
Vorwort zur 3. Auflage aus, ,,bedarf diese Apologie nicht mehr. Sie hat
dieselbe durch den Gang der Wissenschaften seit der ersten Auflage in
hohem MaBe erhalten. Die Betrachtungen an der Jahrhundertwende
haben die scheinbar widersprechenden Behauptungen zu Tage geftrdert,
dafl das 19. Jahrhundert als eine fortlaufende Gegenbewegung gegen die
Religion zu charakterisieren sei und dennoch das Wiedererstarken der
Religion bewirkt habe. Naturwissenschaft, Geschichte und Kritik haben
die natiirlichen und iibernatiirlichen Grundlagen der Religion zu erschiittern
gesucht und der christlichen Weltanschauung die naturalistische, entwick-
lungsgeschichtliche entgegengestellt. Das neue Weltbild ist tief in die
Massen eingedrungen uud hat viele der Religion entfremdet. Trotzdem
kann diese Weltanschauung den denkenden Geist nicht befriedigen.. Je
weniger sie die groBen Weltriitsel 16sen kann, desto entschiedener weist
sie wieder auf die Religion zuriick.” Das Christentum allein kann dem
in der Natur des menschlichen Geistes und Herzens wurzelnden religidsen
Zuge geniigen; aber das Vorurteil, es bestehe zwischen ihm und der
modernen Kultur ein unversdhnlicher Gegensatz, schreckt viele zuriick,
dem Drange ihres Herzens zu folgen. Vorliegende Apologie stellt sich
die Aufgabe, dieses Vorurteil zu brechen. Sie will ,,nicht einer Ausséhnung
das Wort reden, wo prinzipielle Gegensiitze vorliegen*, aber die Gedanken
und Bestrebungen der Gegner wiirdigen, ,,das Wahre und Falsche der
modernen Wissenschaft unterscheiden und den wirklichen Fortschritt an-
erkennen, auf welchem Gebiet er sich zeigen mag*.

Die Aufgabe, die sich der Verfasser hiermit gestellt hat, ist keine
leichte. Schon Leibniz schrieb an Huetius: ,,Wenn es sich darum handelt,
die Wahrheit der christlichen Religion zu beweisen, so braucht man dazu
mehr Materialien als z. B. zu dem philosophischen Beweise fiir die gott-
liche Vorsehung. Um sich auf solche Erdrterungen einzulassen, mu man
nicht allein Philosoph, sondern auch Gelehrter, ja sogar beides in hochstem
Grade sein. Unter einem Gelehrten verstehe ich einen Mann, der die
wichtigsten in der bekannten Welt stattgefundenen und im Andenken der
Menschen aufbewahrten Ereignisse kennt und miteinander verglichen hat,
— einen Mann, der die hauptsichlichsten Phéinomene des Himmels und
der Erde, die Geschichte der Natur und der Kiinste, die Auswanderungen
der Volker, den gegenwirtigen Zustand der Welt, kurz alle Kenntnisse,
welche kein reines Produkt der geistigen Anlagen sind, sondern durch
die Besichtigung der Dinge und die Erzihlung der Menschen erworben
werden kann, inne hat‘ (zit. v. V. S. 20). Beim Aufschwung, den die
empirischen Wissenschaften in unserer Zeit genommen haben, ist es noch
schwieriger, diesen Anforderungen zu geniigen. Wer vorliegenden ersten
Band dieser Apologie durchgeht, der wird dem Verfasser die Anerkennung
nicht versagen konnen, dal er mit erstaunlicher Gelehrsamkeit die For-
schungen der Naturwissenschaften und der Geschichte bis auf die neuesten
Erscheinungen verfolgt hat, um tberall die wirklichen Ergebnisse von
ungeniigend begriindeten Hypothesen oder phantastischen Behauptungen
zu scheiden und ihre Harmonie mit den Lehren des Christentums nach-
Zuweisen.

Nach einleitenden Ausfithrungen iiber die Apologetik und ihre Ge-
schichte behandelt der Verfasser die Religion und den Gottesbegriff, um



Literarische Besprechungen. 501

dann auf breiter empirischer Grundlage den kosmologischen Gottesbeweis
zu entwickeln. Derselbe wird in vier Stufen gegliedert; die erste ,,Anfang
und Ende” geht aus von der Welt und fithrt zu ihrer absoluten Ursache,
die zweite ,Leben‘ schlieBt von den Organismen auf den lebendigen,
lebenspendenden Schopfer, die dritte ,,Pflanze und Tier* erhebt sich vom
animalischen Leben zu dessen ,.geistiger” Ursache; die vierte ,Tier und
Mensch“ sieht im selbstbewuBten, sittlich freien, persdnlichen Wesen des
Menschen einen Abglanz Gottes, der absoluten Intelligenz, der absoluten
Freiheit, der absoluten Persdnlichkeit. An das kosmologische Argument
reiht sich das teleologisehe ,,Ziel und Zweck* an; es erfihrt entsprechend
der stufenméfBigen Steigerung der ZweckmiBigkeit im Reiche der Geschopfe
dieselbe Gliederung und schreitet vom Anorganischen zum Organischen,
von der Pflanze zum Tier, vom Tier zum Menschen fort. Unter dem
Titel ,,Tugend und Lohn“ folgt der moralische und anthropologische
Gottesbeweis. Ein Abschnitt {iber ,Dasein und Wesen Gottes* faBt die
gewonnenen Resultate abschlieBend zusammen. — Nach dieser Grund-
legung des christlichen Theismus wendet sich die Apologie den kosmo-
logischen und anthropologischen Fragen zu. Zunichst wird die Lehre
iber die Seele entwickelt und ihre Unsterblichkeit bewiesen. Ein eigener
Abschnitt ist dem bereits als unhalthar erwiesenen Monismus gewidmet.
Dann wird die Schopfung und ihre Geschichte, das Weltsystem, die Einheit
und das Alter des Menschengeschlechtes und die Siindflut behandelt,
Wenn der Verfasser es als die Aufgabe der Apologie des Christen-
tums betrachtet, auf die Angriffe der weltlichen Wissenschaften einzugehen,
ihre Ergebnisse zu beriicksichtigen, die ,,moderne Denkungsart* zu wiir-
digen, so ist er dieser Aufgabe in einem Umfange nachgekommen, der
die , Eigenart* dieser Apologie auszeichnet. Er ist mit einziger Allseitigkeit
den Forschungen der empirischen Wissenschaften nachgegangen, soweit
sie nur einigermaBen zu den religidsen Fragen, die er behandelt, in Be-
ziehung treten konnten. Die maBvolle Stellung, welche er in Beurteilung
ibrer Ergebnisse einnimmt, ist wohltuend; besonders ist die Entwicklungs-
theorie, die auf historischem und naturwissenschaftlichem Gebiete fast
eine tyrannische Alleinherrschaft beansprucht, eingehend und sachlich
auf die Griinde ihrer allzukiihnen Folgerungen gepriift und in die Schranken
der Tatsachen verwiesen. — Unbeschadet der Anerkennung, die dem Werke
gebiihrt, weil es durch seine weitgehende Beriicksichtigung der empirischen
Wissenschaften reiches, dankenswertes Material zur Beleuchtung der christ-
lichen Wahrheit zusammengetragen und gesichtet hat, ist doch zu be-
dauern, daBl die philosophische Begriindung des Theismus nicht die
notige Klarheit und Sicherheit hat. Die Quelle aller Angriffe auf das
Christentum ist aber unstreitig auf dem Boden der Philosophie zu suchen.
Was hilft es, mit einer Geschichts- oder Naturwissenschaft, die im Prinzip
monistisch ist oder wenigstens die Moglichkeit eines Ubernatiirlichen
leugnet, um Konsequenzen zu streiten, die auf fremdem Boden wurzeln?
Die erste und wichtigste Aufgabe der Apologetik ist und bleibt stets der
Nachweis des iiberweltlichen Gottes, der iibernatiirlichen Ordnung. Die
Gottesbeweise und die an sie gekniipften Folgerungen werden gewiB auf
viele einen groBeren Eindruck machen, wenn durch eine weitgreifende
Darstellung des empirischen Ausgangspunktes die Wirkung des durch den
unerbittlichen ‘Kausalbegriff geforderten Schlusses vorbereitet ist; aber
diese Wirkung hingt doch innerlich und wesentlich von diesem ab.
Aber gerade in der Fassung des Kausalititsbegriffes zeigt sich eine
gewisse Unbestimmtheit. Nach einem Versuch, den Begriff von Ursache
und Wirkung, der ,,zuniéichst den Charakter eines rein logischen Gesetzes*



502 Literarische Besprechungen.

hat, durch Reflexion iiber unsere innere Erfahrung als objektiv-giiltig
hinzustellen, und die Tatsédchlichkeit des Kausalzusammenhanges nach-
zuweisen, wird zugestanden, ,,daB wir uns hier auf dem Gebiete der
Analogie und der Induktion bewegen und ohne das zwingende logische
Gesetz und ohne eine intellektuelle Anschauung unmittelbarer Art nie zu
dem vollen Beweise gelangen werden (S. 189 fl.). ,,Die Kausalitil“.
heiBt es dann, ,erscheint also, wie die Kategorien iiberhaupt, als urspriing-
liche Wesensbestimmung unseres Selbst, »als eine Denknotwendigkeit
a priori, sich griindend auf eine uns einleuchtende metaphysische Seins-
notwendigkeit a priori«, deren wir uns erst spiiter durch die Erfahrung
bewuBit werden, und die wir dann auf die,Dinge der AuBenwelt iiber-
tragen. Indem wir uns vermittelst der inneren Erfahrung dieser Wesens-
bestimmung als konstanten Geschehens bewuflt werden, erheben wir die-
selbe durch wissenschaftl.che Reflexion zum Begriffe und zum formalen
Gesetze der Wissenschaft“ (S. 190). Dementsprechend wird das Schlull-
verfahren auf die Berechtigung der synthetischen Urteile apriori gegriindet,
welche der Verfasser im Sinne Alois Schmids zu verstehen scheint, wenn
er mit dessen Worten sagt: ,Wiire diese Frage (gibt es synthetische Ur-
teile apriori?) zu verneinen, so wiirde die mathematische Gewillheit stiirzen
und umsomehr die iiber die Sinnentatsachen ins Bereich der iibersinnlichen
Wahrheiten vermittels des Kausalitits- und Substanzialitiitsprinzips sich
hiniiberschwingende Metaphysik, und der skeptische Phéinomenalismus
wiirde Sieger sein* (St. 200). Ahnlichen Gedanken begegnen wir bei der
Erklirung des Gottesbegriffes. Neuere Verteidiger der eingepflanzten
Gottesidee ,fassen dieselbe nicht als eine unmittelbare Gotteserkenntnis,
sondern als ein metaphysisches Prinzip, durch welches die analoge Gottes-
erkenntnis befestigt und fiir die logische SchluBfolgerung nach dem Kau-
salititsgesetze der zureichende Grund geboten wird, um von dem Gebiete
des formalen Denkens auf das Gebiet der Metaphysik {ibergehen zu konnen.
Hochstens ist die durch duBere Erfahrung noch nicht entwickelte Gottes-
erkenntnis eine stille Ahnung des Ubersinnlichen, ein verborgenes Gefiihl
der Gottheit und in diesem Sinne Voraussetzung oder Vorausnahme des
Daseins Gottes. Ein unwillkiirliches, aber noch unentwickeltes Gottes-
bewuBlitsein, oder sagen wir eine Anlage, einen Keim dafir muf jede
natirliche Gotteserkenntnis annehmen. Die Erkenntnis Gottes entwickelt
sich aus der Natur des Geistes und muB ihm nicht erst von aufien kommen
oder durch mithsames Forschen erworben werden* (S. 166 fl.). Daher
beruht ,die GewiBheit unserer natiirlichen Gotteserkenntnis nicht allein
auf dem Syllogismus, sondern zugleich auf der Titigkeit unserer ganzen
Seele. Wie mit dem Verstand, so miissen wir mit dem Sinn fiir das
Schone und Gute und mittelst freier Zustimmung zum sicheren Glauben
an einen vollkommenen Gott gelangen“ (S. 512). Ahnlich wie mit den
Beweisen vom Dasein Gottes verhilt es sich auch mit den Beweisen fiir
die Unsterblichkeit der Seele* (8. 572), auch da muB der Glaube ergiin-
zend sich zugesellen. Dementsprechend wird die metaphysische Gottes-
erkenntnis als ungeniigend bezeichnet, und ihr eine ,religidse* Gottes-
erkenntnis gegeniibergestellt (S. 6 fl.). Unwillkiirlich driingt sich einem
hier die Frage auf nach dem Grunde der Sicherheit unserer Gottes-
erkenntnis; worauf stiitzt sich die objektive Giiltigkeit dieser eingepflanzten
Gottesidee, dieser ,stillen Ahnung“? Wem und warum glauben wir, da}
Gott existiert, wenn unser SchluBiverfahren ungeniigend ist? Woher kommt
die Stimme unseres Herzens und wohin ruft sie uns? Wer verbiirgt uns,
daB sie ein zuverlissiger Fihrer ist, wenn unsere Begriffe ihren Dienst
versagen (vgl. S. 16, 51, 81)? Wenn diese Fragen wanken, fehlt unserem



Literarische Besprechungen. 303

Glauben das feste Fundament. Daf das ,Herz* einen groBien Einfluf auf
die Verstandestitigkeit hat, ist unstreitig wahr; das Herz ist die Quelle
aller Irrtimer (S. Thomas Qu. disp. de ‘malo 3, 7), das Herz ist die Wirk-
ursache des Glaubensaktes, aber dieser Akt ist nur dann Glauben im
vollen Sinne des Wortes, wenn er sich zuriickfilhren liBit auf einen evi-
denten Verstandesakt, von dem die Wirksamkeit des Herzens abhiingt;
das Herz fithrt den Verstand auch ein in das Gebiet der mga&eg, insofern
seine natiirlichen und iibernatiirlichen Triebe und Regungen, welche einer
theoretischen Verstandestitigkeit folgen, selbst wieder Gegenstand des re-
flektierenden Geistes werden, und ihm neue Wahrheiten erschliefen. In
diesem Sinne sagt der hl. Thgmas: ,Tlle qui credit, habet sufficiens in-
ductivum ad credendum, inducitur enim auctoritate divinae doctrinae
miraculis confirmatae, et quod plus est, interiori instinctu Dei
invitantis; unde non leviter credit* (S. th.II. II,2,9 ad 8). Der iiber-
natiirliche Glaube ist nicht die Frucht einer Beweisfithrung; aber in
der gewohnlichen Ordnung der Dinge ist er an sie als eine notwendige
Bedingung gekniipft; er erhebt und verklirt unsere natiirliche Erkenntnis,
aber deswegen ist diese nicht ahhéngig vom Glauben in der ihr eigenen
Sicherheit und Zuverlissigkeit; ,non enim crederet (fidelis) nisi videret
ea esse credenda, vel propter evidentiam signorum vel propter aliquid
huiusmodi* (S. Thomas l. ¢. 1, 4 ad 2). DaB die Liebe Gottes die Quelle
der mystischen Gotteserkenntnis ist, und der Wille hier einen Vorrang hat
iiber den Verstand, ist einstimmige Lehre der Scholastiker. (Vgl. Vall-
gornera, Mystica theologia Divi Thomae qu. 1.) — Wie in den erkenntnis-
theoretischen Fragen, zeigt sich auch in der Auffassung und Unterscheidung
der natiirlichen und iibernatiirlichen Ordnung eine gewisse Unbestimmtheit;
freilich ist in gewissem Sinne nur die iibernatiirliche Ordnung tatsichlich
gegeben, aber sie schlieBt die natiirliche Ordnung als ihre Materialursache
ein, die natiirliche Religion ist daher keine reine Abstraktion, sie ist mit
der iibernatiirlichen Ordnung tatséichlich mitverwirklicht, Gnade und Glaube
heben die Natur und Vernunft nicht auf, sondern vervollkommnen und
vollenden beide. — Auf religionsgeschichtliche und naturwissenschaftliche
Einzelheiten einzugehen, wiirde hier zu weit fithren; bei der bereits her-
vorgehobenen mabvollen Stellung des Verfassers, sowie bei seiner aus-
gedehnten, allgemein anerkannten Gelehrsamkeit ‘wiirde auch das Betonen
unbedeutender Meinungsverschiedenheiten als kleinlich erscheinen. Man
kann ja dem Verfasser in dieser Beziehung nur dankbar sein fir den
reichen Stoff, den er bietet, und dessen Verarbeitung, und den Worten
seiner Vorrede zur dritten Auflage zustimmen.

Rom, S. Anselmo. P. Laurentius Zeller O. S. B.

4. Dr. Rudolf Eisler: Soziologie. Die Lehre von der
Entstehung und Entwicklung der menschlichen Gesell-
schaft. Leipzig, Weber 1903. VIIIL. 305 S.

Eisler steht ganz auf den Schultern Wundts. — Geméifi der ,Aktua-
litiitstheorie® ist die Seele keine Substanz, sondern ,der stetige zur Einheit
sich verbindende Zusammenhang der physischen Erlebnisse (Empfindungen,
Gefithle, Strebungen, Denkhandlungen) selbst . . . Aber die Seele, das
BewuBtsein ist doch anderseits mehr als blof die Summe, als Aggregat
von Empfindungen und Gefithlen. Im Psychischen geht ein Zustand aus
anderen, vergangenen hervor, ireibt wiederum neue Erlebnisse (durch
Reize veranlaBt) heraus, so dal ein Vorgang sich stetig an den anderen



504 Literarische Besprechungen.

anschlieBt. Durch den Kausalnexus, der zwischen den Bestandteilen des
BewubBtseins besteht, kommt es zu einem BewuBtseinsverlauf, in dem ein
Glied durch die anderen, schlieBlich durch die ganze Vergangenheit des
BewuBtseins bedingt ist. Auf Grund dieser inneren Verbindung, des stetigen
Zusammenhanges vergangener mit gegenwiirtigen Bestandteilen der Psyche
stellt sich wiihrend des Lebens immer wieder die Einheit derselben dar.
— Jedem einzelnen psychischen Vorgang gegenilber stellt das IchbewuBt-
sein ein tibergeordnetes Ganze dar, von dem jedes TeilbewuBtsein abhiingig
ist, wiewohl das Ganze ein Resultat der psychischen Einzelfunktionen ist.
Aber diese bekunden eine Kausalitit schopferischer Art, insofern aus der
Verbindung psychischer Elemente Gebilde emtstehen, deren Eigenschaften
in den Bestandteilen, aus denen sie sich aufbauen, noch nicht enthalten
sind. — Wie durch die Verbindung der einzelnen Inhalte des Individual-
bewullitseins eine Reihe von Gebilden entstehen, die mehr sind als die
blofe Summe von Elementen, schlieBliech aber aus diesen ein hochstes,
umfassendes, das IchbewuBtsein resultiert, so ist die soziale Gemeinschaft
der ,Zusammenhang und die Wechselwirkung von Vorstellungen, Gefiihlen,
Wollungen der Individuen, woraus Gebilde hervorgehen, die weit iiber das
hinausgreifen, wozu sich in den einzelnen die Anlagen finden. Das Pro-
dukt dieser Wechselbeziehungen zwischen den Gliedern einer Gemeinschaft
sind Sprache, Mythus, Religion, Sitte, Recht, Sittlichkeit, Wissenschaft*
usw. (die sozialen Gebilde). — Auch das Gesamtbewultsein ,ist keine
Substanz*, sondern besteht nur in dem lebendigen Zusammenhange, ,der aus
der Wechselwirkung der Individuen entspringt.“ S. 90 f. — Die’ allgemeine
Soziologie untersucht das Wesen des Sozialen iiberhaupt, die spezielle die
einzelnen Erzeugnisse des menschlichen Zusammenlebens, die sozialen
Gebilde und die sozialen Verbinde (Familie, Ehe, Horde, Staat). —
Die Sittlichkeit entwickelt sich aus dem sozialen Zusammenleben, als das
sozial ZweckmiBige zu immer vollkommmeren Formen. ,Der Fortschritt
besteht in erster Linie in der Ausdehnung des Anfangs nur auf eine kleine,
engere Gemeinschaft sich erstreckenden sozial-sittlichen Verbaltens auf
immer weitere Verbiinde, schlieBlich auf die gesamte Menschheit, ja auch
auf die Tiere.“ S. 149.

Eisler 148t die Sittlichkeit aus dem Sozialen sich entwickeln. Nach
hergebrachter Ansicht folgt das Soziale aus dem Sittlichen. Das Sittliche
ist nach ihr das der Natur des Menschen entsprechende, der Mensch ist
aber seiner Natur nach ,ein animal sociale“. ,Der Ordnung der Natur-
neigungen entsprechend,* sagt der hl. Thomas, ,ist die Ordnung der Vor-
schriften des Naturgesetzes. Und zwar erstlich kommt dem Menschen eine
Hinneigung zu, entsprechend der ihm mit allen Substanzen gemeinsamen
Natur, insofern niimlich jegliche Substanz sich in dem ihrer Natur ent-
sprechenden Sein zu erhalten strebt: und dieser Neigung gemiB gehort
zum Naturgesetz das, wodurch das Leben des Menschen erhalten und das
Gegenteil verhindert wird. Zweitens kommt dem Menschen eine Hin-
neigung zu auf solche Dinge hin, die ihm schon mehr inshesondere eignen
nach der ihm mit den iibrigen Tieren gemeinsamen Natur: und dieser
Neigung entsprechend mufl all das zum Naturgesetz gehoren, wozu die
Natur alle animalischen Wesen anleitet, als da ist die geschlechtliche Ver-
bindung, die Auferziehung der Gezeugten und ihnliches. Dritlens eignet
dem Menschen eine Hinneigung zu jenem Guten, das der ihm eigentiim-
lichen verniinftigen Natur entspricht: ihr zufolge hat er eine natiirliche
Hinordnung, die auf Gott beziiglichen Wahrheiten zu kennen und in Ge-
sellschaft zu leben; und dieser Neigung entsprechend gehort zum Natur-
gesetz das, was sich hierauf bezieht: daB der Mensch die Unwissenheit



Literarische Besprechungen. 505

meide, daB er andere, mit denen er zusammen leben muB, nicht beleidige
usw.“. S. theol. I. II. qu. 94. art. 2.

Aber auch nach Eisler entwickelt sich das Sittliche schlie@lich zu
dem ,der menschlichen Natur Angemessenen“, und auch ihm ist der
Mensch ,ein soziales Geschopf* S.46, und beruht der Staat auf der Natur
des Menschen 8.254. Allein er glaubt, der Mensch gehe anfangs mit all
seinem Tun und Denken vollstindig auf in der sozialen Gruppe, in der
er lebt, erst spiiter trete er der Gesamtheit freier und selbstindiger gegen-
iiber: ,Die Gemeinschaft kommt allmihlich zum BewuBtsein dessen, was
sie anfangs rein instinktiv, triebmiBig . . . tat.“. Bei weiterer Differen-
zierung der Individualitit soll schlieBlich ,das Sittliche auch das Zweck-
mibBigere, das der menschlichen Natur und den menschlichen Bediirfnissen
Angemessene, das wahrhaft ,Nitzliche’ und den Vollmenschen Fordernde
sein“. § 21. — Nun, ein solches Wesen, das in der geschilderten Weise
rein instinktiv und triebmiiBig handelte, déichte iiberhaupt gar nicht
und wire somit auch kein Mensch. Ein denkendes Wesen kommt not-
wendig zum Begriff des Wohlseins, des Gliickes iiberhaupt und sucht somit
dieses Wohl an sich zu verwirklichen, sowohl durch sich allein, als auch
in Verbindung mit anderen seines Gleichen. So kommt die Familie zu-
stande und die weitere Ausdehnung der Familie zum Staat. Jedem den-
kenden Wesen wohnt sogar notwendig der Drang inne nach einem unend-
lichen im Diesseits nicht erreichbaren Gliick und Ziel. Das ergibt sich
sowohl aus der inneren Erfahrung, als auch aus der vergleichenden
Religionswissenschaft und aus den Sagen und Mythen der Volker. Dieses
Ziel als das letzte Endziel muB notwendig den Angelpunkt der Sittlichkeit
und der Soziologie bilden. — Und damit bricht die evolutionistische Ethik
in sich zusammen. — Es kann aber auch das Denken selbst nicht auf
dem Wege der Entwicklung gewonnen werden, aus dem Organischen und
rein sinnlichen Erkennen, wie sehr man auch sonst der Entwicklungstheorie
huldigen moge. Denn entwickeln kann sich nur, was keimhaft angelegt
ist. Jede andere Entwicklung, sei sie nun physischer oder psychischer
Art, ist ein Bruch mit dem Kausalititsprinzip. Es kann aber das Denken
im sinnlichen Erkennen nicht angelegt sein, da jenes von diesem nicht
blof graduell, sondern wesentlich der ganzen Art nach verschieden ist.
Der Verfasser leugnet zwar diese Verschiedenheit, indem er lehrt, daB das
Physische und Psychische ,nur verschiedene Daseins- und Betrachtungs-
weisen eines Geschehens sind“ S. 63. Dies impliziert aber erkenntnis-
theoretisch den reinsten Idealismus. Mit welchem Recht daher Eisler
sich zu denRealisten rechnen kann (vgl. Eisler, Das BewubBtsein der AuBen-
welt), das moge er selbst zusehen.

Auf die ,Aktualitéitstheorie“, die psychologische Voraussetzung dieser
Soziologie hier niher einzugehen ist nicht vonndten. Diese Psychologie,
indem sie die Substantialitit der Seele und des Ich leugnet, steht in
Widerspruch mit der klaren Erkenntnis des SelbstbewuBtseins, welches
das Ich als das unter den wechselnden Zustindlichkeiten verharrende Sub-
jekt, also als Substanz erfaBt.

Rom, S. Anselmo. P. Jos. Gredt O. S. B.

5. G. von Bunge, Professor in Basel: Lehrbueh der
Physiologie des Menschen. Leipzig, Vogel 1901. I. Bd.
381 S. II Bd. 592. S.

Der I. Band behandelt in 28 Vortrigen: Sinne, Nerven, Muskeln,
Fortpflanzung. Der II. Band, welcher zugleich die 6. Auflage von Bunges



506 Literarische Besprechungen.

.Lehrbuch der physiologischen und pathologischen Chemie* ist, behandelt
in 86 Vortrigen: Ernihrung, Kreislauf, Atmung und Stoffwechsel.

Das Werk, welches in erster Linie fiir die Studierenden der Medizin
geschrieben ist, bietet auch dem Philosophen des Interessanten sehr vieles.
Dasselbe ist wirklich zum Teil eine von der Erfahrung ausgehende, natur-
wissenschaftliche Darlegung der aristotelisch-thomistischen Lehre, dal} die
Lebenstitigkeiten, auch die rein ernihrenden, sich nicht bloB aus physi-
schen und chemischen Kriften erkliren lassen, daBl ein hoheres Prinzip
und hohere Krifte vonniten sind, welche die physischen und chemischen
Krifte als Werkzeuge gebrauchen: Die lebende Zelle trennt und verteilt
in zweckmiBiger Weise die Stoffe: Sie scheidet alles Schidliche, Wertlose
und Uberschiissige aus, behilt die zutriglichen Stoffe zuriick und leitet
jeden derselben an den ihm entsprechenden Ort. (Vgl. 1I. Bd. S. 3—5,
124—125, 170, 181, 182, 416—418.) Sie bringt die organischen Verbin-
dungen hervor unter Bedingungen, die denen, unter welchen sie kiinstlich
zustande kommen, gerade entgegengesetzt sind (S. 378). —- Als philoso-
phisch interessant mochten wir auch die im Vortrag iiber das Blut nam-
haft gemachte Tatsache hervorheben, daB die Berithrung mit der nor-
malen lebenden Gefiwand die Gerinnung verhindert. Dies zeigt, daB
das Blut in den Gefiflen nicht so enthalten ist, wie eine Fliissigkeit in
einem Glase, sondern daB es mit den es enthaltenden Gefillen substanziell
zusammenhiingt und beseelt ist.

Wir bedauern sehr, daBl der Verfasser seinen Vitalismus in einen
idealistisch-monistischen Rahmen gebracht hat. Von der Lehre der ,spe-
zifischen Sinnesenergie* ausgehend: Ein und derselbe Reiz, auf verschiedene
Sinnesnerven einwirkend, bringt stets verschiedene Empfindungen hervor;
verschiedene Reize, auf denselben Sinnesnerven einwirkend, bringen stets
dieselbe Empfindung hervor: Derselbe galvanische Strom, welcher beim
Durchleiten durch den Sehnerv den Eindruck eines Blitzes hervorbringt,
erzeugt beim Durchleiten durch das Gehororgan die Empfindung von
Klingen und Geréduschen usw.; ein Schlag auf das Auge hat Licht-
erscheinungen zur Folge, ebenso wie die elektrische Erregung oder die
Erregung durch die Atherwelle — folgert Bunge, ,dall die Reize, die Vor-
ginge der AuBlenwelt, mit unseren Empfindungen nichts gemein haben,
daB die AuBenwelt fir uns ein Buch mit sieben Siegeln ist usw.* 1. Bd.
S. 4 und weiter daBl ,die Welt des iulleren Sinnes und die Welt des
inneren Sinnes ein und dasselbe Ding sind“. S. 139.

Das Prinzip zur Niederlegung dieser SchluBifolgerung gibt uns der
Verfasser selbst in die Hand: ,Die peripheren Endapparate der verschie-
denen Sinnesnervenfasern sind so beschaffen . . . daB} sie unter normalen
Verhiltnissen immer nur von ganz bestimmten Reizen getroffen werden. ..
Die Nervenendigungen der Retina werden in der Norm nur von Licht-
strahlen erreicht . . .* S. 4. Es wird somit jeder der iiufleren Sinne
naturentsprechend nur durch eine bestimmte Art von Reizen angeregt,
das Auge durch Lichtstrahlen, das Obhr durch Schallwellen usw. Hieraus
folgt, daBB alle anderen Reize nicht naturentsprechend sind und eben nur
deshalb zu (leichterkennbaren) Irrtimern Anlal geben. Diese Irrtimer
sind iibrigens nicht solche des duBleren als vielmehr des inneren Sinnes,
welcher die vom &uBleren Sinn kommende Anregung aufnimmt. Die Tiu-
schung ist dhnlich derjenigen des Kriippels, der im abgenommenen Bein
Schmerzen zu empfinden wihnt. Es ergibt sich dies aus dem Zeugnis
des Selbsthewulitseins: Wir empfinden die nicht naturentsprechenden Reize
gar nicht als eine objektive Sinnesempfindung, sondern als etwas uns rein
subjekliv Affizierendes. Niemand wird z. B. die durch einen Schlag ver-



Literarische Besprechungen. 507

ursachte Lichtempfindung als objektives Licht empfinden. Es ist daher
kein Grund vorhanden, zu leugnen, daB die Sinne unter naturentsprechen-
den Verhiiltnissen uns die Dinge so vorstellen, wie sie sind. Die Gegen-
stindlichkeit der Erkenntnis liegt unmittelbar ausgedriickt in der Er-
kenntnistat selbst. Diese stellt. uns die Dinge als etwas Gegenstindliches
dar. Das Erkennen ist zwar selbst etwas Subjektives d. h. eine Zustind-
lichkeit des Erkennenden, jedoch eine solche Zustindlichkeit, durch welche
der Erkennende unmittelbar einen von ihm verschiedenen Gegenstand er-
faft. Der erkenntnistheoretische Grundfehler Bunges und der ganzen
neueren Erkenntnislehre ist der, zu wiihnen, das Ersterkannte und Zunichst-
bekannte seien subjektive Zustindlichkeiten, von denen aus die Dinge zu
erfassen und zu erkliren seien. Hierdurch wird aber der ganze Subjek-
tivismus grundsiilzlich vorausgesetzt.
Rom, S. Anselmo. P. Jos. Gredt O. S. B.

Gustav Portig: DasWeltgesetz des kleinsten Kraft-
aufwandes in den Reichen der Natur. I. Bd.: In der
Mathematik, Physik und Chemie. Stuttgart, Kielmann
1903. 332 S.

Mit dem vorliegenden Bande beginnt Portig die Versffentlichung eines
auf vier Binde berechneten Werkes, das er sein ,Lebenswerk“ nennt:
,Das Weltgesetz des kleinsten Kraftaufwandes in den Reichen der Natur
und des Geistes.“ ,Die beiden ersten Binde geben die Philosophie der
Natur nach dem neuesten Stande der Mathematik und der Naturwissen-
schaft — Physik, Chemie, Astronomie und Biologie. Der 3. und 4.Band
sollen die Philosophie des Geistes darstellen.“ Beide, Naturphilosophie
und Philosophie des Geistes, sollen ,im Sinne der dualistischen Welt-
anschauung* dargestellt werden.

Es ist ein ,Lebenswerk“ des Verfassers; Energie und hingebungsvolle
Wirme beweisen das. Mit der ganzen Kraft einer durch langes und ein-
gehendstes selbstéindiges Studium der naturwissenschaftlichen Leistungen
selber gewonnenen Uberzeugung riickt er dem Monismus zu Leibe, stellt
ihn, den obersten Glaubenssatz der Naturwissenschaftler, als durch die
Errungenschaften der Naturforschung selbst unhaltbar gemacht dar und
sucht den Dualismus im Sinne eines personlichen Schopfergottes und
einer geschaffenen Welt als die echt moderne Weltauffassung zu erweisen.

Es braucht Ausdauer, auch nur einen Band durchzuarbeiten, und
am Ende wird kaum jemand die Befriedigung sichern Erweises haben.

Vorab kann doch niemand Geniigen finden an einer Masse von Siitzen
und Behauptungen, auf die es eben ankommt und die nicht bewiesen
werden, um so weniger, wenn mit ihnen Urteile iiber die ganze wissen-
schaftliche Vergangenheit und abweichende, weit verbreitete und mit
Griinden, wirklichen oder scheinbaren, gehaltene Ansichten ausgesprochen
werden.

Nun muB die Philosophie, die Philosophie sein will und keine me-
chanische Uberlieferungsanstalt, die Ergebnisse der Naturforschung bis
zum neuesten Tage beachten und verwerten. Allein die Geschichte mahnt
nur zu sehr, nicht allzu sehr noch allzu rasch auf ,neueste Ergebnisse*
aufzubauen. Philosoph sein, heift auf Reife warten und sich bescheiden
konnen, bis die anderen Wissenschaften ihre Leistungen bewiihrt haben.
Ich zweifle sehr, ob das mit allen Theoremen schon geschehen ist, mit
denen Portig arbeitet.

Dann ist es doch mit der alten Naturphilosophie nicht so schlecht

o



508 Literarische Besprechungen.

bestellt, daB man sagen diirfte: ,Die neuesten Ergebnisse der Mathematik,
Physik u. Chemie gewihren die Grundlage zu einem neuen Begriff der
Materie, durch welchen eine Schuld von Jahrtausenden abgetragen wird.“
— Was Portig alles in diesem Bande an Ergebnissen neuesten Datums
vorbringt, berechtigt nicht zu solchem Urteil. Es ist iibertrieben und
scht(eiidet zu wenig zwischen dem alten Richtigen und dem zu Berichti-
genden. .

Noch mehr wiire ein griindlicher Beweis am Platze gewesen fiir
Behauptungen wie: ,Der Monismus hat die ganze bisherige Philosophie
beherrscht. — Er tritt auf in den rohesten Formen des Materialismus,
kleidet sich in die Urdogmen einer weltbeherrschenden Staatskirche usw.
Er war auf der Stufe des bisherigen Weltalters vom psychologischen Stand-
punkte aus eine geschichtliche Notwendigkeit . . . eine hohere Stufe eines
zweiten Weltalters muBl ihn ablosen.* — Ob das nicht ganz im Banne
des Monismus gedacht ist? — Wer so schreibt, mufl jedenfalls auf sorg-
same und klare Begriffsdarstellungen halten. Auch dies vermisse ich sehr.
Portig hebt zwar einige dem wirklichen Monismus charakteristische Prin-
zipien des oftern klar hervor, wie seine Leugnung des echten Individua-
lititsprinzips, die Verwischung des Substanz- und Qualititsbegriffes, er
markiert mit Recht ,Gegensatz*. ,Wechselwirkung* usw.; aber eine klare
Darlegung z. B. des Substanz- oder des Qualititsbegriffes, wie er ihn ver-
steht, sucht man umsonst.

Die Behauptungen iiber die drei Urprinzipien, die Aufstellungen iiber
Materie (Elemente), Energie und Weltiither u. a. wiren doch einer mehr
philosophischen Erorterung wert, um Grundlagen der neuen Metaphysik
zu werden; mit Zahlenmetaphysik, mit den angeblichen Gesetzen der Zwei
und Drei wird so ermiidend viel operiert, daB auch die ebenso oft an-
gefihrte Musik mit Dreiklang und Oktave den UberdruB nicht beseitigt.

Ich achte die Riesenarbeit, welche das Buch voraussetzt, schitze
das Streben, eine Naturphilosophie zu begriinden, welche der Natur-
forschung vollig gerecht wird, glaube aber, daB8 die Grundlage: Weltgesetz
der Wechselwirkung, welches nebenbei bemerkt, Aristoteles und die echte
Scholastik lingst gekannt und besser verwendet und verteidigt haben, wie
noch vieles vieles andere, zu beschrinkt und bloB8 formal ist, um so zu
einer ganzen Naturphilosophie zu kommen. Mit dem anderen ,Weltgesetze
des kleinsten Kraftaufwandes“ hat es ein gleiches Bewenden.

Portig wird kaum einen Monisten, der auf Griinde und volle Dar-
legung hilt, bekehren noch in anderen die wissenschaftliche Belehrung
so weit fithren, daB sie eine befriedigte Uberzeugung besillen. Selbst
alle zu Ehren gezogenen Naturforscher und Mathematiker wiirden eine
allseitigere und totalere Verwertung ihres Materials fordern, damit aus
ihm eine Gesamtauffassung dieser Welt begriindet werde.

Es gibt beinahe keinen Fundamentalbegriff, dessen Darlegungen,
besser Behauptungen nicht zu Auseinandersetzungen herausforderten. Ich
filhre zum Schlusse nur einige Sitze an iiber Gott und dessen Verhiltnis
zur Welt. ,Innerhalb der Zweiheit von Gott und Welt kann er (Gott)
nur dann ewig der Welt sich mitteilen, wenn er selbst als der ganze Gott
noch tber diesen Gegensatz hinausreicht: wenn er der Herr ist iiber die
Dreiheit seiner selbst.* —  Sowie die Welt ohne Gott undenkbar ist,
so auch Gott ohne die Welt*, — ,DaB Gott gedacht werden konnte als
bestehend aus unendlich vielen Punkten der Quantitiit, d. h. der Substanz,
ist wohl selbstverstindlich. Man wird aber niemals dem Begriff Gottes
gerecht werden, wenn man Gott sich nicht vorstellt als bestehend aus
lauter Punkten, deren jeder qualitativ unendlich oder absolut ist.*



Literarische Besprechungen. 309

Dazu paBit, was Portig u. a. auch schreibt: ,Der ultramontlane Katho-
lizismus, die protestantische Orthodoxie und die mechanische Weltanschauung
der orthodox-monistischen Naturforschung sind nur verschiedene Formen
eines und desselben Prinzips: die ganze Welt 146t sich zuriickfiihren auf
Quantititen.*

Mir scheint, Portigs Werk sei auch grofiler an Quantitit als an
Qualitat.

Vor dem 2. Bande publiziert Portig als Sonderabdruck aus dem 2. Bd.
Die Grundziige der monistischen und dualistischen Welt-
anschauung. Das. 1056 S.

Was er bereits im 1. Bd. zerstreut resiimierend hervorhob, das bietet
Verf. hier in mehr einheitlicher, allgemeiner Auseinandersetzung. Es sind
auch dieselben Anschauungen und Behauptungen wiederholt ohne genii-
gende Klarlegung der Begriffe und ohne hinlingliche Beweise. Ich griff
mit Interesse nach dem Schriftchen, erfreute mich am frischen Geiste, der
anfangs entgegenweht, war aber am Schlusse nicht viel kliiger als nach
der Lesung des 1. Bandes. Ich rate, wer sich interessiert, nehme zuerst
dieses Schriftchen als Probestiick zur Hand. Ob das ,die Metaphysik des
neuen Weltalters* werden wird? Mir scheint, fir das ist schon gesorgt.

M. Einsiedeln (Schweiz). P. Gregor Koch.

7. Karl Joél: Der Ursprung der Naturphilosophie aus
dem Geiste der Mystik. Programm zur Rektorats-
feier der Universitit Basel. Basel 1903. kl. 4. 94 S.

Verfasser will ein geschichtliches und psychologisches Verstindnis
des Ursprunges der vorsokrat. griech. Naturphilosophie ertffnen, welches
den gewdhnlichen Darstellungen dieser Periode, die meist Zeller folgen,
stark gegeniibersteht. Man liest die iiberaus klar und edel geschriebenen
Ausfilhrungen mit warmem Interesse. Zur besseren Bestitigung der vor-
gebrachten Erklirungen und Nachweise werden in sehr ergiebiger Weise
die Naturphilosophie der Renaissance und, freilich weniger, die vom An-
fang des 19. Jahrh. herangezogen. — Trotzdem hat Jo&l mich nicht
iiberzeugt.

Einmal ist doch echte Mystik nicht so auschlieBlich Sache des bis
zur Verunendlichung und Verallung und damit Vergottung gesteigerten
Gefithles. Sie ist hoheres, vorab geistiges Erlebnis des ganzen Menschen
gegeniiber dem Gottlichen. Das aber ist ein personlicher, geistiger Gott.
Freilich, weil gesteigertes Seelenleben auf dem Gebiete des Gottlichen,
148t die Mystik sich schwer begrifflich abgrenzen. Soviel bleibt aber
sicher, sie ist nicht rein subjektiv noch objektiviertes bloBes Gefithl. Das
ist der Aftermystik eigen, welche in alle mdglichen Mifigestalten sich aus-
gebildet hat. Insofern ist es auch kein besonders guter Griff, gerade
solche abenteuerreiche Geister wie Paracelsus, Agrippa, Bshme und andere
Helden der Renaissancephilosophie als Zeugen anzufiihren.

Mir scheint, Joel will hier eine extreme Ansicht vertreten, wie Zeller
und andere Rationalisten und Naturalisten das andere Extrem vertraten.
Beide werden der ganzen geschichtlichen Wahrheit und vorher schon dem
ganzen konkreten Leben, aus dem doch auch diese Naturphilosophie her-
vorging, nicht gerecht.

M. Einsiedeln (Schweiz). P. Gregor Koch.



510 Literarische Besprechungen.

8. Dr. Alois Riischer: Gottliche Notwendigkeits-
Weltanschauung, Teleologie, mechanische Natur-
ansicht und Gottesidee, mit besonderer Beriicksichti-
gung von Héckel, Wundt, Lotze und Fechner. Ziirich,
Miiller 1902. 94 S.

Gegeniiber der teleologischen Weltanschauung, wie sie neuestens
noch von Lotze, Fechner, Wundt vertreten wird, die ,zu den bedeutend-
sten Denkern der deutschen nachklassischen Philosophie gehoren und alle
drei von der modernen Naturwissenschaft ausgegangen sind* (S. 19) stellt
Dr. Riischer eine mechanische Weltanschauung auf, deren Grundlinien er
bei Kant und Hiickel vorgezeichnet findet. Um eine materialistische Auf-
fassung derselben zu vermeiden, nennt er sie ,gottliche Notwendigkeits-
Weltanschauung“ und erklirt sie als ,die Weltanschauung, welche die
Notwendigkeit als Kausalgesetz zum Weltprinzip erhebt, und dieses im
gottlichen Weltgrund vertieft, indem sie alles in Gottes Wesenheit bedingt
sein und somit, weil es zur unendlichen Wesenheit Gottes gehoren mul,
sich auch ewig auf ewige Weise zu offenbaren, alles mit Notwendigkeit
aus dieser Wesenheit gerade mit Freiheit hervorgehen liBit; also Gott,
Freiheit, Unsterblichkeit nicht ,abschafft’, sondern nur in tieferer Begriin-
dung und erhabenerer Gestaltung erfaBt‘ (S. 88). ,Das Schone und
Erhabene, das man so gerne nur mit der teleologischen Weltanschauung
vereinbar glaubt, findet sich in der Notwendigkeits-Weltanschauung tief
begrfindet wieder* (S. 93).

Den Ausfilhrungen des H. Verfassers gegeniiber, die durch ihren
ruhigen, sachlichen Ton ansprechen, halten wir an der teleologischen
Weltanschauung fest. Freilich setzt die ZweckméBigkeit und Zielstrebig-
keit der Natur eine zwecksetzende Ursache voraus, sonst wiire eben ein
SchluB auf das Dasein dieser Ursache unmoglich; aber diese Ursache
bildet keineswegs die Voraussetzung des SchluBverfahrens, sondern dessen
Ergebnis. Mit der empirisch festgestellten Tatsache, daB es in der Natur
Dinge gibt, die unter bestimmten Verhiiltnissen stets hestimmte Wirkungen
hervorbringen, ist unmittelbar die Teleologie und mit dieser unmittelbar
ihre Ursache gegeben; es bleibt also nur iibrig, entweder mit Wundt allen
Dingen ein immanentes zwecksetzendes Prinzip zuzuschreiben, oder aber,
da diese Annahme den Tatsachen widerspricht, auf eine hohere Ursache
zu schlieBen. In diesem Sinne bildet die ZweckmiiBigkeit, welche gerade
in der exakten Mechanik der Natur liegt, die Briicke zwischen der Welt
und ihrer ,transzendenten Voraussetzung®; wie artikulierte Laute oder
kiinstlich angeordnete Schriftzeichen die Briicke bilden zwischen den ihre
unsichtbaren Gedanken austauschenden Menschen.

Rom, 8. Anselmo. P. Laurentius Zeller O. S. B.

e _.kx._ L) T



	Literarische Besprechungen

