
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 19 (1905)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen. 493

„Seimus equidem Thomistas definitionis Tridentini vim
effugere, celebri distinctive sensus compositi et sensus
divisi. Quod si ea distinetio semel admittatur, iam nihil
est, quod Concilium adversus Lutheranos et Calvinistas
definierit."

Lutherani quidem et Calvinistae affirmabant, liberum
arbitrium nihil omnino agere; sed a Deo esse motum
non negabant.

Molinistae autem ineeperunt negando liberum hominis
arbitrium a Deo esse motum; et concludunt atque finiunt
affirmando liberum arbitrium nihil omnino agere.1

1. Dr. Joannes Tide: Doetrina Capreoli de influxu
Dei in actus voluntatis humanae secundum prineipia
Thomismi et Molinismi collata. Graecii, „Styriae"

Der „Princeps Thoniistarum" wurde in den letzten Disputen über
Thomismus und Molinismus recht stiefmütterlich bedacht; es gewinnt
beinahe den Anschein, als ob Freund und Feind sich gescheut hätten, einmal
energisch in das mit ebensoviel Fleiß als Gedankenschärfe verfaßte
unsterbliche Werk des Fr. Joannes Capreolus (f 1444) einzudringen. Und
doch muß er der stärkste Kronzeuge sein für die ununterbrochene tho-
mistische Tradition. P. Schneemann S. J. hatte es zwar versucht, den
Princeps Thomistarum den Thomisten zu entreißen und bei ihm statt
Baöez nur Molina zu finden. Allein schon a priori erhebt sich das
Bedenken, daß sich kein geschichtliches Analogon finden läßt für eine
derartige Wandlung einer spekulativen Schule, in der sich nicht die geringsten
Zeichen einer Umwälzung von Ideen nachweisen lassen. Wir können
daher die Spezialstudie von Dr. Ude nur freudig begrüßen, in welcher
er vor allem die Lehre des Capreolus über den Einfluß Gottes auf den
freien Willen des Menschen behandelt und zwar eben mit Rücksicht auf
die Differenzen zwischen Thomismus und Molinismus.

i Ad rem P. Gayraud, Thomisme et Molinisme, seconde partie,
Introduction: „N'est-il pas étrange que le Molinisme, qui passe pour être le
tenant des droits de la liberté, finisse par soutenir la non-activité du libre
arbitre? La liberté n'est pas une puissance active, une cause
efficiente. Le fatalisme luthérien la représentait comme un organe sans
vie, ,velut inanime quoddam'; sans activité, purement passif, ,nihil omnino
agere mereque passive se habere'. Curieux rapprochement du Néomolinisme
et de l'hérésie, contre laquelle le Molinisme fut inventé!"

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1905. IX. 348 S.



494 Literarische Besprechungen.

Der persönliche Zweck des Verfassers und die Entwicklungsstudien
des Werkes geben diesem außerdem noch einen eigenartigen Charakter.
Der Verf. war Molinist, als er das Werk begann und ist es noch im ersten
Teile in ausgesprochenerWeise. Er unternahm die Arbeit zu dem Zwecke,
um sich persönlich ein endgültiges Urteil über die historische und meri-
torische Seite der Frage zu bilden. Das Urteil lautet zugunsten des
Thomismus, wie es bei einem unbefangenen Forscher nicht anders zu
erwarten war.

Das Werk zerfällt in zwei Teile, von denen der erste eine kurze
Übersicht der thomistischen und molinistischen Lehre mit den
gegenseitigen Auseinandersetzungen bietet, während der zweite Teil die Lehre
des Capreolus behandelt. Diese Disposition hat ihren Grund in der
persönlichen Absicht des Verf., sonst wäre der erste Teil wohl überflüssig.

Wir beginnen unsere Kritik mit dem zweiten Teile, um vom
Resultate derselben aus auf den ersten zurückzukommen. Nach einem kurzen
Referat über Leben, Gegner und Intention des Capreolus beginnt der
Verf. mit Capreolus' Anschauung über das Wesen der Freiheit. Leider
ist gerade dieser Abschnitt nicht vollständig. Dr. Ude geht von einer
Antwort aus, die Capreolus auf eine gegnerische Definition der Freiheit
gibt. Der Gegner ist Gregor von Rimini, der als Ausgangspunkt die
Definition wählt: causa libera in hoc differt a naturali, quod causa libera
positis omnibus requisitis ad agendum potest agere et potest non agere.
Capreolus antwortet darauf: illa descriptio falsa est, nisi sic intelligatur,
quod causa libera est, quae positis omnibus requisitis ad agendum et
actionem praecedentibus potest agere, et potest non agere, modo tempus
vel mensura, in qua est actio, non praecedit actionem, sed est simul cum
ea. Unde illa descriptio loquitur solummodo de requisitis ad agendum,
quae sunt dispositiones agentis ad agendum, vel passi ad patiendum, et
non de mensura, in qua fit actio. I. d. 38. q. 1. a. 2. (Ude p. 121.) Aus
dem ganzen Tenor der Stelle ergibt sich mit Leichtigkeit, daß Capreolus
hier einer falschen Deutung der Freiheit einen akzeptabeln Sinn zu geben
sucht, an sich aber dieselbe verwirft und wenigstens nicht als eigentliche
Definition des Wesens der Freiheit anerkennt. Jedenfalls ist die Folgerung
des Verf. unrichtig, wenn er erklärt: In illo igitur signo spectari debet
causa libera, in quo effectus adhuc est futurus (p. 122), wenn es auch
selbstverständlich wahr ist, was von Capreolus zitiert wird: in futuro, an
hoc sit vel illud, ad potestatem liberi arbitrii pertinet. 1. c. Wie wenig
diese Stelle mit der Definition des freien Willens zu tun hat und was
Capreolus überhaupt dabei von der Freiheit lehrt, ergibt sich aus einer
kurzen Darstellung des Zusammenhanges. Es handelt sich um die Con-
clusio quarta des a. 1., welche lautet: cognitio Dei de futuris est infalli-
bilis et certissima. Als Grund werden viele Thomastexte angeführt, des
Inhaltes: Für Gott seien alle Dinge gegenwärtig und insofern sei ihreWahr-
heit bestimmt gegeben. (Ed. Paban et Pègues, Turonibus 190t). vol. II.
p. 450.) Dagegen will Gregor von Rimini beweisen, daß etwas, was jetzt
ist, jetzt auch nicht sein könne, so daß die Behauptung seines
gegenwärtigen Seins jetzt nicht wahr sei. Das erste Argument für Gregors
These geht nun von der fraglichen Beschreibung des freien Willens als
Voraussetzung aus, um mit Hilfe einer intrikaten Deduktion sein Ziel zu
erreichen (1. c. p. 455). Capreolus gibt als wahres Resultat des
Argumentes zu und als seine eigene Lehre, wie als die des hl. Thomas, daß
etwas deswegen, weil es in einem Zeilpunkte sei, während jenes
Zeitpunktes nicht absolut notwendig sei (necessarium absolute) und daß die
Behauptung der Existenz eines Dinges keine propositio necessaria sei.



Literarische Besprechungen. 495

Die Notwendigkeit sei nur eine nécessitas immutabilitatis — durante eodem
instanti. St. Thomas wolle nur sagen, daß etwas, so lange es ist, nicht
zugleich nicht sein könne. Die als Voraussetzung gewählte Beschreibung
des freien Willens sei nun wahr, wenn man für die praerequisita ad agendum

und die actio voluntatis zwei verschiedene Zeitpunkte ansetze, d. h.
unter gegebenen Umständen kann der Wille diesen oder jenen Akt setzen,
aber er könne nicht, wie Gregorius voraussetze und darauf eigentlich
seinen Beweis gründe, zugleich handeln und nicht handeln (I. c. p. 467).
Capreolus lehrt also bei dieser Gelegenheit nur die zwei allgemeinen Sätze,
daß es vor der Entscheidung des Willens möglich sei, daß er handle oder
nicht handle, daß er aber nicht zugleich handeln und nicht handeln könne.
Damit ist offenbar eine Definition der Willensfreiheit weder gegeben, noch
intendiert, wie sie ja auch nicht in Frage steht. Damit fällt die Folgerung
Udes von selbst : In illo signo spectari debet causa libera, in quo effectus
adhuc est futurus. Anderseits ist es aber bemerkenswert, daß die heutige
Grunddefinition der Freiheit im molinistischen Sinne skotistischen
Ursprungs ist, wie auch, daß Capreolus sie gar nicht als Definition der Freiheit

behandelt. Ude mag sich leicht haben verleiten lassen, als er die
ihm geläufigen Worte las, diese in seinem Sinne zu deuten.

Dr. Ude wendet nun seine Anschauung an auf den Zustand des
Willens unter der motio Dei. Ohne einstweilen näher darauf einzugehen,
folgt aus dem Vorausgehenden nur: solange der Wille nicht durch die
motio als in actu (secundo) konstituiert gedacht wird, also vor dem
Zeitpunkt des Handelns, kann die Handlung eintreten oder unterbleiben; im
Augenblick der vollbrachten motio kann er nicht zugleich handeln und
nicht handeln. Wie er aber frei handelt, werden wir weiter bei der
Lehre von der praemotio sehen. Bevor diese zur Sprache kommt, zeigt
uns Ude nach Capreolus, daß kein Objekt den Willen in statu viae nötigen
kann, da es zum wenigsten in der Macht des Willens liegt, den Akt zu
suspendieren; daß das Objekt den Willen nicht effektiv bewegt, sondern
nach Art der Formal- und Finalursache, daß nur Gott und der Wille
selbst effektiv das exercitium actus herbeiführen können. Leider sind alle
diese Elemente der Willenslehre des Capreolus vom Verf. nicht unter
einen einheitlichen Gesichtspunkt geordnet; denn die Versuche mit der
oben erwähnten Definition schlagen fehl und führen nur zu Mißdeutungen.

Im Artikel III über die praemotio physica wird untersucht,
warum Capreolus eine solche annehme, wie er sie verstehe und mit der
Freiheit des Willens vereinbare. Capreolus lehrt nun entschieden die
tatsächliche praemotio physica, weil Gott den Willen aus der Potenz in
den Akt erhebt und als Herr des Willens ihn neigt, wie er will. Negativ
steht fest, daß sich bei Capreolus kein Zeugnis für den „concursus simul-
taneus" findet. In' erster Linie bewegt Gott den Willen zum bonum in
universali, doch so, daß auch dieser Akt effective vom Willen eliziert
wird. In zweiter Linie bewegt Gott den Willen zu jedem freien Akte,
d. h. Gott ändert den Willen effektiv. Die Mittel zum gewollten Zwecke
bestimmt der Wille selbst. Auf jeden Fall ist die Selbstbestimmung des
Willens nicht ausgeschlossen, „quia per hoc, quod movetur ab alio, non
excluditur, quin moveatur ex se". Scotus gegenüber, der behauptet, daß
der effektive Einfluß Gottes auf den Willen dessen Freiheit aufhebe,
antwortet Capreolus, daß zur vollen Selbstbestimmung nur die effektive
Mitwirkung einer zweiten geschöpflichen Ursache, nicht aber die Abhängigkeit

von Gott ausgeschlossen sei. Auch hebe Gott durch seinen Einfluß
die freie Willensentscheidung nicht auf, sondern bewirke sie vielmehr.
Der Fehler liege darin, daß man dem Menschen eine gleiche Art der

Jahrbuch für Philosophie etc. XIX. 32



496 Literarische Besprechungen.

Selbstbestimmung vindiziere, wie Gott (libertas univoce). Auch lehrt Ca-
preolus die distinctio sensus compositi et divisi im gleichen Sinne, wie
die modernen Thomisten. Gegen Heinrich von Gent verwahrt sich Ca-
preolus gegen den „concursus simultaneus", den später Suarez wieder
einführte. In weiteren metaphysischen Erörterungen führt Gapreolus die
Willensfreiheit in actu auf den göttlichen Willen als letzte Ursache zurück,,
erklärt den Willen als quasi instrumentum Dei, daß Gott seine motio der
exigentia des Willens adaptiere — daher auch effektive Mitwirkung Gottes
zum sündhaften Akte usw. Der Verf. bemerkt: Verba Gapreoli citra
omne dubium constituunt historicum argumentum, quod doctrina prae-
determinationis physicae a S. Thoma exinde ad Bannesii usque tempora
tradita ac continuo fluxu in schola Thomistica ut Patrimonium S. Thomae
conservata fuerit. p. 179.

Im art. IV wird untersucht, wie Gott nach Capreolus die kontingent
zukünftigen Dinge erkennt. Diese Partie ist sehr gut ausgeführt. Auch
hier konstatiert Dr. Ude, daß nach dem princeps Thomistarum das
Erkenntnismedium nicht die göttliche Wesenheit als solche, sondern die vom
freienWillen bestimmte Tätigkeit Gottes ist. Diese ist der Grund, warum
Gott die zukünftigen freien Akte sicher und unfehlbar erkennt. Die praesen-
tialitas rerum ist nicht Erkenntnisgrund, sondern diese ist nur eine
Bedingung für das Objekt selbst, damit dieses an sich eine bestimmte Wahrheit

habe, was fehlt, solange etwas als futurum contingens gedacht wird.
Diese seine praesentialitas und determinata Veritas hat aber das Ding von
Gott, von Gottes Wissen und Wollen als Ursache jedes Seins und jeder
Wahrheit. Wie immer will Capreolus nur die Lehre des hl. Thomas
feststellen. Die Konstatierung Dr. Udes charakterisiert darum auch neuere
Versuche, die praesentialitas der Dinge als göttliches Erkenntnismittel zu
statuieren, als unthomistisch. Für die scientia media findet sich bei
Gapreolus kein Anzeichen; speziell die supercomprehensio wird als
unzulänglich verworfen. Ude ist der Meinung, daß Capreolus die futuribilia
der scientia visionis als Objekt zuweise, übersieht aber, daß Capreolus von
einem Objekte der scientia visionis verlangt, daß es in seipso von Gott
erkannt werde, was von einem bloß futuribile nicht gesagt werden kann,
cf. p. 239. Die Einteilung des göttlichen Wissens in die scientia simpl.
intelligentiae und visionis ist nicht so sehr eine Einteilung nach Objekten,
als nach der Erkenntnisweise: geschaut kann nur das sein, was existiert;
alles andere gehört zur bloßen Erkenntnis, so auch die futuribilia.

Im art. V wird Capreolus' Lehre von der Wirksamkeit der Gnade
untersucht. Ude bemerkt, daß hierüber bei seinem Scholastiker weniger
ausgesprochene Zeugnisse zu erwarten seien, da eben die Frage erst später
eingehender behandelt wurde. Indes sei die Lehre des Princeps klar und
sicher genug. Über die Notwendigkeit der gratia actualis spricht sich
Capreolus klar aus; er erklärt dieselbe als eine Einwirkung Gottes auf den
Willen, wodurch der Akt des Willens bewirkt wird, doch so, daß der Wille
mitwirkt — applicata et quasi instrumentaliter mota a Deo ad sic partia-
liter concausandum. In dieser motio liegt kein Zwang, sondern —
instrumentum liberum existens, in cuius potestate est sequi motionem agentis
iuvatur ita, ut agat ea, quae non sic adiuta nequaquam agere potuisset.
Die gratia efficax gibt nicht nur das posse agere, sondern auch das agere
selbst Zu diesem Zwecke erhält der Wille eine virtus transiens und in-
strumentalis — also kein bloßer Similtankonkurs wie bei Suarez. Wie
bereits betont, steht es in der Gewalt des Willens, dem Empfange der
Gnade Hindernisse zu bereiten oder nicht; ebenso liegt es in der Macht
des Willens, dem Einwirken — movere — Gottes Hindernisse zu bereiten.



Literarische Besprechungen. 497

Gott ist von sich aus bereit, alle zum Heile zu führen; wer nicht genügend
Gnade hat, muß die Schuld dem Mangel an eigener Mitwirkung zuschreiben.
Sonst würde er die Gnade zum Heile erlangen. Die gratia sufficiens ist
darum entitative von der efficax verschieden. Auch inbezug auf die
Gnade unterscheidet sich des Capreolus Lehre nicht von jener der
modernen Thomisten.

Ein Gleiches gilt von der Prédestinations- und Reprobationslehre.
Wir können uns darüber kürzer fassen. Es genüge zu referieren, daß
der Princeps Thomistarum gerade hierin sein fürstliches Banner im klarsten

Lichte entfaltet. Die praedestinatio ist die ratio ordinis quorundam
in finem vitae beatae, ein Akt des Verstandes, der anordnet, was Gott
will; daher der letzte Grund der praedestinatio der Wille Gottes—electio
und dilectio. Die Auserwählung ist absolut eine gratuita — ante prae-
visa mérita. Die Verdienste des Menschen sind von Gott zur Erreichung
des Zweckes vorausbestimmte Mittel, sowie Gott auch alle äußeren und
inneren Gnaden, die zum Heile führen, vorausbestimmt. Ebenso kann als
letzter entscheidender Grund der Reprobation nur der freie Wille Gottes
genannt werden, der den einen aus eigener Schuld in die Sünde fallen
und darin beharren läßt, des andern sich aber in ewiger Liebe erbarmt.
Von einer scientia media auch hier keine Spur. Die unfehlbare Sicherheit

der Prädestination wird ausdrücklich auf die Kraft des göttlichen
Willens zurückgeführt, die verlangt, „ut non solum sit quod Deus vult, sed
etiam, ut hoc modo sit, sicut Deus vult illud esse", p. 289. Markanter als
bei Capreolus findet sich die Lehre wohl nur noch — beim hl. Thomas
selbst. Die beiden Artikel IV und VI bilden nicht nur einen wertvollen
historischen, sondern auch inhaltlichen Kommentar zur Summa des
Aquinaten.

Im Epiloge schließt der Verfasser: Unice coacti vi testimoniorum
Capreoli non potuimus aliam conclusionem eruere nisi hanc, videlicet Ca-
preolum esse Thomistam. p. 295. Er empfindet es als eine dem Andenken
des Princeps Thomistarum zugefügte iniuria, wenn man ihn mit P. Schneemann

den concursus simultaneus lehren läßt. p. 294.
Die ganze Untersuchung hält sich nur an den sehr reich angeführten

Text selbst; andere Interpretationen werden nicht herbeigezogen, schon
aus dem Grunde, weil der Text selbst klar genug vorlag. Die Versuche
von P. Frins und Schneemann werden ohnehin durch die ganze
Darstellung ins rechte Licht gerückt.

Der Eindruck muß auf jedermann der gleiche sein, außer es stehe
wie bei so vielen nur ein schreckliches Zerrbild des Thomismus vor den
Augen.

Wir haben den zweiten Teil des Werkes zuerst behandelt, weil auf
diesem das Hauptgewicht liegt. Dr. Ude wollte Capreolus' Lehre mit
derjenigen der modernen Thomisten und Molinisten vergleichen, um
danach zu entscheiden, wer von den beiden Lagern sich auf Capreolus und
Thomas berufen dürfe. Deswegen gibt er im ersten Teil eine gedrängte
Übersicht der gegenwärtigen thomistischen und molinistischen Lehren.
Wie bereits bemerkt, neigt der Verf. hier noch dem Molinismus zu und
zeigt sich dies auch bei der Behandlung der Frage in fühlbarer Weise.
Am Schlüsse des Werkes beugt sich der Verf. vor der Autorität des

Capreolus und Thomas. Mag ein solcher Wechsel der Ansichten immerhin
gegen die Regeln eines Buches sein, so bietet das Werk dafür ein
interessantes Bild der Zeit und des Gedankenganges nicht weniger. Mancher
wird dabei vielleicht mehr profitieren als aus einem systematisch streng
geschlossenen Werke. Auch waren äußere Umstände hierbei von Bedeutung.

32*



498 Literarische Besprechungen.

Der Verf. folgt im ersten Teile dem gleichen Schema wie im zweiten.
Für den Thomismus werden Zigliara und Dummermuth — Feldner leider
nicht, für den Molinismus De Maria, Mazella, Pignataro und Billot als
Zeugen angeführt. In der Frage über den Begriff der menschlichen Freiheit

wird die Indifferentia des Willens behandelt. Dabei wird Dummermuth

vorgeworfen, daß nach ihm der Wille in actu secundo nicht mehr
frei, sondern determiniert sei. Abgesehen davon, daß sich nicht leicht
feststellen läßt, ob der Verf. unter actus secundus die actio versteht oder
nicht, schließt die Voraussetzung, daß der Wille etwas determiniert will,
nur das eine aus, daß er nicht zugleich etwas anderes will, nicht aber
daß er jenes erste Objekt aus eigener Wahl, d. h. frei wolle. Mit a. W.
es ist damit nur die indifferentia passiva, aber nicht die activa
ausgeschlossen. Die Forderung des ad utrumque posse ist eben zweideutig.
Im Grunde genommen, wäre nach des Verf. Argumentation jeder konkrete
Willensakt unfrei. Hier rächt sich eben die falsche Definition, die wir
bereits oben beleuchtet haben. Die Unterscheidung Dummermuths ist
deswegen auch vom Verf. nicht in ihrem eigentlichen Sinne erfaßt worden.
Über den Einfluß des ultimum judicium practicum wäre Zigliara, Psych,
lib. V cap. II n. VII genauer zu beachten gewesen.

In der Frage über die Notwendigkeit der praemotio physica wird
der Differenzpunkt folgendermaßen angegeben: Oritur acerrima contro-
versia, in quantum nempe Thomistae ulterius progrediuntur adstruendo
décréta praedeterminantia quoad actum secundum voluntatis, quem a Deo
per modum liberi determinari aiunt, dum vero Molinistae vehementer im-
pugnant haec décréta, utpote imcompossibilia cum libertate actionis. p. 28.
Damit ist wohl eine Anklage der Molinisten gegen die Thomisten
angedeutet, aber nicht der Kernpunkt der Frage gezeichnet. Dieser besteht
vielmehr darin, ob Gott wirklich und subjektiv (ex parte subiecti) den
Willen in Akt überführe, ob die freie Selbstentscheidung des Willens von
Gott im Subjekte gewirkt werde. Da sich der actus primus proximus zum
actus secundus immer noch wie die Potenz zum Akte verhält, so muß
die Einwirkung Gottes eine reale Aktuierung bedingen, so daß der Wille
sich nun actu entscheidet. Die eigentliche actio, das Wollen ist dann nur
mehr ein Ausfluß der gegebenen Faktoren. Auch die Molinisten müssen
den einen Grundsatz anerkennen, daß die freie Willensentscheidung ein
unmittelbarer Effekt Gottes ist. Sie bestreiten aber, daß dazu im
Subjekte eine reale Aktuierung durch Gott eintreten müsse; entweder genügt
der concursus simultaneus oder der concursus universalis. Die Frage, ob
und wie unter der praemotio die Freiheit bestehen bleibe, ist also eine
sekundäre und gehört in das Kapitel : Erklärung der These. P. 39 kommt
nun der Verf. selbst auf den Hauptfragepunkt : Producitne Deus movendo
creaturam de potentia ad actum aliquid in creatura vel solummodo con-
currit cum creatura ad effectum? Diese Frage hätte man zu wenig
prinzipiell behandelt. Auf verschiedene Thomaskommentare wollen wir nicht
eingehen, da sie ohnehin bei Capreolus ins rechte Licht gerückt werden.

Der Gnadenfrage werden vierzehn Dogmen über die Notwendigkeit
der Gnade vorangestellt, die Kontroversfrage wird als frei erklärt, darauf
folgt die Darstellung der beiderseitigen Lehren über die gratia sufficiens
und efBcax, im Anschluß daran auch der Theorie über die cognitio Dei
de futuris contingentibus und die praedestinatio, wobei derVerf. die molini-
stische Ansicht für probabler erachtet, schon weil die thomistische schließlich

doch die Freiheit aufhebt, wenn sie auch ihre Gründe für sich hat.
Das Werk Dr. Udes ist sein Erstlingswerk. Wir wünschen, daß es

ihn gut einführen möge. Wenn man von jedem wissenschaftlichen Werke



Literarische Besprechungen. 499

verlangt, daß es der Wissenschaft einen Fortschritt bringe, so kann
Dr. Ude darauf hinweisen, die historische und wissenschaftliche Ehre des
Capreolus, ja seinen Titel als princeps Thomistarum gegen ungerechte
Zweifel gerettet zu haben. Die eigenartige Entwicklung in der
Darstellung dient nur als Hintergrund, gegen den die Lichtgestalt des Fr.
Johannes um so deutlicher hervortritt. Ein gewiegter Forscher hätte das
Bild wohl ungleich schärfer gezeichnet, für den Zweck des Verf. war dies
nicht notwendig. Für diesen hat aber der Verf. eiuen staunenswerten
Fleiß bewiesen, während die leicht verständliche Diktion die Lektüre
erleichtert. Nova macte virtute!

Graz. P. Reginald M. Schultes 0. Pr.

2. Christianus Pesch S. J.: Praeleetiones dogmaticae,
quas in collegio Ditton-Hall habebat. Tom. I.
Institutions propaedeuticae ad sacram theologiam. Ed. 3.

Friburgi Brisg., Herder 1903. XXV, 415 S.

Vorliegende 3. Auflage des I. Bandes der umfangreichen Dogmatik
von P. Pesch beweist, daß dieselbe einem Bedürfnis entspricht. Da sich
diese Auflage von den früheren nur durch unwesentliche Zusätze und
Verbesserungen unterscheidet, kann auf die Anzeigen der ersten und zweiten
Auflage verwiesen werden (Jahrbuch XII, S. 120; XV, S. 252). Die
beigefügten indices conciliorum, summorum pontificum, scriptorum quorum
dicta in Praelectionibus citantur, haeresium, ermöglichen die leichtere
Verwendung des Buches. Von kleineren Zusätzen lassen sich bemerken:
die tiefere Begründung der Wissenschaftlichkeit der Theologie, indem sie
als eine dem göttlichen Wissen untergeordnete Wissenschaft erklärt wird
(S. 4) ; die Rechtfertigung der „traditionellen" Apologetik gegenüber den
meist französischen Neuerungsversuchen (S. 13); und andere Rücksichtnahmen

auf neuere historische Forschungen, besonders in der Frage über
den Ursprung der kirchlichen Hierarchie. — Die Bemerkung des Verfassers
in der Vorrede über die theologischen Schulen oder Richtungen ist in
gewisser Beziehung wohl etwas einseitig: „Porro inter scholasticos do-
minicani (0. Pr.) Sancto Thoma posteriores vix non omnes sunt thomistae,
franciscani (0. S. F.) soient esse scotistae; theologi vero Societatis Jesu
(S. J.) neutri scholae absolute addicti sunt, quare interdum ab aliis
neutrales vocantur. Benedictini (0. S. B.) ut plurimum magis excoluerunt
theologiam positivam, quam scholasticam" (S. VII). In manchen Fragen
ist auch der Zusatz S. J. ein ziemlich zuverlässiger Führer für jene, die
wirklich neutral sind, und Scheeben spricht mit Recht von einer Jesuitenschule

in seiner Geschichte der Theologie (Handbuch der kath. Dogmatik
I, S. 451), obwohl dieselbe mehr als andere einem gewissen Eklektizismus
huldigt. Daß die Vertreter der Salzburger Benediktinerschule, die
angeführt werden, als „minoris momenti" in der thomistischen Richtung
bezeichnet werden, ist relativ genommen nicht ganz berechtigt; in ihrer
Zeit gehören sie zu den bedeutenderen Theologen überhaupt; Scheeben
(a. a. 0. 450 u. 455) hält die „theologia scholastica" vom Abte Augustin
Reding 0. S. B. für „eines der größten und gediegensten thomistischen
Werke", und auch die Leistungen von Mezger, Peri, Wenzl aus derselben
Schule nicht für unbedeutend.

Rom, S. Anselmo. P- Laurentius Zeller 0. S. B.



500 Literarische Besprechungen.

3. Dr. Paul Schanz: Apologie des Christentums.
I. Teil: Gott und die Natur. 3. vermehrte u.
verbesserte Aufl. Freiburg, Herder 1903. VIII, 792 S.

„Eine Rechtfertigung ihrer Eigenart," so führt der Verfasser im
Vorwort zur 3. Auflage aus, „bedarf diese Apologie nicht mehr. Sie hat
dieselbe durch den Gang der Wissenschaften seit der ersten Auflage in
hohem Maße erhalten. Die Betrachtungen an der Jahrhundertwende
haben die scheinbar widersprechenden Behauptungen zu Tage gefördert,
daß das 19. Jahrhundert als eine fortlaufende Gegenbewegung gegen die
Religion zu charakterisieren sei und dennoch das Wiedererstarken der
Religion bewirkt habe. Naturwissenschaft, Geschichte und Kritik haben
die natürlichen und übernatürlichen Grundlagen der Religion zu erschütterii
gesucht und der christlichen Weltanschauung die naturalistische,
entwicklungsgeschichtliche entgegengestellt. Das neue Weltbild ist tief in die
Massen eingedrungen uud hat viele der Religion entfremdet. Trotzdem
kann diese Weltanschauung den denkenden Geist nicht befriedigen. Je
weniger sie die großen Welträtsel lösen kann, desto entschiedener weist
sie wieder auf die Religion zurück." Das Christentum allein kann dem
in der Natur des menschlichen Geistes und Herzens wurzelnden religiösen
Zuge genügen ; aber das Vorurteil, es bestehe zwischen ihm und der
modernen Kultur ein unversöhnlicher Gegensatz, schreckt viele zurück,
dem Drange ihres Herzens zu folgen. Vorliegende Apologie stellt sich
die Aufgabe, dieses Vorurteil zu brechen. Sie will „nicht einer Aussöhnung
das Wort reden, wo prinzipielle Gegensätze vorliegen", aber die Gedanken
und Bestrebungen der Gegner würdigen, „das Wahre und Falsche der
modernen Wissenschaft unterscheiden und den wirklichen Fortschritt
anerkennen, auf welchem Gebiet er sich zeigen mag".

Die Aufgabe, die sich der Verfasser hiermit gestellt hat, ist keine
leichte. Schon Leibniz schrieb an Huetius: „Wenn es sich darum handelt,
die Wahrheit der christlichen Religion zu beweisen, so braucht man dazu
mehr Materialien als z. B. zu dem philosophischen Beweise für die
göttliche Vorsehung. Um sich auf solche Erörterungen einzulassen, muß man
nicht allein Philosoph, sondern auch Gelehrter, ja sogar beides in höchstem
Grade sein. Unter einem Gelehrten verstehe ich einen Mann, der die
wichtigsten in der bekannten Welt stattgefundenen und im Andenken der
Menschen aufbewahrten Ereignisse kennt und miteinander verglichen hat,
— einen Mann, der die hauptsächlichsten Phänomene des Himmels und
der Erde, die Geschichte der Natur und der Künste, die Auswanderungen
der Völker, den gegenwärtigen Zustand der Welt, kurz alle Kenntnisse,
welche kein reines Produkt der geistigen Anlagen sind, sondern durch
die Besichtigung der Dinge und die Erzählung der Menschen erworben
werden kann, inne hat" (zit. v. V. S. 20). Beim Aufschwung, den die
empirischen Wissenschaften in unserer Zeit genommen haben, ist es noch
schwieriger, diesen Anforderungen zu genügen. Wer vorliegenden ersten
Band dieser Apologie durchgeht, der wird dem Verfasser die Anerkennung
nicht versagen können, daß er mit erstaunlicher Gelehrsamkeit die
Forschungen der Naturwissenschaften und der Geschichte bis auf die neuesten
Erscheinungen verfolgt hat, um überall die wirklichen Ergebnisse von
ungenügend begründeten Hypothesen oder phantastischen Behauptungen
zu scheiden und ihre Harmonie mit den Lehren des Christentums
nachzuweisen.

Nach einleitenden Ausführungen über die Apologetik und ihre
Geschichte behandelt der Verfasser die Religion und den Gottesbegriff, um



Literarische Besprechungen. 501

dann auf breiter empirischer Grundlage den kosmologischen Gottesbeweis
zu entwickeln. Derselbe wird in vier Stufen gegliedert; die erste „Anfang
und Ende" geht aus von der Welt und führt zu ihrer absoluten Ursache,
die zweite „Leben" schließt von den Organismen auf den lebendigen,
lebenspendenden Schöpfer, die dritte „Pflanze und Tier" erhebt sich vom
animalischen Leben zu dessen „geistiger" Ursache; die vierte „Tier und
Mensch" sieht im selbstbewußten, sittlich freien, persönlichen Wesen des
Menschen einen Abglanz Gottes, der absoluten Intelligenz, der absoluten
Freiheit, der absoluten Persönlichkeit. An das kosmologische Argument
reiht sich das teleologische „Ziel und Zweck" an; es erfährt entsprechend
der stufenmäßigen Steigerung der Zweckmäßigkeit im Reiche der Geschöpfe
dieselbe Gliederung und schreitet vom Anorganischen zum Organischen,
von der Pflanze zum Tier, vom Tier zum Menschen fort. Unter dem
Titel „Tugend und Lohn" folgt der moralische und anthropologische
Gottesbeweis. Ein Abschnitt über „Dasein und Wesen Gottes" faßt die
gewonnenen Resultate abschließend zusammen. — Nach dieser Grundlegung

des christlichen Theismus wendet sich die Apologie den
kosmologischen und anthropologischen Fragen zu. Zunächst wird die Lehre
über die Seele entwickelt und ihre Unsterblichkeit bewiesen. Ein eigener
Abschnitt ist dem bereits als unhaltbar erwiesenen Monismus gewidmet.
Dann wird die Schöpfung und ihre Geschichte, das Weltsystem, die Einheit
und das Alter des Menschengeschlechtes und die Sündflut behandelt,

Wenn der Verfasser es als die Aufgabe der Apologie des Christentums

betrachtet, auf die Angriffe der weltlichen Wissenschaften einzugehen,
ihre Ergebnisse zu berücksichtigen, die „moderne Denkungsart" zu
würdigen, so ist er dieser Aufgabe in einem Umfange nachgekommen, der
die „Eigenart" dieser Apologie auszeichnet. Er ist mit einziger Allseitigkeit
den Forschungen der empirischen Wissenschaften nachgegangen, soweit
sie nur einigermaßen zu den religiösen Fragen, die er behandelt, in
Beziehung treten konnten. Die maßvolle Stellung, welche er in Beurteilung
ihrer Ergebnisse einnimmt, ist wohltuend ; besonders ist die Entwicklungstheorie,

die auf historischem und naturwissenschaftlichem Gebiete fast
eine tyrannische Alleinherrschaft beansprucht, eingehend und sachlich
auf die Gründe ihrer allzukühnen Folgerungen geprüft und in die Schranken
der Tatsachen verwiesen. — Unbeschadet der Anerkennung, die dem Werke
gebührt, weil es durch seine weitgehende Berücksichtigung der empirischen
Wissenschaften reiches, dankenswertes Material zur Beleuchtung der christlichen

Wahrheit zusammengetragen und gesichtet hat, ist doch zu
bedauern, daß die philosophische Begründung des Theismus nicht die
nötige Klarheit und Sicherheit hat. Die Quelle aller Angriffe auf das
Christentum ist aber unstreitig auf dem Boden der Philosophie zu suchen.
Was hilft es, mit einer Geschichts- oder Naturwissenschaft, die im Prinzip
monistisch ist oder wenigstens die Möglichkeit eines Übernatürlichen
leugnet, um Konsequenzen zu streiten, die auf fremdem Boden wurzeln?
Die erste und wichtigste Aufgabe der Apologetik ist und bleibt stets der
Nachweis des überweltlichen Gottes, der übernatürlichen Ordnung. Die
Gottesbeweise und die an sie geknüpften Folgerungen werden gewiß auf
viele einen größeren Eindruck machen, wenn durch eine weitgreifende
Darstellung des empirischen Ausgangspunktes die Wirkung des durch den
unerbittlichen Kausalbegriff geforderten Schlusses vorbereitet ist; aber
diese Wirkung hängt doch innerlich und wesentlich von diesem ab.
Aber gerade in der Fassung des Kausalitätsbegriffes zeigt sich eine
gewisse Unbestimmtheit. Nach einem Versuch, den Begriff von Ursache
und Wirkung, der „zunächst den Charakter eines rein logischen Gesetzes"



502 Literarische Besprechungen.

hat, durch Reflexion über unsere innere Erfahrung als objektiv-gültig
hinzustellen, und die Tatsächlichkeit des Kausalzusammenhanges
nachzuweisen, wird zugestanden, „daß wir uns hier auf dem Gebiete der
Analogie und der Induktion bewegen und ohne das zwingende logische
Gesetz und ohne eine intellektuelle Anschauung unmittelbarer Art nie zu
dem vollen Beweise gelangen werden" (S. 189 fl.). „Die Kausalität",
heißt es dann, „erscheint also, wie die Kategorien überhaupt, als ursprüngliche

Wesensbestimmung unseres Selbst, »als eine Denknotwendigkeit
a priori, sich gründend auf eine uns einleuchtende metaphysische
Seinsnotwendigkeit a priori«, deren wir uns erst später durch die Erfahrung
bewußt werden, und die wir dann auf die,Dinge der Außenwelt
übertragen. Indem wir uns vermittelst der inneren Erfahrung dieser
Wesensbestimmung als konstanten Geschehens bewußt werden, erheben wir
dieselbe durch wissenschaftl.che Reflexion zum Begriffe und zum formalen
Gesetze der Wissenschaft" (S. 190). Dementsprechend wird das Schluß-
verfahren auf die Berechtigung der synthetischen Urteile apriori gegründet,
welche der Verfasser im Sinne Alois Schmids zu verstehen scheint, wenn
er mit dessen Worten sagt: „Wäre diese Frage (gibt es synthetische
Urteile apriori?) zu verneinen, so würde die mathematische Gewißheit stürzen
und umsomehr die über die Sinnentatsachen ins Bereich der übersinnlichen
Wahrheiten vermittels des Kausalitäts- und Substanzialitätsprinzips sich
hinüberschwingende Metaphysik, und der skeptische Phänomenalismus
würde Sieger sein" (St. 200). Ähnlichen Gedanken begegnen wir bei der
Erklärung des Gottesbegriffes. Neuere Verteidiger der eingepflanzten
Gottesidee .fassen dieselbe nicht als eine unmittelbare Gotteserkenntnis,
sondern als ein metaphysisches Prinzip, durch welches die analoge
Gotteserkenntnis befestigt und für die logische Schlußfolgerung nach dem
Kausalitätsgesetze der zureichende Grund geboten wird, um von dem Gebiete
des formalen Denkens auf das Gebiet der Metaphysik übergehen zu können.
Höchstens ist die durch äußere Erfahrung noch nicht entwickelte
Gotteserkenntnis eine stille Ahnung des Übersinnlichen, ein verborgenes Gefühl
der Gottheit und in diesem Sinne Voraussetzung oder Vorausnahme des
Daseins Gottes. Ein unwillkürliches, aber noch unentwickeltes
Gottesbewußtsein, oder sagen wir eine Anlage, einen Keim dafür muß jede
natürliche Gotteserkenntnis annehmen. Die Erkenntnis Gottes entwickelt
sich aus der Natur des Geistes und muß ihm nicht erst von außen kommen
oder durch mühsames Forschen erworben werden" (S. 166 fl.). Daher
beruht „die Gewißheit unserer natürlichen Gotteserkenntnis nicht allein
auf dem Syllogismus, sondern zugleich auf der Tätigkeit unserer ganzen
Seele. Wie mit dem Verstand, so müssen wir mit dem Sinn für das
Schöne und Gute und mittelst freier Zustimmung zum sicheren Glauben
an einen vollkommenen Gott gelangen" (S. 612). Ähnlich wie mit den
Beweisen vom Dasein Gottes verhält es sich auch mit den Beweisen für
die Unsterblichkeit der Seele" (8. 672), auch da muß der Glaube ergänzend

sich zugesellen. Dementsprechend wird die metaphysische
Gotteserkenntnis als ungenügend bezeichnet, und ihr eine „religiöse"
Gotteserkenntnis gegenübergestellt (S. 6 fl.). Unwillkürlich drängt sich einem
hier die Frage auf nach dem Grunde der Sicherheit unserer
Gotteserkenntnis; worauf stützt sich die objektive Gültigkeit dieser eingepflanzten
Gottesidee, dieser „stillen Ahnung"? Wem und warum glauben wir, daß
Gott existiert, wenn unser Schlußverfahren ungenügend ist? Woher kommt
die Stimme unseres Herzens und wohin ruft sie uns? Wer verbürgt uns,
daß sie ein zuverlässiger Führer ist, wenn unsere Begriffe ihren Dienst
versagen (vgl. S. 16, 61, 81)? Wenn diese Fragen wanken, fehlt unserem



Literarische Besprechungen. 503

Glauben das feste Fundament. Daß das „Herz" einen großen Einfluß auf
die Verstandestätigkeit hat, ist unstreitig wahr; das Herz ist die Quelle
aller Irrtümer (S. Thomas Qu. disp. de malo 3, 7), das Herz ist die
Wirkursache des Glaubensaktes, aber dieser Akt ist nur dann Glauben im
vollen Sinne des Wortes, wenn er sich zurückführen läßt auf einen
evidenten Verstandesakt, von dem die Wirksamkeit des Herzens abhängt;
das Herz führt den Verstand auch ein in das Gebiet der npâÇiç, insofern
seine natürlichen und übernatürlichen Triebe und Regungen, welche einer
theoretischen Verstandestätigkeit folgen, selbst wieder Gegenstand des
reflektierenden Geistes werden, und ihm neue Wahrheiten erschließen. In
diesem Sinne sagt der hl. Themas: „Ille qui credit, habet sufficiens in-
ductivum ad credendum, inducitur enim auctoritate divinae doctrinae
miraculis confirmatae, et quod plus est, interiori instinctu Dei
invitantis; unde non leviter credit" (S. th. II. 11,2,9 ad 3). Der
übernatürliche Glaube ist nicht die Frucht einer Beweisführung; aber in
der gewöhnlichen Ordnung der Dinge ist er an sie als eine notwendige
Bedingung geknüpft; er erhebt und verklärt unsere natürliche Erkenntnis,
aber deswegen ist diese nicht ahhängig vom Glauben in der ihr eigenen
Sicherheit und Zuverlässigkeit; „non enim crederet (fidelis) nisi vide ret
ea esse credenda, vel propter evidentiam signorum vel propter aliquid
huiusmodi" (S. Thomas 1. c. 1, 4 ad 2). Daß die Liebe Gottes die Quelle
der mystischen Gotteserkenntnis ist, und der Wille hier einen Vorrang hat
über den Verstand, ist einstimmige Lehre der Scholastiker. (Vgl. Vall-
gornera, Mystica theologia Divi Thomae qu. I.) —Wie in den
erkenntnistheoretischen Fragen, zeigt sich auch in der Auffassung und Unterscheidung
der natürlichen und übernatürlichen Ordnung eine gewisse Unbestimmtheit;
freilich ist in gewissem Sinne nur die übernatürliche Ordnung tatsächlich
gegeben, aber sie schließt die natürliche Ordnung als ihre Materialursache
ein, die natürliche Religion ist daher keine reine Abstraktion, sie ist mit
der übernatürlichen Ordnung tatsächlich mitverwirklicht, Gnade und Glaube
heben die Natur und Vernunft nicht auf, sondern vervollkommnen und
vollenden beide. — Auf religionsgeschichtliche und naturwissenschaftliche
Einzelheiten einzugehen, würde hier zu weit führen; bei der bereits
hervorgehobenen maßvollen Stellung des Verfassers, sowie bei seiner
ausgedehnten, allgemein anerkannten Gelehrsamkeit würde auch das Betonen
unbedeutender Meinungsverschiedenheiten als kleinlich erscheinen. Man
kann ja dem Verfasser in dieser Beziehung nur dankbar sein für den
reichen Stoff, den er bietet, und dessen Verarbeitung, und den Worten
seiner Vorrede zur dritten Auflage zustimmen.

Rom, S. Anselmo. P. Laurentius Zeller 0. S. B.

4. Dr. Rudolf Eisler: Soziologie. Die Lehre von der
Entstehung und Entwicklung der menschlichen Gesellschaft.

Leipzig, Weber 1903. VIII. 305 S.

Eisler steht ganz auf den Schultern Wundts. — Gemäß der
„Aktualitätstheorie" ist die Seele keine Substanz, sondern „der stetige zur Einheit
sich verbindende Zusammenhang der physischen Erlebnisse (Empfindungen,
Gefühle, Strebungen, Denkhandlungen) selbst Aber die Seele, das
Bewußtsein ist doch anderseits mehr als bloß die Summe, als Aggregat
von Empfindungen und Gefühlen. Im Psychischen geht ein Zustand aus
anderen, vergangenen hervor, treibt wiederum neue Erlebnisse (durch
Reize veranlaßt) heraus, so daß ein Vorgang sich stetig an den anderen



504 Literarische Besprechungen.

anschließt. Durch den Kausalnexus, der zwischen den Bestandteilen des
Bewußtseins besteht, kommt es zu einem Bewußtseinsverlauf, in dem ein
Glied durch die anderen, schließlich durch die ganze Vergangenheit des
Bewußtseins bedingt ist. Auf Grund dieser inneren Verbindung, des stetigen
Zusammenhanges vergangener mit gegenwärtigen Bestandteilen der Psyche
stellt sich während des Lebens immer wieder die Einheit derselben dar.
— Jedem einzelnen psychischen Vorgang gegenüber stellt das Ichbewußtsein

ein übergeordnetes Ganze dar, von dem jedes Teilbewußtsein abhängig
ist, wiewohl das Ganze ein Resultat der psychischen Einzelfunktionen ist.
Aber diese bekunden eine Kausalität schöpferischer Art, insofern aus der
Verbindung psychischer Elemente Gebilde entstehen, deren Eigenschaften
in den Bestandteilen, aus denen sie sich aufbauen, noch nicht enthalten
sind. — Wie durch die Verbindung der einzelnen Inhalte des Individual-
bewußtseins eine Reihe von Gebilden entstehen, die mehr sind als die
bloße Summe von Elementen, schließlieh aber aus diesen ein höchstes,
umfassendes, das Ichbewußtsein resultiert", so ist die soziale Gemeinschaft
der „Zusammenhang und die Wechselwirkung von Vorstellungen, Gefühlen,
Wollungen der Individuen, woraus Gebilde hervorgehen, die weit über das
hinausgreifen, wozu sich in den einzelnen die Anlagen finden. Das
Produkt dieser Wechselbeziehungen zwischen den Gliedern einer Gemeinschaft
sind Sprache, Mythus, Religion, Sitte, Recht, Sittlichkeit, Wissenschaft"
usw. (die sozialen Gebilde). — Auch das Gesamtbewußtsein „ist keine
Substanz", sondern besteht nur in dem lebendigen Zusammenhange, „der aus
der Wechselwirkung der Individuen entspringt." S. 90 f. — Die'allgemeine
Soziologie untersucht das Wesen des Sozialen überhaupt, die spezielle die
einzelnen Erzeugnisse des menschlichen Zusammenlebens, die sozialen
Gebilde und die sozialen Verbände (Familie, Ehe, Horde, Staat). —
Die Sittlichkeit entwickelt sich aus dem sozialen Zusammenleben, als das
sozial Zweckmäßige zu immer vollkommneren Formen. „Der Fortschritt
besteht in erster Linie in der Ausdehnung des Anfangs nur auf eine kleine,
engere Gemeinschaft sich erstreckenden sozial-sittlichen Verbaltens auf
immer weitere Verbände, schließlich auf die gesamte Menschheit, ja auch
auf die Tiere." S. 149.

Eisler läßt die Sittlichkeit aus dem Sozialen sich entwickeln. Nach
hergebrachter Ansicht folgt das Soziale aus dem Sittlichen. Das Sittliche
ist nach ihr das der Natur des Menschen entsprechende, der Mensch ist
aber seiner Natur nach „ein animal sociale". „Der Ordnung der
Naturneigungen entsprechend," sagt der hl. Thomas, „ist die Ordnung der
Vorschriften des Naturgesetzes. Und zwar erstlich kommt dem Menschen eine
Hinneigung zu, entsprechend der ihm mit allen Substanzen gemeinsamen
Natur, insofern nämlich jegliche Substanz sich in dem ihrer Natur
entsprechenden Sein zu erhalten strebt: und dieser Neigung gemäß gehört
zum Naturgesetz das, wodurch das Leben des Menschen erhalten und das
Gegenteil verhindert wird. Zweitens kommt dem Menschen eine
Hinneigung zu auf solche Dinge hin, die ihm schon mehr insbesondere eignen
nach der ihm mit den übrigen Tieren gemeinsamen Natur: und dieser
Neigung entsprechend muß all das zum Naturgesetz gehören, wozu die
Natur alle animalischen Wesen anleitet, als da ist die geschlechtliche
Verbindung, die Auferziehung der Gezeugten und ähnliches. Drittens eignet
dem Menschen eine Hinneigung zu jenem Guten, das der ihm eigentümlichen

vernünftigen Natur entspricht: ihr zufolge hat er eine natürliche
Hinordnung, die auf Gott bezüglichen Wahrheiten zu kennen und in
Gesellschaft zu leben; und dieser Neigung entsprechend gehört zum Naturgesetz

das, was sich hierauf bezieht: daß der Mensch die Unwissenheit



Literarische Besprechungen. 505

meide, daß er andere, mit denen er zusammen leben muß, nicht beleidige
usw.". S. theol. I. II. qu. 94. art. 2.

Aber auch nach Eisler entwickelt sich das Sittliche schließlich zu
dem „der menschlichen Natur Angemessenen", und auch ihm ist der
Mensch „ein soziales Geschöpf" S. 46, und beruht der Staat auf der Natur
des Menschen S. 254. Allein er glaubt, der Mensch gehe anfangs mit all
seinem Tun und Denken vollständig auf in der sozialen Gruppe, in der
er lebt, erst später trete er der Gesamtheit freier und selbständiger gegenüber:

„Die Gemeinschaft kommt allmählich zum Bewußtsein dessen, was
sie anfangs rein instinktiv, triebrnäßig tat.". Bei weiterer Differenzierung

der Individualität soll schließlich „das Sittliche auch das
Zweckmäßigere, das der menschlichen Natur und den menschlichen Bedürfnissen
Angemessene, das wahrhaft ,Nützliche' und den Vollmenschen Fördernde
sein". § 21. — Nun, ein solches Wesen, das in der geschilderten Weise
rein instinktiv und triebmäßig handelte, dächte überhaupt gar nicht
und wäre somit auch kein Mensch. Ein denkendes Wesen kommt
notwendig zum Begriff des Wohlseins, des Glückes überhaupt und sucht somit
dieses Wohl an sich zu verwirklichen, sowohl durch sich allein, als auch
in Verbindung mit anderen seines Gleichen. So kommt die Familie
zustande und die weitere Ausdehnung der Familie zum Staat. Jedem
denkenden Wesen wohnt sogar notwendig der Drang inne nach einem unendlichen

im Diesseits nicht erreichbaren Glück und Ziel. Das ergibt sich
sowohl aus der inneren Erfahrung, als auch aus der vergleichenden
Religionswissenschaft und aus den Sagen und Mythen der Völker. Dieses
Ziel als das letzte Endziel muß notwendig den Angelpunkt der Sittlichkeit
und der Soziologie bilden. — Und damit bricht die evolutionistische Ethik
in sich zusammen. — Es kann aber auch das Denken selbst nicht auf
dem Wege der Entwicklung gewonnen werden, aus dem Organischen und
rein sinnlichen Erkennen, wie sehr man auch sonst der Entwicklungstheorie
huldigen möge. Denn entwickeln kann sich nur, was keimhaft angelegt
ist. Jede andere Entwicklung, sei sie nun physischer oder psychischer
Art, ist ein Bruch mit dem Kausalitätsprinzip. Es kann aber das Denken
im sinnlichen Erkennen nicht angelegt sein, da jenes von diesem nicht
bloß graduell, sondern wesentlich der ganzen Art nach verschieden ist.
Der Verfasser leugnet zwar diese Verschiedenheit, indem er lehrt, daß das
Physische und Psychische „nur verschiedene Daseins- und Betrachtungsweisen

eines Geschehens sind" S. 63. Dies impliziert aber
erkenntnistheoretisch den reinsten Idealismus. Mit welchem Recht daher Eisler
sich zu den Realisten rechnen kann (vgl. Eisler, Das Bewußtsein der Außenwelt),

das möge er selbst zusehen.
Auf die „Aktualitätstheorie", die psychologische Voraussetzung dieser

Soziologie hier näher einzugehen ist nicht vonnöten. Diese Psychologie,
indem sie die Substantialität der Seele und des Ich leugnet, steht in
Widerspruch mit der klaren Erkenntnis des Selbstbewußtseins, welches
das Ich als das unter den wechselnden Zuständlichkeiten verharrende Subjekt,

also als Substanz erfaßt.
Rom, S. Anselmo. P. Jos. Gredt 0. S. B.

5. G. von Bunge, Professor in Basel: Lehrbuch der
Physiologie des Menschen. Leipzig, Vogel 1901. I. Bd.
381 S. II. Bd. 592. S.

Der I. Band behandelt in 28 Vorträgen: Sinne, Nerven, Muskeln,
Fortpflanzung. Der II. Band, welcher zugleich die 5. Auflage von Bunges



506 Literarische Besprechungen.

„Lehrbuch der physiologischen und pathologischen Chemie" ist, behandelt
in 86 Vorträgen: Ernährung, Kreislauf, Atmung und Stoffwechsel.

Das Werk, welches in erster Linie für die Studierenden der Medizin
geschrieben ist, bietet auch dem Philosophen des Interessanten sehr vieles.
Dasselbe ist wirklich zum Teil eine von der Erfahrung ausgehende,
naturwissenschaftliche Darlegung der aristotelisch-lhomistischen Lehre, daß die
Lebenstätigkeiten, auch die rein ernährenden, sich nicht bloß aus physischen

und chemischen Kräften erklären lassen, daß ein höheres Prinzip
und höhere Kräfte vonnölen sind, welche die physischen und chemischen
Kräfte als Werkzeuge gebrauchen: Die lebende Zelle trennt und verteilt
in zweckmäßiger Weise die Stoffe: Sie scheidet alles Schädliche, Wertlose
und Überschüssige aus, behält die zuträglichen Stoffe zurück und leitet
jeden derselben an den ihm entsprechenden Ort. (Vgl. II. Bd. S. 3—5,
124—125, 170, 181, 182, 416—418.) Sie bringt die organischen Verbindungen

hervor unter Bedingungen, die denen, unter welchen sie künstlich
zustande kommen, gerade entgegengesetzt sind (S. 378). — Als philosophisch

interessant möchten wir auch die im Vortrag über das Blut namhaft

gemachte Tatsache hervorheben, daß die Berührung mit der
normalen lebenden Gefäßwand die Gerinnung verhindert. Dies zeigt, daß
das Blut in den Gefäßen nicht so enthalten ist, wie eine Flüssigkeit in
einem Glase, sondern daß es mit den es enthaltenden Gefäßen substanziell
zusammenhängt und beseelt ist.

Wir bedauern sehr, daß der Verfasser seinen Vitalismus in einen
idealistisch-monistischen Rahmen gebracht hat. Von der Lehre der
„spezifischen Sinnesenergie" ausgehend: Ein und derselbe Reiz, auf verschiedene
Sinnesnerven einwirkend, bringt stets verschiedene Empfindungen hervor;
verschiedene Reize, auf denselben Sinnesnerven einwirkend, bringen stets
dieselbe Empfindung hervor: Derselbe galvanische Strom, welcher beim
Durchleiten durch den Sehnerv den Eindruck eines Blitzes hervorbringt,
erzeugt beim Durchleiten durch das Gehörorgan die Empfindung von
Klängen und Geräuschen usw.; ein Schlag auf das Auge hat
Lichterscheinungen zur Folge, ebenso wie die elektrische Erregung oder die
Erregung durch die Ätherwelle — folgert Bunge, „daß die Reize, die
Vorgänge der Außenwelt, mit unseren Empfindungen nichts gemein haben,
daß die Außenwelt für uns ein Buch mit sieben Siegeln ist usw." 1. Bd.
S. 4 und weiter daß „die Welt des äußeren Sinnes und die Welt des
inneren Sinnes ein und dasselbe Ding sind". S. 139.

Das Prinzip zur Niederlegung dieser Schlußfolgerung gibt uns der
Verfasser selbst in die Hand: „Die peripheren Endapparate der verschiedenen

Sinnesnervenfasern sind so beschaffen daß sie unter normalen
Verhältnissen immer nur von ganz bestimmten Reizen getroffen werden
Die Nervenendigungen der Retina werden in der Norm nur von
Lichtstrahlen erreicht ..." S. 4. Es wird somit jeder der äußeren Sinne
naturentsprechend nur durch eine bestimmte Art von Reizen angeregt,
das Auge durch Lichtstrahlen, das Ohr durch Schallwellen usw. Hieraus
folgt, daß alle anderen Reize nicht naturentsprechend sind und eben nur
deshalb zu (leichterkennbaren) Irrtümern Anlaß geben. Diese Irrtümer
sind übrigens nicht solche des äußeren als vielmehr des inneren Sinnes,
welcher die vom äußeren Sinn kommende Anregung aufnimmt. Die
Täuschung ist ähnlich derjenigen des Krüppels, der im abgenommenen Bein
Schmerzen zu empfinden wähnt. Es ergibt sich dies aus dem Zeugnis
des Selbstbewußtseins: Wir empfinden die nicht naturentsprechenden Reize
gar nicht als eine objektive Sinnesempfindung, sondern als etwas uns rein
subjektiv Affizierendes. Niemand wird z. B. die durch einen Schlag ver-



Literarische Besprechungen. 507

ursachte Lichtempfindung als objektives Licht empfinden. Es ist daher
kein Grund vorhanden, zu leugnen, dal! die Sinne unter naturentsprechenden

Verhältnissen uns die Dinge so vorstellen, wie sie sind. Die
Gegenständlichkeit der Erkenntnis liegt unmittelbar ausgedrückt in der
Erkenntnistat selbst. Diese stellt, uns die Dinge als etwas Gegenständliches
dar. Das Erkennen ist zwar selbst etwas Subjektives d. h. eine Zuständ-
lichkeit des Erkennenden, jedoch eine solche Zuständlichkeit, durch welche
der Erkennende unmittelbar einen von ihm verschiedenen Gegenstand
erfaßt. Der erkenntnistheoretische Grundfehler Bunges und der ganzen
neueren Erkenntnislehre ist der, zu wähnen, das Ersterkannte und Zunächstbekannte

seien subjektive Zuständlichkeiten, von denen aus die Dinge zu
erfassen und zu erklären seien. Hierdurch wird aber der ganze
Subjektivismus grundsätzlich vorausgesetzt.

Rom, S. Anselmo. P. Jos. Gredt 0. S. B.

6. Gustav Portig: Das Weltgesetz des kleinsten
Kraftaufwandes in den Reichen der Natur. I. Bd.: In der
Mathematik, Physik und Chemie. Stuttgart, Kielmann
1903. 332 S.
Mit dem vorliegenden Bande beginnt Portig die Veröffentlichung eines

auf vier Bände berechneten Werkes, das er sein „Lebenswerk* nennt:
„Das Weltgesetz des kleinsten Kraftaufwandes in den Reichen der Natur
und des Geistes." „Die beiden ersten Bände geben die Philosophie der
Natur nach dem neuesten Stande der Mathematik und der Naturwissenschaft

— Physik, Chemie, Astronomie und Biologie. Der 3. und 4. Band
sollen die Philosophie des Geistes darstellen." Beide, Naturphilosophie
und Philosophie des Geistes, sollen „im Sinne der dualistischen
Weltanschauung* dargestellt werden.

Es ist ein „Lebenswerk" des Verfassers; Energie und hingebungsvolle
Wärme beweisen das. Mit der ganzen Kraft einer durch langes und
eingehendstes selbständiges Studium der naturwissenschaftlichen Leistungen
selber gewonnenen Überzeugung rückt er dem Monismus zu Leibe, stellt
ihn, den obersten Glaubenssatz der Naturwissenschaftler, als durch die
Errungenschaften der Naturforschung selbst unhaltbar gemacht dar und
sucht den Dualismus im Sinne eines persönlichen Schöpfergottes und
einer geschaffenen Welt als die echt moderne Weltauffassung zu erweisen.

Es braucht Ausdauer, auch nur einen Band durchzuarbeiten, und
am Ende wird kaum jemand die Befriedigung sichern Erweises haben.

Vorab kann doch niemand Genügen finden an einer Masse von Sätzen
und Behauptungen, auf die es eben ankommt und die nicht bewiesen
werden, um so weniger, wenn mit ihnen Urteile über die ganze
wissenschaftliche Vergangenheit und abweichende, weit verbreitete und mit
Gründen, wirklichen oder scheinbaren, gehaltene Ansichten ausgesprochen
werden.

Nun muß die Philosophie, die Philosophie sein will und keine
mechanische Überlieferungsanstalt, die Ergebnisse der Naturforschung bis
zum neuesten Tage beachten und verwerten. Allein die Geschichte mahnt
nur zu sehr, nicht allzu sehr noch allzu rasch auf „neueste Ergebnisse"
aufzubauen. Philosoph sein, heißt auf Reife warten und sich bescheiden
können, bis die anderen Wissenschaften ihre Leistungen bewährt haben.
Ich zweifle sehr, ob das mit allen Theoremen schon geschehen ist, mit
denen Portig arbeitet.

Dann ist es doch mit der alten Naturphilosophie nicht so schlecht



508 Literarische Besprechungen.

bestellt, daß man sagen dürfte: „Die neuesten Ergebnisse der Mathematik,
Physik u. Chemie gewähren die Grundlage zu einem neuen Begriff der
Materie, durch welchen eine Schuld von Jahrtausenden abgetragen wird.*
— Was Portig alles in diesem Bande an Ergebnissen neuesten Datums
vorbringt, berechtigt nicht zu solchem Urteil. Es ist übertrieben und
scheidet zu wenig zwischen dem alten Richtigen und dem zu Berichtigenden.

Noch mehr wäre ein gründlicher Beweis am Platze gewesen für
Behauptungen wie: „Der Monismus hat die ganze bisherige Philosophie
beherrscht. — Er tritt auf in den rohesten Formen des Materialismus,
kleidet sich in die Urdogmen einer weltbeherrschenden Staatskirche usw.
Er war auf der Stufe des bisherigen Weltalters vom psychologischen
Standpunkte aus eine geschichtliche Notwendigkeit eine höhere Stufe eines
zweiten Weltalters muß ihn ablösen." — Ob das nicht ganz im Banne
des Monismus gedacht ist? — Wer so schreibt, muß jedenfalls auf
sorgsame und klare BegrifTsdarstellungen halten. Auch dies vermisse ich sehr.
Portig hebt zwar einige dem wirklichen Monismus charakteristische
Prinzipien des öftern klar hervor, wie seine Leugnung des echten
Individualitätsprinzips, die Verwischung des Substanz- und Qualitätsbegriffes, er
markiert mit Recht „Gegensatz". „Wechselwirkung" usw.; aber eine klare
Darlegung z. B. des Substanz- oder des Qualitätsbegriffes, wie er ihn
versteht, sucht man umsonst.

Die Behauptungen über die drei Urprinzipien, die Aufstellungen über
Materie (Elemente), Energie und Weltäther u. a. wären doch einer mehr
philosophischen Erörterung wert, um Grundlagen der neuen Metaphysik
zu werden; mit Zahlenmetaphysik, mit den angeblichen Gesetzen der Zwei
und Drei wird so ermüdend viel operiert, daß auch die ebenso oft
angeführte Musik mit Dreiklang und Oktave den Überdruß nicht beseitigt.

Ich achte die Riesenarbeit, welche das Buch voraussetzt, schätze
das Streben, eine Naturphilosophie zu begründen, welche der
Naturforschung völlig gerecht wird, glaube aber, daß die Grundlage: Weltgesetz
der Wechselwirkung, welches nebenbei bemerkt, Aristoteles und die echte
Scholastik längst gekannt und besser verwendet und verteidigt haben, wie
noch vieles vieles andere, zu beschränkt und bloß formal ist, um so zu
einer ganzen Naturphilosophie zu kommen. Mit dem anderen „Weltgesetze
des kleinsten Kraftaufwandes" hat es ein gleiches Bewenden.

Portig wird kaum einen Monisten, der auf Gründe und volle
Darlegung hält, bekehren noch in anderen die wissenschaftliche Belehrung
so weit führen, daß sie eine befriedigte Überzeugung besäßen. Selbst
alle zu Ehren gezogenen Naturforscher und Mathematiker würden eine
allseitigere und totalere Verwertung ihres Materials fordern, damit aus
ihm eine Gesamtauffassung dieser Welt begründet werde.

Es gibt beinahe keinen Fundamentalbegriff, dessen Darlegungen,
besser Behauptungen nicht zu Auseinandersetzungen herausforderten. Ich
führe zum Schlüsse nur einige Sätze an über Gott und dessen Verhältnis
zur Welt. „Innerhalb der Zweiheit von Gott und Welt kann er (Gott)
nur dann ewig derWelt sich mitteilen, wenn er selbst als der ganze Gott
noch über diesen Gegensatz hinausreicht: wenn er der Herr ist über die
Dreiheit seiner selbst." — „Sowie die Welt ohne Gott undenkbar ist,
so auch Gott ohne die Welt". — „Daß Gott gedacht werden könnte als
bestehend aus unendlich vielen Punkten der Quantität, d. h. der Substanz,
ist wohl selbstverständlich. Man wird aber niemals dem Begriff Gottes
gerecht werden, wenn man Gott sich nicht vorstellt als bestehend aus
lauter Punkten, deren jeder qualitativ unendlich oder absolut ist."



Literarische Besprechungen. 509

Dazu paßt, was Portig u. a. auch schreibt: „Der ultramontane
Katholizismus, die protestantische Orthodoxie und die mechanische Weltanschauung
der orthodox-monistischen Naturforschung sind nur verschiedene Formen
eines und desselben Prinzips: die ganze Welt läßt sich zurückführen auf
Quantitäten."

Mir scheint, Portigs Werk sei auch größer an Quantität als an
Qualität.

Vor dem 2. Bande publiziert Portig als Sonderabdruck aus dem 2. Bd.
Die Grundzüge der monistischen und dualistischen
Weltanschauung. Das. 105 S.

Was er bereits im 1. Bd. zerstreut resümierend hervorhob, das bietet
Verf. hier in mehr einheitlicher, allgemeiner Auseinandersetzung. Es sind
auch dieselben Anschauungen und Behauptungen wiederholt ohne
genügende Klarlegung der Begriffe und ohne hinlängliche Beweise. Ich griff
mit Interesse nach dem Schriftchen, erfreute mich am frischen Geiste, der
anfangs entgegenweht, war aber am Schlüsse nicht viel klüger als nach
der Lesung des 1. Bandes. Ich rate, wer sich interessiert, nehme zuerst
dieses Schriftchen als Probestück zur Hand. Ob das „die Metaphysik des
neuen Weltalters" werden wird? Mir scheint, für das ist schon gesorgt.

M. Einsiedeln (Schweiz). P. Gregor Koch.

7. Karl Joël: Der Ursprung der Naturphilosophie aus
dem Geiste der Mystik. Programm zur Rektoratsfeier

der Universität Basel. Basel 1903. kl. 4. 94 S.

Verfasser will ein geschichtliches und psychologisches Verständnis
des Ursprunges der vorsokrat. griech. Naturphilosophie eröffnen, welches
den gewöhnlichen Darstellungen dieser Periode, die meist Zeller folgen,
stark gegenübersteht. Man liest die überaus klar und edel geschriebenen
Ausführungen mit warmem Interesse. Zur besseren Bestätigung der
vorgebrachten Erklärungen und Nachweise werden in sehr ergiebiger Weise
die Naturphilosophie der Renaissance und, freilich weniger, die vom
Anfang des 19. Jahrh. herangezogen. — Trotzdem hat Joël mich nicht
überzeugt.

Einmal ist doch echte Mystik nicht so auschließlich Sache des bis
zur Verunendlichung und Verallung und damit Vergottung gesteigerten
Gefühles. Sie ist höheres, vorab geistiges Erlebnis des ganzen Menschen
gegenüber dem Göttlichen. Das aber ist ein persönlicher, geistiger Gott.
Freilich, weil gesteigertes Seelenleben auf dem Gebiete des Göttlichen,
läßt die Mystik sich schwer begrifflich abgrenzen. Soviel bleibt aber
sicher, sie ist nicht rein subjektiv noch objektiviertes bloßes Gefühl. Das
ist der Aftermystik eigen, welche in alle möglichen Mißgestalten sich
ausgebildet hat. Insofern ist es auch kein besonders guter Griff, gerade
solche abenteuerreiche Geister wie Paracelsus, Agrippa, Böhme und andere
Helden der Renaissancephilosophie als Zeugen anzuführen.

Mir scheint, Joel will hier eine extreme Ansicht vertreten, wie Zeller
und andere Rationalisten und Naturalisten das andere Extrem vertraten.
Beide werden der ganzen geschichtlichen Wahrheit und vorher schon dem
ganzen konkreten Leben, aus dem doch auch diese Naturphilosophie
hervorging, nicht gerecht.

M. Einsiedeln (Schweiz). P. Gregor Koch.



510 Literarische Besprechungen.

8. Dr. Alois Rascher: Göttliche Notwendigkeits-
Weltanschauung, Teleologie, mechanische
Naturansicht und Gottesidee, mit besonderer Berücksichtigung

von Häckel, Wundt, Lotze und Fechner. Zürich,
Müller 1902. 94 S.

Gegenüber der teleologischen Weltanschauung, wie sie neuesten«
noch von Lotze, Fechner, Wundt vertreten wird, die „zu den bedeutendsten

Denkern der deutschen nachklassischen Philosophie gehören und alle
drei von der modernen Naturwissenschaft ausgegangen sind* (S. 19) stellt
Dr. Rüscher eine mechanische Weltanschauung auf, deren Grundlinien er
bei Kant und Häckel vorgezeichnet findet. Um eine materialistische
Auffassung derselben zu vermeiden, nennt er sie „göttliche Notwendigkeits-
Weltanschauung" und erklärt sie als „die Weltanschauung, welche die
Notwendigkeit als Kausalgesetz zum Weltprinzip erhebt, und dieses im
göttlichen Weltgrund vertieft, indem sie alles in Gottes Wesenheit bedingt
sein und somit, weil es zur unendlichen Wesenheit Gottes gehören muli,
sich auch ewig auf ewige Weise zu offenbaren, alles mit Notwendigkeit
aus dieser Wesenheit gerade mit Freiheit hervorgehen läßt; also Gott,
Freiheit, Unsterblichkeit nicht .abschafft', sondern nur in tieferer Begründung

und erhabenerer Gestaltung erfaßt* (S. 88). „Das Schöne und
Erhabene, das man so gerne nur mit der teleologischen Weltanschauung
vereinbar glaubt, findet sich in der Notwendigkeits-Weltanschauung tief
begründet wieder" (S. 93).

Den Ausführungen des H. Verfassers gegenüber, die durch ihren
ruhigen, sachlichen Ton ansprechen, halten wir an der teleologischen
Weltanschauung fest. Freilich setzt die Zweckmäßigkeit und Zielstrebigkeit

der Natur eine zwecksetzende Ursache voraus, sonst wäre eben ein
Schluß auf das Dasein dieser Ursache unmöglich; aber diese Ursache
bildet keineswegs die Voraussetzung des Schlußverfahrens, sondern dessen
Ergebnis. Mit der empirisch festgestellten Tatsache, daß es in der Natur
Dinge gibt, die unter bestimmten Verhältnissen stets bestimmte Wirkungen
hervorbringen, ist unmittelbar die Teleologie und mit dieser unmittelbar
ihre Ursache gegeben ; es bleibt also nur übrig, entweder mit Wundt allen
Dingen ein immanentes zwecksetzendes Prinzip zuzuschreiben, oder aber,
da diese Annahme den Tatsachen widerspricht, auf eine höhere Ursache
zu schließen. In diesem Sinne bildet die Zweckmäßigkeit, welche gerade
in der exakten Mechanik der Natur liegt, die Brücke zwischen der Welt
und ihrer „transzendenten Voraussetzung"; wie artikulierte Laute oder
künstlich angeordnete Schriflzeichen die Brücke bilden zwischen den ihre
unsichtbaren Gedanken austauschenden Menschen.

Rom, S. Anselmo. P. Laurentius Zeller O. S. B.


	Literarische Besprechungen

