
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 19 (1905)

Artikel: De concordia Molinae [Fortsetzung]

Autor: Prado, Norbertus del

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762024

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


461> De concordia Molinae.

DE CONCORDIA MOLINAE.

SCRIPSIT

FR. NORBERTUS DEL PRADO ORD. PRAED.

(Videsis vol. XVII. p. 301. 476; XVIII. p. 83. 284. 464; XIX. p. 66.)

Capnt septimum.
Utrum Concordia Molinae revera conciliet liberum hominis arbitrinm cum
Dei praescientia, Providentia, praedestinatione, reprobatione et motione divina

tarn in ordine naturae quam gratiae.

I.
Qualitates Concordiae Molinianae.

1. Praeter qualitates Concordiae iam supra in capite
primo enumeratas et ab ipso Molina ponderatas, nempe
utilitatem, excellentiam doctrinae simul atque novitatem,
Molina existimat conciliationem in libro Concordiae ab
ipso peractam inter liberum arbitrium creaturae rationales

et inter Dei praescientiam et motionem, quibus ordo
divinae providentiae verificatur, esse quoque a) non obscurant,

b) apprimam, c) facilem, d) légitimant, e) dilucidam,
f) optimam.

2. Non obscuram. Molina q. 14. a. 13 disp. 49 ait:
„Coacti sumus tangere radicem totam, unde credimus Deum
certo cognoscere futura omnia contingentia, atque unde
non obscure, ni fallimur, libertatem arbitrii et contin-
gentiam rerum cum divina praescientia disputatione penul-
tima componemus."

Apprimam. Concord, q. 14. a. 13 disp. 52 addit:
„Ex iis, quae hactenus diximus, satis arbitror esse per-
spicuum libertatem arbitrii nostri et contingentiam rerum
cum divina praescientia apprime convenire."

Facilem. Concord, q. 23. a. 5 disp. 1 memb. 11 ad-
iungit: „Atque ex hoc capite conciliamus facile libertatem
arbitrii nostri tarn cum divina praescientia quam cum
divina adultorum praedestinatione. Etenim sicut si
arbitrium, ut potest, non esset taliter cooperaturum, non
fuisset in Deo praescientia, quod adultus illis mediis per-
venturus esset in vitam aeternam; sie nec decretum, quo



De concordia Molinae. 467

Deus ex aeternitate statuit per ea media illi ex parte sua
opitulari et providere in vitam aeternam, habuisset ratio-
nem praedestinationis."

Legitimam. Concordiae in eodem loco adscribit :

„A praescientia illa media, quam, nullo (PP. et DD.) refra-
gante, comparatione determinationis arbitrii creaturarum
in unam vel alteram partem in Deo ante omnem actum
liberum suae voluntatis constituimus, pendet légitima
conciliatio praescientiae, providentiae et praedestinationis
cum arbitrii nostri libertate, legitimaque intelligentia
Scripturarum Sanctarum."

Dilucidam. Concord, q. 14. a. 13 disp. 53 memb. 2

apponit: „Parvipendunt etiam, quod tarn dilucide cum
praescientia, Providentia, praedestinatione et reprobatione
libertas eadem ex capite certitudinis scientiae mediae a
nobis fuerit conciliata ; imo inde reiiciendam censent
mediana scientiam, quod tarn facile ac dilucide ex eo capite
omnia consentiunt? Cum tarnen Sancti Patres tantopere
in illis conciliandis laboraverint semperque exactam liber-
tatis arbitrii cum illis quatuor et cum divina gratia con-
ciliationem tamquam unum e difficillimis existimaverint.
Ac profecto cum verum vero consonet, a falso autem
cito discrepet verum; quod tarn facile ac perspicue illa
quatuor ex capite praescientiae mediae cum arbitrii libertate

cohaereant, signum est manifestum nos integram legi-
timamque rationem conciliandi ea omnia tradidisse."

Optimam. Concord, q. 14. a. 13 disp. 51 affirmât:
„Quare servato integro iure libertatis arbitrii creati, illae-
saque omnino persistente contingentia rerum, non secus
ac. si in Deo nulla esset praescientia, Deus certissime
cognoscit futura contingentia, non quidem certitudine, quae
proveniat ex obiecto, quod in se est contingens potestque
aliter reipsa evenire, sed certitudine, quae proficiscitur
ex altitudine atque infinita illimitataque perfectione cog-
noscentis, qui certo ex seipso cognoscit obiectum, quod
secundum se est incertum et fallax. Quo fit, ut rerum
contingentia atque libertas arbitrii in futurum optime
consentiant cum certa et non solum omnino immutabili
Dei tarn scientia quam voluntate, sed etiam ita fixa ac
stabili, ut iam modo contradictionem implicet, Deum ex
aeternitate contrarium voluisse aut cognovisse eventurum."

Et q. 23 a. 5 disp. 1 memb. 11 superaddit: „Ut ad-
huc melius perspicias, quantum libertas arbitrii horum



468 De concordia Moiinae.

praedestinatorum ac reproborum cum ea ipsa
numéro praedestinatione consentiat, finge in Deo Optimo
Maximo non esse praescientiam mediam Sane ea
hypothesi data nullus dubitaret, libertatem arbitrii utro-
rumque consentire optime cum ea ipsa Providentia,
quae circa eos ex aeternitate est in Deo : quippe cum eventus
omnino esset incertus pendensque, ut in unam aut alteram
partem eveniret, ex sola arbitrii utrorumque libertate."

3. Et si quid amplius adhuc desiderari potest, Molina
ipse dicet quoque suam hanc adeo excellentem Concor-
diam a) a SS. PP. et DD. nee tantillum discrepare, b) a
SS. PP. et DD. unanimiter approbandam, c) imo a Tri-
dentino Concilio fere definitam.

Quoad primum. Molina in lib. Concord, q. 14 a. 13
disp. 53 memb. 2 ita loquitur: „Quod si a fidei dogma-
tibus, a Sanctorum Patrum Doctorumque Catholicorum in-
tento aut ab eorundem indubitatis sententiis vel tantillum
in nostra hac via ea omnia concilianda, iure sane suspecta
haberi potest. Ceterum quod in labores eorum introeuntes
totque concertationibus et egregiis aliorum dictis atque
inventis illustrati dilucidius aliquantulum radicem attige-
rimus, unde haec omnia consentiant et unde difficultates
nostrae facile enodantur, atque a triginta annis in privatis
et publicis disputationibus, a viginti vero in nostris ad 1.

Partem Commentariis earn sub nomine scientiae naturalis
idcirco tradideriinus, quod libera in Deo non sit, omnom-
que divinae voluntatis liberum actum antecedat, novissime
autem exactius quam unquam antea sub nomine scientiae
mediae eandem in hac nostra docuerimus Concordia ; nemo
sane potest id nobis vitio vertere, praesertim cum Sancti
Patres, quamvis neque distinctione scientiae liberae et
naturalis in Deo, quod recorder, sub eis verbis fuerint usi,
neque item scientiae mediae inter liberam et mere naturalem,

unanimi tamen consensu docuerint : Ea contingentia
futura, quae a nostro arbitrio pendent, non idcirco futura
esse, quia a Deo futura praesciuntur; sed idcirco Deurn, quia.
Deus est, hoc est altitudine sui intellectus supra illorum na-
turam, ilia futura cognovisse, quia ita pro arbitrii libertate

erant futura; ut disputatione praecedenti a nobis
relatum est. Et cum iidem etiam Patres ex hoc ipso
capite unanimi consensu nostri arbitrii libertatem cum
divina praescientia cohaerere docuerint, si tam quae
Disput, praeced., quam Disput 23 et alibi ex ipsismet



De concordia Molinae. 469

Patribus relata sunt, consulas; quae plane non aliud sunt,
quam scientiam mediam, si non nostris verbis, re tarnen
ipsa affirmare."

Quoad secundum. Concord, q. 23 a. 5 disp. 1. memb.
ultimo: „Neque vero dubito, quin ab Augustino et ceteris
Patribus unanimi consensu comprobata fuisset haec nostra
de praedestinatione sententia ratioque conciliandi liber-
tatem arbitrii cum divina gratia, praescientia et praedestinatione,

si eis proposita fuisset. Illud etiam addam,
multa Augustinum variis in locis docuisse, in quibus
cum modo loquendi aliorum Patrum videtur omnino
consentirez'

Et ibidem disp. 1 memb. 6: „Quare dubitandum non
est, si ea de re vel Augustinus vel D. Thomas consuleren-
tur, continuo responsuros, fuisse nihilominus praedesti-
nationem et reprobationem, non sine praevia ilia scientia,
habitaque consideratione usus liberi arbitrii; tametsi non,
ut pro qualitate illius dona gratiae et praedestinationis
a Deo conferrentur : quod sane rigorem atque duritiem,
quam alioquin sententia ilia sonat ac continet, aufert ho-
minumque animos sedat. Quocirca si meum hac de re
iudicium quidquam ponderis habet, suspicor Augustinum
et D. Thomam, qui Augustini vestigia est secutus, sua
opinione illud primum solum, quod cum communiori Scho-
lasticorum sententia nos libenter amplectimus, intendisse
potissimum; neque advertisse, quantum ad auferendam
duritiam illam aliam, quam minime intenderunt, condu-
ceret additio ilia, quam nec negarunt nec negassent, si de
ea fuissent consulti; nempe fuisse nihilominus praedesti-
nationem et reprobationem non sine praescientia qualitatis
usus liberi arbitrii." „Deinde communis eorum Patrum,
qui ipsum (S. Augustinum) antecesserunt, sententia fuit:
Praedestinationem fuisse secundum praescientiam usus
liberi arbitrii."

Quoad teptium. Molina lib. Concord, q. 23 a. 5 disp.
1 memb. 6, ubi impugnat D. Thomae communioremque
inter Scholasticos de praedestinatione sententiam, scribit
haec: „Nonnulli ita sententiam hanc defendunt, ut duplex
auxilium divinum constituant, quoddam efficax, quoddam
sufficiens ; ita quoties Deus moverit per auxilium,
quod ex modo motionis divinae atque ex Deo ipso habet,
quod sit efficax, liberum arbitrium consentiet, cooperabi-
turque ad salutem; quod si moverit per auxilium, quod



470 De concordia Molinae.

ab eo non habet, quod sit efficax, liberum arbitrium non
eonsentiet neque cooperabitur ad salutem Certe non
dubitarem sententiam hanc, hoc ultimo modo explicatam,
errorem in flde appellare." „Etenim aperte illis locis (in
Conc. Tridentino sess. 6 cap. 5 et canone 4) definitur, ab
arbitrio nostro pendere, quod auxilia divina efficacia
ad nostram conversionem ac iustificationem reddantur."

Et ibidem memb. 1 inter alia ait hoc de libero arbitrio

et de gratia praeveniente, scilicet : liberum arbitrium
„adhibere suum proprium et peculiarem influxum neces-
sarium, ultra totam vim et influxum gratiae praevenientis,
ut actus ille bonusve liberi arbitrii sequatur, vel ilium
suspendere, aut etiam contrario modo influere ; quod Conc.
Tridentinum sess. 6 can. 4 assentire vel dissentire appellat :

estque hoc profecto de fide, ut can. 4 citato et cap. 5
eiusdem sessionis definitum est".

Et Conc. q. 14 a. 13 disp. 53 memb. 1 etiam scribit:
„Disput. 40 ostendimus, auxilia gratiae non habere ex sua
natura, quod efficacia sint .sed id pendere ex eo,
quod arbitrium eis motum et excitatum consentire aut
cooperari velit aut non velit: ut Concilium Tridentinum
perspicue définit."

Et qu. 14 a. 13 disp. 4 scribit: „Asserimus, auxilia
praevenientis atque adiuvantis gratiae, quae lege ordinaria
viatoribus conferuntur, quod efficacia ad conversionem

seu iustificationem sint, pendere a libero consensu
et cooperatione arbitrii nostri cum illis Hoc sane
est, quod disertissimis verbis définit Concilium Tridentinum."

Et ibidem disp. 46 loquens de iustificatione, prout
explicatur a D. Thoma 1.2. q. 109 a. 7 et q. 112 a. 2 et
per totam qu. 113, ait: „Ego etiam fateor, me nunquam
valuisse intelligere, quonam pacto gratia gratum faciens
concurrere possit ad actum liberi arbitrii, qui ad earn
dispositio est praerequisita : unde semper probabiliorem
multo iudicavi communem opinionem contrariam." Et
deinde insinuare videtur, D. Thomae doctrinam Concilio
Tridentino sess. 6 cap 5 et 6 et Canone 4 esse contrariam:
„Nesdo, inquit, quid apertius did potuerit, ut intelligere-
tur ultimam dispositionem ad iustificationem, ad habi-
tumve charitatis et gratiae, non fieri effidenter ab habitu
ipso caritatis et gratiae, sed a praeviis aliis auxiliis."
Iuxta doctrinam namque D. Thomae ultima dispositio ad



De concordia Molinae. 471

gratiae sanctificantis susceptionem fit non praeviis aliis
auxiliis, sed per ipsam gratiae iustificantis infusionem.
Unde in 3. Parte qu. 89 a. 2 : „Respondeo dicendum, quod
sicut dictum est qu. 86 a. 6 ad 3 et articulo praecedenti
ad 2, motus liberi arbitrii, qui est in iustificatione impii,
est ultima dispositio ad gratiam; unde in eodem instanti
est gratiae infusio cum praedicto motu liberi arbitrii, ut
in 2, Parte habitum est (1. 2. qu. 113 a. 5 et 7); in quo
quidem motu comprehenditur actus poenitentis, ut supra
dictum est qu. 86 a. 2."

4. Nihil ergo mirum, si huiusmodi tanta ac tarn facilis,
dilucida et optima Concordia, virtualiter eminenter lati-
tans in canone 4 sessionis sextae Concilii Tridentini, a

discipulis Molinae agnoscatur velut „singulare Divinae
Providentiae beneficium in Societatis magistros collatum";
et praesertim ilia scientia conditionalis, quae media deno-
minatur, per quam „Satanicum dogma contra libertatem
funditus evertitur"! Quod Patres et doctores Ecclesiae
tamquam unum e difficillimis semper respexerunt et quasi
quid captum humanae intelligentiae superexcedens in tene-
bris involution coacti sunt relinquere; quaestionem inquam
de voluntate et gratia, quam S. Augustinus Epist. 1 ad
Valentinum „difficillimam et paucis intelligibilem" dixerat,
quamque solvendam atque enodandam in suis de gratia,
de praedestinatione et libero arbitrio scriptis per longum
tempus conatus fuerat; et de qua ipsemet D. Thomas post
omnes Patres atque ipsius Augustini labores adhuc scri-
bebat qu. (j de Veritate a. 3: „Difficile videtur concor-
dare infallibilitatempraedcstinationis cum libertate arbitrii";
hoc in lucem quasi meridianam adduxit Molina, hoc solvit
atque enodavit in libro Concordiae, Divinaeque Voluntatis

ac liberi arbitrii creati adinvenit mirandam conci-
liationem, apprimam, facilem, dilucidam, legitimam, op-
timam et sigillo Tridentini Concilii munitam

5. Molina in praefatione ad Lectorem sie alloqui in-
eipit: „Cum in primam Partem, D. Thomae, quem veluti
scholasticae Theologiae solem ac prineipem sequi decerni-
mus"; et sic allocutioni suae finem imponit: „Unum igitur
illud est, quod a te pro tuo candore et humanitate impe-
trare magnopere velim, dum breve hoc volumen evolvis,
paululum mentis indicium inhibeas, neque prius de tota re
sententias feras, quam prima cum mediis, media cum
postremis conferens, totum opus legendo absolveris."



472 De concordia Molinae.

Molinae desideriis accedentes et integrum volumen
Concordiae semel et iterum evolventes, principia
fundamentals huius Concordiae in primo capite in compendium
redacta exposuimus; qualiter Molina decretum suum adim-
pleverit D. Thomam sequendi veluti scholasticae Theo-
logiae solem et principem in secundo capite etiam
consideravimus; singula quatuor Molinianae Concordiae fun-
damenta per totidem quoque capita cum recta ratione et
vera Philosophia ac cum ipsis sacris Literis ac Ecclesiae
doctrina comparare curavimus ; et nunc „prima cum mediis
et media cum postremis conferentes", de facilitate, legiti-
mitate, perspicuitate et bonitate totius Concordiae iudicium
mentis exhibebimus.

IL
Conclusio prima.

Concordia a Molina tradita neque est apprima nec
facilis nec légitima nec dilucida neque optima.

Demonstratur. — Concordia Molinae tota quanta est,
fundatur super illa quatuor principia iam in capite primo
exposita, nempe:

1. Modus ille divinitus influendi per concursum gene-
ralem, quo Deus, ut Auetor naturae est, concurrit cum
creatura rationali ad actus liberi arbitrii naturales. Con-
cursus autem Generalis Dei vocatur Concursus Simultaneus.

2. Modus etiam ille divinitus influendi per concursum
particularem et specialem, quo Deus, ut Auetor est gratiae,
concurrit et praeveniendo et subsequendo cum creatura
rationali ad actus liberi arbitrii supernaturales. Concursus
autem hic specialis vocatur Auxilium actuate gratuitum.

3. Praescientia illa media inter scientiam Dei liberam
et mere naturalem, qua Deus ante omnem actum liberum
suae voluntatis inspicit ac intuetur, in quam partem se
flectat, et quot et quales actus liberos eliciat libera
voluntas creata, ex hypothesi quod in hoc vel illo ordine
rerum creatura rationalis collocaretur. Scientia Media con-
stituit caput anguli totius Molinianae Concordiae.

4. Praedestinatio illa, quae ex uno latere nullam habet
causam vel rationem ex parte adultorum praedestinatorum
et reproborum; ex alio vero latere habet rationem vel causam

ex parte usus liberi arbitrii adultorum praevisi a
Deo per Scientiam mediam.

Haec igitur sunt quatuor fundamenta, supra quae velut



473

supra quatuor columnas tota Molinae Concordia aedificata
manet. Haec quatuor intrinseca atque essentialia prin-
cipia, ex quibus tamquam ex quatuor elementis compo-
nitur et constituitur forma substantialis atque substantia
intégra Conciliationis liberi arbitrii cum gratiae donis,
divina praescientia, Providentia, praedestinatione et re-
probatione.

Si enim haec quatuor fundamenta praedicta sint
firma, valida atque inconcussa, Concordia Molinae bene
fundata erit supra firmam petram. Si vero e contra, fun-
data erit supra arenam.

Si haec inquam quatuor elementa seu principia com-
ponentia sint apprima, facilia, légitima, dilucida et optima ;

tale quoque erit totum ex illis substantialiter compositum,
optimum videlicet, dilucidum, legitimum, facile, apprimum.
Si vero componentia non sunt ita, compositum nequit
habere, quod componentia nequeunt dare.

Suntne Concursus simultaneus, gratia ex se efficaciam
non habens, scientia media et praedestinatio habens ex
uno capite causam vel rationem ex parte ipsius prae-
destinati: suntne inquam apprima, facilia, légitima,
dilucida, optima? Ex hucusque dictis in promptu adest re-
sponsio.

Iam vero de Concursu Simultaneo ostensum est supra
capite tertio, quod aufert a Deo A) 1. rationem Primi
Entis, 2. rationem Primi Actus, 3. rationem Primi Motoris,
4. rationem Primae Causae, 5. rationem Providentias circa
actus liberos, 6. certitudinem divinae scientiae futurorum
contingentium, ac 7. claudit vias ad existentiam Dei demon-
strandam. Et quod B) 1. non servat subordinationem
causarum secundarum ad Causam Primam, 2. subtrahit
ipsum ordinem causarum secundarum, qui est ordo
causarum instrumentalium, 3. tollit e medio liberum arbitrium,
4. destruit ordinem moralem, 5. inducit ad occasionalis-
mum.

De gratia autem praeveniente a Molina tradita etiam
ostensum manet supra capite quarto, quod A) 1. non est
influxus Dei in potentiam voluntatis, quo Deus applicet ac
determinet earn ad consensum, 2. non causât actionem
voluntatis, ut emanat ab ipsa voluntate, 3. non causât ipsum
consensum, ipsam electionem, qui est actus liberae voluntatis,

4. non causât initium nostrorum bonorum operum.
Et quod B) 1. potest compensari concursu Dei generali,



474 De concordia Molinae.

2. habet rationem concursus simultanei, 3. non est aliquid
causatum in homine a solo Deo, 4. nequit esse motio quae-
dam in ipsam potentiam liberae voluntatis, tamquam in
causam actuum supernaturalium, 5. est quid commentitium
nullaque ratione fulcitum et res frustra multiplicans.

De Scientia autem Media etiam supra probatum est
capite quinto, quod aufert a Deo A) 1. rationem Causae
Primae tarn in esse naturae quam in esse gratiae, 2. rationem

Primi Liberi et Primi Volentis, 3. supremum dominium
Dei in nostras voluntates, 4. certitudinem Divinae Scien-
tiae, 5. perfectionem Divinae Scientiae. Et quod B) 1. caret
vero ac reali obiecto, 2. habet praedicata contradictoria,
3. innititur falso supposito, 4. laedit liberum arbitrium
creatum, 5. tollit necessitatem orationis, (5. latam aperit
viam ad errores Pelagianismi.

De praedestinatione porro, prout a Molina explicatur,
supra etiam capite sexto ostensum manet, quod A) 1.

innititur falso supposito, 2. distinguit inter id, quod est ex
libero arbitrio, et id, quod est ex praedestinatione, 3. tollit
certitudinem pradestinationis, 4. parificatpraedestinationem
reprobationi, 5. pcaesupponit praedestinatos non quidem a
Deo electos, sed potius seipsos ad gloriam eligentes, (j. ac
destruit ipsam veram notionem praedestinationis. Et quod
est B) 1. contraria Sacris Scripturis, 2. contraria Patribus
et Doctoribus, 3. contraria doctrinae D. Thomae, 4.
contraria doctrinae Ecclesiae, 5. non satis recedens a doctrina
Semipelagianorum.

Cum ergo quatuor elementa componentia Concordiam
Molinae minime sint apprima facilia légitima dilucida
optima, manifestum est, quod ipsa concordia, ex his quatuor
principiis constituta, nequit esse 1. nee apprima, 2. nee fa-
cilis, 3. nee légitima, 4. nee dilucida, 5. nee optima.

III.
Conclusio secunda.

Concordia Molinae, loco componendi divinam causali-
tatem cum übertäte creaturae rationalis, propriam utriusque
essentialem rationem corrumpit ac déformât.

Argumentum 1. Divus Thomas ad Romanos cap. 11

lectione 5 explicans ilia verba Apostoli Quoniam ex Ipso
et per Ipsum et in Ipso sunt omnia ait: „Ad designandum
autem Dei causalitatem utitur Apostolus tribus praepo-
sitionibus, quae sunt ex, per, in."



De concordia Molinae. 475

' „Haec autem praepositio ex dénotât principium motus,
et hoc tripliciter: primo quidem ipsum principium agens
vel movens; alio modo ipsarn materiam; tertio modo ipsum
contrarium oppositum, quod est terminus a quo motus
Ex Deo autem sunt omnia sicut ex Primo Agente."

„Haec autem praepositio per désignât causam ope-
rationis. Sed quia operatio est medium inter faciens et
factum, dupliciter haec praepositio „per" potest operationis
causam designare. Uno modo secundum quod operatio
exit ab opérante; sicut aliquid dicitur per se operari,
quod est sibi causa, ut operetur. Hoc autem est uno
quidem modo forma ; sicut si dicamus, quod ignis calefacit
per calorem. Alio modo aliquid superius agens; puta si
dicamus, quod homo generat per virtutem solis vel potius
Dei. Sic igitur omnia dicuntur dupliciter esse per Ipsum.
Uno modo sicut per primum Agens, cuius virtute omnia
alia agunt; alio modo in quantum eius sapientia, quae est
eius essentia, est forma, per quam Deus omnia facit.
Alio vero modo haec praepositio per désignât causam
operationis, non quidem secundum quod exit ab opérante,
sed secundum quod terminatur ad opera."

Haec autem praepositio in désignât etiam triplicem ha-
bitudinem causae. Uno quidem modo désignât materiam,
sicut dicimus animam esse in corpore, formam in materia:
hoc autem modo non dicitur, quod omnia sint in Deo; quia
Ipse non est causa materialis rerum. Alio modo désignât
habitudinem causae efficientis, in cuius potestate est effec-
tus suos disponere; et secundum hoc dicuntur omnia esse
in Ipso, secundum quod omnia in eius potestate et dispo-
sitione consistunt; secundum illud Psalmi 94: In manu
Eius sunt omnes fines terrae. Et Act. Apost. cap. 17, v.
28: In Ipso vivimus, movemur et sumus. Tertio modo
désignât habitudinem causae finalis, secundum quod totum
bonum rei et conservatio eius consistit in suo Optimo.
Et secundum hoc dicuntur omnia esse in Deo, sicut in
bonitate conservante."

„Et omnia in Ipso constant (ad Coloss. 1, 17). Quod
autem dicit omnia, est absolute accipiendum pro omnibus,
quae habent verum esse. Peccata autem non habent
verum esse; sed in quantum sunt peccata, dicuntur per
defectum alicuius entis ; eo quod malum nihil est, nisi privatio
boni. Et ideo cum dicitur: Ex Ipso et per Ipso et in Ipso
sunt omnia, non est intelligendum de peccatis; quia



476 De concordia Molinae.

secundum Augustinum in Psalm. 58 et lib. 1 Confess, cap. 16

peccatum nihil est, et nihil fiunt homines, cum peccant.
Quidquid tarnen entitatis est in peccato, totum est a Deo."

„Sic igitur secundum praemissa omnia sunt ex Ipso,
scilicet Deo sicut ex Prima Opératrice Potentia; omnia"
autem sunt per Ipsum, in quantum omnia facit per suam Sa-
pientiam; omnia sunt in Ipso, sicut in bonitate conservante."

Iam ergo, iuxta Concordiam Molinae: 1. Non omnia
sunt ex Deo sicut ex Primo Agente. Nam Deus non est
Principium agens vel movens causas secundas, reduplicative

in quantum sunt causae agentes. 2. Non omnia sunt
per Deum. Quia iuxta Molinam et si Deus causa sit
operationis, secundum quod operatio terminatur ad opera,
non tarnen est causa operationis, secundum quod operatio
exit ab opérante. 3. Non omnia operantur per Deum
sicut per Primum Agens, cuius virtute omnia alia agunt.
Quia cum causae secundae nec moveantur nec applicentur
ad agendum ab ipso Deo, nec a Deo accipiunt virtutem
instrumentalem, per quam propria causae secundae virtus
perficitur in ratione principii efficientis suorum actuum seu
operationum, quatenus actus exeunt ab opérante. 4. Non
omnia sunt per Deum, in quantum Deus omnia facit per
suam Sapientiam. Etenim omnia, quae Deus per Scien-
tiam mediam videt atque intuetur, Deus non facit per
suam sapientiam; quoniam sapientia Dei non est causa
efficiens rerum nisi prout habet adiunctam voluntatem,
et de ratione Scientiae mediae est omnem actum liberum
Divinae voluntatis antecedere.

Concordia itaque Molinae detrahit Causae Primae hoc,
quod influât in ipsas potentias opératrices causarum se-
cundarum, et ipsarum virtutes activas compleat atque cum
suis propriis effectibus coniungat; et detrahit causis se-
cundis complementum suarum propriarum virtutum opera-
tricium, quod ex virtute Primi Agentis, qui est Deus, debent
accipere, ut actu operentur et agant.

Non ergo omnia, quae in libero arbitrio creato sunt
et a libero arbitrio exeunt, sunt per Deum et ex ipso
Deo, sicut ex Prima Opératrice Potentia.

Argum. 2. Molina in libero Concordiae q. 14 a. 13

disp. 30 tradit: „Deus ergo comparatione cuiuscunque
effectus causae secundae est Causa Prima: 1. turn quia
causa ipsa secunda habet totum suum esse, 2.. et vim
operandi a Deo; 3. atque ab actuali immediato influxu



Do concordia Molinae. 477

Dei pendent omnia, quae in ea sunt; 4. tum etiam quia
concursus Dei generalis, quo cum causis secundis ad
agendum concurrit, maxime universalis est secundum
rationem causae efficientis, ad universos effectus sese ex-
tendens."

Attamen iuxta ipsum Molinam: 1. Concursus Dei generalis,

quantum universalis sit, non se extendit ad effectum
actus voluntatis ,,ea ratione qua voluntas agens est, quasi
eoprius mota et excitata agat". (Cone. q. 14 a. 13. disp. 2D.)

2. „Concursus Dei generalis non est influxus Dei in
causam secundam, quasi ilia prius mota agat et producat
suum effectum." (Ibid. disp. 26.)

3. „Concursus Dei generalis, quo cum hac causa se-
cunda hie et nunc ad singularem aliquem effectum
concurrit, nec est prior concursu huius causae secundae ad
eundem effectum, sed a se mutuo pendent quoad existen-
tiam." (Ibid. disp. 30.)

4. Causa secunda non movetur nec applicatur a Deo
ad operandum, nec a Deo accipit vim illam operandi per
modum transeuntis, sicut accipit a principali agente causa
instrumentalis. Nam talis vis seu motus virtuosus „nulla
ratione fulcitur et res frustra multiplicat". (Ibid. disp. 26.)

Non ergo omnia, quae in causa secunda sunt, pendent
ab actuali immediato influxu Dei. Nam a Deo non sunt:
1. nec transitus de potentia in actum, 2. nec determinatio
ipsa liberi arbitrii ad agendum, 3. neque ille influxus,
quo liberum arbitrium creatum agit et libéré agit et
bene agit.

Et aliunde influxus Causae Primae, qui est Deus:
1. non est prior influxu causae secundae, 2. est dependens
a Causa secunda.

Concordia igitur Molinae non conciliât, sed corrumpit,
ac déformât propriam atque essentialem Causae Primae
et causae secundae rationem.

Arg. 3. ex quidditate Scientiae Mediae desumptum.
D. Thomas qu. 2 de veritate a. 14 sic ostendit, scientiam
Dei esse causam rerum : „Effectus non potest esse sim-
plicior quam causa. Unde oportet, quod in quibus in-
venitur una natura, sit reducere in unum primum illius
naturae; sicut omnia calida reducuntur ad unum primum
illius naturae, scilicet ad ignem, qui est causa caloris in
aliis, ut dicitur lib. 2 Metaphysicorum."

„Et ideo, cum omnis similitudo attendatur secundum



478 De concordia Molinao.

aliquam convenientiam alicuius formae, oportet quod quae-
cunque sunt similia, ita se habeant, quod vel unum sit
causa alterius, vel ambo ex una causa causentur."

„In omni autem scientia est assimilatio scientis ad sci-
tum ; unde oportet, quod vel scientia sit causa sciti vel sci-
tum sit causa scientiae vel utrumque ab una causa causetur."

„Non potest autem dici, quod res scitae a Deo sint
causa scientiae in eo; cum res sint temporales et scientia
Dei sit aeterna : temporale autem non potest esse causa
aeterni. Similiter non potest dici, quod utrumque ab una
causa causetur; quia in Deo nihil potest esse causatum;
cum Ipse sit quidquid habet. Unde relinquitur, quod
scientia eius sit causa rerum."

„Sed e converso scientia nostra causata est a rebus,
in quantum scilicet earn a rebus accipimus. Sed scientia
Angelorum non est causata a rebus neque causa rerum,
sed utrumque est ab una causa. Sicut enim Deus formas
universales influit rebus, ut subsistant-, ita similitudines
earum influit mentibus angelorum ad, cognoscendum res."

Nunc quaeritur: estne Scientia Media assimilatio
scientis ad scitum? Estne causa sciti? Estne sciti effectus?
Vel e contra utrumque, scitum videlicet et scientia ab una
causa causantur? Si non primum, tum Scientia Media non
est scientia. Si secundum, turn Scientia Media non est
media. Si tertium aut quartum, tum Scientia Media non
est divina; non est nec esse potest scientia Dei.

Cum ergo Scientia Media sit angulare fundamentum
totius Concordiae Molinae, patet Molinae Concordiam esse
fabricatam supra absurda philosophica et theologica, quae
corrumpunt et déformant Divinam Scientiam et Divinam
Causalitatem.

Argum. 4. ex natura Concursus Simultanei assumptum.
Divus Thomas lib. 1 contra errores Graecorum cap. 28.
Quomodo intelligatur, quod dicitur, quod creatura non
;potest cooperari Creatori tradit: „Sciendum est, quod
aliquid dicitur cooperari alicui dupliciter. Uno modo
quia operatur ad eundem effectum, sed per aliam virtutem;
sicut minister domino, dum eius praeceptis obedit; et
instrumentum artifici, a quo movetur. Alio modo dicitur
aliquid cooperari alicui, in quantum operatur eandem
operationem cum ipso, sicut si diceretur de duobus por-
tantibus aliquod pondus vel de pluribus trahentibus navem,
quod unum alteri cooperatur."



De concordia Molitiae. 479

„Secundum igitur primum modum creatura potest dici
Creatori cooperari, quantum ad aliquos effectus, qui fiunt
mediante creatura; non tarnen quantum ad illos effectus,
qui sunt immediate a Deo ut creatio et sanctificatio."

„Secundo autem modo creatura Creatori non coo-
peratur, sed solum très Personae sibi invicem cooperantur,
quia earum est operatio una; non autem ita, quod quae-
libet earum partem virtutis possideat, per quam operatio
completur, sicut accidit in multis trahentibus navem: sic
enim cuiuslibet virtus esset imperfecta; sed ita quod
tota virtus ad operationem sufficiens est in qualibet trium
Personarum."

Molina autem in libro Concordiae q. 14 a. 13 disp. 26
ita habet: „Totus quippe effectus et a Deo est et a causis se-
eundis; sed neque a Deo neque a causis ut a tota causa, sed
ut a parte causae, quae simul exigit concursum et influ-
xum alterius; non secus ac cum duo trahunt navim, totus
motus proficiscitur ab unoquoque trahentium, sed non
tamquam a tota causa motus ; siquidem quivis eorum
simul efficit cum altero omres ac singulas partes eiusdem
motus."

Et similiter in ordine supernaturali. Unde q. 23 a.

5. disp. 1 memb. 9 sic scribit: „Illud deinde ex liactenus
dictis est manifestum, rem, quae est integer supernaturalis
effectus praedestinationis adulti, pendere a duabus causis
liberis tamquam a duabus partibus unius integrae causae;
ita ut quavis earum libéré, prout potest, non influente
aut contrario modo opérante, res ilia, quae integer est
effectus praedestinationis, non esset in rerum natura."

Itaque Deus et creatura, Causa Prima et causa se-
cunda in Concordia Molinae: 1. sunt causae partiales; sunt
partes unius integrae causae, quae simul exigit concursum
et influxum alterius. Ita quod 2. quaelibet earum partem
virtutis possideat, per quam operatio completur ; siquidem
quaevis earum simul efficit cum altera omnes ac singulas
partes eiusdem motus. 3. Concursus sive influxus utriusque
a se mutuo pendent; ita ut qualibet earum non influente
res ilia, quae integer est effectus, non esset. 4. Sicut
accidit in multis trahentibus navem: ait D. Thomas. „Non
secus ac cum duo trahunt navim, totus motus proficiscitur ab

unoquoque trahentium, sed non tamquam a tota causa
motus", ait Molina. „Non secus ac quando duo agentia
movent mobile aliquod, quod neutrum eo influxu, quo actu

Jahrbuch für Philosophic etc. XIX. 31



480 De concordia Molinae.

influit, illud moveret, nisi coopérante alio", repetit ipse
Molina (q. 14 a. 13 disp. 12).

Hoc modo, concludit D. Thomas, „ereatura Oreatori
non cooperatur". Hoc modo nec Creator cooperatur crea-
turae. Quia a) Dei virtus esset imperfecta; b) operaretur
ad modum inferioris et dependenter a ereatura; c) non
compleret ac perficeret virtutem causae secundae, tam-
quam instrumentum, quod est Dei; sed e contra Divina
virtus esset veluti instrumentum, quo ereatura utitur ad
suos effectua producendos; d) Deus haberet partem vir-
tutis et ereatura similiter partem virtutis, per quam
operatio compleretur ; e) Deus exigeret influxum creaturae,
sicut ereatura exigit et mendicat influxum Dei ; f) nec effectua

fierent a Deo mediante ereatura, sed a Deo sicut
causa partiali, sicut causa incompleta, sicut causa parallels,
mendicans ab influxu et cooperatione creaturae coronam
et complementum vel adiutorium simile sibi; g) nec causa
secunda cooperaretur Causae Primae, sicut instrumentum
Artifici, a quo movetur.

IV.
Conclusio tertia.

Molina per suam Concordiam induxit in ordine cau-
sarum quoddam Manichaeismi genus.

Argumentum 1. Quoniam iuxta Concordiam Molinae
Causa prima et Causa secunda, Deus et liberum hominis
arbitrium, sic se habent in agendo sicut duo principia,
quorum unum non reducitur ad alterum, sicut duae causae,
quarum una non subordinatur sub altera. Tradit enim
Auctor Concordiae haec:

a) „Dicendum ergo est, non prius Deum concurrere con-
cursu universali ad effectus causarum secundarum, quam
causas secundas, aut e contrario; neque prius existereunum
influxum quam alium; sed utrumque esse immediatum in
actionem et effectum producendum; atque a se invicenx
dependere, ut existant." (Conc. q. 14 a. 13 disp. 30.)

b) „Item determinatio voluntatis non est actio voluntatis

secundum omnem sui considerationem, sed est ipsa
actio, prout habet rationem influxus solius voluntatis."
„Adde, illam quoque determinationem voluntatis humanae...
fieri, non quidem ab influxu Dei in voluntatem, quo illam
applicet ac determinet ad consensum Determinare
voluntatem ad illius consensum, pugnat cum libertate



De concordia Molinae. 481

voluntatis." „Influxus Dei in actionem est immediatus
in actionem ipsam: et non in voluntatem et per volun-
tatem eo motam in actionem." „Determinatio voluntatis
est ab ipsa voluntate pro sua innata libertate se libéré
applicante ac déterminante ad consensum aut dissensum;
et non a Deo sua omnipotentia illam déterminante".
„Determinationen! vero voluntatis esse illam actionem, non
simpliciter, sed ut spectatur, quatenus praecise emanat
a voluntate humana." (Cone. q. 23 a. 5 disp. 1 memb. 7.)

c) „In nostra potestate situm esse uti concursu Dei
generalis. Sane quod bene opera exerceamus
in nos ipsos tamquam in causam particularem ac liberam,
et non in Deum est referendum." (Cone. q. 14 a. 13
disp. 33.)

d) „Quando voluntas nostra ad supernaturales actus
donis gratiae adiuvatur, quamvis illis alliciatur atque in-
vitetur ad consensum seu influxum ex parte liberi arbitrii
necessarium, non tarnen ab eis determinari et applicari ad
eum consensum ; sed ipsam, sie invitatam atque adiutam,
seipsam innata sua libertate determinare, applicare ac
consentire."

Unde Deus et nostrum liberum arbitrium sunt duae
causae: 1. partiales; 2. parallelae; 3. ad invicem depen-
dentes quantum ad operationem, secundum quod operatio
terminatur ad operatum; 4. ad invicem independentes
quantum ad operationem, secundum quod operatio exiit
ab opérante; 5. etiam in ordine gratiae nec Deus movet
potentiam voluntatis ut Primus Motor in ratione causae
efficientis; sed tantum puisât, invitât, stat ad ostium liberi
arbitrii, exspectans ut homo consentiendo et seipsum de-
terminando aperiat Deo pulsanti; 6. unde homo tarn in
ordine naturae quam in ordine gratiae habet semper
aliquid, et aliquid discernens, et aliquid nobilissimum,
quod a Deo non aeeipit, scilicet determinationem et appli-
eationem liberae suae voluntatis ad consentiendum, atque
transitum de potentia in actum; atque ipsumet actum
eligendi, consentiendi, volendi, secundum quod emanat ac
exiit ab ipso libero arbitrio. Hoc aliquid, quo homo est
dominus suorum actuum et operatur virtutem et meretur
laudem, praemium ac gloriam et dominatur astris: hoc
Deus praevidet quidem Scientia media, sed non efficit,
non causât, non licet Illi tangere, sed a longe dumtaxat
intueri. Imo 7. homo est adhuc magis dominus suiipsius

31*



De concordia Molinao.

quam ipse Deus, qui fecit ilium. Nam non modo liberum
arbitrium nostrum non reducitur in Deum in ordine
agendi, verum etiam tenet locum causae principalis, dum
Deo relinquitur locus verae causae instrumentalis. Etenim
1. Deus stans ad ostium nostri liberi arbitrii expectat con-
sensum suae creaturae; 2. „In nostra potestate situm esse
uti concursu Dei generali"; et „in libera potestate nostra
esse auxilia praevenientis atque adiuvantis gratiae efficacia
reddere". (Cone. q. 14 a. 13 disp. 33 et disp. 40.)

Si Sanctus Augustinus legere potuisset librum Con-
cordiae Molinianae, semel atque iterum ilia verba protu-
lerit, quae in cap. 2 de praedest. Sanctorum scripta manent:
„Quasi componit homo cum Deo, utpartem fidei sibi vindicet,
atque illi partem relinquat; et quod est, elatius, primam
tollit ipse, sequentem dat illi; et in eo, quod dicit esse
amborum, priorem se facit, posteriorem Deum."

Argum. 2. Docente atque ostendente D. Thoina lib.
2 Sent. dist. 37 qu. 2 a. 2: „Non potest vitari, quin voluntas

humana esset Primum Agens et rationem Primi Prin-
eipii haberet: a) si eius actio in aliquid prius agens non
reduceretur sicut in causam; b) si quidquid est in actu
déficiente, scilicet peccato, de ratione actus, cutis et boni,
totum hoc a Primo Agente, scilicet Deo, non procedat
mediante voluntate; c) si Deus utrumque agenti creato
non influât, nempe ut agat et ut bene agat."

Iam autem iuxta Concordiam Molinae: 1. „Nihil pro-
ducere Deum in actibus nostris mediante voluntate, sed
simul cum voluntate, sicut duo trahentes navim." 2. „Non
influere Deum in voluntatem tamquam in causam, ea
ratione, qua voluntas est agens." 3. „Actiones nostras non
habere ex concursu Dei, quod sint liberae, nec quod sint
bonae, nec quod sint laudabiles nec meritoriae." 4. „Vir-
tutem nostram non in Deum sed in nostrum arbitrium,
nosque ipsos, qui libéré in unam aut alteram partem illud
flectimus, tamquam in particularem et propriissimam causam

esse referendam." 5. „Quatenus virtutum actus ab
arbitrio nostro libéré pendent, referuntur in arbitrium
ipsum, tamquam in causam liberam, quae producere et
non producere eos potuit, non vero in praecognitionem
divinam, qua praecogniti sunt futuri." (Concord, q. 14
a. 13 disp. 26 et 29 et 33 et disp. 53 memb. 2.)

Unde Molina non reducit in Deum sicut in prius agens,
sicut in primam causam, a qua totum procedit mediante



Do concordia Molinae. 483

potentia nostrae liberae voluntatis: a) rationem transitus
de potentia in actum; b) rationem actus ea ex parte, qua
voluntas agens est: c) rationem liberi; d) rationem boni
et virtutis; e) rationem meriti, laudis ac gloriae.

Et tarnen totum hoc a Primo Agente scilicet Deo
procedit mediante voluntate. Deus enim influit utrumque
agenti creato, neinpe ut agat et ut bene agat; influit
omnia, nimirum totum ens et omnes eius differentias.

Argum. 3. Quia Molina in libro Concordiae procedit
semper tamquam ex inconcusso principio iam praesupposito
et necessario praesupponendo, absque quo intégra
Concordiae fabrica corruit ac in pulverem convertitur, ex hoc
quodputatad rationem essentialem causae pertinere: 1. Non
esse motam ab alio, a quo reducatur de potentia in actum;
2. non esse opus, quod virtus operativa causarum secun-
darum compleatur in ratione principii suarum operationum,
per motionem praeviam (prioritate non temporis sed ordinis
et causalitatis) et transeuntem, qua agat ad esse ut in-
strumentum Causae Primae; 3. voluntatem nostram esse
sic dominam suorum actuum, sicut est actuum suorum
Ipsa Divina Voluntas.

Unde Molina in libro Concordiae q. 14 a. 13 disp. 26
ait: „Habent (causae secundae) integram virtutem ad
agendum." „Non indigent motione et applicatione a Causa
Principali." „Per seipsum sine alia motione ignis calorem
producit." Et q. 23 a. 5 disp. 1. memb. 7 : „Innata voluntatis

natura, quae sic a Deo libéré est condita ac domina
suorum actuum ad imaginem et similitudinem Divinae ipsius
Voluntatis." „Servato integro iure libertatis illius non

potest fieri, ut determinetur a Deo; quia necessitaret
voluntatem humanam."

Omnis ergo causa secunda est Primum Movens immobile

et Primum Efficiens non habens causam in ordine
agendi. Et voluntas creata est, sicut Ipsa Increata
Voluntas, Prima Causa et Primum Volens, Primum libere
Agens. (1. P. qu. 83 a. 1 ad 3.)

Et hoc est, quod Bellarminus expressius adhuc et
concepts verbis affirmât et conatur ostendere lib. 3 de gratia et
libero arbitrio cap. 10, cuius titulus est: „Liberum arbitrium
non esse potentiam tantum passivam, nec partim passivem

partim activant, sed simpliciter et absolute activam."
Si hoc verum est, si liberum arbitrium creaturae

rationalis, sive hominis sive angeli, est potentia operandi



484 De concordia Molinae.

simp liciter et absolute activa; tunc révéra voluntas creata
non indiget motione et applicatione a Causa Principali,
quae est voluntas Dei: tunc per seipsam habet integrani
virtutem ad agendum; tunc non indiget transire de po-
tentia in actum, quia est simpliciter et absolute activa ac
proinde semper in actu!

Tunc profecto innata voluntatis creatae natura est
imago et similitudo Divinae Voluntatis, ita quod Divinae
Voluntatis sit in modo agendi perfecte coaequalis.

Tunc denique facile intelligitur, quod voluntas Dei et
voluntas hominis sint sicut duo agentia prima, parallela,
ad invicem mutuo in ratione principii independentia.

Sic Molina ex uno extremo transit ad aliud, vocans
utramque voluntatem ex uno capite causas partiales, ad
invicem mutuo dependentes; et ex alio capite causas
primas, ad invicem independentes ea ex parte, qua agentes
sunt, qua influunt in causatum, qua causant atque efficiunt.

Hie tangitur radix totius controversiae, cuius postrema
solutio pendet ex vera notione Dei, qui est Primum Movens
Immobile et Prima Causa non habens causam in agendo
ac proinde nec in essendo! At de hoc infra.

V.
Conclusio quarta.

Molina in libro suae Concordiae, dum vult fugere
Calvinum, appropinquat Pelagio; et dum Pelagium cupit
vitare, ad Calvinum accedit.

Molina appropinquat Pelagio : 1. Propter initium
bonorum operum in ordine naturae, quod Molina soli libero
arbitrio tribuit.

2. Propter determinationem ad consentiendum et
initium ipsius consensus etiam in ordine supernaturali,
quod Molina tribuit soli libero arbitrio.

3. Propter hoc, quod Deus, ut hominem iustificet et
purget a peccato, exspectat ipsius hominis consensum, quern
praevidit scientia media, sed quern non causat saltern ea
ex parte, qua voluntas agens est et consensus e libera
voluntate emanat.

4. Propter hoc, quod Molina gratiam Dei praevenientem
subiicit libero arbitrio, non autem liberum arbitrium gra-
tiae praevenienti ; et gratiam adiuvantem et cooperantem,
quam Molina asserit esse eandem numéro gratiam quam
praevenientem atque operantem, Auctor Concordiae facit



De concordia Molinae. 485

esse pedissequam ipsius liberi arbitrii, ex cuius determi-
natione ac consensu pendet effieaeia divinae gratiae.

5. Propter hoc, quod Molina tam in ordine naturae
quam gratiae distinguit inter id, quod est ex Causa Prima,
et id, quod est causa secunda ; inter id, quod est ex gratia,
et id, quod est ex libero arbitrio.

6. Propter hoc, quod unus homo seipsum discernit ab
alio homine: a) in assequendo gratiam praevenientem,
b) gratiam iustificantem, e) perseverantiam finalem in
gratia.

7. Propter hoc, quod homo etiam seipsum discernit,
in quantum praedestinatus, ab alio homine, qui non sal-
vatur et reprobatur. Nam cum auxiliis ex parte Dei, cum
quibus unus iustificatur, alius pro sua libertate nec iusti-
ficatur nec salvatur. Imo „quod ex aetemitate fuerimus
praedestinati per ea media, quibus re ipsa praedestinati
fuimus non pendet solum ex divina voluntate sed
simul etiam ex libera cooperatione et influxu nostri arbitrii
praeviso" (q. 23 a. 5 disp. 1 memb. 11).

8. Propter hoc, quod Molina induxit vel innovavit
legem vel pactum illud famosum conferendi gratiam fa-
cientibus, quod est in se, viribus naturae. Unde Dominicus
Soto lib. 2 de natura et gratia cap. 4: „Profecto si Pela-
gio largita hoc fuisset olim Ecclesia, credo fuisset contentus;
quia ipse non contendebat deberi a Deo nobis gratiam
propter opera, ut est inter homines aequalitatis debitum;
sed quod esset lex ilia iusta Dei, ut bene agentem ex suis
naturalibus infallibiliter reciperet in gratiam suam."

Molina ad Calvinum aecedit: 1. Asserendo quod Deus
non est causa nostrae virtutis, nec causa nostrorum
bonorum actuum in quantum liberi et in quantum mora-
liter boni.

2. Asserendo quod motus divinae gratiae insurgunt
in voluntate, velit nolit voluntas.

3. Asserendo quod Deus potest necessitare sua divina
motione nostram voluntatem.

4. Asserendo quod homo eligitur et praedestinatur ad
gloriam post praevisa mérita.

5. Asserendo nullam existere intrinsecam differentiam
inter actum liberum et actum necessarium nostrae
voluntatis.

6. Asserendo gratiam praevenientem ex necessitate
agere et non esse causam actuum virtutum.



48(5 De coDcordia Molinae.

7. Asserendo gratiam Dei ex se efficacem tollere liber-
tatem e medio atque liberum hominis arbitrium a Deo sic
motum nihil omnino agere.

A) Error namque est Calvini damnatus a Concilio
Tridentino sess. 6 canone G: „Si quis dixerit, non esse in
potestate hominis vias suas malas facere; sed mala opera
ita ut bona Deum operari, jion permissive solum, sed
etiam proprie et per se, adeo ut sit proprium eius opus
non minus proditio Iudae quam vocatio Pauli:
anathema sit."

Molina autem Cone. q. 14 a. 13 disp. 29 tradit: „Deus
neque maiori neque alio concursu concurrit ad actum
virtutis bonive moraliter, quam sit is, quo concurreret
ad actum vitii malive moraliter." Et iterum : „Si liberum
arbitrium et concursus Dei generalis ea ratione specten-
tur, qua ad bonum et malum ipsorum usum ad bonumque
ac malum actum indifferentia sunt: simulque attendatur
in nostra potestate situm esse uno aut altero modo eis
uti, ut ratione virtutis, laudis ac praemii capaces simus,
a nostroque libero influxu in unam aut alteram partem
provenire, quod illis bene utamur operaque eliciamus
moraliter bona; sane quod bene aut male ea opera
exerceamus, quae per solam arbitrii nostri facultatem et
concursum Dei generalem possumus efficere, in nos ipsos
tamquam in causam particularem ac liberam, et non in
Deum est referendum."

Unde Calvinus aiebat: „Mala opera ita ut bona Deum
operari." Molina autem: Bona opera, ita ut mala, Deum
operari. Etenim „Deus neque maiori neque alio concursu
concurrit ad actum virtutis bonive moraliter, quam sit is,
quo concurrit ad actum vitii malive moraliter".

Similiter Calvinus aiebat: „Est proprium Dei opus
non minus proditio Iudae quam vocatio Pauli." Iuxta
Molinam dici potest inverso modo : Est proprium Dei opus
non mag is conversio Pauli quam proditio Iudae. 1. Quia
concursus Dei generalis neque est maior neque alius ad
actum virtutis quam ad actum vitii. 2. Quia „aliquibus
reprobis providit Deus longe maioribus et potentioribus
auxiliis et mediis quam multis ex praedestinatorum ordine."
(Conc. q. 23 a. 5 disp. 1 memb. 11.)

Principium generale Calvini est: Deus est causa virtutis
nostrae ac vitii. Principium generale Molinae est : „Non



Do concordia Molinao. 487

igitur causa est Deus virtutis nostrae ac vitii." (Concordia
q. 14 a. 13 disp. 33.)

Ex principiis litteraliter oppositis et similiter falsis
atque erroneis deducuntur modo inverso eaedem conclu-
siones, oppositae in superficie litterae quantum ad magis
et minus, et ad locum, in quo ordine inverso collocatur
bonum et malum, sed quoad substantiam rei et sensum
propositionis similiter falsae et similiter damnabiles. Utique
erroneum et liaereticum est dicere: Deum esse causam
vitii nostri non minus quam nostrae virtutis.

At dicere: Deum non esse causam nostrae virtutis
magis quam vitii nostri, quanam theologica nota censen-
dum? quale iudicium de hac propositione ferendum? Ex-
spectatur iudicium Ecclesiae circa doctrinam Molinianae
Concordiae, quia adhuc sub iudice lis est.

At Ecclesiae Patres et Doctores, Augustinus praeser-
tim et D. Thomas, qui hanc materiam ex professo evol-
verunt ac illustrarunt, docent: Deum esse causam primam
ac prinzipalem nostrae virtutis, et Ipsius influxum sea
motionem vehementius ingredi in opera nostra bona cau-
sata, quae a Primo Agente scilicet Deo procedunt mediante
nostra voluntate.

B) Error etiam est Calvini damnatus a Concilio Tri-
dentio sess. (5 can. 4: „Si quis dixerit, liberum hominis
arbitrium a Deo motum et excitatum nihil cooperari
assentiendo Deo excitanti atque vocanti, quo ad obtinen-
dam iustificationis gratiam se disponat ac praeparet; neque
posse dissentire, si velit; sed velut inanime quoddam nihil
omnino agere mereque passive se habere : anathema sit."

Iste est ille canon famosus, quern Molinistae semper
habent in ore contra efficaciam intrinsecam divinae
gratiae, et supra quern Molina vult erigere et in altum
tollere opus suae Concordiae, „tamquam turrim, cuius cut-
men pertingat ad coelum." (Genes, cap. 11 v. 4.) At tarn
Molina quam Molinistae incipiunt aedificare turrim
Concordiae, praesupponendo, quod Calvinus praesupponebat,
et quod Concilium Tridentinum minime damnavit, sed e

contra illud tamquam verum confirmavit; et inferendo
ex praesupposito id ipsum, quod Calvinus inferebat, et
quod Concilium praecise negavit et damnavit consequen-
tiam Calvini merito negando et damuando.

Praesupponendum autem in hac quaestione et ab hae-
reticis praesuppositum est hoc videlicet: Praemotionem



488 De concordia Molinae.

Dei et gratiam praevenientem dari per se efficacem. Ex
hac autem Dei praemotione et doctrina de gratia per se
efficaci inferebant haeretici mala consecutione : liberum
arbitrium non cooperari Deo moventi, non posse dissen-
tire, nihil omnino agere, mereque passive se habere.

Concilium vero Tridentinum damnavit sub anathemate
inferre ex praemotione Dei et doctrina de gratia per se
efficaci: I. Voluntatem sie motam necessario moveri; 2. Vo-
luntatem sie motam nihil cooperari; 3. Voluntatem sie
motam mere passive se habere; 4. Voluntatem nihil
omnino agere; 5. Voluntatem non posse dissentire, si velit.

Quod autem Concilium Tridentinum praesupponit et
admittebat tamquam doctrinam sanam et verain et ab Au-
gustino et Divo Thoma traditam, gratiam per se efficacem,
a qua occasionem seu praetextum errandi assumpserant
haeretici, patet inter alia plurima ex his authenticis testimoniis
Romani Pontificis Benedicti XIII. 1. „Magno animo con-
temnite, dilecti filii, calumnias intentatas sententiis vestris
de gratia praesertim per se et ab intrinseco efficaci, ac
de gratuita praedestinatione ad gloriam sine ulla praevi-
sione meritorum, quas laudabiliter liactenus doeuistis, et
quas ab ipsis Sanctis doctoribus Augustino et Thoma se
hausisse et verbo Dei summorumque Pontificum et Con-
ciliorum decretis et Patrum dictis consonas esse Schola
vestra commendabili studio gloriatur." (Brev. Demissas
preces 6. Nov. 1724.)

2. „Sub divini interminatione iudicii iterumque sub
canonicis poenis, omnibus et singulis Christi fidelibus
mandamus, ne doctrinam memorati Sancti Doctoris Thomae
Aquinatis eiusque insignem in Ecclesia Scliolam, praesertim
ubi in eadem Schola de divina gratia per se et ab intrinseco

efficaci ac de gratuita praedestinatione ad gloriam
sine ulla meritorum praevisione agatur, ullatenus dicto
vel scripto contumeliose impetant, ac veluti consentientem
cum damnatis ab Apostolica Sede Iansenii, Quesnelli et
aliorum erroribus traducant, a quibus S. Thomas et vera
Schola thomistica quam longissime abest et abfuit
Damnamus item folia, theses et libros antehac typis im-
pressos vel etiam (quod Deus avertat) imprimendos,in quibus
ad proereandam seu fovendam doctrinae S. Thomae, Prae-
dicatorum Ordini aliisque genuinae thomisticae doctrinae
asseclis invidiam designatae atque damnatae a nobis calum-
niae assertive renovantur." (Constit. Pretiosus26. Maii 1727.)



De concordia Molinae. 489

lam vero Molina, quem imitantur passim cuncti Mo-
linistae, 1. existimat gratiam ab intrinseco efficacem de-
struere liberum arbitrium et esse incompatibilem cum
definitione Concilii Tridentini.

2. Molina, qui gratiam ex se efficacem tamquam liberi
arbitrii ruinam reiicit, tradit notionem divinae gratiae
talem, quod ex ilia videntur inferri ea omnia ac singula,
quae in can. 4 sess. 6 a Concilio Tridentino damnantur.
Ait enim Molina ad litteram:

a) „Habitus infusos fidei, spei et caritatis seu gratiae
esse quidem non solum operativos, sed etiam, quantum
est ex se, operari ex necessitate naturae." (Cone. q. 14
a. 13 disp. 46.)

b) „Ad affectus et motus gratiae praevenientis non
cooperatur voluntas, qua liberum arbitrium est ; sed velit
nolit praesente cognitione insurgunt et patitur illos
supernaturales." (Ibid. disp. 45.)

e) „Nos non negare in Deo esse potentiam ad appli-
candam ac necessitandam voluntatem nostram ad actum,
quem ipse voluerit earn elicere" „Deum regulariter
non necessitare voluntatem humanam, sed donis suis atque
auxiliis suaviter allicere, inclinare ac trahere illam, ut
servato integro iure libertatis illius, id velit ac efficiat,
quod Deus earn velle ac efficere voluerit." Determinatio
tarnen voluntatis est ab ipsa voluntate et non a
Deo sua omnipotentia illam déterminante, ut potest; quo-
niam tunc actus non esset liber, sed necessarius ex parte
nostrae voluntatis ; ac proinde :

d) „Neque rationem virtutis neque meriti haberet
neque item esset actus humanus." (Concord, q. 23 art. 5

disp. 1 memb. 7.) Et rursus ibi : „Gratia ilia praeveniens,
quantum est ex se, agit ex necessitate naturae, nec in ea
est ulla libertas!"

Habetur ergo secundum Molinam: 1. liberam hominis
voluntatem non cooperari motibus gratiae praevenientis;
2. motus gratiae praevenientis patitur homo, velit nolit;
3. habitus infusos caritatis et aliarum virtutem et donorum
operari ex necessitate naturae; 4. omnipotentem Dei mo-
tionem necessitare ita voluntatem nostram, ut actus non
sit liber nec habeat rationem virtutis neque meriti.

Eruntne haec omnia ac singula compatibilia cum ca-
none 4 sess. 6 Concilii Tridentini?

C) Est aliud praeterea caput doctrinale, quo Molina



4!K) De concordia Molinae.

non longe videtur distare a doctrina Calvini ; vel saltern
corollaria, quae ex doctrina Molinae Molinistae ex pro-
fesso materiam tractantes deduxerunt, conveniunt prorsus
et totaliter eadem sonant ac verba haec: „Liberum ar-
bitrium nihil omnino agere."

Molina enim in libro Concordiae q. 23 a. 5 disp. 1

memb. 7 ex una parte exaltat ita liberam hominis volun-
tatem, ut non dubitet illam similem in omnibus facere
Altissimae Divinae Voluntatis. „Sic a Deo libere est con-
dita ac domina suorum actuum ad imaginem et similitu-
dinem Divinae ipsius Voluntatis." Et iuxta hoc quidam
Molinistae hue usque pervenerunt, quod dicant, liberum
hominis arbitrium esse potentiam simpliciter et absolute
activam, minime partim activam et partim passivam. Sed
tunc erit actus purus; erit semper in actu, sicut Voluntas
Dei; nec actus distinguetur realiter a potentia, quae est
actus principium. Et tunc de libera hominis volun-
tate illud est dicendum, quod D. Thomas tamquam
proprium solius Dei atque aliis incommunicabile asseverat
esse 1 P. q. 25 a. 1 ad 3, videlicet: „Potentia in rebus
creatis non solum est principium actionis, sed etiam effec-
tus. Sic igitur in Deo salvatur ratio potentiae, quantum
ad hoc, quod est principium effectus; non autem quantum
ad hoc, quod est principium actionis, quae est Divina
Essentia." Si ergo liberum creaturae arbitrium est
potentia, non partim passiva et partim activa, sed potentia
simpliciter et absolute activa, non salvatur ratio potentiae,
quantum ad hoc, quod est principium actionis. At de hoc
adhuc infra.

Ex alia autem parte Molina in eodem loco reducere
videtur perfectionem atque excellentiam actus liberi ad
quandam umbram seu formalitatem rationis, ad denomi-
nationem extrinsecam, ad aliquid prope nihil. Scribit
nainque Auctor Concordiae : „Actum aliquem esse liberum,
nullam novam rationem formalem dicere in ipso actu; sed
did liberum quasi extrinseca denominations a libertate,
quae est in potentia, a qua libere est productus." Et rursus:
„Itaque libertas actus libere elidti non est in ipso actu,
sed in voluntate, quae libere ilium elicuit, hoc est cum facul-
tate eum continendi seu non elicicndi, a qua facultate
denorninatione quasi extrinseca liber dicitur, sine alia ratione
formali in ipso actu, a qua liber dicatur."

Quid ergo significat: 1. Libertatem actus non esse



De concordia Uolinae. 431

in ipso actu; 2. esse liberum nullam novam rationem
formalem dicere in ipso actu; 3. actum liberum dici liberum

quasi extrinseca denominatione a libertate, quae est
in potentia, a qua libere est productus? Quid ergo
significant tria haec?

Audiat, quisquis audire et scire et intelligere velit
totum secretum et arcanum reconditum in ipsa medulla
Molinianae Concordiae. Audiamus ergo ultimum verbum,
quo revelatur Apocalypsis integrae et uniuscuiusque partis
integralis Concordiae; et quo redduntur ad capiendum
facilia Concursus Simultaneus, gratia indifferens, Scientia
Media et Praedestinatio habens causam ex parte usus
liberi arbitrii praevisi.

P. Tlieophilus de Regnon ex Societate Iesu in opere,
cui titulus: Baiiez et Molina, lib. 3. De la cause Première:

I. „La liberté ne consiste pas formellement à pouvoir
agir ou ne pas agir. Sa définition exacte est la suivante:
La liberté est la faculté de consentir ou de ne pas
consentir a l'acte indéliberé de la volonté."

II. „Le consentir et le dissentir n'introduisent aucune
réalité de l'ordre physique. L'acte indéliberé, qui
precede, et l'acte délibéré qui suit, ne different pas
physiquement."

III. „D'où nous deduissons, qu'il n'y a pas, pour
expliquer le consentir, à faire intervenir d'une manière
spéciale et effective le Premier Moteur."

IV. „L'acte indéliberé et l'acte délibéré, sont donc un
seul et même acte."

V. „La liberté n'est pas, en elle-même, une puissance
active, une cause efficiente, qui produise des réalités
I>hysiques."

„La liberté humaine est donc, à la fois, quelque chose
et de bien petit et de bien grand. De bien petit; car
elle ne produit rien, elle n'est cause de rien, elle n' est
raison ni de la réalité physique ni de la valeur morale,
qui constituent l'oeuvre méritoire."

„Mais si la liberté n'est pas une cause efficiente, il
n'y a plus lieu de chercher sa place dans la hiérarchie
des causes, ni d'exiger qu'elle soit mue par la Cause
Première. Tout le raisonnement fondé sur l'efficacité du
Premier Moteur s'écroule; car un moteur ne peut agir
-avec toute puissance là où il n'y a pas de mobile."

Ecce quomodo Molina et Molinistae pervenerunt ad



492 De concordia Molinae.

apicem perfectionis usque Coiicordiae liberi arbitrii creati
cum Dei praescientia, Providentia, praedestinatione, repro-
batione et motione divina tarn in ordine naturae quam
gratiae.

Ex una parte liberum hominis arbitrium nihil causat,
nihil efficit, nihil omnino agit. Ex alia liberum arbitrium
est potentia absolute et simpliciter activa. Unde plane
liquet, quod ubi causa secunda est actus purus, vel ubi
non est causa secunda efficiens nec agens creatum, nulla
potest adesse difficultas conciliandi influxum Causae Primae
et motionem Primi Motoris cum aliquo alio agente mobili
et moto et cum activitate alterius causae.

Révéra Molinae Concordia manifesto apparet non ob-
scura, apprima, facilis, légitima, dilucida et optima, quo-
modocumque liberum arbitrium creatum consideretur atque
sub quocumque aspectu respiciatur.

Molina ait: „Liberum hominis arbitrium non indiget
motione supperaddita; neque intelligi valet, quo motu de
novo a Deo moveatur ad agendum."

Molinistae aiunt: „Vn moteur pe peut agir avec toute
puissance là où il n'y a pas de mobile." Liberum enim
creaturae arbitrium non est mobile.

Molina ait: „Ipsamet innata voluntatis natura est
domina suorum actuum ad imaginem Divinae ipsius
Voluntatis."

Bellarminus ait: „Liberum arbitrium estpotentia simpliciter

et absolute activa."
P. de Regnon ait: „La liberté n'est pas, en elle-même,

une puissance active, une cause efficiente; elle n'est cause
de rien."

Et P. Laynez non volebat, quod approbaretur et
defineretur a Concilio Tridentino: „Liberum arbitrium a
Deo motum"; sed volebat et laboravit, ut sic diceretur:
„Mentem a Deo motam."

Et deinde a Molina usque ad P. Ilurter omnes
Molinistae in cumulum repetentes canonem 4 Concilii Tridentini
sess. Ii : „Si quis dixerit, liberum hominis arbitrium a Deo
motum et excitatum nihil cooperari assentiendo Deo exci-
tanti atque vocanti, quo ad obtinendam iustificationis gra-
tiam se disponat ac praeparet; neque posse dissentire, si
velit; sed velut inanime quoddam nihil omnino agerc,
mereque passive se habere: anathema sit." Adiungunt ad
ipsorum perpetuam cantilenam haec:



Literarische Besprechungen. 493

„Seimus equidem Thomistas definitionis Tridentini vim
effugere, celebri distinctive sensus compositi et sensus
divisi. Quod si ea distinetio semel admittatur, iam nihil
est, quod Concilium adversus Lutheranos et Calvinistas
definierit."

Lutherani quidem et Calvinistae affirmabant, liberum
arbitrium nihil omnino agere; sed a Deo esse motum
non negabant.

Molinistae autem ineeperunt negando liberum hominis
arbitrium a Deo esse motum; et concludunt atque finiunt
affirmando liberum arbitrium nihil omnino agere.1

1. Dr. Joannes Tide: Doetrina Capreoli de influxu
Dei in actus voluntatis humanae secundum prineipia
Thomismi et Molinismi collata. Graecii, „Styriae"

Der „Princeps Thoniistarum" wurde in den letzten Disputen über
Thomismus und Molinismus recht stiefmütterlich bedacht; es gewinnt
beinahe den Anschein, als ob Freund und Feind sich gescheut hätten, einmal
energisch in das mit ebensoviel Fleiß als Gedankenschärfe verfaßte
unsterbliche Werk des Fr. Joannes Capreolus (f 1444) einzudringen. Und
doch muß er der stärkste Kronzeuge sein für die ununterbrochene tho-
mistische Tradition. P. Schneemann S. J. hatte es zwar versucht, den
Princeps Thomistarum den Thomisten zu entreißen und bei ihm statt
Baöez nur Molina zu finden. Allein schon a priori erhebt sich das
Bedenken, daß sich kein geschichtliches Analogon finden läßt für eine
derartige Wandlung einer spekulativen Schule, in der sich nicht die geringsten
Zeichen einer Umwälzung von Ideen nachweisen lassen. Wir können
daher die Spezialstudie von Dr. Ude nur freudig begrüßen, in welcher
er vor allem die Lehre des Capreolus über den Einfluß Gottes auf den
freien Willen des Menschen behandelt und zwar eben mit Rücksicht auf
die Differenzen zwischen Thomismus und Molinismus.

i Ad rem P. Gayraud, Thomisme et Molinisme, seconde partie,
Introduction: „N'est-il pas étrange que le Molinisme, qui passe pour être le
tenant des droits de la liberté, finisse par soutenir la non-activité du libre
arbitre? La liberté n'est pas une puissance active, une cause
efficiente. Le fatalisme luthérien la représentait comme un organe sans
vie, ,velut inanime quoddam'; sans activité, purement passif, ,nihil omnino
agere mereque passive se habere'. Curieux rapprochement du Néomolinisme
et de l'hérésie, contre laquelle le Molinisme fut inventé!"

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1905. IX. 348 S.


	De concordia Molinae [Fortsetzung]

