Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 19 (1905)

Artikel: Das "Werden" im Sinne der Scholastik
Autor: Feldner, Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762023

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik. 419

DAS ,WERDEN“ IM SINNE DER SCHOLASTIK.
VoN P. F. GUNDISALV FELDNER, Mag. S. Ta. OrD. PRAED.

—Oe———

1. Im 18. Band, S. 411 ff. dieses Jahrbuchs haben
wir die Anschauung der Scholastik iiber das ,,Werden*
der Kreaturen kennen gelernt. Indes wurde die Lehre
der Scholastik iiber das ,Werden“ daselbst aus dem S. 448
angefiihrten Grunde nicht allseitig erschopfend von uns
dargelegt. Wir mubliten ihre Ansicht iiber das ,Werden*
der Titigkeit, der ,Tat“, namentlich der ,Geistes- und
Willenstat in den Geschdépfen, einstweilen zuriickstellen
und die Eroérterung hieriiber auf spiter verschieben. Das
bisher Unterlassene wollen wir nun hiermit nachtragen
gegeniiber Dr. Schell a. a. O. 8. 451.

I. Die ,,Tat*.

2. Wie gelangen wir zur Kenntnis der ,Tat“? Aus
dem Begriff des Ursprunges eines Dinges aus einem an-
deren mittelst der Bewegung. Wird némlich ein Ding
durch eine Bewegung aus seinem Zustande, seiner Dispo-
sition geriickt, so muBl das offenbar von irgend einer
Ursache herkommen. Darum bedeutet die , Tat“ nach der
ersten Namensherleitung soviel wie: Ursprung einer Be-
wegung. Denn gleichwie die Bewegung in dem von einem
anderen Bewegten ein Leiden genannt wird, ebenso heifit
der Ursprung der Bewegung, insofern sie von dem einen
beginnt und in dem bewegten Ding endet, Tétigkeit oder,, Tat".
Sehen wir nun von der Bewegung ab, so besagt alsdann die
,Tat* nichts anderes, als die Beziehung des Ursprungs,
welche von einer Ursache oder einem Prinzip platzgreift,
mit dem, was von diesem Prinzip stammt. (Primo coniicere
potuimus originem alicuius ab alio ex motu: quod enim
aliqua res a sua dispositione removetur per motum, mani-
festum fuit hoc ab aliqua causa accidere. Et ideo actio
secundum primam nominis impositionem importat originem
motus. Sicut enim motus, prout est in mobili ab aliquo,
dicitur passio: ita origo ipsius motus, secundum quod
incipit ab alio et terminatur in id quod movetur, vocatur
actio. Remoto igitur motu, actio nihil aliud importat quam
ordinem originis, secundum quod a causa aliqua vel



420 Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik.

principio procedit in id quod est a principio. Summ. th.
1. p. q. 41. a. 1 ad 2. edit Leon.) Vgl a.a.O. q. 45. a. 3.

3. Damit sind wir jedoch nur bei der ersten Namenge-
bung der ,,Tat“ nicht bei dem Wesen der , Tat*selber, in den
Kreaturen angekommen. Die ,Tat® der Geschopfe ist
keineswegs eine bloBe Beziehung, ein Verhéltnis zu einem
anderen, sondern bildet eine ¢igene, von der Beziehung
verschiedene Kategorie, wie jedem Logiker . bekannt ‘ist.
Ferner erscheint die ,Tat“ der Kreaturen stets mit einer
Bewegung verbunden, so daBl von dieser letzteren niemals
abgesehen werden kann. Schon aus diesem Grunde allein
ist es unbedingt falsch, wenn jemand die ,Tat“ in Gott
und in den Kreaturen in gleicher Weise, also univok,
eindeutig, aussagen will. Die ,Tat“ in Gott gehért durch-
aus nicht in die Kategorie: Titigkeit, actio, wie in den
Geschopfen, weil ihr die Bewegung fehlt. Darum besteht
zwischen der ,Tat“ Gottes und jener der Kreaturen kei-
nerlei Eindeutigkeit, sondern nur ein analoges Verhiltnis.
(Actio secundum -quod est praedicamentum dicit aliquid
fluens ab agente, et cum motu. Sed in Deo non est aliquid
medium secundum rem inter ipsum et opus suum; et ideo
non dicitur agens actione, quae est praedicamentum: sed
actio sua est substantia. Sent. 1. d. 8. q. 4. a. 3 ad 3. —
Etiam secundum Avicennam agens divinum non agit per
motum. Commentator etiam dicit, quod actio aequivoce
dicitur de actione, qua Deus agit, et de actione naturali.
Sent. 2. d. 17. q. 1. a. 2 ad 4. — Cum dicitur actio de
Deo, et de rebus naturalibus, est quasi aequivoce dicta.)
A. a. O. d 18. q. 2. a. 2. |

4. Was ist also die ,Tat“ in den Geschopfen? worin
besteht ihr innerstes Wesen? Wir haben es soeben ver-
nommen. Die ,Tat“ bildet etwas, was aus dem tétigen
Geschopfe selber auf Grund einer Bewegung hervorgeht.
Sie ist demnach aliquid fluens ab agente, et cum motu.
Eine jede ,Tat“ der Kreaturen, welcher Art immer, geht
aus der Kreatur selber hervor, auch wenn sie keine duflere
Wirkung zu ihrem terminus hat, sondern im Geschopf
selber als einzige Wirkung bleibt. (Actio cuiuslibet,
etiamsi sit eius ut instrumenti, oportet ut ab ejus potentia
egrediatur. QQ. disput. de potentia. q. 3..a. 4. — Actio
non significatur ut in agente, sed ut ab agente. Et tamen
constat, actionem esse in agente. a. a. O. q. 8. a. 2. —
Similiter utimur nomine processionis ubi est aliqua emanatio



Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik. 421

alicuius ab aliquo; sicut dicimus quod radius procedit a
sole, et omnis operatio ab operante, et etiam operatum,
sicut artificiatum ab artifice, vel genitum a generante, et
universaliter omnem huiusmodi ordinem nomine proces-
sionis significamus. Est autem duplex operatio. Quaedam
quidem transiens ab operante in aliquid extrinsecum, sicut
calefactio ab igne in lignum ... alia vero est operatio
non transiens in aliquid extrinsecum, sed manens in ipso
operante, sicut intelligere, sentire, velle et huiusmodi ...
Primum autem operationis genus commune est viventibus
et non viventibus; sed secundum operationis genus est
proprium viventium. Unde si largo modo accipiamus
motum pro qualibet operatione, sicut Philosophus accipit
in 3. de anima, ubi dicitur quod sentire et intelligere sunt
motus quidam, non quidem motus qui est actus imper-
fecti, ut definitur in 3. Phys, sed motus qui.est actus
perfecti: sic proprium videtur esse viventis . . . Secun-
dum autem utrumque operationis genus invenitur
in creaturis aliqua processio. Nam secundum pri-
mum genus dicimus, quod generatum procedit a generante,
et factum a faciente. Quantum autem ad secundum opera-
tionis genus dicimus quod verbum procedit a dicente, et
amor ab amante. A. a. O, q. 10. a. 1.)

5. Wir werden demnach das innere Wesen der ,Tat
in den Kreaturen dahin bestimmen miissen, dafi wir sagen,
die ,Tat“ der Geschopfe sei jenes der Kreatur innerlich
Zufallende, accidens, welches aus der vollkommenen Wir-
kungskraft derselben hervorgeht und jedesmal mit einer
Bewegung verkniipft ist. Das Geschdpf im Zustande dieser
Wirkungskraft werden wir noch kennen lernen. Vor-
laufig moge eine Begriffsbestimmung des Tétigseins, des
agere, nach dem englischen Lehrer hier Platz greifen. Nach
dem hl. Thomas besteht die Tétigkeit oder die ,Tat“
darin, daB die téitige Kreatur das einem anderen mitteilt,
wodurch sie selber vollendet oder actu ist. (Natura cuius-
libet actus est, quod seipsum communicet quantum possi-
bile est. Unde unumquodque agens agit secundum quod
in actu est. Agere vero nihil aliud est, quam communi-
care illud, per quod agens est actu secundum quod est
possibile. QQ. disput. de potentia. q. 2. a. 1.) Somit wiire
nach der Lehre des hl. Thomas die , Tat“ in den Kreaturen
nichts anderes als eine von dem téitigen Geschopfe, von
dem agens, mitgeteilte Vollendung, actus. Das nihere



422 Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik.

hieriiber wird uns noch spiter beschédftigen. Im Grunde
genommen aber weicht diese Begriffsbestimmung der , Tat*
durch S. Thomas von der oben angezogenen, die ,Tat*
sei: aliquid fluens ab agente, et cum motu nicht wesent-
lich ab. Denn die Mitteilung dessen, wodurch die titige
Kreatur vollendet, actu ist, muB ja auch ein AusfluB, ein
fluere genannt werden. DaB ebenso bei jeder Mitteilung
etwas, aliquid mitgeteilt wird, versteht sich offenbar ganz
von selber. Endlich ist die Bewegung, wie frither nach-
gewiesen wurde, bei jeder ,Tat“, also auch bei der Mit-
teilung in den Geschdpfen unerléfBilich.

II. Das Prinzip und die Ursache der ,,Tat‘.

6. An einer friiheren Stelle, oben n. 2, hérten wir den
hl. Thomas sagen, die ,Tat“ sei dasjenige, was aus einem
Prinzip, oder aus einer Ursache hervorgeht. Weil der
englische Lehrer zwischen Prinzip und Ursache sorgfiltig
unterscheidet, miissen wir etwas niher auf diesen Unter-
schied eingehen. Prinzip, Anfang nennen wir dasjenige,
wovon ein anderes ausgeht. Die Art und Weise des Aus-
ganges kommt dabei zunichst nicht inbetracht. Denn auch
im 5. Buche der Metaphysik (cap. 1.) des Aristoteles wird
das Prinzip dahin bestimmt, es sei dasjenige, aus dem
etwas ist oder erkannt wird. Das Prinzip bezeichnet also
nur den Ursprung eines anderen absolut, ohne Riicksicht
auf die Art und Weise des Ursprungs. So sagen wir vom
Punkt, er bilde den Anfang oder Ausgang der Linie, vom
Punkt, wo die Bewegung ihren Anfang nimmt, von der
Morgenroéte, sie beginne den Tag usw. (Nomen principium
nihil aliud significat quam id a quo aliquid procedit:
omne enim a quo aliquid procedit quocumque modo,
dicimus esse principium, et e converso. Summ. th. 1. p. q.
33. a. 1 u. ad 1. — Principium dicit ordinem originis ab-
solute, non determinando aliquem modum ... Invenitur
enim aliquod principium, quod non est extra essen-
tiam principiati, sicut punctus a quo fluit linea, . . .
sicut terminus a quo dicitur principium motus, et sicut
mane dicitur principium diei. Sent. 1. d. 29. q. 1. a. 1))
Vgl. Sent. 1. d. 12. q. 1. a. 2 ad 1. — Daraus ist ersicht-
lich, in welchem Sinne das Prinzip, der Anfang von uns
aufgefafit werden mufi, um nicht zu irren.

7. Die Ursache dagegen weist auch schon auf die Art
und Weise des Ursprungs hin. Denn die Ursache besagt,



Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik. 423

daB dasjenige, was einen Ursprung oder Anfang nimmt,
wesentlich verschieden und abhéingig ist von dem, aus
dem es hervorgeht. Eine jede Ursache in der Tat be-
findet sich entweder auflerhalb der Wesenheit des ver-
ursachten Dinges, wie die Wirkursache und der Zweck,
oder sie bildet einen Teil dieser Wesenheit, wie das Stoff-
liche und Formelle. Uberdies hat eine jede Ursache die
Bedeutung eines Prinzips, eines Anfangs des Daseins im
verursachten Dinge, weil ja gerade dieses Dasein durch
die Ursache erst zustande kommt. (Hoc nomen causa
videtur importare diversitatem substantiae, et dependen-
tiam alicuius ab altero, quam non importat nomen prin-
cipii. In omnibus enim causae generibus semper invenitur
distantia inter causam, et id cuius est causa secundum
aliquam perfectionem aut virtutem. Summ. th. 1. p. q.
33. a. 1 ad 1. — Hoc autem invenimus in orlgme divi-
narum personarum, quod tota essentia unius accipitur
in alia, ita quod una numero est essentia trium, et idem
esse. Et ideo ad significandum ordinem talis originis
non competit nomen causae propter duo. Primo, quia
omnis causa vel est extra essentiam rei, sicut efficiens et
finis; vel pars essentiae, sicut materia et forma. Secundo,
quia omnis causa habet ordinem principii ad esse sui
causati, quod per ipsam constituitur. Sent. 1. d. 29. q.
1. a. 1) Vgl QQ. disput. de potentia. q. 10. a. 1 ad 8. —
Sent. 3. d. 11. q. 1. a. 1 ad 5. — Contra error. graec. cap. 1.

8. Wie verhillt es sich nun mit der ,Tat* der Ge-
schopfe? Hat sie ein Prinzip, oder vielmehr eine Ursache,
aus welcher sie hervorgeht? Offenbar weist sie auf eine
Ursache, nicht auf ein Prinzip ihres Ursprungs hin. Denn die
titige Kreatur als erkursache,causa efficiens, und auch der
Zweck, die causa finalis, ist fiir sie etwas AuBerliches, be-
stlmmt nicht ihr inneres Wesen. Darum bildet die,, Tat* eine
Wirkung, ist sie ein Effekt der tiétigen Kreatur als ihrer
Ursache, was mit Bezug auf das Prinzip durchaus nicht
immer zutrifft. Infolgedessen unterscheidet sich die,Tat“
ganz wesentlich von ihrer Ursache, und ist diese letztere
etwas AuBerliches, est extra essentiam rei causati. (Im-
possibile est quod actio angeli, vel cuiuscunque alterius
creaturae sit eius substantia. Actio enim est proprie
actualitas virtutis, sicut esse est actualitas substantiae vel
essentiae. Impossibile est autem quod aliquid, quod non
est purus actus, sed aliquid habet de potentia admixtum,



424 Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik.

sit sua actualitas, quia actualitas potentialitati repugnat.
Solum autem Deus est actus purus. Ergo in solo Deo
sua substantia est suum esse et suum agere. Summ. th.
1. p. q. 54. a. 1. — Effectus proprius et immediatus oportet
quod proportionetur suae causae. Unde oportet quod
in omnibus illis, in quibus principium operationis proxi-
mum est de genere substantiae, quod operatio sua sit sub-
stantia. Et hoc solum in Deo est. Et ideo ipse solus est,
qui non agit per potentiam mediam differentem a sua sub-
stantia. In omnibus autem- aliis operatio est accidens. Et
ideo oportet, quod proximum principium operationis sit
accidens. Sent. 1. d. 3. q. 4. a. 2) Vgl QQ. disput. de
potentia. q. 10 a. 1 ad 5. — Quodlib. 10. p. 3. a. 1.

9. Die titige Kreatur bildet also fiir die ,Tat“ eine
duBere Ursache, denn sie ist nicht ein wesentlicher Be-
standteil, weder ein stofflicher, noch ein formeller, der
sLat¥. Das tdtige Geschopf gehort in die Kategorie der
Substanz, die ,,Tat“ in jene des Zufallenden, des Accidens.
Zudem verursacht ja die Kreatur als Wirkursache, als
causa efficiens, nicht sich selber, also gewiB ein von
ihr verschiedenes Ding. Wenn also der hl. Thomas er-
klirt, die ,, Tat“ sei nichts anderes als die Mitteilung dessen,
wodurch die Kreatur wirklich, actu oder vollendet ist, so
kann damit unmoglich gemeint sein, die Kreatur teile
seine eigene Vollendung, das numerisch eine Wirklich-
sein der ,Tat® mit. Dadurch wiirde sie sich ja selber
zerstoren, vernichten, weil sie sich in ein Zufallendes, in
ein Accidens uméndern miite. Davon kann aber offen-
bar nie die Rede sein. Folglich verursacht die Kreatur
in der ,Tat“ nur ein ihr dhnliches, oder spezifisch
gleiches Sein. Darum beweist der hl. Thomas, daf die
ylat® in den Geschopfen nur ein Zufallendes, ein Accidens
sein konne, aus dem Umstande, daB die néichste, unmittel-
bare Ursache, das principium proximum der ,, Tat* nicht die
Wesenheit selber der Kreatur, sondern ihre Kraft, die
Potenz bildet. Dann aber haben wir ein Zufallendes, aus
welchem ein anderes Zufallendes, spezifisch-dhnliches,
nicht numerisch-gleiches hervorgeht. Die Kreatur
mit ihrer Wesenheit ist also niemals ein Bestandteil, weder
ein stofflicher noch formeller, der ,Tat“ selbst, sondern
etwas Aulenstehendes, was ja schon im Wesensbegriff
der Wirkursache, als solches liegt. (Apud nos —
Latinos — nomen causae significat aliquid in essentia



Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik. 425

diversum. Dicimus enim causam, ad quam sequitur
aliud. Principium potest dici aliquid, quod non est
secundum essentiam distinctum, non autem causa,
maxime si loquamur de causa originante, quae est causa
efficiens. QQ. disput. de potentia. q. 10. a. 1 ad 8 et 9.)

10. Noch ein zweites Moment enthélt der Begriff und
Wesen der Ursache. Nicht allein die Substanz oder Wesen-
heit der Ursache ist verschieden von dem Wesen der ,Tat®,
die aus ihr hervorgeht, sondern auch ihr Sein, das Dasein.
(Nomen causae importat respectum originis per compara-
tionem ad esse rei, quod a causa procedit. Sent. 3. d.
11. q. 1. a. 1 ad 5.) Diese Lehre des hl. Thomas ist von
groBter Wichtigkeit. Das Sein der Ursache ist substan-
tielles Sein, das der ,Tat“ aber accidentelles. Nun kann
offenbar das substantielle Sein nicht zugleich ein acciden-
telles Sein bilden. Die ,Tat“ hat vielmehr ihr eigenes
Sein, wie jedes andere Accidens in den Kreaturen. (In
nobis enim relationes habent esse dependens, quia earum
esse est aliud ab esse substantiae. Unde habent
proprium modum essendi secundum propriam rationem,
sicut et in aliis accidentibus contingit. Quia enim
omnia accidentia sunt formae quaedam substantiae superad-
ditae, et a principiis substantiae causatae, oportet quod
eorum esse sit supperadditum supra esse substan-
tiae et ab ipso dependens. Summ. contra gent. lib.
4. cap. 14.)

11. Wird aber in der Philosophie nicht ausdriicklich
gelehrt, da das Sein des Accidens darin bestehe, daB es
sich im Sein der Substanz befinde? Ganz deutlich lehrt
der hl. Thomas: esse accidentis est inesse, et dependere,
et compositionem facere cum subiecto per consequens.
Sent. 1. d. 8. q. 4. a. 3.2 Allein das ist nicht eine Begriff-
und Wesensbestimmung des Seins der Accidenzen, sondern
bezeichnet nur die Art und Weise, wie sie existieren, falls
sie wirklich da sind. Die oben ausgesprochene Doktrin
bezieht sich auf das Verhiltnis des Accidens zu seiner
nichsten Ursache, nicht aber auf das Wesen des Daseins
selber. Die Art und Weise aber des Existierens kann von
einer hoheren Ursache vom Sein des Accidens sogar ge-
trennt werden, ohne daB dieses Accidens sein eigenes Dasein
etwa verlieren miiite. (Inesse non dicit esse accidentis
absolute, sed magis modum essendi, qui sibi competit
ex ordine ad causam proximam sui esse. Et quia remoto



426 Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik.

ordine accidentis ad causam proximam adhue potest rema-
nere ordo ipsius ad causam primam, secundum quem
modus ipsius essendi non est inesse, sed ab alio esse; ideo
potest Deus facere, quod sit accidens et non insit. Nee
tamen esse accidentis ab accidente removebitur, sed modus
essendi. Sent. 4. d. 12. q. 1. a. 1. qu. 1 ad 1. et 2)) Vgl
Quodlib. 9. q. 3. a. 1 ad 1 et 2

Aus alle dem ergibt sich mit voller Klarheit, daB die
Tat der Kreaturen eine Wirkung, einen Effekt bildet, und
somit eine Ursache, nicht ein Prinzip fordert. Ebenso
leuchtet der Unterschied zwischenUrsacheund Prinzip ein.

III, Der Zustand der Ursache im Augenblick der ,,Tat*.

12. Die Kreaturen bilden im wahren eigentlichsten Sinne
die Ursache der von ihnen heraustretenden ,Tat“. Es
fragt sich aber, wann fliefit die ,,Tat“ aus dem Geschdpfe her-
aus? wann ist die Kreatur formell und wirksam die
Ursache der ,Tat“? Mit einem Worte: in welchem Zu-
stande muB die’ Ursache sich befinden, damit die ,Tat*
aus ihr hervorgeht? Die Scholastik antwortet, das Geschopf
muB vollendet, muB in actu sein nach jener Richtung hin,
in ordine operandi, aus welcher die ,Tat“ erfolgt. Die
Kreatur muBB der Kraft oder Vollkommenheit nach schon
die ,Tat“ in sich enthalten. Also mufBl die Ursache jene
Vollendung aufweisen, da unmittelbar aus ihr die ,Tat“
heraustritt, und zwar, wie bereits betont wurde, auf Grund
einer Bewegung. (Movet autem aliquid secundum quod
est actu. Movere autem nihil aliud est, quam educere
aliquid de potentia in actum: de potentia autem non
potest aliquid educi in actum, nisi per aliquod ens in
actu., Summ. th. 1. p. q. 2. a. 3. — Agens inquantum
huiusmodi, est in actu. A. a. O. q. 4. a. 1. — Manifestum
est enim, quod unumquodque secundum quod est actu et
perfectum, secundum hoc est principium activum ali-
cuius. A. a. O. q. 25. a. 1. — Potentia activa perfectior
est quam actus, qui est eius effectus. QQ. de veritate.
qg. 4. a. 6 ad 3.) Vgl Summ. th. 1. p. q. 76. a. 1. — 1.
2.q. 79. a. 2. — 3. p. q. 8 a. 5 usw.

13. Die Wahrheit dieser Lehre ergibt sich aus dem
Begriff und Wesen der Titigkeit. Denn téitig sein heilt,
einem anderen das mitteilen, wodurch man selber die
Vollendung erreicht hat. Agere nihil aliud est quam
communicare id, per quod agens est actu: so hat uns



Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik. 427

S. Thomas ausdriicklich erklirt. Daraus geht unwider-
leglich hervor, daB die Kreatur nur dann wirklich, for-
mell Ursache ist, wenn sie von dem, was sie selber
besitzt, von ihrer Vollendung, der ,Tat“ mitteilt. Dies
aber kann nur in dem Falle geschehen, als die Ursache
selber im Besitze jener Vollkommenheit ist. Der Beweis
dafiir ist nicht schwer zu erbringen.

14. So lange die Kreatur, die zu mancherlei ,Taten*
die Anlage, Fihigkeit oder Potenz hat, nicht zu dieser
einzelnen ,Tat“ bestimmt ist, kann nie die ,Tat“ aus ihr
heraustreten. Aus einer ganz und gar unbestimmten Ur-
sache wird ewig nie eine durchaus bestimmte Wirkung
erfolgen. Nun aber bildet die ,Tat“ etwas vollig Be-
stimmtes. Oder sollte es wirklich eine unbestimmte
,Tat* geben? eine ,Tat“ im allgemeinen? Manche Phi-
losophen, eigentlich nichts weniger als Philosophen, behaup-
ten es, indem sie von einer Bewegung ,im allgemeinen*
durch Gott das Wort reden. Allein diesem physikalischen
und philosophischen Widerspruch vermdgen wir nicht
beizustimmen. Nein, eine jede , Tat“ welcher Art immer
ist etwas in sich Bestimmtes. Dann mul} aber auch die
Ursache dieser ,Tat® bestimmt sein. Die Fihigkeiten
oder Potenzen der Geschopfe sind jedoch an und fiir sich
nicht zu dieser oder jener einzelnen ,Tat“ bestimmt. Folg-
lich miissen sie erst bestimmt werden, damit die , Tat*“ aus
ihnen hervorgehe. Also miissen diese Potenzen vollendet,
in actu gesetzt sein, dann erst erfolgt die ,Tat“. (Opus
determinatum non progredltur nisi a determinato agente.
Et inde est quod est tantum in potentia, non agit quia se
habet indeterminate ad multa. Sed forma, quae est ter-
minans potentiam materiae, principium actionis dicitur.
Sent. 1. d. 45. q. 1. a. 3. — Nihil agit nisi secundum quod
est in actu. Et inde est, quod oportet omne agens esse
determinatum ad alteram partem. Quod enim ad utrum-
libet est aequaliter se habens, est quodammodo potentia
respectu utriusque. Et inde est, ut dicit Commentator,
quod ab eo, quod est ad utrumlibet, nihil sequitur, nisi
determinatur. Sent. 2. d. 25. q. 1. a. 1))

15. Das, wodurch die Féhigkeiten und Potenzen voll-
endet, in actu gesetzt werden, nennt die Scholastik Form,
denn die Form bestimmt, vervollkommnet somit das, was
sich wie der Stoff, wie die Potenz verhilt. Darum bildet
diese Form die unmittelbare Ursache, wodurch die , Tat“



428 Das ,Werden® im Sinne der Scholastik.

zustande kommt, wie S. Thomas oben mit den Worten
lehrt: sed forma, quae est terminans potentiam materiae,
principium actionis dicitur. Auch anderswo bemerkt der
Heilige, die Potenz vermoge keine ,, Tat“ hervorzubringen,
wenn sie nicht durch eine Form, wodurch sie in actu
gesetzt wird, ihre Vollendung erlangt hat. (Nulla poten-
tia passiva potest in actum exire, nisi completa per formam
activi, per quam fit in actu: quia nihil operatur, nisi
secundum quod est in actu. Sent. 3. d. 14. q. 1. a. 1.
qu. 2.) Vgl QQ. disput. de potentia. q. 2. a. 2. — A, a. O.
q. 3. a. 6. — Diese Form ist es also, die als causa qua
oder principium quo, eine ihr dhnliche Wirkung, die , Tat“
nidmlich, hervorbringt. Aus ihr tritt die ,, Tat“ heraus
als ihr unmittelbarer Effekt. Auf Grund dieser Form ist
die Kreatur formell Ursache.

16. So ergibt es sich denn, dal jene Vollkommenheit
oder Form, welche der Tat das Sein verleiht, in der Ur-
sache als solcher vorhanden sein muf}, und zwar als
tatige Kraft oder Form. (Quia omne agens agit sibi simile,
ideo effectus agentis oportet quod aliquo modo sit in agente.
In quibusdam est enim idem secundum speciem; et ista
dicuntur agentia univoca, sicut calor est in igne cale-
faciente. In quibusdam vero est idem secundum pro-
portionem sive analogiam ... Ex quo patet, quod illud,
quod est in effectu ut forma dans esse, est in agente in-
quantum huiusmodi, ut virtus activa. Et ideo sicut se
habet agens ad virtutem activam, ita se habet ad conti-
nendam formam effectus. Sent. 4. q. 1. a. 4. q. 4) Vgl
Quodlib. 6. q. 2. a. 1.

17. Nun hélt es nicht mehr schwer, zu bestimmen, in
welchem Zustande sich die Ursache befindet in dem Augen-
blicke der ,Tat“. Die Ursache als solche, von der Scho-
lastik potentia activa oder auch potentia in actu genannt,
muB vollkommener sein als die ,Tat“, welche aus ihr
hervorgeht, weil die ,Tat“ eine Wirkung dieser Ursache
ist. (Potentia activa perfectior est quam actus, qui est
eius effectus. QQ. disput. de veritate. q. 4. a. 6 ad 3.)
Vgl. Summ. th. 1. p. q. 95. a. 1. — A. a. O. 1. 2. q. 112,
a. 1. A. a O.2 2. q. 148. a. 3 ad 2. Diese Vollkommen-
heit aber kommt der Ursache zu durch eine mitgeteilte
Form. Im Augenblick, wo die Kreatur, beziehungs-
weise eine ihrer Fihigkeiten oder Potenzen diese Form
empfingt, geht die ,Tat“ aus ihr hervor. Es gehort nichts



Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik. 429

Weiteres mehr dazu. (In eodem instanti, in quo forma
acquiritur, incipit res operari secundum formam: sicut
ignis statim cum est generatus, movetur sursum; et si
motus eius esset instantaneus, in eodem instanti com-
pleretur. Motus autem liberi arbitrii, qui est velle, non
est successivus, sed instantaneus. Summ. th. 1. 2. q. 113.
a. 7 ad 4. — Omne quod agit, agit ex hoec quod est in
actu. Unde oportet quod omne quod est in actu aliquid,
aliquo modo possit esse activum illius. Et ideo omne
naturale principium natum est inducere suam similitu-
dinem per actum suum. Sent. 3. d. 33. q. 1. a. 2. qu. 2.
Anders verhilt sich die Sache, wenn die Kreatur blo8 die
Fihigkeit, die Potenz zur ,Tat“ aufweist. So lange sie
sich nur in diesem Zustand befindet, wird und kann die
,Tat“ nicht herausflieBen. (Inter causas in actu et causas
in potentia est ista differentia, quod causae operantes in
actu simul sunt, et non sunt cum eis, quorum causae sunt
in actu; ita tamen ut accipiantur causae singulares id est
propriae: sicut hic medicans simul est, et non est cum hoec
qui fit sanus, et hic aedificans cum hoe, quod aedificatur...
Si accipiamus aedificantem hoc aedificium, et hoc aedificium
secundum quod est in aedificari, necesse est, quod posito
uno, ponatur et alterum, et remoto uno, removeatur et
alterum. S. Th. in Phys. II. VL. XI. 9 ed Leon.)

IV. Das Friither und Spéter der ,,Tat¢.

18. Die Ursache muB durch eine Form vollendet sein,
damit die Tat aus ihr wirklich heraustrete. Was haben
wir nun unter dieser Form zu verstehen. Nichts anderes
als die ,Tat“ selber, sagen uns einige Autoren? Die Be-
stimmung, wodurch eine bestimmte ,Tat* aus einer
bestimmten Ursache herausflieit, erfolgt beziiglich der
Ursache formell durch die,,Tat“. So lehrt unter anderen
Autoren P. Frins S. J. in seinem Werke gegen P. Dum-
mermuth. Dieser Autor schreibt: die ,,Tat“ des kreatiir-
lichen Titigen ist dessen formelle Uberfiihrung oder
dessen Herausfiihrung aus der Fihigkeit, aus der Potenz
in den Akt, in die Wirklichkeit.“ (Actio autem agentis
creati est eius formalis traductio vel eductio de potentia
in actum. De Cooperatione Dei cum omni natura creata,
praesertim libera. Paris 1892. pag. 84) Anderswo heifit
es: ,Es ist evident, daB es keines Dinges bedarf, wodurch der
Wille frither zu einem, ich weil nicht wieso Gegenstand



430 Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik.

in sich und identisch affiziert und bestimmt werden
miiBte, damit er dann, der Natur nach spater, zu einer
bestimmten Tat des Willens schreite; sondern durch die
Setzung dieser oder jener Tat des Wollens, oder durch
dessen Hinderung bestimmt der Wille sich selber. Aus
diesem Grunde, und keinem anderen gebraucht er seine
Freiheit im Titigsein. Das geniigt zur Erklirung wie
der Wille, der vorher in sich unbestimmt ist zu
einer Tat, nichts destoweniger durch seine Tat sich
selber bestimmen kénne.“ (Hinc evidenter patet, nihil
opus esse, voluntatem prius ad certum obiectum mnescio
quomodo affici et determinari in sese et identice, ut
deinceps — natura posterius — in actionem et actum
determinatum volendi procedat, imo ipsa positione huius
vel illius actus volitionis, vel eius cohibitione voluntas se
determinat, et hac ratione, non alia, sua in agendo liber-
tate utitur. Atque haec quidem ad obiectionem factam
sufficiant, sicut etiam ad explicandum, quomodo voluntas
in se ad agendum antecedenter indeterminata, nihil-
ominus sese sua actione determinare ipsa possit. 1. c. pag. 110.)

19. Dieselbe Ansicht vertritt ein anderer Autor, P. Til-
mann Pesch S.d., wo er von den Vermdgen, also Potenzen
der Naturdinge spricht. Wir lesen da: ,Sie — die aristo-
telische Lehre — fafBt die Krifte weder als fiir sich
bestehende Dinge, noch als bloBle Bewegungszustinde oder
leere Raumbeziehungen auf, sondern als Beschaffenheiten
oder Qualititen, als wirklich positive Eigenschaften oder
Vermogen der Naturkorper, insofern dieselben, von irgend
woher in Tétigkeit versetzt, wirklich imstande seien, irgend
einen Effekt hervorzubringen. Zu dieser Auffassung wurde
man durch die Beobachtung hingeleitet, dal die Dinge
oftmals in aktueller Titigkeit begriffen sind, von der sie
auch ablassen, und zwar mit der bleibenden Befihigung,
je nach Umstidnden wieder in den aktuell produzierenden
Tiatigkeitszustand iiberzutreten. Da ist also unbedingt in
dem Dinge eine Fihigkeit vorauszusetzen, welche bald
ruht, bald in irgend einem Grade je nach ihrem Charakter
in eine bestimmte Wirksamkeit tritt. Eine bloBe Moglich-
keit ist das Vermdgen nicht, denn Moglichkeiten bewirken
nichts; wir miissen also in dem Vermogen ein wirkliches
Etwas erblicken. Es ist aber auch nicht eine wirkliche
Titigkeit — Wirksamkeit —, denn diese geht erst aus
ihm hervor; es ist vielmehr der nachste Grund einer



Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik. 431

Wirksamkeit. Das Vermoégen ist ein unfertiges Etwas,
was in der hinzutretenden Wirksamkeit die ihm
entsprechende Vollendung und Bestimmung er-
reicht, was also zum vollen aktuellen Wirken in einem
dhnlichen Verhéltnisse steht, wie die Materie zu dem durch
Hinzutritt der Form vollendeten Naturwesen. Hiermit
soll aber nicht gesagt sein, daB das Vermodgen sich zu
einer Wirksamkeit als stoffliche Ursache verhielte. Denn
der Ubergang des Vermogens zur Téatigkeit wird
von dem Vermodgen selbst bewerkstelligt — freilich
unter dem Einflusse irgend eines auf dasselbe einwirkenden
Objektes. Und darum besitzt das Vermdgen den Cha-
rakter einer Wirkursache.“ Die grofien Weltritsel. 2. Aufl.
L B. S. 608.

20. Im Grunde genommen nicht verschieden ist die
Anschauung des Wiirzburger Apologeten, Professor Dr.
Schell, iiber den wir im fritheren Artikel, S. 451, gesprochen
haben. Denn auch dieser Autor lift das Sein des tiitigen
Dinges durch dessen ,Tat“ selber gewirkt werden. Sogar
in Gott ist dessen Sein durch die Geistes- und Willens-
tat. Allerdings behauptet dieser Autor, in Gott sei die
,Tat® nicht friither, auch nicht begrifflich, als das Sein,
und umgekehrt. Wiefern diese Ansicht haltbar ist, werden
wir nun zu untersuchen haben. Darum wurde oben die
Uberschrift gewéhlt: das Frither und Spéter der ,Tat“

21. Die Lehre, welche die drei genannten Autoren ver-
teidigen, ist ein wahres Kunststiick eines Freiherrn von
Miinchhausen. Darum lohnt es sich der Miihe, dasselbe
genauer anzusehen. Es besagt nédmlich, daB die ,Tat*
frither als die Ursache sei, aus welcher die ,Tat“
hervorgeht. In Wahrheit ein Unikum, wenn wir be-
denken, daB die ,Tat“ eine Wirkung, ein Effekt der
Ursache, der potentia in actu, also der Ursache im for-
mellen Sinn ist. Nein, die Sache verhidlt sich gerade
umgekehrt. Und dies umsomehr, als die ,Tat“ der Ge-
schopfe nur durch eine Bewegung zustande kommt. Gerade
diese Bewegung bildet den Grund, daB die Ursache, die
potentia. in actu, friither sein muB, wenigstens der Natur
nach, als die ,Tat“. (Inter omnia tamen expressius reprae-
sentat processio verbi ab intellectu: quod quidem non
est posterius eo a quo procedit, nisi sit talis in-
tellectus, qui exeat de potentia in actum. Summ.
th. 1. p. q. 42. a. 2 ad 1. — Causa efficiens, quae agit

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIX. 28



432 Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik.

per motum, de necessitate praecedit tempore suum effectum:
quia effectus non est nisi in termino actionis, agens au-
tem omne oportet esse principium actionis. A. a.
O. q. 46. a. 2. ad 1.)

22. Die Philosophie bekennt sich ausnahmslos, wenn
es iliberhaupt Philosophie ist, zu dem Grundsatz: zuerst
sein, dann eine ,Tat“ vollbringen. (Esse est prius quam
agere natura, non tempore de necessitate. Sent. 3. d. 18.
q- 1. a. 3 ad 1. — Non enim semper necessarium est, ut
causa praecedat causatum tempore, sed quandoque sufficit
quod praecedat natura. A. a. O. ad 3.) Uberhaupt ist es
fiur sie eine ausgemachte Sache, daB eine jede Ursache,
welcher Art immer, der Natur nach friither ist, als die
Wirkung. (In quolibet genere causae causa natura-
liter est prior causato. Quaest. disput de veritate. q.
28. a. 7.) Namentlich aber ist dies der Fall mit Bezug
auf die Wirkursache, die causa efficiens. (Illud est prius
simpliciter dicendum ordine naturae, quod est prius se-
cundum genus illius causae quae est prior in ratione cau-
salitatis . . . Formae introductio est prior naturaliter
secundum ordinem causae efficientis et finalis. Et ex hoc
patet secundum praedicta, quod ordine naturae est
simpliciter prior) A. a. O. — Die Wirkursache kann
also niemals der Natur nach spéter sein. (Causa ef-
ficiens non potest esse posterior in esse ordine dura-
tionis. Summ. th. 3. p. q. 62. a. 6.) Denn von der Ursache
héingt die ,Tat“ als Wirkung ab, nicht aber umgekehrt
die Ursache von der Wirkung. (Causae autem dicuntur
ex quibus aliqua dependent secundum suum esse, vel fieri.
Unde etiam quae sunt extra rem, vel quae sunt in re, ex
quibus non componitur res primo, possunt dici causae.
Phys. I. I. 5 ed. Leon.)

23. DaBl die Ursache wenigstens der Natur nach friiher
sein miisse als die ,Tat“ ergibt sich ja schon aus dem
innersten Wesen der ,,Tat“ selber. Die ,Tat“ nédmlich ist
der Akt, eine Form, welche vom Tétigen auf ein anderes
Ding iibergeht. (Actio est actus ab agente in aliud.
Phys. IIL. v. 15.) Ein jedes Ding wird benannt vom Akt,
welcher das Prinzip der ,Tat‘ und den terminus des
Leidens ausmacht. (Unumquodque enim denominatur ab
actu, qui est principium actionis et terminus passionis.
Phys. II. 11. 7.) Diesen Akt des Tétigen nennen wir Form,
Vollendung, Wirklichkeit, nicht aber ,Tat“. Ebensowenig



Das ,Werden® im Sinne der Scholastik. 433

kann die ,Tat* Prinzip der ,Tat“ also ihrer selbst sein.
Folglich muBl es ein anderes Prinzip der ,Tat“ geben,
und dieses Prinzip ist naturgemiB friiher. Ferner liegt
es im Begriff und Wesen der ,Tat% daB sie vom tétigen
Wesen ausgehe, und demselben als ihrem Substrat inhi-
riere. (Alio modo potest actio significari per modum
actionis, ut scilicet est egrediens a substantia et inhaerens
ei ut subjecto. Peri Herm. I. V. 5. 8) Wie kann aber
die ,Tat“ von der Substanz ausgehen und derselben in-
hirieren, wenn diese letztere der Natur nach spéter ist?
Eine jede Ursache ist naturgemiB friiher als die Wirkung.
(Omnis causa est naturaliter prior et notior suo effectu.
Poster. Analyt. I. IV. 15. ed. Leon.) Denn sie selber fiihrt
ihre ,Tat® aus der Moglichkeit in die Wirklichkeit. Daher
muB sie selber bereits Wirklichkeit besitzen. (Oportet
aliquid in actum reduci per id quod est actu. Gener. et
corrupt. I. XIV. 2. ed. Leon.)

24, Immer und immer wieder horen wir von der Scho-
lastik den Grundsatz, daB die Form die Ursache und das
Prinzip aller Bewegung bilde, weil ein jedes Titige
gemiB seiner Form bewege. Denn jedes Tétige setze eine
,TatY insofern es selber Wirklichkeit habe, in
actu sei. (Formae sunt causae et principia motuum,
cum omne agens moveat secundum formam. Omne enim
agens agit in quantum est actu. Phys. III. IV. 6.) Ebenso
befinde sich ein jedes Ding in actu durch eine Form.
(Omnis forma est quaedam participatio similitudinis divini
esse, quod est actus purus; unum quodque enim intantum
est actu, inquantum habet formam (Phys.I. XV. 7). Cum
causa sit, ad quam sequitur esse alterius; esse eius
quod habet causam, potest considerari dupliciter: uno
modo absolute, et sic causa essendi est forma, per quam
aliquid est in actu; alio modo secundum quod de potentia
ente fit actu ens. Et quia omne, quod est in potentia
reducitur in actum per id, quod est ens actu: ex hoc
necesse est, esse duas alias causas, scilicet materiam, et
agentem, qui reducit materiam de potentia in actum. A.
a. 0. IL. X. 15.) Also stets weist uns die Scholastik auf
die Form hin, durch welche die Potenz, das Vermdgen
des Geschopfes in actu ist, weil gerade diese Form das
Prinzip, die Ursache der ,Tat“ bildet. (Omne passivum
perficitur secundum quod informatur per formam sui
activi ... Unumquodque autem agit secundum exigentiam

g8k



434 Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik.

suae formae, quae est principium agendi, et regula operis.
Sent. 3. d. 27. q. 1. a. 1.)

25. Aus alle dem geht zur Evidenz hervor, daBl es ein
heller Widerspruch ist, zu sagen, die ,Tat“ sei der Natur
nach frither als ihre Ursache, die Ursache werde als
solche durch ihre eigene ,Tat“ formell konstituiert.
Nein, die Ursache als Ursache wird durch eine Form
konstituiert. Und zwar mull diese Konstituierung durch
die Form zum mindesten der Natur nach friiher statt-
finden, als die ,,Tat“ aus der Ursache heraustritt. Geschieht
diese Vervollkommnung der Potenz in der Kreatur nicht
wenigstens in der genannten Weise frither, so ist jede
»Tat“ einfach unmoglich, weil sich kein Substrat vorfindet,
aus welchem sie als Wirkung, als Effekt hervorgehen
konnte. Aus einer bloSen Anlage oder Fihigkeit kann sie
nicht herausflieBen. Haben wir oben n. 17 vom hl. Thomas
gehort, Ursache und Wirkung seien zugleich, so wird
damit das naturgemifBe Frither der Ursache nicht in Frage
gestellt. Denn dieses zugleich bezieht sich nur auf die
Folgerung in dem Sinne, daf die ,, Tat“ hervorgeht, sobald
die Ursache in actu ist. Ob dies der Zeit nach friiher
oder spiter, ebenso der Natur nach frither oder spiter
geschieht, kommt dabei nicht inbetracht. (Dicit ergo primo
— Aristoteles — quod de causa et causato potest aliquis
dubitare, utrum, quando est unum, sit et aliud. Quae
quidem quaestio non est intelligenda quantum ad simul-
tatem temporis, sed quantum ad simultatem consecutionis,
utpote si posito uno consequatur aliud, vel simul tempore,
vel prius, vel post. Posterior. Anylat. II. XVIIL 2. ff)
DaB dieses der Sinn der oben angezogenen Stelle des eng-
lischen Lehrers sei, sagt uns der Heilige selbst gerade im
weiteren Texte. Es heifit dort: Unde habetur, quod sicut
agentia inferiora, quae sunt causae rerum quantum ad
suum fieri, oportet simul esse cum iis quae fiunt, quan-
diu fiunt; ita agens divinum, quod est causa existendi
in actu, simul est cum esse rei in actu. Unde subtracta
divina actione a rebus, res in nihilum deciderent, sicut
remota praesentia solis lumen in aere deficeret. Nun
wird aber doch hoffentlich kein verniinftiger Mensch be-
haupten, Gott sei zugleich, also nicht einmal der Natur
nach frither als die Kreatur. Der englische Lehrer 148t
uns, das glauben wir aus dem Vorausgehenden nach-
gewiesen zu haben, nicht im geringsten Zweifel dariiber,



Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik. 435

daB die Scholastik im AnschluB an Aristoteles immer und
tiberall das friither der Ursache festgehalten und ver-
teidigt hat.

V. Das ,,Werden‘ der Tat in den Kreaturen.

26. Damit die,Tat* des GeschOpfes zustande komme,
mufBl die Kreatur nach dieser Richtung hin, in ordine
operandi, vollkommen sein, sich in actu befinden. Diese
Vollendung erhilt sie auf Grund einer Form, wodurch sie
in actu versetzt wird. Aus dem Geschopfe in dieser Voll-
endung, in actu, geht nun die ;,Tat“ als Wirkung hervor.
Allein die Kreatur ist nicht unmittelbar durch ihr eigenes
Wesen, durch ihre Substanz tiéitig, sondern durch ver-
schiedene Vermoégen, Fihigkeiten oder Potenzen. Gott
allein wirkt durch seine Substanz, diese selber ist seine
»,Tat’. Anders verhilt sich die Sache in den Geschdpfen.
Diese haben von Natur aus nur Vermdgen, Potenzen,
welche allerdings auf eine ,,Tat® hingeordnet oder an-
gelegt sind. Darin besteht an und fiir sich ihr ganzes
innere Wesen. (Esse in potentia nihil aliud est, quam
ordinari in actum. QQ. disput. de malo. q. 1. a. 2.) Aus
ihnen in diesem Zustande kann aber unmoglich eine
»Tat“ heraustreten. Dazu geniigt die blofle Hinordnung
unbedingt nicht. Diese verschiedenen Vermédgen oder Po-
tenzen der Kreaturen miissen einen vollkommneren
Zustand aufweisen, sie miissen in actu sein. (Omne quod
agit, agit ex hoc quod est in actu. Unde oportet quod
omne quod est in actu aliquid, aliquo modo possit esse
activum illius. Sent. 3. d. 33. q. 1. a. 2. qu. 2.) Folglich
miissen alle diese Potenzen der Geschdpfe, damit aus ihnen
die ,, Tat“ herausflieSe, vorerst, d. h. wenigstens der Natur
nach friither, eine neue Vollkommenheit erhalten, in actu
iibergefithrt werden.

27. Es geniigt aber nicht, daB dies blo8 einmal geschehe,
etwa beim Eintritt des Geschopfes in diese Welt, nein,
diese Uberfiilhrung aus der Potenz in den Akt, aus dem
bloBen Vermégen in die Wirklichkeit mull so oft statt-
finden, als die Kreatur verschiedene, individuelle , Taten*
vollbringt. Denn tritt auch die eine ,Tat" in Wirklichkeit
aus dieser Potenz in actu heraus, so ist die zweite, fol-
gende ,Tat“ in ihr nur der Anlage nach, nicht in der
Wirklichkeit, actu erhalten. Folglich erleidet die
Potenz vor jeder neuen, Tat“in sich selbst eine Verinderung,



436 Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik.

mull eine neue Vollkommenheit ihr zuteil werden durch
Uberfiihrung in den Akt. Das liegt ein fiir allemal in
der Natur des Geschdpfes, eben weil es ein Geschopf ist.
(Est duplex agens. Quoddam per necessitatem naturae, et
istud determinatur ad actionem per illud, quod est in
natura eius. Unde impossibile est, quod incipiat agere,
nisi per hoc quod educitur de potentia ad actum, vel
essentiali, vel accidentali. Aliud est agens per voluntatem,
et in hoe distinguendum est, quod quoddam agit actione
media, quae non est essentia ipsius operantis; et in talibus
non potest sequi effectus novus, sine actione nova; et
novitas actionis facit aliquam mutationem in agente,
prout est exiens de otio in actum, ut in 2°. de anima
dicitur. Quoddam vero sine actione media, vel instru-
mento; et tale agens est Deus. Unde suum velle est sua
actio. Sent 2. d. 1. q. 1. a. 5 ad 11.) Die eine ,Tat“ ist
ja keineswegs individuell und sachlich ein und dasselbe
mit der anderen. Da nun die Kreatur zwei oder mehrere
numerisch gleiche ,Taten“ zugleich nicht vollziehen kann,
so bleibt-und ist sie bei der Setzung der einen mit Bezug
auf die zweite, dritte usw. nur in der Potenz. Denn wire
sie auch mit Bezug auf alle anderen in actu, so miiiten
auch alle anderen sofort aus ihr heraustreten, da, sobald
die Potenz des Geschopfes die Form hat, also in actu ist,
belehrt uns S. Thomas, sofort die Tat aus ihr heraustritt.
Vgl. oben n. 17. Die Potenz in actu ist nur der Natur
nach friher als die ,Tat“. Allein es ist ein Ding der
Unmoglichkeit, daB alle individuellen ,,Taten“ der Kreatur
zugleich herausflieBen, so daB die Potenzen in actu dies-
beziiglich nur der Natur nach frither wéren. Folglich
muf} die Potenz des Geschopfes, die hinsichtlich der einen
y,lat¥ in actu ist, fiir die folgenden ,Taten* erst aus
dem Zustande der Potenz in den Akt iibergefiihrt, in
actu versetzt werden. Also verlangt die Potenz der Krea-
turen jedesmal eine Verinderung zum Bessern, eine Voll-
endung durch eine neue Form beziiglich jeder der
nachfolgenden ,Taten“. (Si aliquid se habet non eodem
modo nunc et prius, oportet illud esse aliqualiter mutatum.
Hoc enim est moveri, non eodem modo se nunc et prius
habere. Omne autem quod de novo incipit esse, non eodem
modo se habet nunc et prius. Oportet igitur hoc per
aliquem motum vel mutationem accidere. Summ. contra
gent. lib. 2. cap 34. Omne agens quod de novo incipit



Das ,Werden“ im Sinne der Scholastik. 437

agere movetur de potentia in actum. QQ. disput. de po-
tentia. q. 3. a. 17 ad 12.)

28. Nun dréngt sich uns die Frage auf, wer die
Vermogen oder Potenzen der Geschépfe in der soeben
genannten Weise vollende, wer sie jedesmal vom Zustande
der Potenz in actu versetze? Die Scholastik antwortet:
derjenige, welcher bereits vollendet, schon in actu ist. Ihr
war der Satz: nihil reducitur de potentia in actum, nisi
per aliquod ens actu, eine ganz selbstverstindliche Wahr-
heit, die keinen Zweifel zuldBt. Auf diesem Grundsatz
beruht der schon von Aristoteles gefithrte Beweis fiir die
Existenz Gottes. Darum verzichten wir auf weitere Belege
dafiir. Aber die Frage ist noch immer nicht gelést. Wer
ist dieses ens in actu, das alle Vermégen oder Potenzen
der Kreaturen in actu iiberfiihrt? Die Antwort lautet
durchaus verschieden.

29. Die modernen Naturphilosophen, oder wie immer
wir sie nennen wollen, sagen, dieses ens in actu seien
weiter nichts als die Naturkrifte, also die Vermégen oder
Potenzen selber. Es ist die Energie in der Kreatur, durch
welche die Potenzen in actu versetzt werden, so da dann
aus ihnen ohne weiteres die ,Tat“ heraustritt, eine Be-
wegung stattfindet.

30. Wir fragen, durch wen wird den Vermdigen der
Geschopfe diese Energie mitgeteilt? Besitzen die Natur-
dinge diese Energie schon von Hause aus, das heifit,
zugleich mit ihrem Wesen, warum geht denn aus ihnen
nicht die ,Tat“, die Bewegung ununterbrochen hervor,
und zwar alle ,Tat“, deren sie fihig sind, wozu sie die
Anlage, das Vermogen, die Potenz haben? In eodem
instanti acquiritur forma et incipit actio, erklirt S. Thomas.
(Formae naturales statim, ut sunt in materia, habent ope-
rationes suas, nisi sit aliquod impedimentum. Quod ideo
est, quia forma naturalis non se habet, nisi ad unum.
Unde statim quod forma ignis est in materia, facit eam
moveri sursum. QQ. disput. de anima, a. 18 ad 5.) Die
modernen Naturphilosophen entgegnen: ein Hindernis
trigt daran die Schuld. Denn solange z. B. der Kérper
oben am Fallen gehindert wurde, konnte der Drang, mit
welchem derselbe und die Erde zueinander hinstrebten,
sich nicht anders #duBern, als durch Druck und Zug.
Diese bestimmte Spannkraft leistete noch keine Be-
wegungsarbeit, war noch keine wirksam gewordene



438 Das ,Werden* im Sinne der Scholastik.

Bewegungskraft, war aber doch potentielle Energie,
d. h. mégliche Bewegung, und reprisentierte insofern
einen bestimmten Arbeitsvorrat. Was nun, wenn der los-
gelassene Korper den ersten Full seines Falls zuriick-
gelegt hat? Alsdann ist bereits ein Teil jener poten-
tiellen Energie, mit der es ihn zur Erde hindréingte,
verwendet worden. Die Quantitit der Spannkréfte ist
nun kleiner; dafiir aber ist eine &dquivalente Quantitit
von bewegender Kraft (kinetischer Energie) eingetreten.
Wir miissen im Sinne behalten, daff, wihrend man unter
kinetischer (aktueller, dynamischer) Energie jene fertige,
expedite Arbeitsfihigkeit versteht, welche eine bewegte
Masse infolge ihrer Bewegung hat, hingegen potentielle
Energie jene Arbeitsfihigkeit bedeutet, welche sich in
Wirklichkeit noch nicht betéitigen kann, d. h. welche keine
Arbeit zu leisten vermag, wenn nicht zuerst noch eine
Bedingung erfiillt wird. — Aus P. Tilmann Pesch S. J,,
Die groflen Weltritsel. 2. Aufl. I. B. S. 206.

31. In dieser Theorie befinden sich eigentlich alle
Vermoégen oder Potenzen in actu. Denn der Drang, der
Zug und Druck sind offenbar ,Taten“. Und da keine ,Tat*
in den Geschopfen ohne eine Bewegung sich vollzieht, so
hat es keinen rechten Sinn, von einer bestimmten Spann-
kraft zu reden, die noch keine Bewegungsarbeit leistet.
Das Heraustreten der ,Tat“ aus dem Vermdigen, aus der
Potenz in actu, ist schon Bewegung. Immerhin aber er-
weist sich als wertvoll die Unterscheidung der poten-
tiellen Energie, d. h, der mdglichen Bewegung, von der
kinetischen Energie, als der aktuellen, dynamischen,
die eine fertige, expedite Arbeitsfidhigkeit bedeutet.
Die Scholastik sagt viel klarer und bestimmter: unter
potentieller Energie versteht man die Anlage, Fihigkeit
oder Potenz eines Korpers zu einer ,Tat“, zu einer Be-
wegung; unter aktueller hingegen dieselbe aber fertige,
expedite Potenz, die Potenz in actu. Die potentielle
Energie kann sich in Wirklichkeit noch nicht betitigen,
weil zuerst noch eine Bedingung erfiilllt werden mubB,
nimlich die Versetzung aus dem Zustande der Potenz
in actu. Dann ist diese Potenz oder Energie eine fertige,
expedite Arbeitsfihigkeit. Alle Korper oder Naturdinge
miissen somit diese fertige, expedite Arbeitsfahigkeit von
dem erhalten, welcher dieselbe schon in actu besitzt, der
also schon bewegt.



Das ,,Werden* im Sinne der Scholastik. 439

32. Es ist an und fiir sich richtig, was P. Tilmann
Pesch a. a. O. S. 208 schreibt: ,,DaB alle koérperlichen
Dinge sich stets ohne UnterlaBl in einer gewissen aktuellen
Wirksamkeit befinden, ist unleugbar; es kommt dies eben
daher, weil die Bedingungen ihrer Titigkeit ohne Unter-
la gegeben sind. Aus diesem Grunde legte die alte
Schule mit Aristoteles allen Naturdingen, auch den Ele-
menten, nicht nur die Wirksamkeit {iberhaupt, sondern
auch eine ununterbrochene Wirksamkeit bei. Die Natur-
dinge bewirken stets ihren quantitativen Typus, die Be-
harrung-in ihrem Zustande und eine geregelte Mitteilung
des Eigenen nach auBlen. In der Beharrungstitigkeit eines
jeden Korpers haben wir die am meisten variable Groéfe.
Je groBer der EinfluB ist, welchen der Kérper von auBen
her erleidet, desto mehr Bewegung muB der Kérper pro-
duzieren, um sich in dem gegebenen Zustande zu erhalten,
und je mehr diese Energie gesteigert ist, desto fihiger
ist der Korper, auf andere Dinge verindernd einzuwirken.
Das ist es, was unsere Physiker ,Kraft‘ nennen; sie besteht
darin, daB der Korper durch Einwirkungen von auflien
her in den Stand gesetzt ist, in bedeutendem MaBle wie-
derum Einwirkungen nach auBlen hervorzubringen. Alle
Energie oder Arbeitsleistung in der Natur ist also aktuell,
wirklich; nur inbezug auf einzelne Klassen von Effekten,
welche jetzt nicht eintreten, aber unter verinderten Ver-
hiiltnissen eintreten konnten, mag man eine potentielle
Energie oder bloflen Kraftvorrat nennen.“ ... Da drang
die Philosophie der Vorzeit tiefer ein, indem sie den
Unterschied zwischen der Fihigkeit zu wirken iiberhaupt,
der potentia, oder der noch gar nicht wirksam ge-
wordenen Kraft, und der Wirksamkeit, der activitas,
der wirksam gewordenen Arbeitskraft ihre Aufmerksamkeit
zuwandte. Wo immer nimlich die Denker der alten
Schule eine aktuelle Wirksamkeit beobachteten, glaubten
sie mit Denknotwendigkeit eine potentielle Fahigkeit, etwas,
was wohl wirken, d. h.irgend etwas hervorbringen kann,
aber aus sich noch nicht notwendig hervorbringende Titig-
keit ist, voraussetzen zu miissen. Solchergestalt erblicken
wir im Innern des Dinges ein mit Fahigkeiten begabtes
Sein.“ A. a. O. S. 209.

33. Also auch nach diesem Autor muB der Korper
einen EinfluB8 von auflen her erleiden, und je mehr
die Energie gesteigert wird, desto fihiger ist der Korper,



440 Das ,,Werden* im Sinne der Scholastik.

auf andere Dinge verindernd einzuwirken. Die Scholastik
sagt kurz und biindig: was bewegt wird, muBl von einem
anderen, also von aullen her, bewegt werden. Und je mehr
es von dieser Bewegungskraft empfingt, je mehr es in
actu tiibergefiithrt wird, desto fiahiger ist es, verdndernd
auf andere Dinge einzuwirken, desto energischer ist die
sTat’. (Quando aliqua forma actu existit in aliquo se-
cundum esse perfectum et naturale, potest esse principium
actionis in alterum: sicut calidum per calorem calefacit.
Sed si forma existit in aliquo imperfecte, et non secundum
esse naturale, non potest esse principium communicationis
ad alterum: sicut intentio coloris, quae est in pupilla,
non potest facere album; neque etiam omnia quae sunt
illuminata aut calefacta, possunt alia calefacere et illu-
minare. Summ. th. 1. 2. q. 5. a. 6 ad 2. — Nullus autem
actus perfecte producitur ab aliqua potentia activa, nisi sit
el connaturalis per aliquam formam, quae sit principium
actionis. Summ. th. 2. 2. q. 23. a. 2. — In omnibus agen-
tibus hoc invenitur, quod quanto aliquod agens perfectius
habet formam, qua agit, tanto est maior eius potentia in
agendo. Sicut quanto est aliquid magis, calidum, tanto
habet maiorem potentiam ad calefaciendum. Summ. th.
1. p. q. 25. a. 2.) — Die Scholastik kommt somit in dieser
Beziehung mit den modernen Physikern vollkommen iiber-
ein. Den modernen Pkysikern besteht die ,Kraft“ darin,
da8 der Korper durch die Einwirkungen von auBlen her
in den Stand .gesetzt ist, also in actu, in bedeutendem
MaBe wiederum Einwirkungen nach auBen hervor-
zubringen. Ganz dieselbe Ansicht teilt die Scholastik.
Denn gerade diese Einwirkung nach auflen, die ,Tat“ gibt
Zeugnis davon, inwieweit die ,Kraft, also die Potenz in
den Stand gesetzt, in actu ist. (Potentia agentis univoci
tota manifestatur in suo effectu . .. Corpus movens
aliud corpus, est agens univocum. Unde oportet quod
tota potentia agentis manifestetur in motu. Summ. th.
l. p. q. 25 a. 2 ad 2 et 3.) Aus alle dem folgt demnach
mit voller Klarheit, daB die Fihigkeiten, Vermégen, Po-
tenzen, oder wie wir sie nennen wollen, fiir sich nicht
geniigen, um eine ,Tat“ zu vollziehen. Dazu bedarf
es noch einer Einwirkung von auBlen auf die Kraft,
Die Kraft selber muB erst in den Stand gesetzt
werden durch diese Einwirkung von aullen, und sie
muB dadurch in actu sein. Die Geschopfe haben somit



Das ,,Werden* im Sinne der Scholastik. 441

von Natur aus und von sich nur potentielle Energie,
keine aktuelle. Davon machen auch die Naturdinge keine
Ausnahme. Aktuelle Energie erhalten sie erst durch
eine Einwirkung von auBlen, durch eine Form, auf Grund
dieser Einwirkung von aufBlen, die ihnen mitgeteilt wurde
durch eben diese Emmrkung

34. Weniger gefillt uns die SchluBbemerkung des
P. Tilmann Pesch. Dieser Autor verwechselt die actua-
litas mit der activitas. Die wirksam gewordene Arbeits-
kraft im Sinne des Verfassers wire eigentlich die Wirk-
samkeit, activitas, also die ,Tat“. Die potentia ist
ihm die noch gar nicht wirksam gewordene Kraft, die
activitas dagegen die Wirksamkeit, die wirksam ge-
wordene Arbeitskraft. Ja, sind denn Wirksamkeit und
wirksam gewordene Arbeitskraft ein und dasselbe? Durch-
aus nicht; denn die Wirksamkeit ist die ,, Tat“, demnach
der Effekt der wirksam gewordenen Arbeitskraft.
Die Arbeitskraft selber ist die Wirksamkeit entschieden
nicht. Hochstens konnte man sagen, die Wirksamkeit sei
das Hervorgebrachtwerden der ,Tat“, das Vollzogenwerden
der ,Tat“ durch die wirksam gewordene Arbeitskraft.
Aus dieser ganz und gar unrichtigen Auffassung des
Verfassers entspringt noch eine zweite falsche Amnsicht.
Die Denker der alten Schule, meint der Autor, glaubten
mit Denknotwendigkeit der aktuellen Wirksamkeit eine
potentielle Fiahigkeit voraussetzen zu miissen, d. h. etwas,
was wohl wirken, nédmlich etwas hervorbringen kann,
aber aus sich noch nicht notwendig hervorbringende Tétig-
keit ist. Dieser Satz ist und bleibt ein fiir allemal un-
verstindlich. Ist denn unser Verfasser der Ansicht, die
Denker der alten Schule hitten je in ihrem Leben geglaubt,
die potentielle Fihigkeit k6nne einmal, sei es aus sich,
sei es nicht aus sich, eine notwendig hervorbringende
Titigkeit sein? Wer in der Welt kann sich je denken,
daB die Potenz, die Fihigkeit, ,, Tat“ werde, die Ursache
Wirkung sei? Was soll das eigentlich heiBlen: ,Die po-
tentielle Fahigkeit ist aus sich noch nicht notwendig her-
vorbringende ,Tétigkeit“? Das verstehe, wer es vermag.
Wiirde der Satz lauten: Die potentielle Fiahigkeitistnoch
nicht aus sich notwendig eine Titigkeit hervorbringende
Fihigkeit, also eine potentia in actu, dann wiirde der
Verfasser mit den ,Denkern der alten Schule* iiberein-
stimmen. Allein unser Autor unterstreicht in seinem Satze



442 Das ,,Werden* im Sinne der Scholastik.

das Wort ist, ndmlich die potentielle Fahigkeit ist aus
sich noch nicht notwendig hervorbringende Tédtigkeit.
Dieser Satz ist ein Widerspruch, auch nach der Ansicht
der ,Denker der alten Schule¥, und zwar gerade mit ,Denk-
notwendigkeit“. Wir wollen indessen annehmen, daB es
von seiten des Autors nur eine verfehlte Satzkonstruktion
ist, und das ungliicklich unterstrichene ist einem andern
Wort Platz machen sollte. Doch genug. Unsere Unter-
suchung hat ergeben, daBl die Vermégen, Krifte, Potenzen
der Korper, der Naturdinge, von auBlen her bestimmt,
aus der Potenz in actu iibergefithrt werden miissen,
damit eine ,Tat“, eine Bewegung aus ihnen wirklich
hervorgehe. Die Vermoégen, Potenzen fiir sich allein reichen
dazu nicht aus, denn es sind nur potentielle Krifte.
35. Neben den Naturdingen oder Korpern finden sich
in der Welt noch andere Geschopfe, die lebenden, zumal
aber die verniinftigen. Wie verhilt es sich nun mit diesen,
besonders den letzteren? Befinden sich bei den mit Ver-
nunft begabten Kreaturen die Vermdigen, Potenzen schon
von Natur aus und durch sich selber in actu? Oder
bediirfen auch sie einer Einwirkung von auflen her?
Wir behaupten das Letztere. So gut wie der Korper durch
Einwirkung von auBlen her in den Stand gesetzt werden
muB, um wiederum Einwirkungen nach auBen hervor-
zubringen, ebenso hat das verniinftige Geschopf diese
Einwirkung von auBBen her nétig, um Einwirkungen,
um ,Taten“ nach auBlen hervorzubringen, damit , Taten*
aus ihm heraustreten. Das Gegenteil lehren viele Autoren,
zumal der letzten Jahrhunderte. Mit welchem Recht und
welcher Begriindung, soll nun in der nachfolgenden Ab-
handlung dargetan werden. Unter anderen ist P. Frins S. J.
mit einem ganzen Buch gegen unsere These aufgetreten.
Hoéren wir nun dessen Beweisfiihrung. Erster Beweis.
Der Wille ist unter gewissen Voraussetzungen aus sich
eine Energie, oder aktive Potenz, daher befihigt, zu
wollen oder nicht zu wollen, dieses oder jenes Gut zu
wollen. (Unde consentiunt, voluntatem esse energiam vel
virtutem activam ex se suppositis supponendis idoneam ad
volendum et non volendum, ad hoc bonum aut illud bonum
volendum. A. a. O. pag. 16.) — An einer anderen Stelle
sagt uns dieser Autor allerdings das gerade Gegenteil.
Doch an derlei Sonderbarkeiten miissen wir uns bei mo-
dernen Schriftstellern, so weit es moglich ist, in aller Ruhe



Das ,,Werden” im Sinne der Scholastik. 443

gewohnen. Die Angelegenheit ist nimlich folgende: Einige
Autoren nennen Gott und die Kreaturen Teilursachen, die
sich gegenseitig ergéinzen, um einen und denselben Effekt,
die , Tat* hervorzubringen. Unser Autor bemerkt nun
sofort, diese Teilursache sei nicht mit Bezug auf den
Effekt, die, Tat“zu verstehen, sondern von seiten der Ur-
sache selber;insofern nimlich diezweite Ursache, also die
Kreatur, der Mensch oder Engel, von der ersten Ur-
sache, von Gott, noch eine notwendige Ergéinzung
seiner Energie erhalten miisse. Diese ganz rich-
tige Anschauung unseres Verfassers wird uns spéter noch
beschéftigen. (Vocarunt quidem Molinistae non nunquam
Deum et creaturam causas partiales, sese mutuo
integrantes ad eundem effectum producendum; expli-
cantes vero addiderunt, hoc intelligendum esse non ex
parte effectus, quam singulae totum attingerent atque
producerent, sed ex parte ipsius causae, quatenus
causa secunda necessarium suae energiae com-
plementum sibi deposcat a prima causa. A. a. O.
pag. 33) — Aber gerade drei Seiten spiiter ist der Wille
doch wiederum eine aktive Potenz, also potentia in actu.
Respondent Molinistae, videri etiam hanc particularem
rationem vi probandi earere; niti enim eam falso conceptu
voluntatis, ut haec potentia activa et liberum arbitrium
est. A. a. O. pag. 35. Seite 108 steht indessen abermals
das gerade Gegenteil. Unser Autor sagt dasselbst: ,Der
Vergleich zwischen Gott und der Kreatur fiihrt uns dahin,
daf wir bekennen miissen, Gott will zwar frei viele von
ihm verschiedene Dinge auf Grund derselben Realitit und
Aktualitit, wodurch er selber ist, und wodurch er auch
dieselben Dinge hitte nicht wollen, oder andere wollen
konnen; die Kreatur hingegen vermag durchaus nicht zu
wollen, was sie friiher nicht wollte, sie ist nicht imstande,
sich selbst zu bestimmen, das zu umfassen, was sie
frither nicht umfaft hat, ohne eine neue Aktualitit,
und ohne ontologische und physische Anderung.
(Unde haec comparatio potius ad hoc ducit, ut dicere
oporteat, Deum quidem libere velle a se diversa eadem
realitate et actualitate, qua ipse est, et qua nolle etiam
ea potuisset, aut alia diversa velle; creaturam vero sine
nova aliqua actualitate et sine ontologica et physica mu-
tatione non posse ullo modo velle aliquid, quod antea non
voluerit, nec sese determinare ad amplectendum aliquid,



444 Das ,,Werden'* im Sinne der Scholastik.

quod antea non sit amplexa. A. a. O. pag. 108. 109.)
Einige Zeilen spiter ist dies alles wiederum gar nicht
wahr; sondern der Wille selbst bestimmt sich unmittelbar
zu einer bestimmten , Tat* oder kann sich dazu bestimmen,
obgleich er vorher in sich unbestimmt war. (Sci-
licet potest voluntas — se ipsam ad actum determinatum
eliciendum immediate determinare, seu potest determina-
tum actum immediate, quamquam antecedenter in se in
determinata est, elicere. A. a. O. pag. 109.) Ferner horen
wir auf S. 131, daB der Wille die grote Spontaneitit und
vitale Energie besitzt.

36. Es muf} also die Frage beantwortet werden: sind
die Vermogen oder Potenzen der verniinftigen Geschopfe
aus sich und ihrer Natur nach passive, oder aktive
Potenzen, potentiae in actu? Sie sind passive Potenzen
auf Grund ihrer Natur und Wesenheit. Daher sind sie
allerdings zu einer ,Tat* hingeordnet, was iibrigens im
Begriff und Wesen der Potenz liegt, aber aus ihnen geht,
sowie sie von Natur und Wesenheit sind, in Wirk-
lichkeit keinerlei ,, Tat“ als Wirkung hervor. Die Scholastik
hat die Vermdégen iiberhaupt der Kreaturen nie anders ver-
standen. ,Nach peripatetischer Anschauung“, bemerkt
P. Tilmann Pesch, a. a. O. 8. 609, ,bedarf jedes Vermogen,
damit es zur Tétigkeit iibergehe, einer Anregung, welche
natiirlich nur von einem bereits aktuell vorfindlichen Wesen
ausgehen kann; auf eine solche Anregung hin wiirde
es allerdings aus eigener Beschaffenheit und Neigung
die ihm entsprechende Titigkeit hervorbringen. Diese
Veranlagung auf die bestimmte Wirksamkeit wurde cona-
tus oder appetitus genannt, ohne dafl man aber damit
irgend eine Wirksamkeit hitte bezeichnen wollen. Von
diesem conatus der alten Wissenschaft ist der moderne,
wie er besonders in der dynamistischen Philosophie vor-
kommt, wohl zu unterscheiden. Hier will man unter
conatus eine aktuelle Strebigkeit, eine Tendenz ver-
standen wissen, welche immer und iiberall aus sich
wesentlich eine Titigkeit wire.“ — Ebenso richtig be-
merkt derselbe P. Tilmann Pesch an einer anderen Stelle:
y,Den Alten galt es als feststehende Wahrheit, dafl in dem,
was den einzelnen Naturphinomenen zu allerniichst als
Ursache zugrunde liegt, zwei Momente zu unterscheiden
seien: erstens das einem Dinge innehaftende Vermogen,
die Fihigkeit, potentia, irgend etwas hervorzubringen,



Das ,,Werden* im Sinne der Scholastik. 445

was friither nicht war; und zweitens, die den Ubergang
von dem bloBen Vermdgen zur wirklichen Her-
vorbringung anhebende Bewegung“ A. a. O. S. 191.
— Diese Anschauung des Verfassers entspricht durchaus
der Wahrheit. Von entscheidender Bedeutung ist das
zweite Moment, namentlich in unserer gegenwirtigen
Frage, ,die den Ubergang von dem bloBen Vermogen zur
wirklichen Hervorbringung anhebende Bewegung“ der
Besitz einer Form, wie wir spiter sehen werden.

37. Bildet der Wille ein aktives Vermdgen seinem
innersten Wesen nach, ist er schon von Natur aus eine
potentia in actu, dann hat es einfach gar keinen Sinn
und Verstand, von einer ,anhebenden Bewegung*, die den
Ubergang von dem bloBen Vermogen zur wirklichen Her-
vorbringung einer ,Tat“ bewirkt, je zu sprechen. Mit
Bezug auf die potentia in actu glbt es iiberhaupt keinen
,Ubergang mehr von dem bloBSen Vermdgen zur wirk-
hchen Hervorbringung*, folglich kann es in dieser Hin-
sicht auch keine ,anhebende Bewegung“ geben. Kein
Mensch hat jemals anders gelehrt. Gerade die ,anhebende
Bewegung, die den Ubergang von dem bloBen Vermégen
zu der Hervorbringung vermittelt, beweist am eviden-
testen die ,den Alten feststehende Wahrheit“, daBl die Ver-
mogen oder Potenzen der Kreaturen in sich und von
Natur aus passive Vermoigen, mit anderen Worten: ein-
fache Vermogen und weiter nichts sind. Kénnte der Wille
der verniinftigen Geschépfe nicht eine Ausnahme dabei
machen? Warum sollte er das? Denn was ist denn ein
Vermégen der Kreatur? Die Fihigkeit, potentia, erklirt
uns P. Tilmann Pesch, irgend etwas hervorzubrirgen, was
frither nicht war. Ist nun aber der Wille diese potentia
in actu, warum bringt er dann nicht alle seine Taten,
die frither nicht waren, zugleich hervor? Wir haben
doch frither von dem hl. Thomas den Grundsatz gehdrt:
in eodem instanti acquiritur forma, et incipit actio. Vgl.
QQ. disput. de veritate q. 29. a.8; QQ. disput de anima. a. 18
ad 5. — Gerade hier spricht der englische Lehrer von den
geistigen Fihigkeiten der Geschopfe. Nein, die geistigen
Vermdgen der verniinftigen Kreaturen sind von Natur aus
und in sich Potenzen, Fihigkeiten, Anlagen das ist alles.
Aus diesem Grunde haben die Alten zwei Momente unter-
schieden: das dem Dinge innehaftende Vermdogen, die Féahig-
keit, potentia, irgend etwas hervorzubringen, und die den



446 Das ,,Werden* im Sinne der Scholastik.

Ubergang von dem bloBen Vermdgen zur wirklichen Hervor-
bringung anhebende Bewegung. Eine ganz andere Bewegung
ist den Alten das Heraustreten der , Tat“ aus dem aktiven
Vermogen, aus der potentia in actu. Diese darf durch-
aus nicht verwechselt werden mit dem Ubergang der
Potenz in actu.

38. P. Frins ist sich selber seiner These, dal der
Wille aus sich selber eine Energie, eine aktive
Potenz, potentia in actu sei, durchaus nicht sicher.
Er muB sie vielmehr mit allen erdenklichen Klauseln ver-
sehen. Bald horen wir von ,suppositis supponendis‘ reden,
a. a. O, pag. 16; dann wiederum von einem agens creatum,
»ceteroquin ad agendum expeditum“ a, a. O. pag. 75; weiter
lesen wir: ,creaturae ad agendum expeditae“a. a. O. pag.76;
ferner sagt uns der Verfasser: elicere autem voluntas in
pactu primo intrinsecus et extrinsecus complete constituta*
determinatum actum potest, a. a. O. pag. 131, und so geht
es dann weiter durch das ganze Buch. Aber das eine
sagt uns der Autor nie, was mit allen diesen Ausdriicken
eigentlich gemeint sei. Der Wille als bloes Vermdigen
ist keine potentia: ,ceteroquin expedita®, ist nicht: ,in actu
primo intrinsecus et extrinsecus complete constituta.“ Wo-
durch wird aber dann der Wille eine solche Potenz mit
den genannten Eigenschaften? Offenbar durch das, was
man nach dem eigenen Gestiindnisse des Verfassers zugeben
muB, nidmlich: creaturam vero sine nova aliqua actuali-
tate, et sine ontologica et physica mutatione non posse
ullo modo velle aliquid, quod antea non voluerit, nec sese
determinare ad amplectendum aliquid, quod antea non sit
amplexa. Damit ist dem Willen als einer potentia activa
oder in actu durch unseren Autor selber dasLeichenbegéng-
nis veranstaltet, und der Grabstein sofort gesetzt worden.

39. Und in der Tat stellt P. Frins selber eine andere
These auf, wodurch die Einwirkung von auflen her auf
den Willen in der ihm durchaus nicht zusagenden Art
fiir ihn ganz und gar iberfliissig wird. Zweiter Beweis:
Der Wille der verniinftigen Geschopfe wird durch den
Gegenstand veridndert, bestimmt, und damit aus dem Ver-
mogen, aus der Potenz in actu versetzt. Wie dies? Sehr
einfach. Der Wille hat von Natur aus die natiirliche
Bestimmung zum Gut ,im allgemeinen®. Auf Grund oder
in Kraft dieser natiirlichen Bestimmung kann nun der
Wille unmittelbar und durch sich, ‘ohne eine neue



Das ,,Werden* im Sinne der Scholastik. 447

durch einen anderen verursachte Bestimmung diese oder
jene ,Tat“ des Willens setzen, oder auch nicht setzen.
Notwendig ist nur, daBl ihm, eigentlich dem ganzen Substrat,
irgend ein Gegenstand als ein Gut hinreichend hingestellt
wird. (Virtute naturalis determinationis ad omne bonum in
communi, quam profecto voluntas naturaliter habet, posse
voluntatem immediate et per se, sine nova determinatione
per alium facta, modo aliquod obiectum bonum sibi, vel
potius subiecto, cuius voluntas vitale instrumentum est,
sufficienter propositum sit, hanc vel illam volitionem aut
reapse elicere, aut etiam non elicere. A. a. O. pag. 36.)
Ahnlich beweist der Autor seine These auf S. 110 usw.

40. Wir missen vorerst fragen, was fiir eine natiir-
liche Bestimmung zum Gut ,im allgemeinen“ der Wille
besitzt? Selbstverstdndlich keine andere, als die eines
bloBen Vermodgens, einer Fihigkeit oder Potenz.
Und noch dazu ist dieses Verhiltnis des Willens ein rein
objektives, den Gegenstand betreffendes. Es ist dem-
nach ein ziemlich grofler Irrtum, wenn gesagt wird, die
natiirliche Bestimmung des Willens zum Gut ,im all-
gemeinen” zugleich mit dem Gegenstand reiche hin, um
das Vermogen, die blofBe Potenz in actu zu versetzen.
Denn wie der Wille zum Gut ,im allgemeinen“, als seinem
eigentiimlichen Gegenstande, so ist iiberhaupt jedes Ver-
mogen, jede Potenz der Kreaturen zu dem ihr entspre-
chenden Gegenstande hingeordnet oder bestimmt.
Diesbeziiglich ist gar kein Unterschied wahrzunehmen. Wa-
rum fordert nun die Scholastik bei den Naturdingen, wie
iiberhaupt in den Kreaturen, ein Etwas, das durch seine
anhebende Bewegung den Ubergang von dem blo-
Ben Vermdgen zur wirklichenHervorbringung ver-
ursache? Und dieses Etwas mull erst den Korper in
den Stand setzen durch Einwirkungen von auBlen her, wie-
derum Einwirkungen nach auflen hervorzubringen. Darum
ist es durchaus verfehlt, wenn der Autor die natiirliche
Bestimmung des Willens zum Gut im allgemeinen hier
verwerten will. Diese Bestimmung ist weiter gar nichts
als der conatus, appetitus der Scholastiker, den wir oben
n. 35 kennen gelernt haben, nimlich die Veranlagung
auf eine bestimmte Wirksamkeit, auf einen bestimmten
Gegenstand. Das ist alles. So lautet auch die Erkldrung
des P. Tilmann Pesch a. a. O. I. B. S. 610.

41. Untersuchen wir nun diese natiirliche Bestlmmung

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XIX. 29



448 Das ,,Werden* im Sinne der Scholastik.

des Willens zum Gut ,im allgemeinen¥. Bildet sie eine
habituelle, also eine bloBe Hinordnung, oder eine ak-
tuelle Bestimmung? Der Verfasser antwortet: Es ist
eine natiirliche und habituelle Tendenz zum Gut ,im
allgemeinen®. A. a. O. pag. 83. Einverstanden. Allein
eine habituelle Bestimmung hat gar keinen Einflu8 auf
den passiven Zustand des Vermogens, um dasselbe etwa
in actu iberzufiihren, in dieser Weise das Verméigen
zu bestimmen. Die Lehre der Scholastik iiber die ver-
schiedenen habitus wird dem Verfasser ohne Zweifel
bekannt sein. Das glauben wir voraussetzen zu diirfen.
Nein, die Scholastik redet nicht von einer habituellen
Bestimmung, wie auch P. Tilmann Pesch mit Recht be-
merkt, sondern von einer ,anhebenden Bewegung, die
den Ubergang von dem bloBen Vermégen zur wirklichen
Hervorbringung vermittelt. DaB nun eine habituelle
Bestimmung keine anhebende Bewegung ist, das
diirfte hoffentlich jedermann einleuchten. Darum hat der
yBeweis“ aus der natiirlichen habituellen Bestimmung des
Willens zum Gut ,im allgemeinen®, herzlich wenig Sinn.
Dies noch umsoweniger, als die genannte Bestimmung,
wie bereits oben bemerkt, nur die objektive Seite des
Vermogens angeht, nimlich dessen Gegenstand, und durch
diesen Gegenstand die Spezifizierung der ,Tat* gemiB
einer bestimmten Art. Damit ist aber fiir die reine Potenz,
fir das bloBe Vermdgen nichts gewonnen. Dieses Ver
mogen verlangt eine neue Aktualitédt, wie unser Autor
S. 109 mit Recht sagt. Es fordert fiir sich eine ontologi-
sche und physische Anderung. Diese indes wird ihm
von der natiirlichen habituellen Bestimmung zum Gut ,im
allgemeinen“ in gar keiner Weise geboten. Denn diese
Bestimmung besagt nur, falls der Wille in actu ist, muf}
er das Gut ,,im allgemeinen* erstreben, weil seine Natur auf
dieses Gut eingerichtet, hingeordnet ist. Dafl aber der Wille
gerade durch diese natiirliche habituelle Bestimmung in
actu versetzt werde, das wird der Verfasser nie beweisen
konnen. Wenigstens hat er einen Beweis nicht versucht.

42. Aber sollte denn das vorgestellte Gut keine Wir-
kung auf den Willen, als bloBe Potenz, ausiiben? Ohne
Frage wirkt das vorgestellte Gut auf den Willen, als Ver-
mogen, ein, aber nicht geniigend, um die Uberfiih-
rung aus der bloBen Potenz zur Wirksamkeit zu
vollziehen. Der Gegenstand wirkt eben immer und,



Das ,,Werden** im Sinne der Scholastik. 449

hier auf Erden, iiberall nur die,Tat“ bestimmend, falls
sie aus dem Vermogen in actu heraustritt, also objektiv,
nicht subjektiv mit Erfolg. Der englische Lehrer spricht
sich in dieser Beziehung klar und deutlich aus. (Voluntas
movetur dupliciter : unomodo quantum ad exercitium actus;
alio modo quantum ad specificationem actus quae est ex
obiecto. Primo ergo modo voluntas a nullo obiecto
ex necessitate movetur. Potest enim aliquis de quo-
cunque obiecto non cogitare, et per consequens neque
actu velle illud. Summ. th. 1, 2. q. 10. a. 2.) Vgl. Summ.
th. 1. p. q. 82.a.1 u. 2. -— Sent. 2. d. 25. a. 2. — QQ. disput.
de veritate. q. 22. a. 6. — QQ. disput. de malo q. 6. a.
unic. — Peri Hermen. 1. lect. 14. Hier in unserer Frage
aber handelt es sich vor allem, ja einzig darum, wer den
Willen, der von Natur aus, also in sich, ein reines Ver-
mogen, eine potentia pura ist, aus diesem Zustande in
actu versetze, damit dann aus ihm eine ,Tat“ heraus-
flieBe. Diese Versetzung des Willens in actu vermag
aber nach der Versicherung des englischen Lehrers
der Gegenstand nicht wirksam hervorzubringen, so
lange nicht die verniinftige Kreatur Gott, das hdchste
Gut, den Gegenstand all unseres Gliickes von Angesicht
zu Angesicht schaut.

43. Den besten Beweis fiir diese Wahrheit liefert die
Tatsache, daB das verniinftige Geschopf trotz aller Mah-
nung, allem Zureden, gegeniiber allen Vorstellungen in
der Untédtigkeit des Willens verharrt. Dies gilt selbst der
Mahnung und dem Befehle Gottes gegeniiber. Zudem
handelt es sich in unserer Frage um die Einwirkung auf
den Willen durch eine wirksame Ursache, durch eine
causa efficiens, also im subjektiven Sinne. Aber gerade
in dieser Beziehung leugnet der englische Lehrer jede
Einwirkung durch irgendeine Kreatur. Unter
anderen bringt S. Thomas folgenden durchschlagenden
Beweis: Verdienst und MiBverdienst haben ihren Grund
sozusagen im Willen. Wire es also moglich, daB irgend
eine Kreatur verindernd auf den Willen einwirkte, so
konnte jemand durch eine Kreatur auch siindigen oder
gerechtfertigt werden, was indes ganz und gar falsch ist,
denn niemand wird ein Siinder, als durch sich selber,
noch gerechtfertigt, auBler durch das Einwirken Gottes
und sein eigenes Mittun. Also, schlieBt der englische
Meister, vermag keine Kreatur direkt auf den Willen

20*



450 Das ,,Werden“ im Sinne der Scholastik.

einzuwirken, denselben in irgend einer Weise zu neigen.
Nur indirekt kann ein Geschdopf in etwa auf den Willen
EinfluB nehmen. (Meritum et demeritum in voluntate quo-
dam modo consistit. Si ergo aliqua creatura posset immutare
voluntatem, posset aliquis iustificari vel peccator effici per
aliquam creaturam, quod falsum est, quia nullus fit pec-
cator nisi per seipsum, nec aliquis fit iustus, nisi Deo
operante et ipso cooperante. Respondeo dicendum, quod
voluntas potest intelligi immutari ab aliquo dupliciter.
Uno modo sicut ab obiecto suo, sicut voluntas immutatur
ab appetibili: et sic non quaerimus hic de immutante vo-
luntatem, . . . Alio vero modo potest intelligi voluntas
immutari ab aliquo per modum causae efficientis. Et sic
dicimus, quod non solum nulla creatura potest cogere vo-
luntatem agendo in ipsam, quia hoc nec Deus poterat, sed
nec etiam potest directe agere in voluntatem, ut eam
immutet necessario, vel qualitercunque inclinet, quod
Deus potest; sed indirecte potest aliqualiter incli-
nare voluntatem aliqua creatura. Quaest. disp. de
veritate. q. 22. a.9.)

44. Aus dieser Lehre des hl. Thomas geht unzwei-
deutig hervor, daB nicht allein eine Gewalt, eine jede
natiirliche Notigung, necessitas naturalis, sondern iiber-
haupt ein jeder wirksamer EinfluB des Geschopfes, als
einer causa efficiens auf den Willen der verniinftigen
Kreaturen in Abrede gestellt erscheint. Es geht also nicht
an, zu behaupten, es werde bloB die natiirliche Not-
wendigkeit damit abgewiesen, die bestimmende und ver-
andernde Einwirkung aber zugegeben, weil es ja heifle:
»de necessitate* werde der Wille nicht zu einer , Tat“ be-
stimmt und wirksam angeregt. Nein, der englische Lehrer
bekimpft iiberhaupt einen jeden wirksamen Einfluf von
seiten der Kreaturen auf den Willen. Darum schlieit er
den vorhin angezogenen Artikel mit den Worten: ,sic
igitur patet, quod nulla creatura potest directe immutare
voluntatem, quasi agendo intra ipsam; potest autem ex-
trinsecus aliquid proponendo voluntati, eam aliqualiter
inducere, non tamen immutare”. Somit bliebe der Wille
der verniinftigen Kreaturen immerhin noch in der Rubhe,
in der reinen Potenz, in der bloBen Fihigkeit zu einer
»lat“, welcher Gegenstand auch auf ihn einwirkte, solange
wir hier auf Erden sind. Vgl. QQ. disp. de verit. q. 22. a. 6.

45. Daran vermag auch das Gut ,im allgemeinen¥,



Das ,,Werden* im Sinne der Scholastik. 451

nichts zu dndern. Denn das von der hdheren Vernunft
erkannte Gut, der Gegenstand bewegt iiberhaupt nicht,
erklirt S. Thomas, auler durch die Einzelnerkenntnis. Der
Grund davon liegt darin, daB die ,Tat" etwas Einzelnes
ausmacht. (Obiectum voluntatis est bonum apprehensum.
Sed bonum apprehensum a ratione universali non movet,
nisi mediante apprehensione particulari, ut dicitur in 3°
de anima, eo quod actus sunt in particularibus. Quaest.
disput. de veritate. q. 22. a. 9 ad 6.) Es bedarf nun keines
langen Beweises, daB die verniinftigen Kreaturen gar oft
Einzelndinge nicht tatséchlich, actu, wollen, also ihnen
gegeniiber sich im Zustande der ,,Ruhe“, der reinen Potenz
befinden. Das trifft aber auch gar nicht selten zu in-
bezug auf das Gut ,im allgemeinen*, wie S. Thomas treffend
bemerkt. (Primum bonum est per se volitum et voluntas
per se et naturaliter illud vult. Non tamen semper
illud vult in actu. Non enim oportet ea quae sunt
naturaliter convenientia animae semper actu in anima
esse. Sicut principia quae sunt naturaliter cognita, non sem-
per actu considerantur. QQ. disp. de veritate. q.22.a.5ad 11.)

46. Fiir den hl. Thomas ist es demnach eine aus-
gemachte Sache, daB der Gegenstand, welcher immer es
sei, fiir das verniinftige Geschopf auBler in dem Zustande
der ewigen Seligkeit, durchaus nicht geniigt, um den
Willen aus der reinen Potenz in den Akt, in jene Voll-
endung iiberzufiithren, da dann ohne weiteres die ,Tat“
erfolgt. Kein Gegenstand bestimmt in dieser Beziehung
den Willen ausreichend, d. h. in wirksamer Art. (Se-
cundo est voluntas indeterminata respectu actus, quia
circa obiectum determinatum potest uti actu suo cum vo-
luerit, vel non uti. Potest enim exire in actum volendi
respectu cuiuslibet, et non exire... Quantum ad
primum horum (sc. quantum ad actum) inest libertas
voluntati in quolibet statu naturae respectu cuius-
libet obiecti. QQ. disput. de veritate q. 22. a. 6.) Vgl
Summ. th. 1. 2. q. 80. a. 1. — An vielen Stellen, die alle
anzufiithren hier nicht angéngig ist, lesen wir, daB niemals
der Gegenstand fiir sich allein schon imstande sei, den
Willen zu veridndern. (Potest autem voluntas moveri sicut
ab obiecto a quocunque bono, non tamen sufficienter
et efficaciter nisi a Deo. Summ. th. 1. p. q. 105. a. 4.
— Ex parte quidem obiecti movet voluntatem et ipsum
bonum, quod est voluntatis obiectum, sicut appetibile movet



452 Das ,,Werden* im Sinne der Scholastik.

appetitum . .. Sed sicut supradictum est, q. 105. a. 4,
alia quidem bona aliqualiter inclinant voluntatem,
sed nihil sufficienter movet voluntatem, nisi bonum
universale, quod est Deus. Ibid. q. 106 a. 2. — Secundum
quod aliquis est causa ut aliquid apprehendatur ut bonum
ad appetendum, secundum hoc movet voluntatem. Et sic
etiam solus Deus efficaciter potest movere voluntatem.
Ibid. q. 111. a. 2.)

47, Darum verlangt der englische Lehrer, nebst dem
Gegenstande, noch eine Bewegung von einer du-
Beren Ursache. (Secundum quod voluntas movetur ab
obiecto manifestum est, quod moveri potest ab aliquo ex-
teriori. Sed eo modo, quo movetur quantum ad exer-
citium actus, adhuc necesse est ponere voluntatem
ab aliquo exteriori principio exteriori moveri.
Summ. th. 1. 2. q. 9. a. 4) Mit der Behauptung des P.
Frins, daB der Wille durch den Gegenstand verindert,
bestimmt, und damit aus dem Vermodgen, aus der Potenz
in actu versetzt werde durch das Gut ,im allgemeinen",
ist es also wiederum nichts. Aber auch P. Tilmann Pesch
ist im Irrtum, wenn er glaubt, irgend ein Gegenstand,
ein Objekt reiche hin, um zu bewirken, daBl das Ver-
mogen sich selber aus dem Zustand der Ruhe in
den der Titigkeit iberfiihre, freilich unter dem Ein-
flusse irgend eines auf dasselbe einwirkenden
Objektes. Dieser EinfluB des Objektes ist ein viel zu
schwacher, als daB der Ubergang des Vermdgens zu einer
,Tlat® je dadurch bewerkstelligt werden kénnte. Non suf-
ficienter movet ist der stindige Ausdruck des engl. Lehrers.
Werden nun die Vermégen der verniinftigen Geschépfe tat-
sdchlich, wie es alle Erfahrung lehrt, oft und oft in den Zu-
stand der Wirksamkeit iibergefiihrt, so kann dies nicht durch
den Gegenstand, auch nicht durch das Gut ,im allgemeinen*
geschehen, sondern nur durch denjenigen, der keinerlei
ysruhendes Vermodgen hat, sondern immer in actu ist.
(In Deo non est potentia passiva, sed potentia activa, quae
est ipse actus, quia unumquodque est potens agere, se-
cundum quod est actu. QQ. disput. de veritate. q. 22,
a. 6. ad 3.)

48. Noch einen weiteren ,Beweis“ fithrt P. Frins an,
daB die Vermdgen oder Potenzen der verniinftigen Ge-
schopfe fiir sich allein vollstindig geniigen, um eine
»lat“ zu vollbringen. Es wird nédmlich geltend gemacht



Das ,,Werden“ im Sinne der Scholastik. 453

und vom hl. Thomas ausdriicklich hervorgehoben, daf
aus einem in sich unbestimmten Vermdgen niemals
eine bestimmte Tat hervorgehen konne. Vgl. Sent. 1.
d. 45. q. 1. a. 3. Mit dieser Lehre des Doctor Angelicus
ist nun P. Frins nicht einverstanden und er nennt die-
selbe ,entschieden falsch®, certo falsum inbezug auf die
anderen Vermodgen der Seele: also erklirt er, auch hin-
sichtlich des Willens. Und warum? Der Verstand z. B,
erkliart unser Autor, wird oft einzig durch den Befehl des
Willens, welcher Befehl aber im Verstande nichts der Natur
nach der ,Tat“ des Verstandes Friiheres einpréigt oder
veriandert, zu der Beistimmung iiber einen Gegenstand
bestimmt, obgleich derselbe frither riicksichtlich dieser
Zustimmung ganz unbestimmt war. Das trifft im Glaubens-
akt tidglich zu. Was nun aber der Wille mit Bezug auf
die iibrigen Vermdgen, z. B. den Verstand, zuwegebringt,
das muB er auch mit sich selber kénnen. Der Wille ver-
mag somit unmittelbar sich selber zu einer bestimmten
,Tat“ zu bestimmen, mit anderen Worten: der Wille kann
unmittelbar eine bestimmte ,Tat“ setzen, wenngleich er
vorher in sich unbestimmt war. (Dices: a potentia in
se indeterminata non posse procedere actionem determi-
natam. Ergo etiam voluntas prius in se determinanda
est, ut certam et determinatam actionem elicere possit. —
Respondetur, antecedens certo falsum esse in aliis animae
facultatibus, ne¢ in voluntate esse verum. Etenim quod
ad ceteras animae facultates attinet, intellectus v. gr.
saepe uno imperio voluntatis, quod nihil in ipso, i. e. in
intellectu natura prius ad actionem inprimit vel immutat,
immediate ad eliciendum assensum circa certum obiectum
determinatur, cum prius ad eliciendum ecirca illud inde-
terminatus esset. Hoc in actu fidei divinae quotidie
usuvenit. Porro idipsum, quod voluntas circa alias facul-
tates, v. gr. intellectum facere potest, etiam circa seipsam
facere potest. Scilicet potest seipsam ad actum determi-
natum eliciendum immediate determinare, seu potest de-
terminatum actum immediate, quamquam antecedenter in
se indeterminata est, elicere. 1. ¢. pag. 109.)

49. Auf diesen ,Beweis“ miissen wir antworten, daB
derselbe mehr als eine Unmoglichkeit enthilt. Zunéchst
beschiiftigt uns der erste Teil dieses ,Beweises”, nimlich
das Verhiltnis des Willens zu den iibrigen Vermogen.
Und da fragt es sich, ob der Wille dem Verstande nichts



454 Das ,,Werden‘* im Sinne der Scholastik.

einpridge, denselben nicht verdndere, so oft er ihm etwas
befiehlt, uno imperio, wie unser Verfasser bemerkt. Teilt
der Wille dem Verstande wirklich nichts mit, dann ist
der Wille diesbeziiglich iiberhaupt nicht titig, gibt es
also auch kein ,imperium“ des Willens, und ebenso bleibt der
Verstand ,in der Ruhe“ er setzt keinerlei ,Tat“ der Zu-
stimmung. Der Verfasser hebt in seiner Behauptung den
Begriff und das Wesen einer jeden ,Tat*“ auf. Die Tétig-
keit, lehrt der hl. Thomas, besteht darin, daB das Tétige
dasjenige einem anderen mitteilt, wodurch es selber voll-
endet, in actu, ist: agere nihil aliud est, quam communi-
care id per quod agens est actu. QQ. disput. de potentia.
q. 2. a. 1. — Teilt also in unserem Falle der Wille dem
Verstande nichts mit, wie der Autor versichert, so ist
der Wille in dieser Beziehung einfach nicht téitig, kann
man somit von einem ,imperium“ iiberhaupt nicht reden.
Eine ,Tat“ ohne Mitteilung erweist sich als ein Ding der
Unmoglichkeit, wie die Begriffsbestimmung und das Wesen
der , Tat“ besagen.

50. Dazu kommt die Unmoglichkeit eines ,Befehls®,
eines ,imperium“ durch den Willen. Im Begriff und
Wesen des Befehls liegt es, daB die vom Willen mit-
geteilte Kraft im Verstande vorhanden sei. Der
Befehl geht unmittelbar nicht vom Willen, sondern vom
Verstande aus. Allein dazu ist notwendig, daB die ,Tat*
des Willens der Kraft nach im Verstande sich befinde.
(Contingit autem, actum voluntatis praeveniri ab actu
rationis, et e converso. Et quia virtus priorisactus
remanet in actu sequenti, contingit quandoque, quod
est aliquis actus voluntatis, secundum quod manet
virtute in ipso aliquid de actu rationis, ut de usu, et de
electione, et e converso aliquis est actus rationis,
secundum quod virtute manet in ipso aliquid de
actu voluntatis ... Cum ergo secundum movens non
moveat, nisi in virtute primi moventis, sequitur quod hoec
ipsum quod ratio movet imperando, sit ei ex virtute
voluntatis. Unde relinquitur, quod imperare sit actus
rationis, praesupposito actu voluntatis, in cuius vir-
tuteratio movetper imperium ad exercitium actus,
Summ. th. 1. 2. q. 17. a 1.) — Es ist also ganz und gar
unrichtig, daB der Wille ,,uno imperio“ den Verstand zu
einer Beistimmung bringe, ohne ihm etwas einzupriégen,



Das ,,Werden* im Sinne der Scholastik. 455

ohne ihn zu verdndern. Der Wille teilt ihm vielmehr
eine Kraft, eine Form mit.

51. Das beweist auch der Umstand, daB der Wille
den Verstand bewegt. Denn eine Bewegung, ohne daB
dem Bewegten etwas eingepréigt wird, eine Bewegung,
ohne Mitteilung einer Kraft oder Form ist ein fiir allemal
ein unmogliches Unternehmen. (Imperans per imperium

suum movet. Sent 4. d. 15. q. 4. a. 1 ad 3. — Movere
per modum causae agentis est voluntatis. QQ. disput. de
veritate. q. 22. a. 12. Vgl a. 4. — Qui enim imperat

aliquid, inclinat ad faciendum, quod voluntatis est.
Ipsius enim est movere per modum agentis. Quodlib.
9.q. 5. a. 2) Wie kann nun der Wille den Verstand
bewegen, wie kann er ihn neigen, wenn er ihm nichts
einprigt, wenn er ihn nicht veréindert? Darum ist
es schon von dieser Erwigung allein aus ganz und gar
unmoglich, da der Wille ,uno imperio“ d. h. ohne dem
Vermogen, welchem er Befehle erteilt, dem Verstand z. B.,
etwas mitzuteilen, eine Zustimmung abgewinnen konnen,

52. Noch weit weniger ist diese Moglichkeit fiir den
Willen vorhanden inbezug auf sich selber, wie der
Autor im zweiten Teile seines ,Beweises darzutun ver-
sucht. Handelt es sich um die andern Vermoigen der
Seele, so befindet sich der Wille im Augenblicke, wo er
einen Befehl gibt, also ein anderes Vermodgen bestimmt,
selber in actu, hat er die Form, die Vollendung fiir die
,lat® in sich. Der Befehl ist offenbar eine ,Tat“ des
Willens, und durch diese ,Tat“ wird das andere Ver-
mogen bestimmt. Durch diese ,Tat“ erhilt das andere
Vermogen eine Form, die Vollendung fiir die eigene ,,Tat,
z. B. der Verstand fiir seine Zustimmung. Das liegt, wie
wir gesehen, im Begriff und Wesen der ,,Tat”. Allein wie
und wodurch soll und kann der Wille sich selber be-
stimmen, sich selber eine Form, die Vollendung
fiir die eigene ,Tat* geben? Vielleicht durch eine
,Tat“? Dann ist er ja schon bestimmt, braucht er sich
also nicht erst zu bestimmen. Wenn aber nicht durch
eine ,Tat“, wie gelangt dann der Wille in den Besitz
dieser Form, dieser Vollendung? Hat er sie bestindig
in sich? Dann wire er ununterbrochen tétig, nie-
mals ein Vermogen, das ,bald ruht® bald titig ist, was
aller Erfahrung widerspricht. Dariiber hilft auch das
Gut ,im allgemeinen“ nicht hinweg, denn in diesem Falle



456 Das ,,Werden“ im Sinne der Scholastik.

miite das verniinftige Geschopf jedesmal zuerst das
Gut ,,im allgemeinen“ erkennen und wollen, und dann
erst das Einzelgut. Allein auch das steht nicht im Ein-
klang mit der Erfahrung. Wir denken gar oft nicht an
das Gut ,,im allgemeinen®. Das ist kein aktueller, sondern
nur ein habitueller Zustand, in welchem wir uns gar
nicht so selten befinden. Der Wille ,ruht“ bisweilen in
jeder Beziehung.

53. Somit bestéitigt sich auch hierin der Grundsatz
der Scholastik: quidquid movetur, ab ali o movetur. Alles
was bestimmt wird, muB durch ein anderes bestimmt¢
werden. Mit Recht schreibt darum P. Tilmann Pesch:
p»lhrem Begriffe nach setzt die Bewegung zweierlei voraus:
ein wirkliches Sein, welches das Vermdgen besitzt, die
Bewegung zu erzeugen, und ein potentielles, unfertiges
Sein, welches etwas werden kann. Wo immer also sich
ein Einzelwesen aus der bloBen Moglichkeit zur Wirk-
lichkeit entwickelt, muB ihm ein anderes Einzelwesen in
Wirklichkeit vorangehen, weil die Bewegung nur da mog-
lich ist, wo ihr ein Wirkliches als bewegende Ursache
vorangeht, . . . Mag immerhin ein Wesen aufler der
Empfinglichkeit fiir die Bestimmung, die es in der Be-
wegung erhélt, auch noch das Vermogen besitzen, sich
selbst eine Bestimmung zu geben, so kann doch dieses
Vermoégen niemals ganz von selber aus dem Zu-
stand der Ruhe in den der Bewegung iibergehen.
Wie das organische Leben durch Einfliisse von aufien
geweckt werden muBl, so mufl auch jede Erkenntnis- oder
Begehrungskraft durch den EinfluB irgend eines Gegen-
standes zum wirklichen Erkennen oder Begehren bestimmt
werden. A. a. O. L. B. S. 617. Der Irrtum dieses Autors
besteht darin, daB er meint, der EinfluB des Gegenstandes
reiche aus zum wirklichen Erkennen oder Begehren. Der
Gegenstand non movet sufficienter efficaciter, er-
klirt S. Thomas an vielen Stellen seiner Werke. Und so
ist es in der Tat.

54. Wer ist aber dann dieses Einzelwesen, welches
in Wirklichkeit vorangehen muf}, weil die Bewe-
gung nur da moglich ist, wo ihr ein Wirkliches als
bewegende Ursache vorangeht? Horen wir die Ant-
wort von P. Tilmann Pesch a. a. O.: ,Da jede Bewegung
als solche ein Bewegendes voraussetzt, so ist die Bewegung
iiberhaupt nur moéglich unter der Voraussetzung eines



Das ,,Werden* im Sinne der Scholastik. 457

Wesens, welches bewegt, ohne selbst der Bewegung zu
unterliegen; welches verursacht, ohne selbst verursacht zu
sein. Die aktive Bewegung der Verursachung muBl in
jedem Falle das allererste sein; ohne sie konnte die
passive Bewegung oder das Verursachtwerden nicht be-
ginnen. Dieser Folgerung kann man nicht durch die
Annahme ausweichen, daB das Bewegte sich gegenseitig
bewege. Denn das Bewegende mufl immer schon dasjenige
sein, was das Bewegte erst wird, mithin kann dasselbe
nicht zugleich und in der néimlichen Beziehung bewegend
und bewegt sein. Damit ist die Ansicht des P. Frins,
daB der Wille sich selber bestimmen oder bewegen kénne,
unmittelbar eine bestimmte ,Tat“ zu vollbringen, obgleich
er vorher in sich unbestimmt war, ein fiir allemal
abgetan. Das kann einfach nicht der Fall sein.

55. Das Bewegende muf} bei einer jeden Bewegung
ein Wesen sein, welches bewegt, ohne selbst der Be-
wegung zu unterliegen; welches verursacht, ohne selbst
verursacht zu sein. So urteilt in ganz richtiger Weise
P. Tilmann Pesch. Finden wir nun unter allen den
Geschopfen ein solches Wesen? Nein, nicht ein einziges.
Dann muB Gott dieses Wesen sein. Und so verhilt es
sich in der Tat. Denn nicht eine einzige Kreatur, und
sei sie auch die vollkommenste, ist unbeweglich weder
in ordine entitativo, in ordine essendi, noch in ordine
operativo, in ordine operandi. Daher mul} eine jede ,Tat*
der Kreaturen mit einer Bewegung verbunden sein, muB
ein jedes Geschopf, bevor es seine ,Tat“ vollbringt, be-
wegt werden, eine Form, eine Vollendung in ordine ope-
randi empfangen. Und weil es diese Form erhilt,
besitzt, darum nennen wir es verindert, bewegt. Die
Bewegung selber muB von auflen kommen. (Forma
recepta in aliquo non movet illud in quo recipitur, sed
ipsum habere talem formam, est ipsum motum esse; sed
movetur ab exteriori agente: sicut corpus, quod calefit
per ignem, non movetur a calore recepto, sed ab igne.
QQ. disput. de veritate. q. 22. a. 5 ad 8.) Das Bewegende
teilt also dem Bewegten das mit, wodurch es selber in
actu, in der Wirklichkeit ist. In der Wirklichkeit aber,
immer und iiberall, in jeder der beiden vorhin genannten
Ordnungen befindet sich Gott, und Er ganz allein,! Die
Geschopfe sind zwar oftmals in aktueller Titigkeit be-
griffen, von der sie aber auch ablassen, und zwar mit



458 Das ,,Werden* im Sinne der Scholastik.

der bleibenden Befihigung, je nach Umstinden wieder in
den aktuell produzierenden Téatigkeitszustand iiberzutreten.
Somit ist in einem jeden Dinge unbedingt eine Fihigkeit
vorauszusetzen, welche bald, ,ruht® bald in irgend einem
Grade je nach ihrem Charakter in eine bestimmte Wirk-
samkeit tritt. So P. Tilmann Pesch. Daraus ergibt sich
die unbedingte Notwendigkeit eines ersten Bewegenden,
eines Wesens, welches selber unbewegt ist: die Not-
wendigkeit Gottes, des emmgen Unbeweglichen.

36. Zugegeben, daB eine Bewegung durch Gott, eine
Mitteilung der Form oder Vollendung in ordine operativo
sich als unerldBlich herausstellt, kann nicht die Kreatur
dabei wenigstens mithelfen, dabei selber titig sein? Nein,
das ist ein Ding der Unmdglichkeit. Die Mitteilung der
Form durch Gott mufl vorausgehen. So entscheidet
P. Tilmann Pesch, wenn er schreibt: ,Die aktive Bewegung
oder Verursachung mufl in jedem Falle das allererste
sein; denn ohne sie konnte die passive Bewegung oder
das Verursachtwerden nicht beginnen“... Die Bewegung
im passiven Sinn hat ihren Sitz im Stoff. Die Bewegung
im aktiven Sinne wird von der Form bestimmt, indem
diese zu der im Stoff veranlagten Tétigkeit anregt. A.a.O.
Also zu allererst ist die aktive Bewegung durch Gott,
nimlich die Mitteilung der Form durch Gott, dann
kommt die Aufnahme dieser Form von seiten der Krea-
tur; diese bildet aber keine ,Tat“, keine Mittitigkeit des
Geschopfes, andernfalls wire auch der Stoff tdtig, was
falsch ist: endlich erfolgt die ,Tat“ des Geschopfes auf
Grund der Form, welche aufgenommen wurde. Diese Form
bildet das Prinzip, die Ursache der ,Tat“, als quo
est. (Opus determinatum non progreditur nisi a deter-
minato agente. Et inde est quod illud, quod est tantum
in potentia, non agit, quia se habet indeterminate ad
multa. Sed forma, quae est terminans potentiam
materiae, principium actionis dicitur. Et ideo in
omnibus, quorum potentia activa determinata est ad unum
effectum, nihil requiritur ex parte agentis ad agendum
supra potentiam completam. Sent. 1. d. 45. q. 1. a. 3.)
— Nach dem eigenen Gestéindnis des P. Tilmann Pesch
muf} also die aktive Bewegung, die Verleihung der
Form, in jedem Falle das allererste sein, denn ohne
sie konnte die passive ‘Bewegung, die Uberfuhrung des
yruhenden* Vermogens in die Wirklichkeit, in actu, nicht



Das ,,Werden* im Sinne der Scholastik. 459

beginnen. Darum horten wir vorhin den hl. Thomas
sagen: habere talem formam est motum esse. Im Augen-
blicke, wo das ,ruhende“ Vermogen der Kreatur diese
Form besitzt, ist es auch schon bewegt, hat es in ordine
operandi Wirklichkeit. Jetzt bewegt es dann selber, aber
erst jetzt verursacht es seine eigene ,Tat“. Vorher war
dieses Vermogen nur beweglich, nun ist es aber selbst
bewegend titig. (Operatio enim alicuius effectus non
attribuitur mobili, sed moventi. In illo ergo effectu, in
quo mens nostra est mota, et non movens, solus autem
Deus movens, operatio Deo attribuitur. In illo autem ef-
fectu, in quo mens nostra et movet, et movetur, operatio
non solum attribuitur Deo, sed etiam animae. Summ. th.
1. 2. q. 111, a. 2)) — Soviel iiber das ,Werden“ der
,Tat“ in den Kreaturen.

VI. Die ,,Tat“ in Gott.

57. Nachdem wir das ,Werden“ der ,Tat“ in den
Kreaturen untersucht haben, miissen wir auch noch einen
Blick werfen auf die ,Tat“ in Gott selber. Dazu haben
wir aus dem Grunde das Recht und die Pflicht, weil man
in neuerer Zeit von einer Ursidchlichkeit, von einer Kau-
salitit in Gott selber spricht. Diese Ursichlichkeit soll
angeblich darin bestehen, daf die ,Tat“, die Geistes- und
Willenstat, Gott, also seinem Wesen das Sein verleiht. Gott
ist durch, ist kraft seiner Geistes- und Willenstat. Gott
besitzt die Fiille der sachlichen Vorziige durch eigene,
ewige selbstmichtige Geistestat. Auch Gott ist die un-
endliche Vollkommenheit kraft eigener ,Tat® Vgl. dleses
Jahrb. B. 18 S. 452 ff.

58. Kann man nun iiberhaupt von einer Urséich-
lichkeit zwischen Gottes Wesen und seiner Geistestat
reden? Nein, der hl. Thomas warnt ausdriicklich vor dem
Gebrauche des Wortes: Ursache, causa in der Anwendung
auf die inneren Vorginge in Gott selber. Des Ausdruckes
in der griechischen Sprache kann man sich, nach dem
englischen Lehrer, bedienen, aber nicht des lateinischen.
(Apud Graecos invenitur de Filio, vel Spiritu Sancto dici
quod principientur. Sed hoc non est in usu Doctorum.
Quia licet attribuamus Patri aliquid auctoritatis ratione
principii, nihil tamen ad subiectionem vel minorationem
quocunque modo pertinens, attribuimus Filio vel Spiritui
Sancto, ut vitetur omnis erroris occasio. Secundum quem



460 Das ,,Werden‘* im Sinne der Scholastik.

modum Hilarius dicit: IX. de Trin. n. 54: Donantis auc-
toritate Pater maior est; sed minor non est filius, cui
unum esse donatur. Summ. th. 1. p. q. 33. a. 1 ad 2. —
Quamvis autem Pater dicatur esse principium Filii et
Spiritus Sancti, non tamen indifferenter dicendum quod
Filius sit principiatum, vel etiam Spiritus Sanctus; licet
etiam hoe modo loquendi Graeci utantur et possit apud
sane intelligentes concedi. Tamen ea quae minorationem
aliquam importare videntur refugere debemus, ne Filio
vel Spiritui Sancto attribuantur, propter Arianorum erro-
rem vitandum: sicut Hilarius, etsi concedat Patrem esse
maiorem Filio propter auctoritatem Origenis, non tamen
concedit, quod Filius sit minor Patre, cui est aequale esse
donatum a Patre. Et similiter non est extendendum nomen
subauctoritatis vel principiati in Filio, licet nomen auc-
toritatis, vel principii concedatur in Patre. QQ. disput.
de potentia q. 10. a. 1 ad 9.)

59. Schon daraus allein geht zur Geniige hervor, dafl von
einer Ursichlichkeit, von einer Kausalitit in Gott be-
ziglich der inneren Hervorgénge nicht gesprochen werden
darf, obgleich es sich hier nurum die Hervorgiinge der sach-
lich unterschiedenen Personen handelt. Selbst in
dieser Beziehung ist es nicht statthaft, von einer Ur-
sache oder Verursachung, von einem Verursacht-
werden zu reden. Nur das Wort: Prinzip darf in Gebrauch
genommen werden. Und warum dies? Weil man Prinzip
auch das nennen kann, was nicht gemidl dem Wesen
verschieden ist. Das Gegenteil trifft bei der Ursache zu,
besonders bei der Wirkursache, der causa efficiens. (Prin-
cipium potet dici aliquid, quod non est secundum essentiam
distinetum, ut punctum lineae, non autem causa, maxime
si loquamur de causa originante, quae est causa efficiens.
QQ. disput. de potentia. q. 10. a. 1 ad 9.) Und in der
Tat weist die Ursédchlichkeit auf eine Wirkung hin, eine
jede Wirkung aber ist ihrem Wesen nach von der Ur-
sache verschieden. Die Wirkung besitzt iiberdies ein
anderes Sein als ihre eigene Ursache. (Latini Doctores
raro, vel nunquam ad significandum originem divinarum
personarum nomine causae utuntur: tum quia causae
apud nos respondet effectus; unde ne cogamur Filium vel
Spiritum Sanctum factos dicere, Patrem non dicimus cau-
sam eorum: tum quia apud nos nomen causae significat
aliquid in essentia diversum; dicimus enim causam, ad



Das ,,Werden®* im Sinne der Scholastik. 461

quam sequitur aliud: tam quia etiam apud gentiles Philoso-
phos nomen causae, dictum de Deo, habitudinem ipsius ad
creaturas designat. Dicunt enim Deum esse primam causam,
et creaturas esse eius causata. Unde ne aliquis Filium
et Spiritum Sanctum inter creaturas secundum essentiam
a Deo diversas suspicetur esse ponendas, nomen causae
refugimus in divinis. Graeci tamen absolutius in divinis
utuntur - nomine causae ex ipso solam originem signifi-
cantes. Et ideo in divinis personis utuntur nomine causae.
Aliquid enim inconvenienter in lingua latina dicitur quod,
propter proprietatem idiomatis, convenienter in lingua
graeca dici potest. QQ. disput. de potentia. q. 10. a.
1 ad 8.

‘60.)Die Sache steht also schlimm genug, wenn der
Herr Wiirzburger Apologet die Kausalitit iiberhaupt in
Gott hineinzutragen versucht. Denn das, was verursacht
oder Ursache ist, unterscheidet sich immer dem individu-
ellen Wesen und dem Sein nach sachlich von dem, was
verursacht wird, was Wirkung dieser Ursache ist. Und
es hat gar wenig Sinn, wenn erklirt wird, ,ein Anderes*
bilde allerdings die Ursache, und ,ein Anderes“ das Ver-
ursachte, dies treffe aber nur dort zu, wo die Ursache
sich sachlich von der Wirkung unterscheide, was indessen
in Gott nicht der Fall ist. Es hat gar keinen Sinn, sagen
wir, denn entweder hiilt man noch an dem bis jetzt all-
gemein bekannten Begriff und Wesen der Kausalitit fest,
und dann unterliegt der sachliche Unterschied zwischen
Ursache und Verursachtem keinerlei Zweifel; oder man
versteht unter diesem Worte einen anderen Begriff, ein
anderes Wesen, als bisher, dann ergibt sich nicht allein
daraus das Stigma der ,Neuheit”, sondern auch der direkte
Widerspruch mit allem Uberlieferten in Philosophie und
Theologie. Die Philosophie wenigstens hat bislang unter
Ursache immer dasjenige verstanden, von dem ein Anderes
im Sein oder Werden abhingig ist. (Causae dicuntur, ex
quibus aliqua dependent secundum suum esse, vel fieri.
Unde etiam quae sunt extra rem, vel quae sunt in rebus,
ex quibus non componitur res primo, possunt dici causae.
Physic. I. I 5. ed. Leon. Omnis causa vel est extra essen-
tiam rei, sicut efficiens et finis; vel pars essentiae sicut
materia et forma. — Omnis causa habet ordinem prin-
cipii ad esse sui causati, quod per ipsam constituitur.
Sent. 1. d. 29. q. 1. a. 1.) Was die Theologie betrifft, so



462 Das ,,Werden* im Sinne der Scholastik.

haben wir bereits ihre Ansicht vernommen. Weil das
Sein des Verursachten erst durch die Ursache zustande
kommt, constituitur, wie S. Thomas soeben bemerkt hat,
deshalb muBl von Gott jede Ursédchlichkeit ausgeschlos-
sen bleiben. Denn, fihrt der englische Lehrer fort, der
Vater hat nicht die Bedeutung eines Prinzips mit Bezug
auf das Sein des Sohnes, noch auch hinsichtlich seines
eigenen Seins, weil beide ein und dasselbe Sein be-
sitzen. Folglich ist der Vater nicht die Ursache, sondern
das Prinzip des Sohnes. Das Prinzip besagt bloB die
Beziehung oder Ordnung des Ursprungs absolut, ohne die
Art und Weise dieses Ursprungs zu bestimmen. (Pater
autem non habet aliquem ordinem principii ad esse filii,
sicut nec ad esse suum, cum unum et idem sit esse utri-
usque. Unde Pater non est causa filii, sed principium;
quia principium dicit ordinem originis absolute, non  de-
terminando aliquem modum, qui ab origine personarum
alienus est. 1. ¢. Sent.) Das Entscheidende ist also bei
der Ursidchlichkeit, daB das Verursachte von der Ur-
sache eine andere individuelle Wesenheit und ein anderes
Sein empfingt. Darum darf in Gott mit Bezug auf die
inneren Vorginge keinerlei Ursidchlichkeit verteidiget
werden. (Esse filii non est creatum. Unde filius non
habet causam sui esse. Sent. 3. d. 11. q. 1. a. 1 ad 5.)

61. Wenn schon riicksichtlich der Hervorgénge, proces-
siones personarum, in Gott keine Ursédchlichkeit an-
genommen werden darf, so doch wenigstens mit Bezug
auf das Wesen Gottes und seine ,Tat¥ die Geistes- und
Willenstat? Das noch viel weniger. Denn hier hitten
wir zwei Fille, die mdglich wéren: entweder bildet das
Wesen Gottes die Ursache der ,Tat“; oder es trifft das
Umgekehrte zu. Aber beides ist ein Ding der Unmog-
lichkeit.

62. Das Wesen Gottes gibt keine Ursidchlichkeit ab
fiir die ,,Tat“. Der Beweis dafiir ist sehr einfach und
aus der fritheren Darlegung bereits erbracht. Denn die
Wirkursache fordert eine Wirkung, einen Effekt, was in
Gott unbedingt ausgeschlossen ist. Die Urséchlichkeit
wirkt im Verursachten ein verschiedenes Wesen, ein ver-
schiedenes Sein. Das sind Dinge, welche sich mit dem
Begriff und ganzen Wesen Gottes schlechterdings nicht
vertragen. Dazu kommt, da der Herr Wiirzburger Apo-
loget die sichliche, ja sogar die begriffliche Identitéit



Das ,,Werden** im Sinne der Scholastik. 463

zwischen Wesen und ,Tat“ in Gott auf das eifrigste ver-
teidigt. Damit hebt er aber die Urséichlichkeit wieder
gelber auf. Somit enthilt der Satz: ,Deus est causa sui“
im Sinne einer Ursidchlichkeit, einer causa efficiens,
einen grandiosen Widerspruch, wie er ausgesprochener
nicht mehr sein kann. Ursichlichkeit und sachliche,
ja selbst begriffliche Identitdt, sind nicht einmal
denkbar, viel weniger dann in der Wirklichkeit vor-
handen.

63. Aber auch die ,,Tat“ kann nicht die Ursache des
Wesens in Gott sein. Diese Wahrheit ist, wenn modglich
noch eindringlicher als die frithere. Als Beweise gelten
die vorhin dargelegten, wozu jedoch noch ein neuer tritt.
Da wir Gott nur aus den Kreaturen kennen — von den
Glaubenswahrheiten sehen wir hier ab —, so miissen wir
von den Geschopfen durch einen AnalogieschluB zu der
Kenntnis Gottes und seines Wesens gelangen. Die Krea-
turen nun verhalten sich folgendermaBen : zunéchst besitzen
sie in der Ordnung des Seins eine Wesenheit, eine indi-
viduelle Vollkommenheit mit dem Dasein, der Existenz.
In der Ordnung der Tétigkeit haben sie verschiedene
Vermogen oder Potenzen. Sind diese Vermdgen durch
eine Form vollendet, in actu, dann tritt aus ihnen die
»,Tat* als Wirkung hervor. Ahnlich, wenn auch nicht
gleich, secundum analogiam némlich, haben wir uns die
Sache in Gott zu denken. Darum ist zu allererst die
Wesenheit, dann das Dasein, ferner die Vermdgen, diese
Vermdgen im Zustande der Vollendung, in actu, endlich
die ,Tat“, welche aus der potentia in actu herausflieSt.
Es versteht sich von selber, daB zwischen allen diesen
in Gott kein sachlicher Unterschied, sondern eine reale
Identitit herrscht. Dall nun von allen diesen Dingen in
Gott die ,Tat“ das allererste sein soll, das ldBt sich
schlechterdings ein fiir allemal nicht denken. Woher
hat also der Herr Universititsprofessor Dr. Schell diese
seine Kenntnis von Gott, seinem Wesen, der Verursa-
chung dieses Wesens? In der ganzen groBlen weiten
Schopfung haben wir keine Analogie, daB die eigene ,Tat“
einer Kreatur das Allererste sei, daB eben diese eigene
,Tat* ein Geschopf, nimlich das Wesen, dessen ,Tat“ sie
ist, verursache. Es ist ein logischer Widerspruch sonder-
gleichen, daB ein Wesen eine ,Tat“ vollfithre, bevor es
iiberhaupt selber ist, bevor es existiert. Immer wund

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIX. 30



464 Das ,,Werden** im Sinne der Scholastik.

iberall, in ordine essendi, und in ordine operandi, ist
die Existenz das Allererste, dann folgt erst die ,, Tat".
Darum betont die Scholastik so oft und energisch das
esse in actu fiir eine jede ,Tat“. Wird nun das Wesen
und die Existenz der Kreatur durch ihre eigene ,Tat*
verursacht, so ist offenbar die ,Tat“ das Allererste.
Warum soll es sich nun in Gott tatséichlich in dieser Weise
verhalten, wahrend bei allen Geschopfen das gerade
Gegenteil zutrifft. Wie konnen wir Gott noch erkennen,
von ihm irgend etwas wissen, wenn alle und jede Analogie
fehlt? ~ Oder weil uns der Herr Wiirzburger Apologet
irgend ein Beispiel anzugeben, daB irgend ein Geschdpf
durch seine eigene ,Tat“ sich selber verursacht habe?
Wo und wann ist das gechehen? Es kann eben nicht
und nirgends vorkommen, weil der eine Begriff den an-
deren aufhebt, somit alle Gesetze der Logik, des Denkens
umstiirzen miiite. Eine , Tat“ ohne Substrat, welchem sie
angehort, aus welchem sie hervorgeht; eine ,Tat“, welche
ihr eigenes Substrat, in dem sie ist, erst verwirklichen,
in actu versetzen mufl, das ist und bleibt ein ewiger
innerer Widerspruch. Widersprechendes aber vermag selbst
Gott nicht in Ausfithrung zu bringen, kann unmoglich in
Gott selber sein.

64. Damit ist auch die Antwort gegeben auf eine
weitere Behauptung dieses Autors, das Wesen und die
Geistestat seien in Gott weder frither, noch spéter
selbst begrifflich genommen. Nein, so verhilt sich
die Sache nicht, sondern Gott, sein Wesen ist begrifflich
friither als die ,Tat“ durch welche oder kraft welcher
die Wesenheit selber angeblich verursacht sein soll.
Das Wesen Gottes ist bereits in actu in ordine operativo.
Darum geht nach unserer Auffassung, die in Gott selber
ihre Begriindung hat, cum fundamento in re, die ,Tat“
aus dem Wesen Gottes in actu hervor. Dies folgt mit
Notwendigkeit aus dem Begriff und Wesen der Tat. Agere
nihil aliud est, quam communicare id, per quod agens
actu est. QQ. disput. de potentia. q. 2. a. 1. — Und
warum? Natura cuiuslibet actus est, quod seipsum com-
municet quantum possibile est. Unde unumquodque agens
agit secundum quod in actu est. 1. ¢. — Wir denken
uns also, und zwar mit Recht, mit allem Grund, das
Wesen Gottes in actu sowohl in der Ordnung des Seins,
wie in der Ordnung der Titigkeit, aus diesem Wesen



Das ,Werden“ im Sinne der-Scholastik, 465

in actu tritt die ,Tat“ hervor. In actu aber ist ein jedes
Wesen, auch das Wesen Gottes, nicht durch die ,Tat*
sondern durch eine Form und das Dasein. Diese
beiden sind in Gott allerdings sachlich identisch in sich,
wie auch mit der ,Tat!, aber sie konnen auch von uns
cum fundamento in re unterschieden werden. Das eine
steht daher auBer Zweifel: Gottes Wesen ist begrifflich
frither, als seine Geistestat. Ebenso gewiB ist, daf in
Gott mit Bezug auf sich selber keinerlei Urséich-
lichkeit herrscht, daB er nicht causa sui ist.

- 65. So gewdhrt uns denn das ,Werden* im Sinne der
Scholastik einen klaren Einblick in den tiefen Ernst und
Eifer, in das volle Verstindnis, mit welchem sie diese
Frage behandelt hat. Nichts liegt der ,scholastischen
Denkweise“ ferner, als der Mangel an ,Sinn fiir das
Werden®, Die Scholastik hat ebensoviel Sinn ,fiir die
Tat, fiir die Art ihrer Verwirklichung®, wie fiir das Sein,
fiir den Besitz, fiir den Erwerb, fiir die inhaltliche Fiille
und die ruhende Beschaffenheit. Vgl. dies. Jahrb. B.: 18
S. 451. Was nun die ,,Tat und ibhre Verwirklichung* ini
besonderen anbelangt, so glauben wir in vorliegender
Abhandlung das Notige gesagt, und den vollen Beweis
erbracht zu haben, wie sehr man der Scholastik unrecht
tut mit der Behauptung, das ,scholastische Denken habe
dafiir keinen Sinn gehabt“. Eine Anschauung dieser Art
setzt eine duBerst mangelhafte Kenntnis des ,scholasti-
schen Denkens“ voraus und verridt zugleich, daB der
Besitzer dieser Ansicht fiir dasselbe ,keinen Sinn hat®

30>



	Das "Werden" im Sinne der Scholastik

