
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 19 (1905)

Artikel: Das "Werden" im Sinne der Scholastik

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 419

DAS „WERDEN" IM SINNE DER SCHOLASTIK.

VON P. FR. GUNDISALV FELDNER, MAG. S. TH. ORD. Praed.

1. Im 18. Band, S. 411 ff. dieses Jahrbuchs haben
wir die Anschauung der Scholastik über das „Werden"
der Kreaturen kennen gelernt. Indes wurde die Lehre
der Scholastik über das „Werden" daselbst aus dem S. 448
angeführten Grunde nicht allseitig erschöpfend von uns
dargelegt. Wir mußten ihre Ansicht über das „Werden"
der Tätigkeit, der „Tat", namentlich der „Geistes- und
Willenstat" in den Geschöpfen, einstweilen zurückstellen
und die Erörterung hierüber auf später verschieben. Das
bisher Unterlassene wollen wir nun hiermit nachtragen
gegenüber Dr. Schell a. a. O. S. 451.

I. Die „Tat".
2. Wie gelangen wir zur Kenntnis der „Tat"? Aus

dem Begriff des Ursprunges eines Dinges aus einem
anderen mittelst der Bewegung. Wird nämlich ein Ding
durch eine Bewegung aus seinem Zustande, seiner Disposition

gerückt, so muß das offenbar von irgend einer
Ursache herkommen. Darum bedeutet die „Tat" nach der
ersten Namensherleitung soviel wie: Ursprung einer
Bewegung. Denn gleichwie die Bewegung in dem von einem
anderen Bewegten ein Leiden genannt wird, ebenso heißt
der Ursprung der Bewegung, insofern sie von dem einen
beginnt und in dem bewegten Ding endet, Tätigkeitoder„Tat".
Sehen wir nun von der Bewegung ab, so besagt alsdann die
„Tat" nichts anderes, als die Beziehung des Ursprungs,
welche von einer Ursache oder einem Prinzip platzgreift,
mit dem, was von diesem Prinzip stammt. (Primo coniicere
potuimus originem alicuius ab alio ex motu: quod enim
aliqua res a sua dispositione removetur per motum,
manifestum fuit hoc ab aliqua causa accidere. Et ideo actio
secundum primam nominis impositionem importât originem
motus. Sicut enim motus, prout est in mobili ab aliquo,
dicitur passio: ita origo ipsius motus, secundum quod
incipit ab alio et terininatur in id quod movetur, vocatur
actio. Remoto igitur motu, actio nihil aliud importât quam
ordinem originis, secundum quod a causa aliqua vel



420 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

principio procedit in id quod est a principio. Summ. th.
1. p. q. 41. a. 1 ad 2. edit Leon.) Ygl. a. a. 0. q. 45. a. 3.

3. Damit sind wir jedoch nur bei der ersten Namenge-
bung der „Tat", nicht bei dem Wesen der „Tat" selber, in den
Kreaturen angekommen. Die „Tat" der Geschöpfe ist
keineswegs eine bloße Beziehung, ein Verhältnis zu einem
anderen, sondern bildet eine eigene, von der Beziehung
verschiedene Kategorie, wie jedem Logiker bekannt ist.
Ferner erscheint die „Tat" der Kreaturen stets mit einer
Bewegung verbunden, so daß von dieser letzteren niemals
abgesehen werden kann. Schon aus diesem Grunde allein
ist es unbedingt falsch, wenn jemand die „Tat" in Gott
und in den Kreaturen in gleicher Weise, also univok,
eindeutig, aussagen will. Die „Tat" in Gott gehört durchaus

nicht in die Kategorie: Tätigkeit, actio, wie in den
Geschöpfen, weil ihr die Bewegung fehlt. Darum besteht
zwischen der „Tat" Gottes und jener der Kreaturen
keinerlei Eindeutigkeit, sondern nur ein analoges Verhältnis.
(Actio secundum quod est praedicamentum dicit aliquid
fluens ab agente, et cum motu. Sed in Deo non est aliquid
medium secundum rem inter ipsum et opus suum ; et ideo
non dicitur agens actione, quae est praedicamentum: sed
actio sua est substantia. Sent. 1. d. 8. q. 4. a. 3 ad 3. —
Etiam secundum Avicennam agens divinum non agit per
motum. Commentator etiam dicit, quod actio aequivoce
dicitur de actione, qua Deus agit, et de actione naturali.
Sent. 2. d. 17. q. 1. a. 2 ad 4. — Cum dicitur actio de
Deo, et de rebus naturalibus, est quasi aequivoce dicta.)
A. a. O. d. 18. q. 2. a. 2.

4. Was ist also die „Tat" in den Geschöpfen? worin
besteht ihr innerstes Wesen? Wir haben es soeben
vernommen. Die „Tat" bildet etwas, was aus dem tätigen
Geschöpfe selber auf Grund einer Bewegung hervorgeht.
Sie ist demnach aliquid fluens ab agente, et cum motu.
Eine jede „Tat" der Kreaturen, welcher Art immer, geht
aus der Kreatur selber hervor, auch wenn sie keine äußere
Wirkung zu ihrem terminus hat, sondern im Geschöpf
selber als einzige Wirkung bleibt. (Actio cuiuslibet,
etiamsi sit eius ut instrumenti, oportet ut ab ejus potentia
egrediatur. QQ. disput. de potentia. q. 3. a. 4. — Actio
non significatur ut in agente, sed ut ab agente. Et tarnen
constat, actionem esse in agente. a. a. O. q. 8. a. 2. —
Similiter utimur nomine processionis ubi est aliqua emanatio



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 421

alicuius ab aliquo; sicut dicimus quod radius procedit a
sole, et omnis operatio ab opérante, et etiam operatum,
sicut artificiatum ab artifice, vel genitum a generante, et
universaliter omnem huiusmodi ordinem nomine proces-
sionis significamus. Est autem duplex operatio. Quaedam
quidem transiens ab opérante in aliquid extrinsecum, sicut
calefactio ab igne in lignum alia vero est operatio
non transiens in aliquid extrinsecum, sed manens in ipso
opérante, sicut intelligere, sentire, velle et huiusmodi
Primum autem operationis genus commune est viventibus
et non viventibus; sed secundum operationis genus est
proprium viventium. Unde si largo modo accipiamus
motum pro qualibet operatione, sicut Philosophus accipit
in 3. de anima, ubi dicitur quod sentire et intelligere sunt
motus quidam, non quidem motus qui est actus imperfecta

ut définitur in 3. Phys., sed motus qui est actus
perfecti: sie proprium videtur esse viventis Secundum

autem utrumque operationis genus invenitur
in creaturis aliqua processio. Nam secundum
primum genus dicimus, quod generatum procedit a generante,
et factum a faciente. Quantum autem ad secundum operationis

genus dicimus quod verbum procedit a dicente, et
amor ab amante. A. a. 0. q. 10. a. 1.)

5. Wir werden demnach das innere Wesen der „Tat"
in den Kreaturen dahin bestimmen müssen, daß wir sagen,
die „Tat" der Geschöpfe sei jenes der Kreatur innerlich
Zufallende, accidens, welches aus der vollkommenen
Wirkungskraft derselben hervorgeht und jedesmal mit einer
Bewegung verknüpft ist. Das Geschöpf im Zustande dieser
Wirkungskraft werden wir noch kennen lernen.
Vorläufig möge eine Begriffsbestimmung des Tätigseins, des

agere, nach dem englischen Lehrer hier Platz greifen. Nach
dem hl. Thomas besteht die Tätigkeit oder die „Tat"
darin, daß die tätige Kreatur das einem anderen mitteilt,
wodurch sie selber vollendet oder actu ist. (Natura cuius-
libet actus est, quod seipsum communicet quantum possi-
bile est. Unde unumquodque agens agit secundum quod
in actu est. Agere vero nihil aliud est, quam communi-
care illud, per quod agens est actu secundum quod est
possibile. QQ. disput. de potentia. q. 2. a. 1.) Somit wäre
nach der Lehre des hl. Thomas die „Tat" in den Kreaturen
nichts anderes als eine von dem tätigen Geschöpfe, von
dem agens, mitgeteilte Vollendung, actus. Das nähere



422 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

hierüber wird uns noch später beschäftigen. Im Grunde
genommen aber weicht diese Begriffsbestimmung der „Tat"
durch S. Thomas von der oben angezogenen, die „Tat"
sei: aliquid fluens ab agente, et cum motu nicht wesentlich

ab. Denn die Mitteilung dessen, wodurch die tätige
Kreatur vollendet, actu ist, muß ja auch ein Ausfluß, ein
fluere genannt werden. Daß ebenso bei jeder Mitteilung
etwas, aliquid mitgeteilt wird, versteht sich offenbar ganz
von selber. Endlich ist die Bewegung, wie früher
nachgewiesen wurde, bei jeder „Tat", also auch bei der
Mitteilung in den Geschöpfen unerläßlich.

II. Das Prinzip und die Ursache der „Tat".
6. An einer früheren Stelle, oben n. 2, hörten wir den

hl. Thomas sagen, die „Tat" sei dasjenige, was aus einem
Prinzip, oder aus einer Ursache hervorgeht. Weil der
englische Lehrer zwischen Prinzip und Ursache sorgfältig
unterscheidet, müssen wir etwas näher auf diesen Unterschied

eingehen. Prinzip, Anfang nennen wir dasjenige,
wovon ein anderes ausgeht. Die Art und Weise des
Ausganges kommt dabei zunächst nicht inbetracht. Denn auch
im 5. Buche der Metaphysik (cap. 1.) des Aristoteles wird
das Prinzip dahin bestimmt, es sei dasjenige, aus dem
etwas ist oder erkannt wird. Das Prinzip bezeichnet also
nur den Ursprung eines anderen absolut, ohne Rücksicht
auf die Art und Weise des Ursprungs. So sagen wir vom
Punkt, er bilde den Anfang oder Ausgang der Linie, vom
Punkt, wo die Bewegung ihren Anfang nimmt, von der
Morgenröte, sie beginne den Tag usw. (Nomen principium
nihil aliud significat quam id a quo aliquid procedit:
omne enim a quo aliquid procedit quocumque modo,
dicimus esse principium, et e converso. Summ. th. 1. p. q.
33. a. 1 u. ad 1. — Principium dicit ordinem originis
absolute, non determinando aliquem modum Invenitur
enim aliquod principium, quod non est extra essen-
tiam principiati, sicut punctus a quo fluit linea,
sicut terminus a quo dicitur principium motus, et sicut
mane dicitur principium diei. Sent. 1. d. 29. q. 1. a. 1.)

Vgl. Sent. 1. d. 12. q. 1. a. 2 ad 1. — Daraus ist ersichtlich,

in welchem Sinne das Prinzip, der Anfang von uns
aufgefaßt werden muß, um nicht zu irren.

7. Die Ursache dagegen weist auch schon auf die Art
und Weise des Ursprungs hin. Denn die Ursache besagt,



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 423

daß dasjenige, was einen Ursprung oder Anfang nimmt,
wesentlich verschieden und abhängig ist von dem, aus
dem es hervorgeht. Eine jede Ursache in der Tat
befindet sich entweder außerhalb der Wesenheit des
verursachten Dinges, wie die Wirkursache und der Zweck,
oder sie bildet einen Teil dieser Wesenheit, wie das Stoffliche

und Formelle. Überdies hat eine jede Ursache die
Bedeutung eines Prinzips, eines Anfangs des Daseins im
verursachten Dinge, weil ja gerade dieses Dasein durch
die Ursache erst zustande kommt. (Hoc nomen causa
videtur importare diversitatem substantiae, et dependen-
tiam alicuius ab altero, quam non importât nomen prin-
cipii. In omnibus enim causae generibus semper invenitur
distantia inter causam, et id cuius est causa secundum
aliquam perfectionem aut virtutem. Summ. th. 1. p. q.
33. a. 1 ad 1. — Hoc autem invenimus in origine divi-
narum personarum, quod tota essentia unius accipitur
in alia, ita quod una numéro est essentia trium, et idem
esse. Et ideo ad significandum ordinem talis originis
non competit nomen causae propter duo. Primo, quia
omnis causa vel est extra essentiam rei, sicut efficiens et
finis; vel pars essentiae, sicut materia et forma. Secundo,
quia omnis causa habet ordinem principii ad esse sui
causati, quod per ipsam constituitur. Sent. 1. d. 29. q.
1. a. 1.) Vgl. QQ. disput. de potentia. q. 10. a. 1 ad 8. —
Sent. 3. d. 11. q. 1. a. 1 ad 5. — Contra error, graec. cap. 1.

8. Wie verhält es sich nun mit der „Tat" der
Geschöpfe? Hat sie ein Prinzip, oder vielmehr eine Ursache,
aus welcher sie hervorgeht? Offenbar weist sie auf eine
Ursache, nicht auf ein Prinzip ihres Ursprungs hin. Denn die
tätige Kreatur als Wirkursache, causa efficiens, und auch der
Zweck, die causa finalis, ist für sie etwas Äußerliches,
bestimmt nicht ihr inneres Wesen. Darum bildet die „Tat" eine
Wirkung, ist sie ein Effekt der tätigen Kreatur als ihrer
Ursache, was mit Bezug auf das Prinzip durchaus nicht
immer zutrifft. Infolgedessen unterscheidet sich die „Tat"
ganz wesentlich von ihrer Ursache, und ist diese letztere
etwas Äußerliches, est extra essentiam rei causati. (Im-
possibile est quod actio angeli, vel cuiuscunque alterius
creaturae sit eius substantia. Actio enim est proprie
actualitas virtutis, sicut esse est actualitas substantiae vel
essentiae. Impossibile est autem quod aliquid, quod non
est purus actus, sed aliquid habet de potentia admixtum,



424 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

sit sua actualitas, quia actualitas potentialitati répugnât.
Solum autem Deus est actus purus. Ergo in solo Deo
sua substantia est suum esse et suum a g ere. Summ. th.
1. p. q. 54. a. 1. — Effectua proprius et immediatus oportet
quod proportionetur suae causae. Unde oportet quod
in omnibus illis, in quibus principium operationis proxi-
mum est de genere substantiae, quod operatio sua sit
substantia. Et hoc solum in Deo est. Et ideo ipse solus est,
qui non agit per potentiam mediam differentem a sua
substantia. In omnibus autem aliis operatio est accidens. Et
ideo oportet, quod proximum principium operationis sit
accidens. Sent. 1. d. 3. q. 4. a. 2.) Vgl. QQ. disput. de
potentia. q, 10 a. 1 ad 5. — Quodlib. 10. p. 3. a. 1.

9. Die tätige Kreatur bildet also für die „Tat" eine
äußere Ursache, denn sie ist nicht ein wesentlicher
Bestandteil, weder ein stofflicher, noch ein formeller, der
„Tat". Das tätige Geschöpf gehört in die Kategorie der
Substanz, die „Tat" in jene des Zufallenden, des Accidens.
Zudem verursacht ja die Kreatur als Wirkursache, als
causa efficiens, nicht sich selber, also gewiß ein von
ihr verschiedenes Ding. Wenn also der hl. Thomas
erklärt, die „Tat" sei nichts anderes als die Mitteilung dessen,
wodurch die Kreatur wirklich, actu oder vollendet ist, so
kann damit unmöglich gemeint sein, die Kreatur teile
seine eigene Vollendung, das numerisch eine Wirklichsein

der „Tat" mit. Dadurch würde sie sich ja selber
zerstören, vernichten, weil sie sich in ein Zufallendes, in
ein Accidens umändern müßte. Davon kann aber offenbar

nie die Rede sein. Folglich verursacht die Kreatur
in der „Tat" nur ein ihr ähnliches, oder spezifisch
gleiches Sein. Darum beweist der hl. Thomas, daß die
„Tat" in den Geschöpfen nur ein Zufallendes, ein Accidens
sein könne, aus dem Umstände, daß die nächste, unmittelbare

Ursache, das principium proximum der „Tat" nicht die
Wesenheit selber der Kreatur, sondern ihre Kraft, die
Potenz bildet. Dann aber haben wir ein Zufallendes, aus
welchem ein anderes Zufallendes, spezifisch-ähnliches,
nicht numerisch-gleiches hervorgeht. Die Kreatur
mit ihrer Wesenheit ist also niemals ein Bestandteil, weder
ein stofflicher noch formeller, der „Tat" selbst, sondern
etwas Außenstehendes, was ja schon im Wesensbegriff
der Wirkursache, als solches liegt. (Apud nos —
Latinos — nomen causae significat aliquid in essentia



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 425

diversum. Dicimus enim causam, ad quam sequitur
aliud. Principium potest dici aliquid, quod non est
secundum essentiam distinctum, non autem causa,
maxime si loquamur de causa originante, quae est causa
efficiens. QQ. disput. de potentia. q. 10. a. 1 ad 8 et 9.)

10. Noch ein zweites Moment enthält der Begriff und
Wesen der Ursache. Nicht allein die Substanz oder Wesenheit

der Ursache ist verschieden von dem Wesen der „Tat",
die aus ihr hervorgeht, sondern auch ihr Sein, das Dasein.
(Nomen causae importât respectum originis per compara-
tionem ad esse rei, quod a causa procedit. Sent. 3. d.
11. q. 1. a. 1 ad 5.) Diese Lehre des hl. Thomas ist von
größter Wichtigkeit. Das Sein der Ursache ist substantielles

Sein, das der „Tat" aber accidentelles. Nun kann
offenbar das substantielle Sein nicht zugleich ein accidentelles

Sein bilden. Die „Tat" hat vielmehr ihr eigenes
Sein, wie jedes andere Accidens in den Kreaturen. (In
nobis enim relationes habent esse dependens, quia earum
esse est aliud ab esse substantiae. Unde habent
proprium modum essendi secundum propriam rationem,
sicut et in aliis accidentibus contingit. Quia enim
omnia accidentia sunt formae quaedam substantiae superad-
ditae, et a principiis substantiae causatae, oportet quod
eorum esse sit supperadditum supra esse substantiae

et ab ipso dependens. Summ, contra gent. lib.
4. cap. 14.)

11. Wird aber in der Philosophie nicht ausdrücklich
gelehrt, daß das Sein des Accidens darin bestehe, daß es
sich im Sein der Substanz befinde? Ganz deutlich lehrt
der hl. Thomas: esse accidentis est inesse, et dependere,
et compositionem facere cum subiecto per consequens.
Sent. 1. d. 8. q. 4. a. 3. Allein das ist nicht eine Begriff-
und Wesensbestimmung des Seins der Accidenzen, sondern
bezeichnet nur die Art und Weise, wie sie existieren, falls
sie wirklich da sind. Die oben ausgesprochene Doktrin
bezieht sich auf das Verhältnis des Accidens zu seiner
nächsten Ursache, nicht aber auf das Wesen des Daseins
selber. Die Art und Weise aber des Existierens kann von
einer höheren Ursache vom Sein des Accidens sogar
getrennt werden, ohne daß dieses Accidens sein eigenes Dasein
etwa verlieren müßte. (Inesse non dicit esse accidentis
absolute, sed magis modum essendi, qui sibi competit
ex ordine ad causam proximam sui esse. Et quia remoto



426 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

ordine accidentis ad causam proximam adhuc potest rema-
nere ordo ipsius ad causam primam, secundum quem
modus ipsius essendi non est inesse, sed ab alio esse; ideo
potest Deus facere, quod sit accidens et non insit. Nec
tarnen esse accidentis ab accidente removebitur, sed modus
essendi. Sent. 4. d. 12. q. 1. a. 1. qu. 1 ad 1. et 2.) Vgl.
Quodlib. 9. q. 3. a. 1 ad 1 et 2.

Aus alle dem ergibt sich mit voller Klarheit, daß die
Tat der Kreaturen eine Wirkung, einen Effekt bildet, und
somit eine Ursache, nicht ein Prinzip fordert. Ebenso
leuchtet der Unterschied z wischen Ursache und Prinzip ein.

III. Der Zustand der Ursache im Augenblick der „Tat".
12. Die Kreaturen bilden im wahren eigentlichsten Sinne

die Ursache der von ihnen heraustretenden „Tat". Es
fragt sich aber, wann fließt die „Tat" aus dem Geschöpfe
heraus? wann ist die Kreatur formell und wirksam die
Ursache der „Tat"? Mit einem Worte: in welchem
Zustande muß die Ursache sich befinden, damit die „Tat"
aus ihr hervorgeht? Die Scholastik antwortet, das Geschöpf
muß vollendet, muß in actu sein nach jener Richtung hin,
in ordine operandi, aus welcher die „Tat" erfolgt. Die
Kreatur muß der Kraft oder Vollkommenheit nach schon
die „Tat" in sich enthalten. Also muß die Ursache jene
Vollendung aufweisen, daß unmittelbar aus ihr die „Tat"
heraustritt, und zwar, wie bereits betont wurde, auf Grund
einer Bewegung. (Movet autem aliquid secundum quod
est actu. Movere autem nihil aliud est, quam educere
aliquid de potentia in actum: de potentia autem non
potest aliquid educi in actum, nisi per aliquod ens in
actu. Summ. th. 1. p. q. 2. a. 3. — Agens inquantum
huiusmodi, est in actu. A. a. O. q. 4. a. 1. — Manifestum
est enim, quod unumquodque secundum quod est actu et
perfectum, secundum hoc est principium activum ali-
cuius. A. a. O. q. 25. a. 1. — Potentia activa perfectior
est quam actus, qui est eius effectus. QQ. de veritate.
q. 4. a. 6 ad 3.) Vgl. Summ. th. 1. p. q. 76. a. 1. 1.
2. q. 79. a. 2. — 3. p. q. 8. a. 5 usw.

13. Die Wahrheit dieser Lehre ergibt sich aus dem
Begriff und Wesen der Tätigkeit. Denn tätig sein heißt,
einem anderen das mitteilen, wodurch man selber die
Vollendung erreicht hat. Agere nihil aliud est quam
communicare id, per quod agens est actu: so hat uns



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 427

S. Thomas ausdrücklich erklärt. Daraus geht unwiderleglich

hervor, daß die Kreatur nur dann wirklich,
formell Ursache ist, wenn sie von dem, was sie selber
besitzt, von ihrer Vollendung, der „Tat" mitteilt. Dies
aber kann nur in dem Falle geschehen, als die Ursache
selber im Besitze jener Vollkommenheit ist. Der Beweis
dafür ist nicht schwer zu erbringen.

14. So lange die Kreatur, die zu mancherlei „Taten"
die Anlage, Fähigkeit oder Potenz hat, nicht zu dieser
einzelnen „Tat" bestimmt ist, kann nie die „Tat" aus ihr
heraustreten. Aus einer ganz und gar unbestimmten
Ursache wird ewig nie eine durchaus bestimmte Wirkung
erfolgen. Nun aber bildet die „Tat" etwas völlig
Bestimmtes. Oder sollte es wirklich eine unbestimmte
„Tat" geben? eine „Tat" im allgemeinen? Manche
Philosophen, eigentlich nichts weniger als Philosophen, behaupten

es, indem sie von einer Bewegung „im allgemeinen"
durch Gott das Wort reden. Allein diesem physikalischen
und philosophischen Widerspruch vermögen wir nicht
beizustimmen. Nein, eine jede „Tat" welcher Art immer
ist etwas in sich Bestimmtes. Dann muß aber auch die
Ursache dieser „Tat" bestimmt sein. Die Fähigkeiten
oder Potenzen der Geschöpfe sind jedoch an und für sich
nicht zu dieser oder jener einzelnen „Tat" bestimmt. Folglich

müssen sie erst bestimmt werden, damit die „Tat" aus
ihnen hervorgehe. Also müssen diese Potenzen vollendet,
in actu gesetzt sein, dann erst erfolgt die „Tat". (Opus
determinatum non progreditur nisi a determinato agente.
Et inde est quod est tantum in potentia, non agit quia se
habet indeterminate ad multa. Sed forma, quae est ter-
minans potentiam materiae, principium actionis dicitur.
Sent. 1. d. 45. q. 1. a. 3. — Nihil agit nisi secundum quod
est in actu. Et inde est, quod oportet omne agens esse
determinatum ad alteram partem. Quod enim ad utrum-
libet est aequaliter se habens, est quodammodo potentia
respectu utriusque. Et inde est, ut dicit Commentator,
quod ab eo, quod est ad utrumlibet, nihil sequitur, nisi
determinatur. Sent. 2. d. 25. q. 1. a. 1.)

15. Das, wodurch die Fähigkeiten und Potenzen
vollendet, in actu gesetzt werden, nennt die Scholastik Form,
denn die Form bestimmt, vervollkommnet somit das, was
sich wie der Stoff, wie die Potenz verhält. Darum bildet
diese Form die unmittelbare Ursache, wodurch die „Tat"



428 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

zustande kommt, wie S. Thomas oben mit den Worten
lehrt: sed forma, quae est terminans potentiam materiae,
principium actionis dicitur. Auch anderswo bemerkt der
Heilige, die Potenz vermöge keine „Tat" hervorzubringen,
wenn sie nicht durch eine Form, wodurch sie in actu
gesetzt wird, ihre Vollendung erlangt hat. (Nulla poten-
tia passiva potest in actum exire, nisi compléta per formam
activi, per quam fit in actu: quia nihil operatur, nisi
secundum quod est in actu. Sent. 3. d. 14. q. 1. a. 1.

qu. 2.) Vgl. QQ. disput. de potentia. q. 2. a. 2. — A. a. O.

q. 3. a. 6. — Diese Form ist es also, die als causa qua
oder principium quo, eine ihr ähnliche Wirkung, die „Tat"
nämlich, hervorbringt. Aus ihr tritt die „Tat" heraus
als ihr unmittelbarer Effekt. Auf Grund dieser Form ist
die Kreatur formell Ursache.

16. So ergibt es sich denn, daß jene Vollkommenheit
oder Form, welche der Tat das Sein verleiht, in der
Ursache als solcher vorhanden sein muß, und zwar als
tätige Kraft oder Form. (Quia omne agens agit sibi simile,
ideo effectus agentis oportet quod aliquo modo sit in agente.
In quibusdam est enim idem secundum speciem; et ista
dicuntur agentia univoca, sicut calor est in igne cale-
faciente. In quibusdam vero est idem secundum pro-
portionem sive analogiam Ex quo patet, quod illud,
quod est in effectu ut forma dans esse, est in agente in-
quantum huiusmodi, ut virtus activa. Et ideo sicut se
habet agens ad virtutem activam, ita se habet ad conti-
nendam formam effectus. Sent. 4. q. 1. a. 4. q. 4.) Vgl.
Quodlib. 6. q. 2. a. 1.

17. Nun hält es nicht mehr schwer, zu bestimmen, in
welchem Zustande sich die Ursache befindet in dem Augenblicke

der „Tat". Die Ursache als solche, von der
Scholastik potentia activa oder auch potentia in actu genannt,
muß vollkommener sein als die „Tat", welche aus ihr
hervorgeht, weil die „Tat" eine Wirkung dieser Ursache
ist. (Potentia activa perfectior est quam actus, qui est
eius effectus. QQ. disput. de veritate. q. 4. a. 6 ad 3.)
Vgl. Summ. th. 1. p. q. 95. a. 1. — A. a. O. 1. 2. q. 112.
a. 1. A. a. O. 2. 2. q. 148. a. 3 ad 2. Diese Vollkommenheit

aber kommt der Ursache zu durch eine mitgeteilte
Form. Im Augenblick, wo die Kreatur, beziehungsweise

eine ihrer Fähigkeiten oder Potenzen diese Form
empfängt, geht die „Tat" aus ihr hervor. Es gehört nichts



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 429

Weiteres mehr dazu. (In eodem instanti, in quo forma
acquiritur, incipit res operari secundum formam: sicut
ignis statim cum est generatus, inovetur sursum; et si
motus eius esset instantaneus, in eodem instanti com-
pleretur. Motus autem liberi arbitrii, qui est velle, non
est successivus, sed instantaneus. Summ. th. 1. 2. q. 113.
a. 7 ad 4. — Omne quod agit, agit ex hoc quod est in
actu. Unde oportet quod omne quod est in actu aliquid,
aliquo modo possit esse activum illius. Et ideo omne
naturale principium natum est inducere suam similitu-
dinem per actum suum. Sent. 3. d. 33. q. 1. a. 2. qu. 2.)
Anders verhält sich die Sache, wenn die Kreatur bloß die
Fähigkeit, die Potenz zur „Tat" aufweist. So lange sie
sich nur in diesem Zustand befindet, wird und kann die
„Tat" nicht herausfließen. (Inter causas in actu et causas
in potentia est ista differentia, quod causae opérantes in
actu simul sunt, et non sunt cum eis, quorum causae sunt
in actu; ita tarnen ut accipiantur causae singulares id est
propriae : sicut hie medicans simul est, et non est cum hoc
qui fit sanus, et hic aedificans cum hoc, quod aedificatur
Si accipiamus aedificantem hoc aedificium, et hoc aedificium
secundum quod est in aedificari, necesse est, quod posito
uno, ponatur et alterum, et remoto uno, removeatur et
alterum. S. Th. in Phys. II. VI. XI. 9 ed Leon.)

IV. Das Früher und Später der „Tat".
18. Die Ursache muß durch eine Form vollendet sein,

damit die Tat aus ihr wirklich heraustrete. Was haben
wir nun unter dieser Form zu verstehen. Nichts anderes
als die „Tat" selber, sagen uns einige Autoren? Die
Bestimmung, wodurch eine bestimmte „Tat" aus einer
bestimmten Ursache herausfließt, erfolgt bezüglich der
Ursache formell durch die „Tat". So lehrt unter anderen
Autoren P. Frins S. J. in seinem Werke gegen P. Dum-
mermuth. Dieser Autor schreibt: die „Tat" des kreatür-
lichen Tätigen ist dessen formelle Überführung oder
dessen Herausführung aus der Fähigkeit, aus der Potenz
in den Akt, in die Wirklichkeit." (Actio autem agentis
creati est eius formalis traduetio vel eduetio de potentia
in actum. De Cooperatione Dei cum omni natura creata,
praesertim libera. Paris 1892. pag. 84.) Anderswo heißt
es: „Es ist evident, daß es keines Dinges bedarf, wodurch der
Wille früher zu einem, ich weiß nicht wieso Gegenstand



430 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

in sich und identisch affiziert und bestimmt werden
müßte, damit er dann, der Natur nach später, zu einer
bestimmten Tat des Willens schreite; sondern durch die
Setzung dieser oder jener Tat des Wollens, oder durch
dessen Hinderung bestimmt der Wille sich selber. Aus
diesem Grunde, und keinem anderen gebraucht er seine
Freiheit im Tätigsein. Das genügt zur Erklärung wie
der Wille, der vorher in sich unbestimmt ist zu
einer Tat, nichts destoweniger durch seine Tat sich
selber bestimmen könne." (Hinc evidenter patet, nihil
opus esse, voluntatem prius ad certum obiectum nescio
quomodo affici et determinari in sese et identice, ut
deinceps — natura posterius — in actionem et actum
determinatum volendi procedat, imo ipsa positione huius
vel illius actus volitionis, vel eius cohibitione voluntas se
déterminât, et hac ratione, non alia, sua in agendo liber-
tate utitur. Atque haec quidem ad obiectionem factam
sufficiant, sicut etiam ad explicandum, quomodo voluntas
in se ad agendum antecedenter indeterminata, nihil-
ominus sese sua actione determinare ipsa possit. 1. c. pag. 110.)

19. Dieselbe Ansicht vertritt ein anderer Autor, P. Til-
mann Pesch S. J., wo er von den Vermögen, also Potenzen
der Naturdinge spricht. Wir lesen da : „Sie — die
aristotelische Lehre — faßt die Kräfte weder als für sich
bestehende Dinge, noch als bloße Bewegungszustände oder
leere Raumbeziehungen auf, sondern als Beschaffenheiten
oder Qualitäten, als wirklich positive Eigenschaften oder
Vermögen der Naturkörper, insofern dieselben, von irgend
woher in Tätigkeit versetzt, wirklich imstande seien, irgend
einen Effekt hervorzubringen. Zu dieser Auffassung wurde
man durch die Beobachtung hingeleitet, daß die Dinge
oftmals in aktueller Tätigkeit begriffen sind, von der sie
auch ablassen, und zwar mit der bleibenden Befähigung,
je nach Umständen wieder in den aktuell produzierenden
Tätigkeitszustand überzutreten. Da ist also unbedingt in
dem Dinge eine Fähigkeit vorauszusetzen, welche bald
ruht, bald in irgend einem Grade je nach ihrem Charakter
in eine bestimmte Wirksamkeit tritt. Eine bloße Möglichkeit

ist das Vermögen nicht, denn Möglichkeiten bewirken
nichts; wir müssen also in dem Vermögen ein wirkliches
Etwas erblicken. Es ist aber auch nicht eine wirkliche
Tätigkeit — Wirksamkeit —, denn diese geht erst aus
ihm hervor; es ist vielmehr der nächste Grund einer



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 431

Wirksamkeit. Das Vermögen ist ein unfertiges Etwas,
was in der hinzutretenden Wirksamkeit die ihm
entsprechende Vollendung und Bestimmung
erreicht, was also zum vollen aktuellen Wirken in einem
ähnlichen Verhältnisse steht, wie die Materie zu dem durch
Hinzutritt der Form vollendeten Naturwesen. Hiermit
soll aber nicht gesagt sein, daß das Vermögen sich zu
einer Wirksamkeit als stoffliche Ursache verhielte. Denn
der Ubergang des Vermögens zur Tätigkeit wird
von dem Vermögen selbst bewerkstelligt — freilich
unter dem Einflüsse irgend eines auf dasselbe einwirkenden
Objektes. Und darum besitzt das Vermögen den
Charakter einer Wirkursache." Die großen Welträtsel. 2. Aufl.
I. B. S. 608.

20. Im Grunde genommen nicht verschieden ist die
Anschauung des Würzburger Apologeten, Professor Dr.
Schell, über den wir im früheren Artikel, S. 451, gesprochen
haben. Denn auch dieser Autor läßt das Sein des tätigen
Dinges durch dessen „Tat" selber gewirkt werden. Sogar
in Gott ist dessen Sein durch die Geistes- und Willenstat.

Allerdings behauptet dieser Autor, in Gott sei die
„Tat" nicht früher, auch nicht begrifflich, als das Sein,
und umgekehrt. Wiefern diese Ansicht haltbar ist, werden
wir nun zu untersuchen haben. Darum wurde oben die
Überschrift gewählt: das Früher und Später der „Tat".

21. Die Lehre, welche die drei genannten Autoren
verteidigen, ist ein wahres Kunststück eines Freiherrn von
Münchhausen. Darum lohnt es sich der Mühe, dasselbe
genauer anzusehen. Es besagt nämlich, daß die „Tat"
früher als die Ursache sei, aus welcher die „Tat"
hervorgeht. In Wahrheit ein Unikum, wenn wir
bedenken, daß die „Tat" eine Wirkung, ein Effekt der
Ursache, der potentia in actu, also der Ursache im
formellen Sinn ist. Nein, die Sache verhält sich gerade
umgekehrt. Und dies umsomehr, als die „Tat" der
Geschöpfe nur durch eine Bewegung zustande kommt. Gerade
diese Bewegung bildet den Grund, daß die Ursache, die
potentia in actu, früher sein muß, wenigstens der Natur
nach, als die „Tat". (Inter omnia tarnen expressius reprae-
sentat processio verbi ab intellectu: quod quidem non
est posterius eo a quo procedit, nisi sit talis in-
tellectus, qui exeat de potentia in actum. Summ,
th. 1. p. q. 42. a. 2 ad 1. — Causa efficiens, quae agit

Jahrbuch für Philosophie etc. XIX. 28



432 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

per motum, de necessitate praecedit tempore suum effectum :

quia effectus non est nisi in termino actionis, agens au-
tem omne oportet esse principium actionis. A. a.
O. q. 46. a. 2. ad 1.)

22. Die Philosophie bekennt sich ausnahmslos, wenn
es überhaupt Philosophie ist, zu dem Grundsatz: zuerst
sein, dann eine „Tat" vollbringen. (Esse est prius quam
agere natura, non tempore de necessitate. Sent. 3. d. 18.

q. 1. a. 3 ad 1. — Non enim semper necessarium est, ut
causa praecedat causatum tempore, sed quandoque sufficit
quod praecedat natura. A. a. O. ad 3.) Überhaupt ist es
für sie eine ausgemachte Sache, daß eine jede Ursache,
welcher Art immer, der Natur nach früher ist, als die
Wirkung. (In quolibet genere causae causa natura-
liter est prior causato. Quaest. disput de veritate. q.
28. a. 7.) Namentlich aber ist dies der Fall mit Bezug
auf die Wirkursache, die causa efficiens. (Illud est prius
simpliciter dicendum or dine naturae, quod est prius
secundum genus illius causae quae est prior in ratione cau-
salitatis Formae introductio est prior naturaliter
secundum ordinem causae efficientis et finalis. Et ex hoc
patet secundum praedicta, quod or dine naturae est
simpliciter prior.) A. a. O. — Die Wirkursache kann
also niemals der Natur nach später sein. (Causa
efficiens non potest esse posterior in esse ordine dura-
tionis. Summ. th. 3. p. q. 62. a. 6.) Denn von der Ursache
hängt die „Tat" als Wirkung ab, nicht aber umgekehrt
die Ursache von der Wirkung. (Causae autem dicuntur
ex quibus aliqua dependent secundum suum esse, vel fieri.
Unde etiam quae sunt extra rem, vel quae sunt in re, ex
quibus non componitur res primo, possunt dici causae.
Phys. I. I. 5 ed. Leon.)

23. Daß die Ursache wenigstens der Natur nach früher
sein müsse als die „Tat", ergibt sich ja schon aus dem
innersten Wesen der „Tat" selber. Die „Tat" nämlich ist
der Akt, eine Form, welche vom Tätigen auf ein anderes
Ding übergeht. (Actio est actus ab agente in aliud.
Phys. III. v. 15.) Ein jedes Ding wird benannt vom Akt,
welcher das Prinzip der „Tat" und den terminus des
Leidens ausmacht. (Unumquodque enim denominatur ab
actu, qui est principium actionis et terminus passionis.
Phys. II. Ii. 7.) Diesen Akt des Tätigen nennen wir Form,
Vollendung, Wirklichkeit, nicht aber „Tat". Ebensowenig



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 433

kann die „Tat" Prinzip der „Tat", also ihrer selbst sein.
Folglich muß es ein anderes Prinzip der „Tat" geben,
und dieses Prinzip ist naturgemäß früher. Ferner liegt
es im Begriff und Wesen der „Tat", daß sie vom tätigen
Wesen ausgehe, und demselben als ihrem Substrat inhä-
riere. (Alio modo potest actio significari per modum
actionis, ut scilicet est egrediens a substantia et inhaerens
ei ut subjecto. Peri Herrn. I. V. 5. 8.) Wie kann aber
die „Tat" von der Substanz ausgehen und derselben in-
härieren, wenn diese letztere der Natur nach später ist?
Eine jede Ursache ist naturgemäß früher als die Wirkung.
(Omnis causa est naturaliter prior et notior suo effectu.
Poster. Analyt. I. IV. 15. ed. Leon.) Denn sie selber führt
ihre „Tat" aus der Möglichkeit in die Wirklichkeit. Daher
muß sie selber bereits Wirklichkeit besitzen. (Oportet
aliquid in actum reduci per id quod est actu. Gener. et
corrupt. I. XIV. 2. ed. Leon.)

24. Immer und immer wieder hören wir von der
Scholastik den Grundsatz, daß die Form die Ursache und das
Prinzip aller Bewegung bilde, weil ein jedes Tätige
gemäß seiner Form bewege. Denn jedes Tätige setze eine
„Tat", insofern es selber Wirklichkeit habe, in
actu sei. (Formae sunt causae et principia motuum,
cum omne agens moveat secundum formam. Omne enim
agens agit in quantum est actu. Phys. III. IV. 6.) Ebenso
befinde sich ein jedes Ding in actu durch eine Form.
(Omnis forma est quaedam participatio similitudinis divini
esse, quod est actus purus; unum quodque enim intantum
est actu, inquantum habet formam (Phys. I. XV. 7). Cum
causa sit, ad quam sequitur esse alterius; esse eius
quod habet causam, potest considerari dupliciter : uno
modo absolute, et sie causa essendi est forma, per quam
aliquid est in actu; alio modo secundum quod de potentia
ente fit actu ens. Et quia omne, quod est in potentia
reducitur in actum per id, quod est ens actu: ex hoc
necesse est, esse duas alias causas, scilicet materiam, et
agentem, qui reducit materiam de potentia in actum. A.
a. 0. II. X. 15.) Also stets weist uns die Scholastik auf
die Form hin, durch welche die Potenz, das Vermögen
des Geschöpfes in actu ist, weil gerade diese Form das
Prinzip, die Ursache der „Tat" bildet. (Omne passivum
perficitur secundum quod informatur per formam sui
activi... Unumquodque autem agit secundum exigentiam

28*



434 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

suae formae, quae est principium agendi, et régula operis.
Sent. 3. d. 27. q. 1. a. 1.)

25. Aus alle dem geht zur Evidenz hervor, daß es ein
heller Widerspruch ist, zu sagen, die „Tat" sei der Natur
nach früher als ihre Ursache, die Ursache werde als
solche durch ihre eigene „Tat" formell konstituiert.
Nein, die Ursache als Ursache wird durch eine Form
konstituiert. Und zwar muß diese Konstituierung durch
die Form zum mindesten der Natur nach früher
stattfinden, als die „Tat" aus der Ursache heraustritt. Geschieht
diese Vervollkommnung der Potenz in der Kreatur nicht
wenigstens in der genannten Weise früher, so ist jede
„Tat" einfach unmöglich, weil sich kein Substrat vorfindet,
aus welchem sie als Wirkung, als Effekt hervorgehen
könnte. Aus einer bloßen Anlage oder Fähigkeit kann sie
nicht herausfließen. Haben wir oben n. 17 vom hl. Thomas
gehört, Ursache und Wirkung seien zugleich, so wird
damit das naturgemäße Früher der Ursache nicht in Frage
gestellt. Denn dieses zugleich bezieht sich nur auf die
Folgerung in dem Sinne, daß die „Tat" hervorgeht, sobald
die Ursache in actu ist. Ob dies der Zeit nach früher
oder später, ebenso der Natur nach früher oder später
geschieht, kommt dabei nicht inbetracht. (Dicit ergo primo
— Aristoteles — quod de causa et causato potest aliquis
dubitare, utrum, quando est unum, sit et aliud. Quae
quidem quaestio non est intelligenda quantum ad simul-
tatem temporis, sed quantum ad simultatem consecutionis,
utpote si posito uno consequatur aliud, vel simul tempore,
vel prius, vel post. Posterior. Anylat. II. XVIII. 2. ff.)
Daß dieses der Sinn der oben angezogenen Stelle des
englischen Lehrers sei, sagt uns der Heilige selbst gerade im
weiteren Texte. Es heißt dort: Unde habetur, quod sicut
agentia inferiora, quae sunt causae rerum quantum ad
suum fieri, oportet simul esse cum iis quae fiunt, quan-
diu fiunt; ita agens divinum, quod est causa existendi
in actu, simul est cum esse rei in actu. Unde subtracta
divina actione a rebus, res in nihilum décideront, sicut
remota praesentia solis lumen in aere deficeret. Nun
wird aber doch hoffentlich kein vernünftiger Mensch
behaupten, Gott sei zugleich, also nicht einmal der Natur
nach früher als die Kreatur. Der englische Lehrerläßt
uns, das glauben wir aus dem Vorausgehenden
nachgewiesen zu haben, nicht im geringsten Zweifel darüber,



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 435

daß die Scholastik im Anschluß an Aristoteles immer und
überall das früher der Ursache festgehalten und
verteidigt hat.

V. Das „Werden" der Tat in den Kreaturen.
26. Damit die „Tat" des Geschöpfes zustande komme,

muß die Kreatur nach dieser Richtung hin, in ordine
operandi, vollkommen sein, sich in actu befinden. Diese
Vollendung erhält sie auf Grund einer Form, wodurch sie
in actu versetzt wird. Aus dem Geschöpfe in dieser
Vollendung, in actu, geht nun die „Tat" als Wirkung hervor.
Allein die Kreatur ist nicht unmittelbar durch ihr eigenes
Wesen, durch ihre Substanz tätig, sondern durch
verschiedene Vermögen, Fähigkeiten oder Potenzen. Gott
allein wirkt durch seine Substanz, diese selber ist seine
„Tat". Anders verhält sich die Sache in den Geschöpfen.
Diese haben von Natur aus nur Vermögen, Potenzen,
welche allerdings auf eine „Tat" hingeordnet oder
angelegt sind. Darin besteht an und für sich ihr ganzes
innere Wesen. (Esse in potentia nihil aliud est, quam
ordinari in actum. QQ. disput. de malo. q. 1. a. 2.) Aus
ihnen in diesem Zustande kann aber unmöglich eine
„Tat" heraustreten. Dazu genügt die bloße Hinordnung
unbedingt nicht. Diese verschiedenen Vermögen oder
Potenzen der Kreaturen müssen einen vollkommneren
Zustand aufweisen, sie müssen in actu sein. (Omne quod
agit, agit ex hoc quod est in actu. Unde oportet quod
omne quod est in actu aliquid, aliquo modo possit esse
activum illius. Sent. 3. d. 33. q. 1. a. 2. qu. 2.) Folglich
müssen alle diese Potenzen der Geschöpfe, damit aus ihnen
die „Tat" herausfließe, vorerst, d. h. wenigstens der Natur
nach früher, eine neue Vollkommenheit erhalten, in actu
übergeführt werden.

27. Es genügt aber nicht, daß dies bloß einmal geschehe,
etwa beim Eintritt des Geschöpfes in diese Welt, nein,
diese Überführung aus der Potenz in den Akt, aus dem
bloßen Vermögen in die Wirklichkeit muß so oft
stattfinden, als die Kreatur verschiedene, individuelle „Taten"
vollbringt. Denn tritt auch die eine „Tat" in Wirklichkeit
aus dieser Potenz in actu heraus, so ist die zweite,
folgende „Tat" in ihr nur der Anlage nach, nicht in der
Wirklichkeit, actu erhalten. Folglich erleidet die
Potenz vor jeder neuen „Tat" in sich selbst eine Veränderung,



436 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

muß eine neue Vollkommenheit ihr zuteil werden durch
Überführung in den Akt. Das liegt ein für allemal in
der Natur des Geschöpfes, eben weil es ein Geschöpf ist.
(Est duplex agens. Quoddam per necessitatem naturae, et
istud determinatur ad actionem per illud, quod est in
natura eius. Unde impossibile est, quod incipiat agere,
nisi per hoc quod educitur de potentia ad actum, vel
essentiali, vel accidentali. Aliud est agens per voluntatem,
et in hoc distinguendum est, quod quoddam agit actione
media, quae non est essentia ipsius operantis; et in talibus
non potest sequi effectua novus, sine actione nova; et
novitas actionis facit aliquam mutationem in agente,
prout est exiens de otio in actum, ut in 2°. de anima
dicitur. Quoddam vero sine actione media, vel
instrumente; et tale agens est Deus. Unde suum velle est sua
actio. Sent 2. d. 1. q. 1. a. 5 ad 11.) Die eine „Tat" ist
ja keineswegs individuell und sachlich ein und dasselbe
mit der anderen. Da nun die Kreatur zwei oder mehrere
numerisch gleiche „Taten" zugleich nicht vollziehen kann,
so bleibt und ist sie bei der Setzung der einen mit Bezug
auf die zweite, dritte usw. nur in der Potenz. Denn wäre
sie auch mit Bezug auf alle anderen in actu, so müßten
auch alle anderen sofort aus ihr heraustreten, da, sobald
die Potenz des Geschöpfes die Form hat, also in actu ist,
belehrt uns S. Thomas, sofort die Tat aus ihr heraustritt.
Vgl. oben n. 17. Die Potenz in actu ist nur der Natur
nach früher als die „Tat". Allein es ist ein Ding der
Unmöglichkeit, daß alle individuellen „Taten" der Kreatur
zugleich herausfließen, so daß die Potenzen in actu
diesbezüglich nur der Natur nach früher wären. Folglich
muß die Potenz des Geschöpfes, die hinsichtlich der einen
„Tat" in actu ist, für die folgenden „Taten" erst aus
dem Zustande der Potenz in den Akt übergeführt, in
actu versetzt werden. Also verlangt die Potenz der Kreaturen

jedesmal eine Veränderung zum Bessern, eine
Vollendung durch eine neue Form bezüglich jeder der
nachfolgenden „Taten". (Si aliquid se habet non eodem
modo nunc et prius, oportet illud esse aliqualiter mutatum.
Hoc enim est moveri, non eodem modo se nunc et prius
habere. Omne autem quod de novo incipit esse, non eodem
modo se habet nunc et prius. Oportet igitur hoc per.
aliquem motum vel mutationem accidere. Summ, contra
gent. lib. 2. cap 34. Omne agens quod de novo incipit



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 437

agere movetur de potentia in actum. QQ. disput. de po-
tentia. q. 3. a. 17 ad 12.)

28. Nun drängt sich uns die Frage auf, wer die
Vermögen oder Potenzen der Geschöpfe in der soeben
genannten Weise vollende, wer sie jedesmal vom Zustande
der Potenz in actu versetze? Die Scholastik antwortet:
derjenige, welcher bereits vollendet, schon in actu ist. Ihr
war der Satz: nihil reducitur de potentia in actum, nisi
per aliquod ens actu, eine ganz selbstverständliche Wahrheit,

die keinen Zweifel zuläßt. Auf diesem Grundsatz
beruht der schon von Aristoteles geführte Beweis für die
Existenz Gottes. Darum verzichten wir auf weitere Belege
dafür. Aber die Frage ist noch immer nicht gelöst. Wer
ist dieses ens in actu, das alle Vermögen oder Potenzen
der Kreaturen in actu überführt? Die Antwort lautet
durchaus verschieden.

29. Die modernen Naturphilosophen, oder wie immer
wir sie nennen wollen, sagen, dieses ens in actu seien
weiter nichts als die Naturkräfte, also die Vermögen oder
Potenzen selber. Es ist die Energie in der Kreatur, durch
welche die Potenzen in actu versetzt werden, so daß dann
aus ihnen ohne weiteres die „Tat" heraustritt, eine
Bewegung stattfindet.

30. Wir fragen, durch wen wird den Vermögen der
Geschöpfe diese Energie mitgeteilt? Besitzen die Naturdinge

diese Energie schon von Hause aus, das heißt,
zugleich mit ihrem Wesen, warum geht denn aus ihnen
nicht die „Tat", die Bewegung ununterbrochen hervor,
und zwar alle „Tat", deren sie fähig sind, wozu sie die
Anlage, das Vermögen, die Potenz haben? In eodem
instanti acquiritur forma et incipit actio, erklärt S. Thomas.
(Formae naturales statim, ut sunt in materia, habent ope-
rationes suas, nisi sit aliquod impedimentum. Quod ideo
est, quia forma naturalis non se habet, nisi ad unum.
Unde statim quod forma ignis est in materia, facit earn
moveri sursum. QQ. disput. de anima, a. 18 ad 5.) Die
modernen Naturphilosophen entgegnen: ein Hindernis
trägt daran die Schuld. Denn solange z. B. der Körper
oben am Fallen gehindert wurde, konnte der Drang, mit
welchem derselbe und die Erde zueinander hinstrebten,
sich nicht anders äußern, als durch Druck und Zug.
Diese bestimmte Spannkraft leistete noch keine B e -

wegungsarbeit, war noch keine wirksam gewordene



438 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

Bewegungskraft, war aber doch potentielle Energie,
d. h. mögliche Bewegung, und repräsentierte insofern
einen bestimmten Arbeitsvorrat. Was nun, wenn der
losgelassene Körper den ersten Fuß seines Falls zurückgelegt

hat? Alsdann ist bereits ein Teil jener
potentiellen Energie, mit der es ihn zur Erde hindrängte,
verwendet worden. Die Quantität der Spannkräfte ist
nun kleiner; dafür aber ist eine äquivalente Quantität
von bewegender Kraft (kinetischer Energie) eingetreten.
Wir müssen im Sinne behalten, daß, während man unter
kinetischer (aktueller, dynamischer) Energie jene fertige,
expedite Arbeitsfähigkeit versteht, welche eine bewegte
Masse infolge ihrer Bewegung hat, hingegen potentielle
Energie jene Arbeitsfähigkeit bedeutet, welche sich in
Wirklichkeit noch nicht betätigen kann, d. h. welche keine
Arbeit zu leisten vermag, wenn nicht zuerst noch eine
Bedingung erfüllt wird. — Aus P. Tilmann Pesch S. J.,
Die großen Welträtsel. 2. Aufl. I. B. S. 206.

31. In dieser Theorie befinden sich eigentlich alle
Vermögen oder Potenzen in actu. Denn der Drang, der
Zug und Druck sind offenbar „Taten". Und da keine „Tat"
in den Geschöpfen ohne eine Bewegung sich vollzieht, so
hat es keinen rechten Sinn, von einer bestimmten Spannkraft

zu reden, die noch keine Bewegungsarbeit leistet.
Das Heraustreten der „Tat" aus dem Vermögen, aus der
Potenz in actu, ist schon Bewegung. Immerhin aber
erweist sich als wertvoll die Unterscheidung der
potentiellen Energie, d. h. der möglichen Bewegung, von der
kinetischen Energie, als der aktuellen, dynamischen,
die eine fertige, expedite Arbeitsfähigkeit bedeutet.
Die Scholastik sagt viel klarer und bestimmter: unter
potentieller Energie versteht man die Anlage, Fähigkeit
oder Potenz eines Körpers zu einer „Tat", zu einer
Bewegung; unter aktueller hingegen dieselbe aber fertige,
expedite Potenz, die Potenz in actu. Die potentielle
Energie kann sich in Wirklichkeit noch nicht betätigen,
weil zuerst noch eine Bedingung erfüllt werden muß,
nämlich die Versetzung aus dem Zustande der Potenz
in actu. Dann ist diese Potenz oder Energie eine fertige,
expedite Arbeitsfähigkeit. Alle Körper oder Naturdinge
müssen somit diese fertige, expedite Arbeitsfähigkeit von
dem^erhalten, welcher dieselbe schon in actu besitzt, der
also schon bewegt.



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 439

32. Es ist an und für sich richtig, was P. Tilmann
Pesch a. a. O. S. 208 schreibt: „Daß alle körperlichen
Dinge sich stets ohne Unterlaß in einer gewissen aktuellen
Wirksamkeit befinden, ist unleugbar ; es kommt dies eben
daher, weil die Bedingungen ihrer Tätigkeit ohne Unterlaß

gegeben sind. Aus diesem Grunde legte die alte
Schule mit Aristoteles allen Naturdingen, auch den
Elementen, nicht nur die Wirksamkeit überhaupt, sondern
auch eine ununterbrochene Wirksamkeit bei. Die Naturdinge

bewirken stets ihren quantitativen Typus, die
Beharrung in ihrem Zustande und eine geregelte Mitteilung
des Eigenen nach außen. In der Beharrungstätigkeit eines
jeden Körpers haben wir die am meisten variable Größe.
Je größer der Einfluß ist, welchen der Körper von außen
her erleidet, desto mehr Bewegung muß der Körper
produzieren, um sich in dem gegebenen Zustande zu erhalten,
und je mehr diese Energie gesteigert ist, desto fähiger
ist der Körper, auf andere Dinge verändernd einzuwirken.
Das ist es, was unsere Physiker ,Kraft' nennen; sie besteht
darin, daß der Körper durch Einwirkungen von außen
her in den Stand gesetzt ist, in bedeutendem Maße
wiederum Einwirkungen nach außen hervorzubringen. Alle
Energie oder Arbeitsleistung in der Natur ist also aktuell,
wirklich; nur inbezug auf einzelne Klassen von Effekten,
welche jetzt nicht eintreten, aber unter veränderten
Verhältnissen eintreten könnten, mag man eine potentielle
Energie oder bloßen Kraftvorrat nennen." Da drang
die Philosophie der Vorzeit tiefer ein, indem sie den
Unterschied zwischen der Fähigkeit zu wirken überhaupt,
der potentia, oder der noch gar nicht wirksam
gewordenen Kraft, und der Wirksamkeit, der activitas,
der wirksam gewordenen Arbeitskraft ihre Aufmerksamkeit
zuwandte. Wo immer nämlich die Denker der alten
Schule eine aktuelle Wirksamkeit beobachteten, glaubten
sie mit Denknotwendigkeit eine potentielle Fähigkeit, etwas,
was wohl wirken, d. h. irgend etwas hervorbringen kann,
aber aus sich noch nicht notwendig hervorbringende Tätigkeit

ist, voraussetzen zu müssen. Solchergestalt erblicken
wir im Innern des Dinges ein mit Fähigkeiten begabtes
Sein." A. a. 0. S. 209.

33. Also auch nach diesem Autor muß der Körper
einen Einfluß von außen her erleiden, und je mehr
die Energie gesteigert wird, desto fähiger ist der Körper,



440 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

auf andere Dinge verändernd einzuwirken. Die Scholastik
sagt kurz und bündig: was bewegt wird, muß von einem
anderen, also von außen her, bewegt werden. Und je mehr
es von dieser Bewegungskraft empfängt, je mehr es in
actu übergeführt wird, desto fähiger ist es, verändernd
auf andere Dinge einzuwirken, desto energischer ist die
„Tat". (Quando aliqua forma actu existit in aliquo
secundum esse perfectum et naturale, potest esse principium
actionis in alterum: sicut calidum per calorem calefacit.
Sed si forma existit in aliquo imperfecte, et non secundum
esse naturale, non potest esse principium communicationis
ad alterum : sicut intentio coloris, quae est in pupilla,
non potest facere album; neque etiam omnia quae sunt
illuminata aut calefacta, possunt alia calefacere et illu-
minare. Summ. th. 1. 2. q. 5. a. 6 ad 2. — Nullus autem
actus perfects producitur ab aliqua potentia activa, nisi sit
ei connaturalis per aliquam formam, quae sit principium
actionis. Summ. th. 2. 2. q. 23. a. 2. — In omnibus agen-
tibus hoc invenitur, quod quanto aliquod agens perfectius
habet formam, qua agit, tanto est maior eius potentia in
agendo. Sicut quanto est aliquid magis, calidum, tanto
habet maiorem potentiam ad calefaciendum. Summ. th.
1. p. q. 25. a. 2.) — Die Scholastik kommt somit in dieser
Beziehung mit den modernen Physikern vollkommen überein.

Den modernen Pkysikern besteht die „Kraft" darin,
daß der Körper durch die Einwirkungen von außen her
in den Stand gesetzt ist, also in actu, in bedeutendem
Maße wiederum Einwirkungen nach außen
hervorzubringen. Ganz dieselbe Ansicht teilt die Scholastik.
Denn gerade diese Einwirkung nach außen, die „Tat" gibt
Zeugnis davon, inwieweit die „Kraft", also die Potenz in
den Stand gesetzt, in actu ist. (Potentia agentis univoci
tota manifestatur in suo effectu Corpus movens
aliud corpus, est agens univocum. Unde oportet quod
tota potentia agentis manifestetur in motu. Summ. th.
1. p. q. 25 a. 2 ad 2 et 3.) Aus alle dem folgt demnach
mit voller Klarheit, daß die Fähigkeiten, Vermögen,
Potenzen, oder wie wir sie nennen wollen, für sich nicht
genügen, um eine „Tat" zu vollziehen. Dazu bedarf
es noch einer Einwirkung von außen auf die Kraft.
Die Kraft selber muß erst in den Stand gesetzt
werden durch diese Einwirkung von außen, und sie
muß dadurch in actu sein. Die Geschöpfe haben somit



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 441

von Natur aus und von sich nur potentielle Energie,
keine aktuelle. Davon machen auch die Naturdinge keine
Ausnahme. Aktuelle Energie erhalten sie erst durch
eine Einwirkung von außen, durch eine Form, auf Grund
dieser Einwirkung von außen, die ihnen mitgeteilt wurde
durch eben diese Einwirkung.

34. Weniger gefällt uns die Schlußbemerkung des
P. Tilmann Pesch. Dieser Autor verwechselt die actua-
litas mit der activitas. Die wirksam gewordene Arbeitskraft

im Sinne des Verfassers wäre eigentlich die
Wirksamkeit, activitas, also die „Tat". Die potentia ist
ihm die noch gar nicht wirksam gewordene Kraft, die
activitas dagegen die Wirksamkeit, die wirksam
gewordene Arbeitskraft. Ja, sind denn Wirksamkeit und
wirksam gewordene Arbeitskraft ein und dasselbe? Durchaus

nicht; denn die Wirksamkeit ist die „Tat", demnach
der Effekt der wirksam gewordenen Arbeitskraft.
Die Arbeitskraft selber ist die Wirksamkeit entschieden
nicht. Höchstens könnte man sagen, die Wirksamkeit sei
das Hervorgebrachtwerden der „Tat", das Vollzogenwerden
der „Tat" durch die wirksam gewordene Arbeitskraft.
Aus dieser ganz und gar unrichtigen Auffassung des
Verfassers entspringt noch eine zweite falsche Ansicht.
Die Denker der alten Schule, meint der Autor, glaubten
mit Denknotwendigkeit der aktuellen Wirksamkeit eine
potentielle Fähigkeit voraussetzen zu müssen, d. h. etwas,
was wohl wirken, nämlich etwas hervorbringen kann,
aber aus sich noch nicht notwendig hervorbringende Tätigkeit

ist. Dieser Satz ist und bleibt ein für allemal
unverständlich. Ist denn unser Verfasser der Ansicht, die
Denker der alten Schule hätten je in ihrem Leben geglaubt,
die potentielle Fähigkeit könne einmal, sei es aus sich,
sei es nicht aus sich, eine notwendig hervorbringende
Tätigkeit sein? Wer in der Welt kann sich je denken,
daß die Potenz, die Fähigkeit, „Tat" werde, die Ursache
Wirkung sei? Was soll das eigentlich heißen: „Die
potentielle Fähigkeit ist aus sich noch nicht notwendig
hervorbringende „Tätigkeit"? Das verstehe, wer es vermag.
Würde der Satz lauten: Die potentielle Fähigkeit ist noch
nicht aus sich notwendig eine Tätigkeit hervorbringende
Fähigkeit, also eine potentia in actu, dann würde der
Verfasser mit den „Denkern der alten Schule"
übereinstimmen. Allein unser Autor unterstreicht in seinem Satze



442 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

das Wort ist, nämlich die potentielle Fähigkeit ist aus
sich noch nicht notwendig hervorbringende Tätigkeit.
Dieser Satz ist ein Widerspruch, auch nach der Ansicht
der „Denker der alten Schule", und zwar gerade mit
„Denknotwendigkeit". Wir wollen indessen annehmen, daß es
von Seiten des Autors nur eine verfehlte Satzkonstruktion
ist, und das unglücklich unterstrichene ist einem andern
Wort Platz machen sollte. Doch genug. Unsere
Untersuchung hat ergeben, daß die Vermögen, Kräfte, Potenzen
der Körper, der Naturdinge, von außen her bestimmt,
aus der Potenz in a c t u übergeführt werden müssen,
damit eine „Tat", eine Bewegung aus ihnen wirklich
hervorgehe. Die Vermögen, Potenzen für sich allein reichen
dazu nicht aus, denn es sind nur potentielle Kräfte.

35. Neben den Naturdingen oder Körpern finden sich
in der Welt noch andere Geschöpfe, die lebenden, zumal
aber die vernünftigen. Wie verhält es sich nun mit diesen,
besonders den letzteren? Befinden sich bei den mit
Vernunft begabten Kreaturen die Vermögen, Potenzen schon
von Natur aus und durch sich selber in actu? Oder
bedürfen auch sie einer Einwirkung von außen her?
Wir behaupten das Letztere. So gut wie der Körper durch
Einwirkung von außen her in den Stand gesetzt werden
muß, um wiederum Einwirkungen nach außen
hervorzubringen, ebenso hat das vernünftige Geschöpf diese
Einwirkung von außen her nötig, um Einwirkungen,
um „Taten" nach außen hervorzubringen, damit „Taten"
aus ihm heraustreten. Das Gegenteil lehren viele Autoren,
zumal der letzten Jahrhunderte. Mit welchem Recht und
welcher Begründung, soll nun in der nachfolgenden
Abhandlung dargetan werden. Unter anderen ist P. Frins S. J.
mit einem ganzen Buch gegen unsere These aufgetreten.
Hören wir nun dessen Beweisführung. Erster Beweis.
Der Wille ist unter gewissen Voraussetzungen aus sich
eine Energie, oder aktive Potenz, daher befähigt, zu
wollen oder nicht zu wollen, dieses oder jenes Gut zu
wollen. (Unde consentiunt, voluntatem esse energiam vel
virtutem activam ex se suppositis supponendis idoneam ad
volendum et non volendum, ad hoc bonum aut illud bonum
volendum. A. a. O. pag. 16.) — An einer anderen Stelle
sagt uns dieser Autor allerdings das gerade Gegenteil.
Doch an derlei Sonderbarkeiten müssen wir uns bei
modernen Schriftstellern, so weit es möglich ist, in aller Ruhe



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 443

gewöhnen. Die Angelegenheit ist nämlich folgende : Einige
Autoren nennen Gott und die Kreaturen Teilursachen, die
sich gegenseitig ergänzen, um einen und denselben Effekt,
die „Tat" hervorzubringen. Unser Autor bemerkt nun
sofort, diese Teilursache sei nicht mit Bezug auf den
Effekt, die „Tat" zu verstehen, sondern von Seiten der
Ursache selber; insofern nämlich die zweite Ursache, also die
Kreatur, der Mensch oder Engel, von der ersten
Ursache, von Gott, noch eine notwendige Ergänzung
seiner Energie erhalten müsse. Diese ganz richtige

Anschauung unseres Verfassers wird uns später noch
beschäftigen. (Vocarunt quidem Molinistae non nunquam
Deum et creaturam causas partiales, sese mutuo
intégrantes ad eundem effectum producendum; expli-
cantes vero addiderunt, hoc intelligendum esse non ex
parte effectus, quam singulae totum attingerent atque
producerent, sed ex parte ipsius causae, quatenus
causa secunda necessarium suae energiae com-
plementum sibi deposcat a prima causa. A. a. O.

pag. S3.) — Aber gerade drei Seiten später ist der Wille
doch wiederum eine aktive Potenz, also potentia in actu.
Respondent Molinistae, videri etiam hanc particularem
rationem vi probandi carere; niti enim eam falso conceptu
voluntatis, ut haec potentia activa et liberum arbitrium
est. A. a. O. pag. 35. Seite 108 steht indessen abermals
das gerade Gegenteil. Unser Autor sagt dasselbst: „Der
Vergleich zwischen Gott und der Kreatur führt uns dahin,
daß wir bekennen müssen, Gott will zwar frei viele von
ihm verschiedene Dinge auf Grund derselben Realität und
Aktualität, wodurch er selber ist, und wodurch er auch
dieselben Dinge hätte nicht wollen, oder andere wollen
können; die Kreatur hingegen vermag durchaus nicht zu
wollen, was sie früher nicht wollte, sie ist nicht imstande,
sich selbst zu bestimmen, das zu umfassen, was sie
früher nicht umfaßt hat, ohne eine neue Aktualität,
und ohne ontologische und physische Änderung.
(Unde haec comparatio potius ad hoc ducit, ut dicere
oporteat, Deum quidem libéré velle a se diversa eadem
realitate et actualitate, qua ipse est, et qua nolle etiam
ea potuisset, aut alia diversa velle; creaturam vero sine
nova aliqua actualitate et sine ontologica et physica mu-
tatione non posse ullo modo velle aliquid, quod antea non
voluerit, nec sese determinare ad amplectendum aliquid,



444 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

quod antea non sit amplexa. A. a. 0. pag. 108. 109.)
Einige Zeilen später ist dies alles wiederum gar nicht
wahr; sondern der Wille selbst bestimmt sich unmittelbar
zu einer bestimmten „Tat" oder kann sich dazu bestimmen,
obgleich er vorher in sich unbestimmt war. (Scilicet

potest voluntas — se ipsam ad actum determinatum
eliciendum immediate determinare, seu potest determinatum

actum immediate, quamquam antecedenter in se in
determinata est, elicere. A. a. O. pag. 109.) Ferner hören
wir auf S. 131, daß der Wille die größte Spontaneität und
vitale Energie besitzt.

36. Es muß also die Frage beantwortet werden: sind
die Vermögen oder Potenzen der vernünftigen Geschöpfe
aus sich und ihrer Natur nach passive, oder aktive
Potenzen, potentiae in actu? Sie sind passive Potenzen
auf Grund ihrer Natur und Wesenheit. Daher sind sie
allerdings zu einer „Tat" hingeordnet, was übrigens im
Begriff und Wesen der Potenz liegt, aber aus ihnen geht,
sowie sie von Natur und Wesenheit sind, in
Wirklichkeit keinerlei „Tat" als Wirkung hervor. Die Scholastik
hat die Vermögen überhaupt der Kreaturen nie anders
verstanden. „Nach peripatetischer Anschauung", bemerkt
P. Tilmann Pesch, a. a. O. S. 609, „bedarf jedes Vermögen,
damit es zur Tätigkeit übergehe, einer Anregung, welche
natürlich nur von einem bereits aktuell vorfindlichen Wesen
ausgehen kann; auf eine solche Anregung hin würde
es allerdings aus eigener Beschaffenheit und Neigung
die ihm entsprechende Tätigkeit hervorbringen. Diese
Veranlagung auf die bestimmte Wirksamkeit wurde cona-
tus oder appetitus genannt, ohne daß man aber damit
irgend eine Wirksamkeit hätte bezeichnen wollen. Von
diesem conatus der alten Wissenschaft ist der moderne,
wie er besonders in der dynamistischen Philosophie
vorkommt, wohl zu unterscheiden. Hier will man unter
conatus eine aktuelle Strebigkeit, eine Tendenz
verstanden wissen, welche immer und überall aus sich
wesentlich eine Tätigkeit wäre." — Ebenso richtig
bemerkt derselbe P. Tilmann Pesch an einer anderen Stelle:
„Den Alten galt es als feststehende Wahrheit, daß in dem,
was den einzelnen Naturphänomenen zu allernächst als
Ursache zugrunde liegt, zwei Momente zu unterscheiden
seien: erstens das einem Dinge innehaftende Vermögen,
die Fähigkeit, potentia, irgend etwas hervorzubringen,



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 445

was früher nicht war; und zweitens, die den Übergang
von dem bloßen Vermögen zur wirklichen
Hervorbringung anhebende Bewegung." A. a. O. S. 191.
— Diese Anschauung des Verfassers entspricht durchaus
der Wahrheit. Von entscheidender Bedeutung ist das
zweite Moment, namentlich in unserer gegenwärtigen
Frage, „die den Übergang von dem bloßen Vermögen zur
wirklichen Hervorbringung anhebende Bewegung", der
Besitz einer Form, wie wir später sehen werden.

37. Bildet der Wille ein aktives Vermögen seinem
innersten Wesen nach, ist er schon von Natur aus eine
potentia in actu, dann hat es einfach gar keinen Sinn
und Verstand, von einer „anhebenden Bewegung", die den
Übergang von dem bloßen Vermögen zur wirklichen
Hervorbringung einer „Tat" bewirkt, je zu sprechen. Mit
Bezug auf die potentia in actu gibt es überhaupt keinen
„Übergang mehr von dem bloßen Vermögen zur
wirklichen Hervorbringung", folglich kann es in dieser
Hinsicht auch keine „anhebende Bewegung" geben. Kein
Mensch hat jemals anders gelehrt. Gerade die „anhebende
Bewegung, die den Übergang von dem bloßen Vermögen
zu der Hervorbringung vermittelt", beweist am evidentesten

die „den Alten feststehende Wahrheit", daß die
Vermögen oder Potenzen der Kreaturen in sich und von
Natur aus passive Vermögen, mit anderen Worten:
einfache Vermögen und weiter nichts sind. Könnte der Wille
der vernünftigen Geschöpfe nicht eine Ausnahme dabei
machen? Warum sollte er das? Denn was ist denn ein
Vermögen der Kreatur? Die Fähigkeit, potentia, erklärt
uns P. Tilmann Pesch, irgend etwas hervorzubringen, was
früher nicht war. Ist nun aber der Wille diese potentia
in actu, warum bringt er dann nicht alle seine Taten,
die früher nicht waren, zugleich hervor? Wir haben
doch früher von dem hl. Thomas den Grundsatz gehört:
in eodem instanti acquiritur forma, et incipit actio. Vgl.
QQ. disput. de veritate q. 29. a. 8 ; QQ. disput de anima, a. 18
ad 5. — Gerade hier spricht der englische Lehrer von den
geistigen Fähigkeiten der Geschöpfe. Nein, die geistigen
Vermögen der vernünftigen Kreaturen sind vonNatur aus
und in sich Potenzen, Fähigkeiten, Anlagen, das ist alles.
Aus diesem Grunde haben die Alten zwei Momente
unterschieden: das dem Dinge innehaftende Vermögen, die Fähigkeit,

potentia, irgend etwas hervorzubringen, und die den



446 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

Übergang von dem bloßen Vermögen zur wirklichen
Hervorbringung anhebende Bewegung. Eine ganz andere Bewegung
ist den Alten das Heraustreten der „Tat" aus dem aktiven
Vermögen, aus der potentia in actu. Diese darf durchaus

nicht verwechselt werden mit dem Übergang der
Potenz in actu.

38. P. Frins ist sich selber seiner These, daß der
Wille aus sich selber eine Energie, eine aktive
Potenz, potentia in actu sei, durchaus nicht sicher.
Er muß sie vielmehr mit allen erdenklichen Klauseln
versehen. Bald hören wir von „suppositis supponendis" reden,
a. a. O. pag. 16; dann wiederum von einem agens creatum,
„ceteroquin ad agendum expeditum" a. a. O. pag. 75; weiter
lesen wir: „creaturae ad agendum expeditae"a. a. O. pag.76;
ferner sagt uns der Verfasser: elicere autem voluntas in
„actu primo intrinsecus et extrinsecus complete constituta"
determinatum actum potest, a. a. O. pag. 131, und so geht
es dann weiter durch das ganze Buch. Aber das eine
sagt uns der Autor nie, was mit allen diesen Ausdrücken
eigentlich gemeint sei. Der Wille als bloßes Vermögen
ist keine potentia : „ceteroquin expedita", ist nicht : „in actu
primo intrinsecus et extrinsecus complete constituta."
Wodurch wird aber dann der Wille eine solche Potenz mit
den genannten Eigenschaften? Offenbar durch das, was
man nach dem eigenen Geständnisse des Verfassers zugeben
muß, nämlich: creaturam vero sine nova aliqua actuali-
tate, et sine ontologica et physica mutatione non posse
ullo modo velle aliquid, quod antea non voluerit, nec sese
determinare ad amplectendum aliquid, quod antea non sit
amplexa. Damit ist dem Willen als einer potentia activa
oder in actu durch unseren Autor selber das Leichenbegängnis

veranstaltet, und der Grabstein sofort gesetzt worden.
39. Und in der Tat stellt P. Frins selber eine andere

These auf, wodurch die Einwirkung von außen her auf
den Willen in der ihm durchaus nicht zusagenden Art
für ihn ganz und gar überflüssig wird. Zweiter Beweis:
Der Wille der vernünftigen Geschöpfe wird durch den
Gegenstand verändert, bestimmt, und damit aus dem
Vermögen, aus der Potenz in actu versetzt. Wie dies? Sehr
einfach. Der Wille hat von Natur aus die natürliche
Bestimmung zum Gut „im allgemeinen". Auf Grund oder
in Kraft dieser natürlichen Bestimmung kann nun der
Wille unmittelbar und durch sich, ohne eine neue



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 447

durch einen anderen verursachte Bestimmung diese oder
jene „Tat" des Willens setzen, oder auch nicht setzen.
Notwendig ist nur, daß ihm, eigentlich dem ganzen Substrat,
irgend ein Gegenstand als ein Gut hinreichend hingestellt
wird. (Virtute naturalis determinationis ad omne bonum in
communi, quam profecto voluntas naturaliter habet, posse
voluntatem immediate et per se, sine nova determinatione
per alium facta, modo aliquod obiectum bonum sibi, vel
potius subiecto, cuius voluntas vitale instrumentum est,
sufficienter propositum sit, hanc vel illam volitionem aut
reapse elicere, aut etiam non elicere. A. a. O. pag. 36.)
Ähnlich beweist der Autor seine These auf S. 110 usw.

40. Wir müssen vorerst fragen, was für eine natürliche

Bestimmung zum Gut „im allgemeinen" der Wille
besitzt? Selbstverständlich keine andere, als die eines
bloßen Vermögens, einer Fähigkeit oder Potenz.
Und noch dazu ist dieses Verhältnis des Willens ein rein
objektives, den Gegenstand betreffendes. Es ist
demnach ein ziemlich großer Irrtum, wenn gesagt wird, die
natürliche Bestimmung des Willens zum Gut „im
allgemeinen" zugleich mit dem Gegenstand reiche hin, um
das Vermögen, die bloße Potenz in actu zu versetzen.
Denn wie der Wille zum Gut „im allgemeinen", als seinem
eigentümlichen Gegenstande, so ist überhaupt jedes
Vermögen, jede Potenz der Kreaturen zu dem ihr
entsprechenden Gegenstande hingeordnet oder bestimmt.
Diesbezüglich ist gar kein Unterschied wahrzunehmen.
Warum fordert nun die Scholastik bei den Naturdingen, wie
überhaupt in den Kreaturen, ein Etwas, das durch seine
anhebende Bewegung den Übergang von dem bloßen

Vermögen zur wirklichen H ervorbringung
verursache? Und dieses Etwas muß erst den Körper in
den Stand setzen durch Einwirkungen von außen her,
wiederum Einwirkungen nach außen hervorzubringen. Darum
ist es durchaus verfehlt, wenn der Autor die natürliche
Bestimmung des Willens zum Gut im allgemeinen hier
verwerten will. Diese Bestimmung ist weiter gar nichts
als der conatus, appetitus der Scholastiker, den wir oben
n. 35 kennen gelernt haben, nämlich die V er anlagung
auf eine bestimmte Wirksamkeit, auf einen bestimmten
Gegenstand. Das ist alles. So lautet auch die Erklärung
des P. Tilmann Pesch a. a. O. I. B. S. 610.

41. Untersuchen wir nun diese natürliche Bestimmung
Jahrbuch fiir Philosophie etc. XIX. 29



448 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

des Willens zum Gut „im allgemeinen". Bildet sie eine
habituelle, also eine bloße Hinordnung, oder eine
aktuelle Bestimmung? Der Verfasser antwortet: Es ist
eine natürliche und habituelle Tendenz zum Gut „im
allgemeinen". A. a. O. pag. 83. Einverstanden. Allein
eine habituelle Bestimmung hat gar keinen Einfluß auf
den passiven Zustand des Vermögens, um dasselbe etwa
in actu überzuführen, in dieser Weise das Vermögen
zu bestimmen. Die Lehre der Scholastik über die
verschiedenen habitus wird dem Verfasser ohne Zweifel
bekannt sein. Das glauben wir voraussetzen zu dürfen.
Nein, die Scholastik redet nicht von einer habituellen
Bestimmung, wie auch P. Tilmann Pesch mit Recht
bemerkt, sondern von einer „anhebenden Bewegung", die
den Übergang von dem bloßen Vermögen zur wirklichen
Hervorbringung vermittelt. Daß nun eine habituelle
Bestimmung keine anhebende Bewegung ist, das
dürfte hoffentlich jedermann einleuchten. Darum hat der
„Beweis" aus der natürlichen habituellen Bestimmung des
Willens zum Gut „im allgemeinen", herzlich wenig Sinn.
Dies noch umsoweniger, als die genannte Bestimmung,
wie bereits oben bemerkt, nur die objektive Seite des
Vermögens angeht, nämlich dessen Gegenstand, und durch
diesen Gegenstand die Spezifizierung der „Tat" gemäß
einer bestimmten Art. Damit ist aber für die reine Potenz,
für das bloße Vermögen nichts gewonnen. Dieses Ver
mögen verlangt eine neue Aktualität, wie unser Autor
S. 109 mit Recht sagt. Es fordert für sich eine ontologi-
sche und physische Änderung. Diese indes wird ihm
von der natürlichen habituellen Bestimmung zum Gut „im
allgemeinen" in gar keiner Weise geboten. Denn diese
Bestimmung besagt nur, falls der Wille in actu ist, muß
er das Gut „im allgemeinen" erstreben, weil seine Natur auf
dieses Gut eingerichtet, hingeordnet ist. Daß aber der Wille
gerade durch diese natürliche habituelle Bestimmung in
actu versetzt werde, das wird der Verfasser nie beweisen
können. Wenigstens hat er einen Beweis nicht versucht.

42. Aber sollte denn das vorgestellte Gut keine
Wirkung auf den Willen, als bloße Potenz, ausüben? Ohne
Frage wirkt das vorgestellte Gut auf den Willen, als
Vermögen, ein, aber nicht genügend, um die Überführung

aus der bloßen Potenz zur Wirksamkeit zu
vollziehen. Der Gegenstand wirkt eben immer und,



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 449

hier auf Erden, überall nur die „Tat" bestimmend, falls
sie aus dem Vermögen in actu heraustritt, also objektiv,
nicht subjektiv mit Erfolg. Der englische Lehrer spricht
sich in dieser Beziehung klar und deutlich aus. (Voluntas
movetur dupliciter : unomodo quantum ad exercitium actus;
alio modo quantum ad specificationem actus quae est ex
obiecto. Primo ergo modo voluntas a nullo obiecto
ex necessitate movetur. Potest enim aliquis de quo-
cunque obiecto non cogitare, et per consequens neque
actu velle illud. Summ. th. 1. 2. q. 10. a. 2.) Vgl. Summ,
th. 1. p. q. 82. a. 1 u. 2. — Sent. 2. d. 25. a. 2. — QQ. disput.
de veritate. q. 22. a. 6. — QQ. disput. de malo q. 6. a.
unie. — Peri Hermen. 1. lect. 14. Hier in unserer Frage
aber handelt es sich vor allem, ja einzig darum, wer den
Willen, der von Natur aus, also in sich, ein reines
Vermögen, eine potentia pura ist, aus diesem Zustande in
actu versetze, damit dann aus ihm eine „Tat" herausfließe.

Diese Versetzung des Willens in actu vermag
aber nach der Versicherung des englischen Lehrers
der Gegenstand nicht wirksam hervorzubringen, so
lange nicht die vernünftige Kreatur Gott, das höchste
Gut, den Gegenstand all unseres Glückes von Angesicht
zu Angesicht schaut.

43. Den besten Beweis für diese Wahrheit liefert die
Tatsache, daß das vernünftige Geschöpf trotz aller
Mahnung, allem Zureden, gegenüber allen Vorstellungen in
der Untätigkeit des Willens verharrt. Dies gilt selbst der
Mahnung und dem Befehle Gottes gegenüber. Zudem
handelt es sich in unserer Frage um die Einwirkung auf
den Willen durch eine wirksame Ursache, durch eine
causa efficiens, also im subjektiven Sinne. Aber gerade
in dieser Beziehung leugnet der englische Lehrer jede
Einwirkung durch irgendeine Kreatur. Unter
anderen bringt S. Thomas folgenden durchschlagenden
Beweis: Verdienst und Mißverdienst haben ihren Grund
sozusagen im Willen. Wäre es also möglich, daß irgend
eine Kreatur verändernd auf den Willen einwirkte, so
könnte jemand durch eine Kreatur auch sündigen oder
gerechtfertigt werden, was indes ganz und gar falsch ist,
denn niemand wird ein Sünder, als durch sich selber,
noch gerechtfertigt, außer durch das Einwirken Gottes
und sein eigenes Mittun. Also, schließt der englische
Meister, vermag keine Kreatur direkt auf den Willen

29*



450 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

einzuwirken, denselben in irgend einer Weise zu neigen.
Nur indirekt kann ein Geschöpf in etwa auf den Willen
Einfluß nehmen. (Meritum et demeritum in voluntate quo-
dam modo consistit. Si ergo aliqua creatura posset immutare
voluntatem, posset aliquis iustificari vel peccator effici per
aliquam creaturam, quod falsum est, quia nullus fit
peccator nisi per seipsum, nec aliquis fit iustus, nisi Deo
opérante et ipso coopérante. Respondeo dicendum, quod
voluntas potest intelligi immutari ab aliquo dupliciter.
Uno modo sicut ab obiecto suo, sicut voluntas immutatur
ab appetibili : et sic non quaerimus hic de immutante
voluntatem, Alio vero modo potest intelligi voluntas
immutari ab aliquo per modum causae efficientis. Et sic
dicimus, quod non solum nulla creatura potest cogéré
voluntatem agendo in ipsam, quia hoc nec Deus poterat, sed
nec etiam potest directe agere in voluntatem, ut eam
immutet necessario, vel qualitercunque inclinet, quod
Deus potest; sed indirecte potest aliqualiter incli-
nare voluntatem aliqua creatura. Quaest. disp. de
veritate. q. 22. a.9.)

44. Aus dieser Lehre des hl. Thomas geht unzweideutig

hervor, daß nicht allein eine Gewalt, eine jede
natürliche Nötigung, nécessitas naturalis, sondern
überhaupt ein jeder wirksamer Einfluß des Geschöpfes, als
einer causa efficiens auf den Willen der vernünftigen
Kreaturen in Abrede gestellt erscheint. Es geht also nicht
an, zu behaupten, es werde bloß die natürliche
Notwendigkeit damit abgewiesen, die bestimmende und
verändernde Einwirkung aber zugegeben, weil es ja heiße:
„de necessitate" werde der Wille nicht zu einer „Tat"
bestimmt und wirksam angeregt. Nein, der englische Lehrer
bekämpft überhaupt einen jeden wirksamen Einfluß von
Seiten der Kreaturen auf den Willen. Darum schließt er
den vorhin angezogenen Artikel mit den Worten: „sie
igitur patet, quod nulla creatura potest directe immutare
voluntatem, quasi agendo intra ipsam; potest autem ex-
trinsecus aliquid proponendo voluntati, eam aliqualiter
inducere, non tarnen immutare". Somit bliebe der Wille
der vernünftigen Kreaturen immerhin noch in der Ruhe,
in der reinen Potenz, in der bloßen Fähigkeit zu einer
„Tat", welcher Gegenstand auch auf ihn einwirkte, solange
wir hier auf Erden sind. Vgl. QQ. disp. de verit. q. 22. a. 6.

45. Daran vermag auch das Gut „im allgemeinen",



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 451

nichts zu ändern. Denn das von der höheren Vernunft
erkannte Gut, der Gegenstand bewegt überhaupt nicht,
erklärt S. Thomas, außer durch die Einzelnerkenntnis. Der
Grund davon liegt darin, daß die „Tat" etwas Einzelnes
ausmacht. (Obiectum voluntatis est bonum apprehensum.
Sed bonum apprehensum a ratione universali non movet,
nisi mediante apprehensione particulari, ut dicitur in 3°
de anima, eo quod actus sunt in particularibus. Quaest.
disput. de veritate. q. 22. a. 9 ad 6.) Es bedarf nun keines
langen Beweises, daß die vernünftigen Kreaturen gar oft
Einzelndinge nicht tatsächlich, actu, wollen, also ihnen
gegenüber sich im Zustande der „Ruhe", der reinen Potenz
befinden. Das trifft aber auch gar nicht selten zu in-
bezug auf das Gut „im allgemeinen", wie S. Thomas treffend
bemerkt. (Primum bonum est per se volitum et voluntas
per se et naturaliter illud vult. Non tarnen semper
illud vult in actu. Non enim oportet ea quae sunt
naturaliter convenientia animae semper actu in anima
esse. Sicut principia quae sunt naturaliter cognita, non semper

actu considerantur. QQ. disp. de veritate. q.22. a. 5 ad 11.)
46. Für den hl. Thomas ist es demnach eine

ausgemachte Sache, daß der Gegenstand, welcher immer es
sei, für das vernünftige Geschöpf außer in dem Zustande
der ewigen Seligkeit, durchaus nicht genügt, um den
Willen aus der reinen Potenz in den Akt, in jene
Vollendung überzuführen, daß dann ohne weiteres die „Tat"
erfolgt. Kein Gegenstand bestimmt in dieser Beziehung
den Willen ausreichend, d. h. in wirksamer Art.
(Secundo est voluntas indeterminata respectu actus, quia
circa obiectum determinatum potest uti actu suo cum vo-
luerit, vel non uti. Potest enim exire in actum volendi
respectu cuiuslibet, et non exire Quantum ad
primum horum (sc. quantum ad actum) inest libertas
voluntati in quolibet statu naturae respectu cuiuslibet

obiecti. QQ. disput. de veritate q. 22. a. 6.) Vgl.
Summ. th. 1. 2. q. 80. a. 1. — An vielen Stellen, die alle
anzuführen hier nicht angängig ist, lesen wir, daß niemals
der Gegenstand für sich allein schon imstande sei, den
Willen zu verändern. (Potest autem voluntas moveri sicut
ab obiecto a quocunque bono, non tarnen sufficienter
et efficaciter nisi a Deo. Summ. th. 1. p. q. 105. a. 4.

— Ex parte quidem obiecti movet voluntatem et ipsum
bonum, quod est voluntatis obiectum, sicut appetibile movet



452 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

appetitum Sed sicut supradictum est, q. 105. a. 4,
alia quidem bona aliqualiter inclinant voluntatem,
sed nihil sufficienter movet voluntatem, nisi bonum
universale, quod est Deus. Ibid. q. 106 a. 2. — Secundum
quod aliquis est causa ut aliquid apprehendatur ut bonum
ad appetendum, secundum hoc movet voluntatem. Et sie
etiam solus Deusefficaciter potest movere voluntatem.
Ibid. q. 111. a. 2.)

47. Darum verlangt der englische Lehrer, nebst dem
Gegenstande, noch eine Bewegung von einer
äußeren Ursache. (Secundum quod voluntas movetur ab
obiecto manifestum est, quod moveri potest ab aliquo ex-
teriori. Sed eo modo, quo movetur quantum ad exer-
citium actus, adhucnecesse est ponere voluntatem
ab aliquo exteriori prineipio exteriori moveri.
Summ. th. 1. 2. q. 9. a. 4.) Mit der Behauptung des P.
Frins, daß der Wille durch den Gegenstand verändert,
bestimmt, und damit aus dem Vermögen, aus der Potenz
in actu versetzt werde durch das Gut „im allgemeinen",
ist es also wiederum nichts. Aber auch P. Tilmann Pesch
ist im Irrtum, wenn er glaubt, irgend ein Gegenstand,
ein Objekt reiche hin, um zu bewirken, daß das
Vermögen sich selber aus dein Zustand der Ruhe in
den der Tätigkeit überführe, freilich unter dem
Einflüsse irgend eines auf dasselbe einwirkenden
Objektes. Dieser Einfluß des Objektes ist ein viel zu
schwacher, als daß der Übergang des Vermögens zu einer
„Tat" je dadurch bewerkstelligt werden könnte. Non
sufficienter movet ist der ständige Ausdruck des engl. Lehrers.
Werden nun die Vermögen der vernünftigen Geschöpfe
tatsächlich, wie es alle Erfahrung lehrt, oft und oft in den
Zustand der Wirksamkeit übergeführt, so kann dies nicht durch
den Gegenstand, auch nicht durch das Gut „im allgemeinen"
geschehen, sondern nur durch denjenigen, der keinerlei
„ruhendes" Vermögen hat, sondern immer in actu ist.
(In Deo non est potentia passiva, sed potentia activa, quae
est ipse actus, quia unumquodque est potens agere,
secundum quod est actu. QQ. disput. de veritate. q. 22.
a. 6. ad 3.)

48. Noch einen weiteren „Beweis" führt P. Frins an,
daß die Vermögen oder Potenzen der vernünftigen
Geschöpfe für sich allein vollständig genügen, um eine
„Tat" zu vollbringen. Es wird nämlich geltend gemacht



Das „Werden" ira Sinne der Scholastik. 453

und vom hl. Thomas ausdrücklich hervorgehoben, daß
aus einem in sich unbestimmten Vermögen niemals
eine bestimmte Tat hervorgehen könne. Vgl. Sent. 1.

d. 45. q. 1. a. 3. Mit dieser Lehre des Doctor Angelicus
ist nun P. Frins nicht einverstanden und er nennt
dieselbe „entschieden falsch", certo falsum inbezug auf die
anderen Vermögen der Seele: also erklärt er, auch
hinsichtlich des Willens. Und warum? Der Verstand z. B.,
erklärt unser Autor, wird oft einzig durch den Befehl des
Willens, welcher Befehl aber im Verstände nichts der Natur
nach der „Tat" des Verstandes Früheres einprägt oder
verändert, zu der Beistimmung über einen Gegenstand
bestimmt, obgleich derselbe früher rücksichtlich dieser
Zustimmung ganz unbestimmt war. Das trifft im Glaubensakt

täglich zu. Was nun aber der Wille mit Bezug auf
die übrigen Vermögen, z. B. den Verstand, zuwegebringt,
das muß er auch mit sich selber können. Der Wille
vermag somit unmittelbar sich selber zu einer bestimmten
„Tat" zu bestimmen, mit anderen Worten: der Wille kann
unmittelbar eine bestimmte „Tat" setzen, wenngleich er
vorher in sich unbestimmt war. (Dices: a potentia in
se indeterminata non posse procedere actionem determi-
natam. Ergo etiam voluntas prius in se determinanda
est, ut certam et determinatam actionem elicere possit. —
Respondetur, antecedens certo falsum esse in aliis aniinae
facultatibus, nec in voluntate esse verum. Etenim quod
ad ceteras animae facultates attinet, intellectus v. gr.
saepe uno imperio voluntatis, quod nihil in ipso, i. e. in
intellectu natura prius ad actionem inprimit vel immutat,
immediate ad eliciendum assensum circa certum obiectum
determinatur, cum prius ad eliciendum circa illud inde-
terminatus esset. Hoc in actu fidei divinae quotidie
usuvenit. Porro idipsum, quod voluntas circa alias facultates,

v. gr. intellectual facere potest, etiam circa seipsam
facere potest. Scilicet potest seipsam ad actum determi-
natum eliciendum immediate determinare, seu potest de-
terminatum actum immediate, quamquam antecedenter in
se indeterminata est, elicere. 1. c. pag. 109.)

49. Auf diesen „Beweis" müssen wir antworten, daß
derselbe mehr als eine Unmöglichkeit enthält. Zunächst
beschäftigt uns der erste Teil dieses „Beweises", nämlich
das Verhältnis des Willens zu den übrigen Vermögen.
Und da fragt es sich, ob der Wille dem Verstände nichts



454 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

einpräge, denselben nicht verändere, so oft er ihm etwas
befiehlt, uno imperio, wie unser Verfasser bemerkt. Teilt
der Wille dem Verstände wirklich nichts mit, dann ist
der Wille diesbezüglich überhaupt nicht tätig, gibt es
also auch kein „imperium" des Willens, und ebenso bleibt der
Verstand „in der Ruhe", er setzt keinerlei „Tat" der
Zustimmung. Der Verfasser hebt in seiner Behauptung den
Begriff und das Wesen einer jeden „Tat" auf. Die Tätigkeit,

lehrt der hl. Thomas, besteht darin, daß das Tätige
dasjenige einem anderen mitteilt, wodurch es selber
vollendet, in actu, ist: agere nihil aliud est, quam communi-
care id per quod agens est actu. QQ. disput. de potentia.
q. 2. a. 1. — Teilt also in unserem Falle der Wille dem
Verstände nichts mit, wie der Autor versichert, so ist
der Wille in dieser Beziehung einfach nicht tätig, kann
man somit von einem „imperium" überhaupt nicht reden.
Eine „Tat" ohne Mitteilung erweist sich als ein Ding der
Unmöglichkeit, wie die Begriffsbestimmung und das Wesen
der „Tat" besagen.

50. Dazu kommt die Unmöglichkeit eines „Befehls",
eines „imperium" durch den Willen. Im Begriff und
Wesen des Befehls liegt es, daß die vom Willen
mitgeteilte Kraft im Verstände vorhanden sei. Der
Befehl geht unmittelbar nicht vom Willen, sondern vom
Verstände aus. Allein dazu ist notwendig, daß die „Tat"
des Willens der Kraft nach im Verstände sich befinde.
(Contingit autem, actum voluntatis praeveniri ab actu
rationis, et e converso. Et quia virtus prioris actus
remanet in actu sequenti, contingit quandoque, quod
est aliquis actus voluntatis, secundum quod manet
virtute in ipso aliquid de actu rationis, ut de usu, et de
electione, et e converso aliquis est actus rationis,
secundum quod virtute manet in ipso aliquid de
actu voluntatis Cum ergo secundum movens non
moveat, nisi in virtute primi moventis, sequitur quod hoc
ipsum quod ratio movet imperando, sit ei ex virtute
voluntatis. Unde relinquitur, quod imperare sit actus
rationis, praesupposito actu voluntatis, in cuius
virtute ratio movetper imperium ad exercitium actus.
Summ. th. 1. 2. q. 17. a 1.) — Es ist also ganz und gar
unrichtig, daß der Wille „uno imperio" den Verstand zu
einer Beistimmung bringe, ohne ihm etwas einzuprägen,



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 455

ohne ihn zu verändern. Der Wille teilt ihm vielmehr
eine Kraft, eine Form mit.

51. Das beweist auch der Umstand, daß der Wille
den Verstand bewegt. Denn eine Bewegung, ohne daß
dem Bewegten etwas eingeprägt wird, eine Bewegung,
ohne Mitteilung einer Kraft oder Form ist ein für allemal
ein unmögliches Unternehmen. (Imperans per imperium
suum movet. Sent 4. d. 15. q. 4. a. 1 ad 3. — Movere
per modum causae agentis est voluntatis. QQ. disput. de
veritate. q. 22. a. 12. Vgl. a. 4. — Qui enim imperat
aliquid, inclinât ad faciendum, quod voluntatis est.
Ipsius enim est movere per modum agentis. Quodlib.
9. q. 5. a. 2.) Wie kann nun der Wille den Verstand
bewegen, wie kann er ihn neigen, wenn er ihm nichts
einprägt, wenn er ihn nicht verändert? Darum ist
es schon von dieser Erwägung allein aus ganz und gar
unmöglich, daß der Wille „uno imperio", d. h. ohne dem
Vermögen, welchem er Befehle erteilt, dem Verstand z. B.,
etwas mitzuteilen, eine Zustimmung abgewinnen können.

52. Noch weit weniger ist diese Möglichkeit für den
Willen vorhanden inbezug auf sich selber, wie der
Autor im zweiten Teile seines „Beweises" darzutun
versucht. Handelt es sich um die andern Vermögen der
Seele, so befindet sich der Wille im Augenblicke, wo er
einen Befehl gibt, also ein anderes Vermögen bestimmt,
selber in actu, hat er die Form, die Vollendung für die
„Tat" in sich. Der Befehl ist offenbar eine „Tat" des
Willens, und durch diese „Tat" wird das andere
Vermögen bestimmt. Durch diese „Tat" erhält das andere
Vermögen eine Form, die Vollendung für die eigene „Tat",
z. B. der Verstand für seine Zustimmung. Das liegt, wie
wir gesehen, im Begriff und Wesen der „Tat". Allein wie
und wodurch soll und kann der Wille sich selber
bestimmen, sich selber eine Form, die Vollendung
für die eigene „Tat" geben? Vielleicht durch eine
„Tat"? Dann ist er ja schon bestimmt, braucht er sich
also nicht erst zu bestimmen. Wenn aber nicht durch
eine „Tat", wie gelangt dann der Wille in den Besitz
dieser Form, dieser Vollendung? Hat er sie beständig
in sich? Dann wäre er ununterbrochen tätig,
niemals ein Vermögen, das „bald ruht", bald tätig ist, was
aller Erfahrung widerspricht. Darüber hilft auch das
Gut „im allgemeinen" nicht hinweg, denn in diesem Falle



456 Das „Werden" im Sinne der Soholastik.

müßte das vernünftige Geschöpf jedesmal zuerst das
Gut „im allgemeinen" erkennen und wollen, und dann
erst das Einzelgut. Allein auch das steht nicht im
Einklang mit der Erfahrung. Wir denken gar oft nicht an
das Gut „im allgemeinen". Das ist kein aktueller, sondern
nur ein habitueller Zustand, in welchem wir uns gar
nicht so selten befinden. Der Wille „ruht" bisweilen i n
jeder Beziehung.

53. Somit bestätigt sich auch hierin der Grundsatz
der Scholastik : quidquid movetur, ab alio movetur. Alles
was bestimmt wird, muß durch ein anderes bestimmt
werden. Mit Recht schreibt darum P. Tilmann Pesch:
„Ihrem Begriffe nach setzt die Bewegung zweierlei voraus:
ein wirkliches Sein, welches das Vermögen besitzt, die
Bewegung zu erzeugen, und ein potentielles, unfertiges
Sein, welches etwas werden kann. Wo immer also sich
ein Einzelwesen aus der bloßen Möglichkeit zur
Wirklichkeit entwickelt, muß ihm ein anderes Einzelwesen in
Wirklichkeit vorangehen, weil die Bewegung nur da möglich

ist, wo ihr ein Wirkliches als bewegende Ursache
vorangeht. Mag immerhin ein Wesen außer der
Empfänglichkeit für die Bestimmung, die es in der
Bewegung erhält, auch noch das Vermögen besitzen, sich
selbst eine Bestimmung zu geben, so kann doch dieses
Vermögen niemals ganz von selber aus dem
Zustand der Ruhe in den der Bewegung übergehen.
Wie das organische Leben durch Einflüsse von außen
geweckt werden muß, so muß auch jede Erkenntnis- oder
Begehrungskraft durch den Einfluß irgend eines
Gegenstandes zum wirklichen Erkennen oder Begehren bestimmt
werden." A. a. O. I. B. S. 617. Der Irrtum dieses Autors
besteht darin, daß er meint, der Einfluß des Gegenstandes
reiche aus zum wirklichen Erkennen oder Begehren. Der
Gegenstand non movet sufficienter efficaciter,
erklärt S. Thomas an vielen Stellen seiner Werke. Und so
ist es in der Tat.

54. Wer ist aber dann dieses Einzelwesen, welches
in Wirklichkeit vorangehen muß, weil die Bewegung

nur da möglich ist, wo ihr ein Wirkliches als
bewegende Ursache vorangeht? Hören wir die
Antwort von P. Tilmann Pesch a. a. O. : „Da jede Bewegung
als solche ein Bewegendes voraussetzt, so ist die Bewegung
überhaupt nur möglich unter der Voraussetzung eines



Das „Werden" im Sinne (1er Scholastik. 457

Wesens, welches bewegt, ohne selbst der Bewegung zu
unterliegen; welches verursacht, ohne selbst verursacht zu
sein. Die aktive Bewegung der Verursachung muß in
jedem Falle das allererste sein; ohne sie könnte die
passive Bewegung oder das Verursachtwerden nicht
beginnen. Dieser Folgerung kann man nicht durch die
Annahme ausweichen, daß das Bewegte sich gegenseitig
bewege. Denn das Bewegende muß immer schon dasjenige
sein, was das Bewegte erst wird, mithin kann dasselbe
nicht zugleich und in der nämlichen Beziehung bewegend
und bewegt sein." Damit ist die Ansicht des P. Frins,
daß der Wille sich selber bestimmen oder bewegen könne,
unmittelbar eine bestimmte „Tat" zu vollbringen, obgleich
er vorher in sich unbestimmt war, ein für allemal
abgetan. Das kann einfach nicht der Fall sein.

55. Das Bewegende muß bei einer jeden Bewegung
ein Wesen sein, welches bewegt, ohne selbst der
Bewegung zu unterliegen; welches verursacht, ohne selbst
verursacht zu sein. So urteilt in ganz richtiger Weise
P. Tilmann Pesch. Finden wir nun unter allen den
Geschöpfen ein solches Wesen? Nein, nicht ein einziges.
Dann muß Gott dieses Wesen sein. Und so verhält es
sich in der Tat. Denn nicht eine einzige Kreatur, und
sei sie auch die vollkommenste, ist unbeweglich weder
in ordine entitativo, in ordine essendi, noch in ordine
operativo, in ordine operandi. Daher muß eine jede „Tat"
der Kreaturen mit einer Bewegung verbunden sein, muß
ein jedes Geschöpf, bevor es seine „Tat" vollbringt,
bewegt werden, eine Form, eine Vollendung in ordine
operandi empfangen. Und weil es diese Form erhält,
besitzt, darum nennen wir es verändert, bewegt. Die
Bewegung selber muß von außen kommen. (Forma
recepta in aliquo non movet illud in quo recipitur, sed
ipsum habere talem formam, est ipsum motum esse; sed
movetur ab exteriori agente: sicut corpus, quod calefit
per ignem, non movetur a calore recepto, sed ab igne.
QQ. disput. de veritate. q. 22. a. 5 ad 8.) Das Bewegende
teilt also dem Bewegten das mit, wodurch es selber in
actu, in der Wirklichkeit ist. In der Wirklichkeit aber,
immer und überall, in jeder der beiden vorhin genannten
Ordnungen befindet sich Gott, und Er ganz allein.'? Die
Geschöpfe sind zwar oftmals in aktueller Tätigkeit
begriffen, von der sie aber auch ablassen, und zwar mit



458 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

der bleibenden Befähigung, je nach Umständen wieder in
den aktuell produzierenden Tätigkeitszustand überzutreten.
Somit ist in einem jeden Dinge unbedingt eine Fähigkeit
vorauszusetzen, welche bald, „ruht", bald in irgend einem
Grade je nach ihrem Charakter in eine bestimmte
Wirksamkeit tritt. So P. Tilmann Pesch. Daraus ergibt sich
die unbedingte Notwendigkeit eines ersten Bewegenden,
eines Wesens, welches selber unbewegt ist: die
Notwendigkeit Gottes, des einzigen Unbeweglichen.

56. Zugegeben, daß eine Bewegung durch Gott, eine
Mitteilung der Form oder Vollendung in ordine operativo
sich als unerläßlich herausstellt, kann nicht die Kreatur
dabei wenigstens mithelfen, dabei selber tätig sein? Nein,
das ist ein Ding der Unmöglichkeit. Die Mitteilung der
Form durch Gott muß vorausgehen. So entscheidet
P. Tilmann Pesch, wenn er schreibt: „Die aktive Bewegung
oder Verursachung muß in jedem Falle das allererste
sein; denn ohne sie könnte die passive Bewegung oder
das Verursachtwerden nicht beginnen" Die Bewegung
im passiven Sinn hat ihren Sitz im Stoff. Die Bewegung
im aktiven Sinne wird von der Form bestimmt, indem
diese zu der im Stoff veranlagten Tätigkeit anregt." A. a. O.
Also zu allererst ist die aktive Bewegung durch Gott,
nämlich die Mitteilung der Form durch Gott, dann
kommt die Aufnahme dieser Form von Seiten der Kreatur;

diese bildet aber keine „Tat", keine Mittätigkeit des
Geschöpfes, andernfalls wäre auch der Stoff tätig, was
falsch ist: endlich erfolgt die „Tat" des Geschöpfes auf
Grund der Form, welche aufgenommen wurde. Diese Form
bildet das Prinzip, die Ursache der „Tat", als quo
est. (Opus determinatum non progreditur nisi a deter-
minato agente. Et inde est quod illud, quod esttantum
in potentia, non agit, quia se habet indeterminate ad
multa. Sed forma, quae est terminans potentiam
materiae, principium actionis dicitur. Et ideo in
omnibus, quorum potentia activa determinata est ad unum
effectum, nihil requiritur ex parte agentis ad agendum
supra potentiam completam. Sent. 1. d. 45. q. 1. a. 3.)
— Nach dem eigenen Geständnis des P. Tilmann Pesch
muß also die aktive Bewegung, die Verleihung der
Form, in jedem Falle das allererste sein, denn ohne
sie könnte die passive Bewegung, die Überführung des
„ruhenden" Vermögens in die Wirklichkeit, in actu, nicht



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 459

beginnen. Darum hörten wir vorhin den hl. Thomas
sagen: habere talem formam est motum esse. Im Augenblicke,

wo das „ruhende" Vermögen der Kreatur diese
Form besitzt, ist es auch schon bewegt, hat es in ordine
operandi Wirklichkeit. Jetzt bewegt es dann selber, aber
erst jetzt verursacht es seine eigene „Tat". Vorher war
dieses Vermögen nur beweglich, nun ist es aber selbst
bewegend tätig. (Operatio enim alicuius effectus non
attribuitur mobili, sed moventi. In illo ergo effectu, in
quo mens nostra est mota, et non movens, solus autem
Deus movens, operatio Deo attribuitur. In illo autem
effectu, in quo mens nostra et movet, et movetur, operatio
non solum attribuitur Deo, sed etiam animae. Summ. th.
1. 2. q. 111. a. 2.) — Soviel über das „Werden" der
„Tat" in den Kreaturen.

VI. Die „Tat" in Gott.
57. Nachdem wir das „Werden" der „Tat" in den

Kreaturen untersucht haben, müssen wir auch noch einen
Blick werfen auf die „Tat" in Gott selber. Dazu haben
wir aus dem Grunde das Recht und die Pflicht, weil man
in neuerer Zeit von einer Ursächlichkeit, von einer
Kausalität in Gott selber spricht. Diese Ursächlichkeit soll
angeblich darin bestehen, daß die „Tat", die Geistes- und
Willenstat, Gott, also seinem Wesen das Sein verleiht. Gott
ist durch, ist kraft seiner Geistes- und Willenstat. Gott
besitzt die Fülle der sachlichen Vorzüge durch eigene,
ewige selbstmächtige Geistestat. Auch Gott ist die
unendliche Vollkommenheit kraft eigener „Tat". Vgl. dieses
Jahrb. B. 18 S. 452 ff.

58. Kann man nun überhaupt von einer
Ursächlichkeit zwischen Gottes Wesen und seiner Geistestat
reden? Nein, der hl. Thomas warnt ausdrücklich vor dem
Gebrauche des Wortes: Ursache, causa in der Anwendung
auf die inneren Vorgänge in Gott selber. Des Ausdruckes
in der griechischen Sprache kann man sich, nach dem
englischen Lehrer, bedienen, aber nicht des lateinischen.
(Apud Graecos invenitur de Filio, vel Spiritu Sancto dici
quod principientur. Sed hoc non est in usu Doctorum.
Quia licet attribuamus Patri aliquid auctoritatis ratione
principii, nihil tarnen ad subiectionem vel minorationem
quocunque modo pertinens, attribuimus Filio vel Spiritui
Sancto, ut vitetur omnis erroris occasio. Secundum quem



460 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

modum Hilarius dicit: IX. de Trin. n. 54 : Donantis auc-
toritate Pater maior est; sed minor non est filius, cui
unum esse donatur. Summ. th. 1. p. q. 33. a. 1 ad 2. —
Quamvis autem Pater dicatur esse principium Filii et
Spiritus Sancti, non tarnen indifferenter dicendum quod
Filius sit principiatum, vel etiam Spiritus Sanctus; licet
etiam hoc modo loquendi Graeci utantur et possit apud
sane intelligentes concedi. Tarnen ea quae minorationem
aliquant importare videntur refugere debemus, ne Filio
vel Spiritui Sancto attribuantur, propter Arianorum erro-
rem vitandum: sicut Hilarius, etsi concédât Patrem esse
maiorem Filio propter auctoritatem Origenis, non tarnen
concedit, quod Filius sit minor Patre, cui est aequale esse
donatum a Patre. Et similiter non est extendendum nomen
subauctoritatis vel principiati in Filio, licet nomen auc-
toritatis, vel principii concedatur in Patre. QQ. disput.
de potentia q. 10. a. 1 ad 9.)

59. Schon daraus allein geht zur Genüge hervor, daß von
einer Ursächlichkeit, von einer Kausalität in Gott
bezüglich der inneren Hervorgänge nicht gesprochen werden
darf, obgleich es sich hier nurum die Hervorgänge der sachlich

unterschiedenen Personen handelt. Selbst in
dieser Beziehung ist es nicht statthaft, von einer
Ursache oder Verursachung, von einem Verursachtwerden

zu reden. Nur das Wort: Prinzip darf in Gebrauch
genommen werden. Und warum dies? Weil man Prinzip
auch das nennen kann, was nicht gemäß dem Wesen
verschieden ist. Das Gegenteil trifft bei der Ursache zu,
besonders bei der Wirkursache, der causa efficiens.
(Principium potet dici aliquid, quod non est secundum essentiam
distinctum, ut punctum lineae, non autem causa, maxime
si loquamur de causa originante, quae est causa efficiens.
QQ. disput. de potentia. q. 10. a. 1 ad 9.) Und in der
Tat weist die Ursächlichkeit auf eine Wirkung hin, eine
jede Wirkung aber ist ihrem Wesen nach von der
Ursache verschieden. Die Wirkung besitzt überdies ein
anderes Sein als ihre eigene Ursache. (Latini Doctores
raro, vel nunquam ad significandum originem divinarum
personarum nomine causae utuntur : tum quia causae
apud nos respondet effectus; unde ne cogamur Filium vel
Spiritum Sanctum factos dicere, Patrem non dicimus causam

eorum: tum quia apud nos nomen causae significat
aliquid in essentia diversum; dicimus enim causam, ad



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 461

quam sequitur aliud: tarn quia etiam apud gentiles Philoso-
phos nomen causae, dictum de Deo, habitudinem ipsius ad
creaturas désignât. Dicunt enim Deum esse primam causam,
et creaturas esse eius causata. Unde ne aliquis Filium
et Spiritum Sanctum inter creaturas secundum essentiam
a Deo diversas suspicetur esse ponendas, nomen causae
refugimus in divinis. Graeci tarnen absolutius in divinis
utuntur - nomine causae ex ipso solam originem signifi-
cantes. Et ideo in divinis personis utuntur nomine causae.
Aliquid enim inconvenienter in lingua latina dicitur quod,
propter proprietatem idiomatis, convenienter in lingua
graeca dici potest. QQ. disput. de potentia. q. 10. a.
1 ad 8.)

60. Die Sache steht also schlimm genug, wenn der
Herr Würzburger Apologet die Kausalität überhaupt in
Gott hineinzutragen versucht. Denn das, was verursacht
oder Ursache ist, unterscheidet sich immer dem individuellen

Wesen und dem Sein nach sachlich von dem, was
verursacht wird, was Wirkung dieser Ursache ist. Und
es hat gar wenig Sinn, wenn erklärt wird, „ein Anderes"
bilde allerdings die Ursache, und „ein Anderes" das
Verursachte, dies treffe aber nur dort zu, wo die Ursache
sich sachlich von der Wirkung unterscheide, was indessen
in Gott nicht der Fall ist. Es hat gar keinen Sinn, sagen
wir, denn entweder hält man noch an dem bis jetzt
allgemein bekannten Begriff und Wesen der Kausalität fest,
und dann unterliegt der sachliche Unterschied zwischen
Ursache und Verursachtem keinerlei Zweifel; oder man
versteht unter diesem Worte einen anderen Begriff, ein
anderes Wesen, als bisher, dann ergibt sich nicht allein
daraus das Stigma der „Neuheit", sondern auch der direkte
Widerspruch mit allem Überlieferten in Philosophie und
Theologie. Die Philosophie wenigstens hat bislang unter
Ursache immer dasjenige verstanden, von dem ein Anderes
im Sein oder Werden abhängig ist. (Causae dicuntur, ex
quibus aliqua dependent secundum suum esse, vel fieri.
Unde etiam quae sunt extra rem, vel quae sunt in rebus,
ex quibus non componitur res primo, possunt dici causae.
Physic. I. I. 5. ed. Leon. Omnis causa vel est extra essentiam

rei, sicut efficiens et finis; vel pars essentiae sicut
materia et forma. — Omnis causa habet ordinem prin-
cipii ad esse sui causati, quod per ipsam constituitur.
Sent. 1. d. 29. q. 1. a. 1.) Was die Theologie betrifft, so



462 Das „Werden" ira Sinne der Scholastik.

haben wir bereits ihre Ansicht vernommen. Weil das
Sein des Verursachten erst durch die Ursache zustande
kommt, constituitur, wie S. Thomas soeben bemerkt hat,
deshalb muß von Gott jede Ursächlichkeit ausgeschlossen

bleiben. Denn, fährt der englische Lehrer fort, der
Vater hat nicht die Bedeutung eines Prinzips mit Bezug
auf das Sein des Sohnes, noch auch hinsichtlich seines
eigenen Seins, weil beide ein und dasselbe Sein
besitzen. Folglich ist der Vater nicht die Ursache, sondern
das Prinzip des Sohnes. Das Prinzip besagt bloß die
Beziehung oder Ordnung des Ursprungs absolut, ohne die
Art und Weise dieses Ursprungs zu bestimmen. (Pater
autem non habet aliquem ordinem principii ad esse filii,
sicut nec ad esse suum, cum unum et idem sit esse utri-
usque. Unde Pater non est causa filii, sed principium;
quia principium dicit ordinem originis absolute, non de-
terminando aliquem modum, qui ab origine personarum
alienus est. 1. c. Sent.) Das Entscheidende ist also bei
der Ursächlichkeit, daß das Verursachte von der
Ursache eine andere individuelle Wesenheit und ein anderes
Sein empfängt. Darum darf in Gott mit Bezug auf die
inneren Vorgänge keinerlei Ursächlichkeit verteidiget
werden. (Esse filii non est creatum. Unde filius nön
habet causam sui esse. Sent. 3. d. 11. q. 1. a. 1 ad 5.)

61. Wenn schon rücksichtlich der Hervorgänge, proces-
siones personarum, in Gott keine Ursächlichkeit
angenommen werden darf, so doch wenigstens mit Bezug
auf das Wesen Gottes und seine „Tat", die Geistes- und
Willenstat? Das noch viel weniger. Denn hier hätten
wir zwei Fälle, die möglich wären: entweder bildet das
Wesen Gottes die Ursache der „Tat"; oder es trifft das
Umgekehrte zu. Aber beides ist ein Ding der
Unmöglichkeit.

62. Das Wesen Gottes gibt keine Ursächlichkeit ab
für die „Tat". Der Beweis dafür ist sehr einfach und
aus der früheren Darlegung bereits erbracht. Denn die
Wirkursache fordert eine Wirkung, einen Effekt, was in
Gott unbedingt ausgeschlossen ist. Die Ursächlichkeit
wirkt im Verursachten ein verschiedenes Wesen, ein
verschiedenes Sein. Das sind Dinge, welche sich mit dem
Begriff und ganzen Wesen Gottes schlechterdings nicht
vertragen. Dazu kommt, daß der Herr Würzburger
Apologet die sächliche, ja sogar die begriffliche Identität



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 463

zwischen Wesen und „Tat" in Gott auf das eifrigste
verteidigt. Damit hebt er aber die Ursächlichkeit wieder
selber auf. Somit enthält der Satz: „Deus est causa sui"
im Sinne einer Ursächlichkeit, einer causa efficiens,
einen grandiosen Widerspruch, wie er ausgesprochener
nicht mehr sein kann. Ursächlichkeit und sachliche,
ja selbst begriffliche Identität, sind nicht einmal
denkbar, viel weniger dann in der Wirklichkeit
vorhanden.

63. Aber auch die „Tat" kann nicht die Ursache des
Wesens in Gott sein. Diese Wahrheit ist, wenn möglich
noch eindringlicher als die frühere. Als Beweise gelten
die vorhin dargelegten, wozu jedoch noch ein neuer tritt.
Da wir Gott nur aus den Kreaturen kennen — von den
Glaubenswahrheiten sehen wir hier ab —, so müssen wir
von den Geschöpfen durch einen Analogieschluß zu der
Kenntnis Gottes und seines Wesens gelangen. Die Kreaturen

nun verhalten sich folgendermaßen : zunächst besitzen
sie in der Ordnung des Seins eine Wesenheit, eine
individuelle Vollkommenheit mit dem Dasein, der Existenz.
In der Ordnung der Tätigkeit haben sie verschiedene
Vermögen oder Potenzen. Sind diese Vermögen durch
eine Form vollendet, in actu, dann tritt aus ihnen die
„Tat" als Wirkung hervor. Ähnlich, wenn auch nicht
gleich, secundum analogiam nämlich, haben wir uns die
Sache in Gott zu denken. Darum ist zu allererst die
Wesenheit, dann das Dasein, ferner die Vermögen, diese
Vermögen im Zustande der Vollendung, in actu, endlich
die „Tat", welche aus der potentia in actu herausfließt.
Es versteht sich von selber, daß zwischen allen diesen
in Gott kein sachlicher Unterschied, sondern eine reale
Identität herrscht. Daß nun von allen diesen Dingen in
Gott die „Tat" das allererste sein soll, das läßt sich
schlechterdings ein für allemal nicht denken. Woher
hat also der Herr Universitätsprofessor Dr. Schell diese
seine Kenntnis von Gott, seinem Wesen, der Verursachung

dieses Wesens? In der ganzen großen weiten
Schöpfung haben wir keine Analogie, daß die eigene „Tat"
einer Kreatur das Allererste sei, daß eben diese eigene
„Tat" ein Geschöpf, nämlich das Wesen, dessen „Tat" sie
ist, verursache. Es ist ein logischer Widerspruch
sondergleichen, daß ein Wesen eine „Tat" vollführe, bevor es

überhaupt selber ist, bevor es existiert. Immer und
Jahrbuch für Philosophie etc. XIX. 30



464 Das „Werden" im Sinne der Scholastik.

überall, in ordine essendi, und in ordine operandi, ist
die Existenz das Allererste, dann folgt erst die „Tat".
Darum betont die Scholastik so oft und energisch das
esse in actu für eine jede „Tat". Wird nun das Wesen
und die Existenz der Kreatur durch ihre eigene „Tat"
verursacht, so ist offenbar die „Tat" das Allererste.
Warum soll es sich nun in Gott tatsächlich in dieser Weise
verhalten, während bei allen Geschöpfen das gerade
Gegenteil zutrifft. Wie können wir Gott noch erkennen,
von ihm irgend etwas wissen, wenn alle und jede Analogie
fehlt? Oder weiß uns der Herr Würzburger Apologet
irgend ein Beispiel anzugeben, daß irgend ein Geschöpf
durch seine eigene „Tat" sich selber verursacht habe?
Wo und wann ist das gechehen? Es kann eben nicht
und nirgends vorkommen, weil der eine Begriff den
anderen aufhebt, somit alle Gesetze der Logik, des Denkens
umstürzen müßte. Eine „Tat" ohne Substrat, welchem sie
angehört, aus welchem sie hervorgeht; eine „Tat", welche
ihr eigenes Substrat, in dem sie ist, erst verwirklichen,
in actu versetzen muß, das ist und bleibt ein ewiger
innerer Widerspruch. Widersprechendes aber vermag selbst
Gott nicht in Ausführung zu bringen, kann unmöglich in
Gott selber sein.

64. Damit ist auch die Antwort gegeben auf eine
weitere Behauptung dieses Autors, das Wesen und die
Geistestat seien in Gott weder früher, noch später
selbst begrifflich genommen. Nein, so verhält sich
die Sache nicht, sondern Gott, sein Wesen ist begrifflich
früher als die „Tat", durch welche oder kraft welcher
die Wesenheit selber angeblich verursacht sein soll.
Das Wesen Gottes ist bereits in actu in ordine operativo.
Darum geht nach unserer Auffassung, die in Gott selber
ihre Begründung hat, cum fundamento in re, die „Tat"
aus dem Wesen Gottes in actu hervor. Dies folgt mit
Notwendigkeit aus dem Begriff und Wesen der Tat. Agere
nihil aliud est, quam communicare id, per quod agens
actu est. QQ. disput. de potentia. q. 2. a. 1. — Und
warum? Natura cuiuslibet actus est, quod seipsum com-
municet quantum possibile est. Unde unumquodque agens
agit secundum quod in actu est. I. c. — Wir denken
uns also, und zwar mit Recht, mit allem Grund, das
Wesen Gottes in actu sowohl in der Ordnung des Seins,
wie in der Ordnung der Tätigkeit, aus diesem Wesen



Das „Werden" im Sinne der Scholastik. 465

in actu tritt die „Tat" hervor. In actu aber ist ein jedes
Wesen, auch das Wesen Gottes, nicht durch die „Tat",
sondern durch eine Form und das Dasein. Diese
beiden sind in Gott allerdings sachlich identisch in sich,
wie auch mit der „Tat', aber sie können auch von uns
cum fundamento in re unterschieden werden. Das eine
steht daher außer Zweifel: Gottes Wesen ist begrifflich
früher, als seine Geistestat. Ebenso gewiß ist, daß in
Gott mit Bezug auf sich selber keinerlei
Ursächlichkeit herrscht, daß er nicht causa sui ist.

65. So gewährt uns denn das „Werden" im Sinne der
Scholastik einen klaren Einblick in den tiefen Ernst und
Eifer, in das volle Verständnis, mit welchem sie diese
Frage behandelt hat. Nichts liegt der „scholastischen
Denkweise" ferner, als der Mangel an „Sinn für das
Werden". Die Scholastik hat ebensoviel Sinn „für die
Tat, für die Art ihrer Verwirklichung", wie für das Sein,
für den Besitz, für den Erwerb, für die inhaltliche Fülle
und die ruhende Beschaffenheit. Vgl. dies. Jahrb. B.' 16.
S. 451. Was nun die „Tat und ihre Verwirklichung" im
besonderen anbelangt, so glauben wir in vorliegender
Abhandlung das Nötige gesagt, und den vollen Beweis
erbracht zu haben, wie sehr man der Scholastik unrecht
tut mit der Behauptung, das „scholastische Denken habe
dafür keinen Sinn gehabt". Eine Anschauung dieser Art
setzt eine äußerst mangelhafte Kenntnis des „scholastischen

Denkens" voraus und verrät zugleich, daß der
Besitzer dieser Ansicht für dasselbe „keinen Sinn hat".

o-<3g>-c

30*


	Das "Werden" im Sinne der Scholastik

