
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 19 (1905)

Artikel: Das zweite Dezenium des Jahrbuchs

Autor: Gloszner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762021

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS ZWEITE DEZENNIUM DES JAHRBUCHS.

Von DR. M. GLOSZNER.

Vor nunmehr zehn Jahren war es dem Verfasser dieser
Zeilen vergönnt, in einem orientierenden Überblick das
Verhältnis der im Jahrbuch vertretenen Philosophie zu
dem damaligen Stande der philosophischen Wissenschaft
auseinander zu setzen. Was wir damals feststellen konnten,
daß die in den katholischen Schulen vorherrschende, von
der kirchlichen Autorität empfohlene aristotelisch-tho-
mistische Philosophie als eine philosophia perennis, wie
«in Fels aus dem Chaos moderner philosophischer
Systeme und Richtungen hervorrage, sind wir berechtigt
auch gegenüber dem gegenwärtigen Stande der modernen
Philosophie zu behaupten, der nach dem Zeugnisse eines
ihrer Anhänger1 vorherrschend den „pathologischen
Zwischenzustand einer philosophischen Anarchie" darstellt.
Um uns nicht dem Vorwurf auszusetzen, ein parteiisch
gefärbtes Bild von der neuesten philosophischen Bewegung
zu entwerfen, um auf dunkler Folie die von uns
vertretenen Anschauungen in ein helleres Licht zu setzen,
legen wir die Darstellung zugrunde, die von namhaften
Vertretern der modernen Philosophie in der Festschrift
für Kuno Fischer gegeben ist unter der Überschrift: „Die
Philosophie im Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts."2

Beginnen wir mit der Logik. Bis auf Descartes galt
die Logik als die Wissenschaft der Beweisführung, als
Organ des Wissens und handelte demzufolge von den
Elementen der Beweisführung, Begriff, Urteil und
Argumentation, welche letztere, soweit sie von evidenten
Prinzipien ausgeht, zur Demonstration wird. Da dieses
Verfahren in den Erkenntnisobjekten eine künstliche Ordnung

1 0. Ktilpe, Die Philosophie der Gegenwart in Deutschland. 2. Aufl.
1204 S. 117.

- Die Phil, im Beginn des 20. Jahrh. Festschrift für K. F.,
herausgeg. v. Windelband. I. Bd.

Jahrbneh für Philosophie etc. XIX. 20



384 Das zweite Dezennium des Jahrbuchs.

hervorbringt, die dem realen Sein selbst nicht angehört,
aber an ihm haftet, sofern es Gegenstand eines diskursiven
Denkens ist, so erschien die Logik einerseits in inniger
Beziehung sowohl zur Psychologie als auch zur
Metaphysik, d. i. zur Wissenschaft vom realen Sein, anderseits
aber unterschied sie sich scharf von den realen
Wissenschaften, insbesondere den genannten, und man bestimmte
als ihr Objekt das ens rationis, mit dem Zusätze: logicum,
um es von Negation und Privation zu unterscheiden, die
dem (endlichen) realen Sein anhaften, ohne selbst eine
Realität zu bilden, somit in den Bereich der Metaphysik
fallen. •

Wie verhält es sich nun mit der Logik der Modernen
Um es kurz zu sagen, so ist es der modernen Philosophie
nicht gelungen, auch nur das Objekt (obiectum formale)
der Logik als selbständiger Disziplin zu bestimmen.
Sofern sie nicht als eine rein formale, von ihrer
psychologischen Grundlage sowie ihrem metaphysischen Endziele
losgelöste Disziplin betrachtet wird, führt man sie auf
Psychologie oder Metaphysik zurück.

Die Verwirrung hat bereits mit Kant ihren Anfang
genommen. Windelband1 spricht von der reichen
Entwicklung und der in weiten Gegensätzen sich auseinanderlegenden

Entfaltung der Logik im 19. Jahrhundert. Sehen
wir von der empirischen Logik ab, die an die Stelle
der Demonstration die Induktion setzt, so wird unsere
Aufmerksamkeit durch das andere Gegensatzglied, die
spekulative Logik, in Anspruch genommen. Ihre Wurzel
liegt in der transzendentalen Logik Kants, die er als
etwas „völlig Neues" neben die „analytische" oder
„formale" stellte.

„Beide Systeme waren bei Kant in dem entscheidenden
Punkte miteinander verwachsen."2 In dieser Verquickung
konnten formale und reale (objekt-bestimmende) Logik
nicht fortbestehen; vielmehr mußte sich die eino die andere
assimilieren. Dies geschah in der spekulativen Logik
Fichtes und seiner Nachfolger einerseits und anderseits
in der „zu einer rein formalen Disziplin" ausgebildeten
Logik Herbarts. Jene erhob die Denkformen zu realen
Potenzen, diese die objektbestimmenden Kategorien Kants
zu Formen, die von der subjektiven Denkarbeit erzeugt

' A. a. 0. S. 163 ff. » A. a. 0. S. 164.



Das zweito Dezennium des Jahrbuchs. 385

werden. „Für die Fichte folgende Entwicklung fiel
die Logik schließlich mit der Metaphysik zusammen"1,
und zwar, fügen wir hinzu, einer pantheistischen
Metaphysik, die menschliche Denkformen zu absoluten steigerte,
und aus einer bestimmenden wurde die menschliche
Vernunft zu einer schöpferischen, die Schöpfung selbst aber
zu einem dialektischen Prozeß.

Bemerkenswert ist das von Windelband für die alte
Logik abgelegte Zeugnis. „Was Aristoteles im genialen
Wurf geschaffen, ist im späteren Altertum und im Mittelalter

mit feinster Filigranarbeit ausgestaltet worden : eine
Beweisführungs- und Widerlegungskunst, die in der Theorie
des Schlusses gipfelt und die von da aus rückwärts die
Lehre vom Urteil und vom Begriff konstruiert hat. An
diesem sicher gefügten Bau ist, wenn man einmal die
Grundlagen angenommen hat, nicht zu rütteln."2

Und doch versuchte es der Geist der Neuerung, an
verschiedenen Stellen des Baues zu rütteln. Während die
alte Logik Inhalts- und Umfangsverhältnisse gleichmäßig
ins Auge faßt, führte die Überschätzung der mathematischen

Evidenz zu einer einseitigen Betrachtung der
Umfangsverhältnisse, ja „die bekannten Kreiszeichnungen
sollten nicht nur den eigentlichen Sinn der logischen
Formen, sondern auch in letzter Instanz ihren Rechtsgrund
enthalten".8

Ein anderer Punkt, in welchem man und nach
unserem Gewährsmann mit Recht an dem alten Bau rüttelte,
ist die Stellung des Urteils, die Logik müsse die Begriffe
wesentlich als die allgemeingültigen Ergebnisse der Urteile
behandeln. „Logik ist Urteilslehre."4

Wir vermögen in dieser Neuerung nur eine Verwechslung

des (psychologischen) Urteilsaktes mit der (logischen)
Urteilsform zu erkennen; jener besteht allerdings in einem
einfachen Verhalten des Denkens zum Objekte, diese
aber in einer Analyse und Synthese, die ohne eine
Dualität der Begriffe nicht vollziehbar sind. Das logische
Urteil also setzt den logischen Begriff als sein Element
voraus. Aus dem Umstände, daß sich das Urteil psychologisch

in einem einfachen Akte vollzieht, schloß Brentano
(wie Windelband selbst erinnert5), auf einen wesentlichen
Unterschied von Begriff und Urteil und setzte an die Stelle

» A. a. 0. 2 Ebd. S. 165. 3 A. a. 0. S. 167. 4 S. 169. S. 170.

25*



38G Das zweite Dezennium des Jahrbuchs.

der modernen (Tetens-Kantschen) Einteilung der
Seelenvermögen in Erkenntnis-, Willens- und Gefühlsvermögen
eine andere Dreiteilung in Vorstellungs-, Urteils- und
Willensvermögen. Dabei wurde er von der falschen
modernen Auffassung irregeführt, daß Realität noch
nicht in der Vorstellung sich finde, sondern erst im Urteil,
dessen Funktion darin bestehe, die Vorstellung aus einer
rein idealen in die Sphäre der Realität zu versetzen.
In der Tat aber trägt der Begriff oder die intellektuelle
Vorstellung aus ihrem Ursprung durch Abstraktion die
Realität in sich, so daß sie gewissermaßen bereits ein
virtuelles Urteil ist, das im aktuellen Urteil sozusagen in
Fluß gesetzt wird.

Indem Windelband erklärt: es handle sich in jedem
Urteil darum, eine Beziehung von Vorstellungsinhalten zu
denken, und über die Geltung dieser Beziehung zu
entscheiden, gibt er selbst zu, daß das Urteil im logischen
Sinne zusammengesetzt sei und die Vorstellung voraussetze1;

es ist daher nicht abzusehen, wie Sigwart und
Lotze durch Betonung des synthetischen Charakters des
Urteils die Unzulänglichkeit der traditionellen Urteilslehre
aufgedeckt haben sollen.2

Weit entfernt davon, daß die genannten Logiker den
alten Bau erschüttert und an die Stelle desselben einen
haltbareren gesetzt hätten, verkannten sie Wesen und
Aufgabe der Logik völlig, indem der eine (Sigwart) an ihre
Stelle eine Methodologie der einzelnen Wissenschaften setzt,
der andere (Lotze) sie aus einer spekulativen zu einer
praktischen Wissenschaft macht, die ihre Anfänge bei der
Ethik habe.3

Diese reformierte Logik schwankt zwischen
Erkenntnistheorie und Metaphysik und nähert sich der „Methode
der großen Idealisten", insbesondere Hegels, der in die
logischen Formen den realen Inhalt hineineskamotierte, mit
dem Unterschiede, daß die Logik der Sigwart und Wundt
in „innige Fühlung mit dem reichen Leben der sachlichen
Wissenschaft"4 zu treten bemüht ist.

Mit der Ausgestaltung der Methoden soll auch die
Geschichte zu einer Wissenschaft geworden sein.5
Dagegen ist einzuwenden, daß die kritische Feststellung der
Tatsachen nicht genügt, um der Geschichte den Rang einer

' S. 172. * Ebd. 3 S. 174. 4 S. 176. 5 S. 177.



Das zweite Dezennium des Jahrbuchs. 387

Wissenschaft einzuräumen; denn diese ist gewisses und
evidentes Erkennen aus den Ursachen : ein Erkennen, wie
es aus freien Ursachen nicht möglich ist. Es begreift
sich daher, daß die angebliche Geschichtswissenschaft noch
vor einer Fülle ungelöster Aufgaben steht.1 Eine Wissenschaft

wäre die Geschichte nur dann, wenn sie von der
Erzählung der Tatsachen zur Einsicht in ihre
Gesetzmäßigkeit fortschreiten könnte, was doch unser Gewährsmann

selbst bestreitet.2
In Erkenntnistheorie als in ihre Spitze soll die Logik

auslaufen; jedoch die rein erkenntnistheoretische Behandlung

der Logik, die ihren Lehren zugleich die Bedeutung-
metaphysischer Einsichten gab, verlor ihren Glanz mit
dem Niedergang der idealistischen Philosophie.3 Die
„transzendentale Logik" der Neukantianer verlor sich
infolge dieser von der Metaphysik abgewendeten Richtung
in psychologische Untersuchungen. Daher sich das richtige

Verständnis des kantischen Apriori nur allmählich
Bahn brach. Mit der Empirisierung des Kritizismus (seiner
Verschmelzung mit Comteschen Ansichten und der falschen
Auffassung des vermeintlich nur vom Individuum
geltenden Apriori) verkümmerte dessen ethische Seite. ' Die
an di e Namen Kuno Fischer und Liebmanns sich knüpfende
Gegenströmung führte zum Wiedererwachen der Hegel-
schen Philosophie.5

In den erkenntnistheoretischen Erörterungen sind es
zwei Hauptprobleme, die das Interesse auf sich zogen,
das der Transzendenz und das der Kausalität."

Also für die moderne Logik sind die Fragen, ob
unseren Vorstellungen ein an sich Seiendes entspreche
und welcher Sinn mit dem Begriffe der Ursache zu
verbinden sei, noch immer Probleme, Probleme der mit der
Logik verquickten Erkenntnistheorie! Für uns ist die
Transzendenz überhaupt kein Problem; denn der
Idealismus ist nur eine Form des Skeptizismus und hebt mit
der Grundlage alles Wissens die Möglichkeit eines solchen
überhaupt auf. Die Kausalität aber hat nicht die Logik
zu untersuchen; sie ist zunächst ein naturphilosophischer

Begriff, der in der Metaphysik seine Rechtfertigung
findet.

1 S. 178. * A. a. 0. :l S. 150 f. « S. 182. 5 S. 183.
" S. 183 f.



388 Das zweite Dezennium des Jahrbuchs.

So quält sich diese moderne Philosophie mit
selbstverständlichen Dingen ab, in denen sie Probleme findet,
für die sie keine Lösung weih. Von einem Fortschritt
kann da keine Rede sein, auch nicht von einem solchen
in der Logik. Sie schwankt zischen einer rein formalen
und einer realen Logik, und wiederum zwischen einer
empiristischen und spekulativen, und es ist ihr nicht
gelungen, das Objekt der Logik (ihr Formalobjekt) richtig
zu bestimmen.

Daher begreift es sich, warum es mit der Auffassung
der Metaphysik nicht besser bestellt ist. Erklärt doch
der schon oben erwähnte O. Külpe: auf der Schwelle der
Zukunftsphilosophie stehe das Problem der Realität.1

Mit dem realen Sein in seiner größten Allgemeinheit
hat es die Metaphysik zu tun. Gemeinsam ist der Logik
und Metaphysik das Materialobjekt, d. i. alles Seiende;
während aber die Logik das ens rationis in dem oben
erklärten Sinne zu ihrem Formalobjekt hat, faßt die
Metaphysik das reale Sein als solches ins Auge. Man
wird sagen, dies seien scholastische, also veraltete
Bestimmungen. Nicht doch! Solange nicht, als die Wahrheit
nicht nach dem Früher und Später beurteilt werden darf.
Jene Unterscheidung wirft Licht auf einen Punkt, inbezug
auf welchen die moderne Logik im Unsichern tastet, und
lehrt uns ebensowohl die transzendental-kritische als die
transzendental-metaphysische Logik vermeiden.

Auch Aristoteles bezeichnet als Gegenstand der
Metaphysik das wahrhaft Seiende und fragt nach der
Substanz. Die von ihm gegebene Antwort aber weicht sowohl
von dem Monismus der spekulativen Systeme und dem
Pluralismus der sog. Realisten ab, als auch von jener
widerspruchsvollen Verbindung beider, die einerseits eine
Vielheit von Substanzen lehrt, anderseits aber diese Vielheit

zu Erscheinungen einer einzigen Realität macht.
Külpe unterscheidet vier Hauptrichtungen der neuesten

Metaphysik, falls man auch die Leugnung der Metaphysik
als eine solche bezeichnen darf, sofern auch sie ein Urteil
über das wahrhaft Seiende, wenn auch ein verneinendes
enthält. Diese Richtungen sind der Positivismus,
Materialismus, Naturalismus und Idealismus.2 Als Vertreter
des Positivismus, dessen Ahnherr Bacon von Verulam sei,

1 A. a. 0. S. 117. ' A. a. 0. S. 4.



Das zweite Dezennium des Jahrbuchs.

werden genannt Ernst Mach,1 dem alle Wissenschaft
eine Nachbildung von Tatsachen (die einfacher
Bewußtseinsinhalte oder Empfindungen) ist, der also einer
antimetaphysischen Tendenz huldigt; ferner Eugen Dühring,
der die Wissenschaft auf eine schematische Darstellung
des in Wirklichkeit Gegebenen beschränkt, trotz dieser
Einschränkung aber in den gewagtesten Konstruktionen
sich ergeht.2

Als Vertreter des Materialismus läßt K. die
bekannten Koryphäen Vogt, Moleschott, Büchner und
E. Häckel an uns vorüberziehen. Der letztere, dessen
Afterweisheit soeben in einer Unzahl von Exemplaren
unter das Volk geworfen wird,-1 vertritt indes, wenn der
Verfasser der Geschichte des Materialismus im Rechte ist,
demzufolge nur eine Anschauung Materialismus zu nennen
ist, welche die Materie wirklich rein materiell begreift,
vielmehr den hylozoistischen als den materalistischen Standpunkt.

Von der in Häckels Denken herrschenden
Begriffsverwirrung zeigt der Umstand, daß er seine „Philosophie"
selbst bald als eine materialistische, bald als eine monistische

bezeichnet. Über Häckels Welträtsel urteilt Külpe:
„Das Buch hat denselben Charakter naturwissenschaftlicher
Anmaßung, dieselbe feindselige Haltung gegen die
traditionelle und die herrschende philosophische Richtung,
es verrät die gleiche unerlaubte Ignoranz in Sachen der
Geschichte der Philosophie, der Religion und der Kirche
(hierzu Anm. : In der Volksausgabe von 1903 sind einige
der schlimmsten Sünden dieser Art getilgt) und gleichen
Mangel an gutem Willen, solche Dinge vorurteilslos und
gerecht zu beurteilen, wie Büchners „Kraft und Stoff".
Das Werk legt auch Zeugnis ab von derselben Unklarheit des
Denkens, die Monismus und Materialismus nicht zu
unterscheiden weiß, und von derselben Unfähigkeit, die eigentlichen

Schwierigkeiten und Probleme zu sehen und ihnen
nachzugehen. Man kann es begreifen, was Paulsen sagt,
er habe dieses Buch gelesen mit brennender Scham über
den Stand der allgemeinen Bildung und der philosophischen

Bildung unseres Volkes".1
Materialismus und Naturalismus sind, wenn man

das Wesen des ersteren in die Ableitung des Geistes aus

i S. 17 ff. 2 Külpo. S. 32.
:l E. tläckcl, Dio Welträtsol. Volksausgabe. Bonn 1903. Pr. 1 Mk.
J A. a. 0. S. 43.



390 Das zweite Dezennium des Jahrbuchs.

dem Stoffe setzt, Zwillingsgeschwister. Nach Külpes Ansicht
verhalten sie sich zu einander wie eine Theorie und eine
praktische Folgerung aus derselben.1 Als Vertreter des
letzteren sind genannt: Feuerbach,2 Stirner (K. Schmidt)
und der Philosoph unserer jeunesse dorée, Fr. Nietzsche.
Aus der Kritik Külpes möge nur folgende Erwägung
angeführt werden: „Auf die Stufe des Tieres kehrten wir
zurück, wenn wir im Sinne der letzen Phase Feuerbach-
schen Denkens die leiblichen Bedürfnisse über unser
Wesen und Sollen entscheiden oder mit Nietzsche das
Leben um jeden Preis als den höchsten, alle Güter nach
sich bestimmenden Wert maßgebend sein ließen."3

In einer neuen Form tritt der Idealismus auf, indem
er gegenüber dem deduktiven und aprioristischen
Verfahren des alten Idealismus Fichtes und seiner Nachfolger
sich induktiv zu begründen sucht. „Der moderne
Idealismus, der allgemein die Realität der Welt in etwas
Seelen- oder Geistartigem erblickt, ist von der Überzeugung
erfüllt, daß Naturwissenschaft und Geisteswissenschaft die
notwendige Vorarbeit für eine derartige Metaphysik
geleistet haben und leisten müssen, und daß man von
dieser Vorarbeit eine gründliche Kenntnis sich anzueignen
habe, wenn man eine metaphysische Erweiterung ihrer
Ergebnisse anstrebe.'"

Geht nicht aber, fragen wir, ein Idealismus, der die
Realität in etwas Geistartigem sieht, bereits von einer
Voraussetzung aus, die er auf induktivem Wege nie und
nimmer wird beweisen können Und wie soll eine
Metaphysik, die Ergänzung und Vollendung der empirischen
Disziplin sein will, überhaupt je zustande kommen? Es
ist keine Frage: diese modernste Form des Idealismus
beruht auf einer nur zu durchsichtigen Selbsttäuschung,
was recht deutlich an dem bekannten Motto eines seiner
Vertreter zutage tritt, der seine luftigen Hirngespinste
für auf induktivem Wege gewonnene spekulative Resultate
ausgiebt. Die Art und Weise, wie E. v. Hartmann, dessen

1 Ebd. S. 11.
' ¥. ging bekanntlic.li von der Hegeischen Schule ans und enthüllte

deren Idealismus als Naturalismus und — Materialismus. Kleutgen
charakterisiert das Hegeische System als einen Rechtfertigungsversuch des
Materialismus auf dem Gebiete der höheren Wissenschaft. In der Tat ist
der logische Begriff Hegels sich solbst formender Stoff. Arme deutsche
Spekulation

3 S. 68. « S. 6:!.



Das zweite Dezennium des Jabrbuchs. 391

schriftstellerische Fruchtbarkeit wir bereitwillig anerkennen

und dem wir das mit Schopenhauer geteilte Verdienst
einer klaren und flüssigen Darstellung, die sich vor Kantscher

Unbeholfenheit und Hegelscher Dunkelheit vorteilhaft

auszeichnet, nicht bestreiten wollen : die Art und
Weise also, wie v. Hartmann sein System selbst
charakterisiert, zeigt klar, daß dasselbe ein Amalgam (er nennt
es Synthese) aus Ingredienzien ist, die widersprechenden
Systemen seiner unmittelbaren oder mittelbaren
Vorgänger entnommen sind. Im modernen Jargon würde
man sagen: es sei ein geschichtliches Entwicklungsprodukt
der neuesten spekulativen Philosophie. Tatsächlich aber
ist es das Werk eines Mannes, der, wie einst Schelling,
ein neues Blatt in der Geschichte der Philosophie
aufzuschlagen sich berufen fühlt, dies aber auf anderem
Wege als dem des Synkretismus nicht zustande bringt.
Oder glaubt E. v. Hartmann, die „Entwicklung" sei mit
ihm abgeschlossen und die „Philosophie des Unbewußten"
sei nunmehr die längst gesuchte philosophische Wissenschaft,

die philosopliia perennis?
Hartmann also kennzeichnet sein System als „Synthese

Hegels und Schopenhauers, unter entschiedenem
Übergewicht des ersteren, vollzogen nach Anleitung der
Prinzipienlehre aus Schellings positiver Philosophie und
des Begriffes des Unbewußten aus Schellings erstem
System; das vorläufig noch abstrakte Ergebnis dieser
Synthese ist alsdann mit dem Leibnitzschen Individualismus

und dem modernen naturwissenschaftlichen Realismus
zu einem konkreten Monismus verschmolzen, in welchem
der real phänomenale Pluralismus zum aufgehobenen
Momente geworden ist, und das sich so ergebende System
ist endlich von empirischer Basis aus mit der induktiven
Methode der modernen Natur- und Geschichtswissenschaft
aufgebaut und errichtet."1

Es genügt, aus dieser Mixtur des philosophischen
Apothekers den (nach dem Hegel entlehnten Ausdruck)
„aufgehobenen" Pluralismus hervorzuheben, der real phänomenal

sein soll, etwa wie die Modi Spinozas, in schroffem
Widerspruche aber zum Monismus steht, weshalb die
alten Eleatcn viel konsequenter dachten, wenn sie alle
Vielheit als Schein erklärten. Die speziellen Absurditäten

1 Kiilpo, S. 80.



392 Das zweito Dezennium des Jahrbuchs.

der Philosophie des Unbewußten eingehender zu prüfen,
liegt außerhalb unserer Aufgabe und Absicht.

An dem Widerspruch der Yerquickung von Monismus

und Pluralismus leidet auch das System Lotzes, délais

weiterer Vertreter des modernsten, angeblich auf die
empirischen Wissenschaften aufgebauten Idealismus,
genannt wird. Lotzes Monaden sind einerseits als Substanzen
gedacht, anderseits aber kommt ihnen nur die Bedeutung
von Phänomenen zu, da angeblich eine Wechselwirkung
nur unter der Voraussetzung statt haben kann, daß die
Dinge Modifikationen des einheitlichen Weltgrundes seien.1

Fechners, eines anderen Vertreters des
empirischspekulativen Idealismus, Bedeutung ist sicher von Külpe
überschätzt, wenn er meint, dessen phantastische
Konstruktionen hätten der Metaphysik neue und fruchtbare
Anregungen gegeben.2 Vielmehr ist sein System geeignet,
jene Ansicht zu stärken, daß das über die Erscheinungen

hinausliegende Gebiet der Tummelplatz für Dichtungen
und Träumereien sei.

Hohes Lob spendet K. der Metaphysik W. Wundts;
die Verehrung und Bewunderung für seine Leistung werde
durch die mannigfachen Zweifel an der Richtigkeit oder
Wahrscheinlichkeit dieser oder jener Behauptung und
Annahme, mögen sie auch noch so fundamental sein, nicht
geschmälert." Wie Irrtümer in fundamentalen Behauptungen

die Verehrung nicht schmälern sollen, ist schwer
zu begreifen. Ein fundamentaler Irrtum der Metaphysik
Wundts aber ist die Verbindung eines Realphänomenalismus

(um uns der Redeweise Hartmanns zu bedienen) mit
der spiritualistischen Annahme eines allgemeinen Willens,
welche die Körper zu Scheinwesen herabsetzt. Die „induktive"

Spekulation leidet eben an dem wesentlichen Gebrechen,

willkürliche spekulative Voraussetzungen von einer
nie abgeschlossenen empirischen Forschungsbasis aus
begründen zu wollen. Dieser Idealismus weiß sich von dem
Vorurteile seines Vorgängers, des aprioristischen Idealismus,

nämlich der Einheit alles Seienden und der
Verwerflichkeit des Schöpfungsbegriffes nicht loszumachen,
daher selbst solche Versuche, wie diejenigen R. Euckens,
einen „objektiven Idealismus" zu begründen und dem
Naturalismus entgegen den „geistigen Lebensinhalt" zu retten,

1 S. 76. S. 70. S. 100.



Das zweite Dezennium des Jahrbuchs. 393

zu keinem befriedigenden Resultate führen; denn der
Immanenzgedanke, der den Geist als „innere Bewegung
des Alls" faßt, steht im Widerspruch mit der „Ursprünglichkeit

und Selbständigkeit des Geisteslebens".1
Die aristotelisch -thomistische Metaphysik vermeidet

diese Klippe, indem sie das höchste Sein, den Grund alles
Seins als reine Aktualität, als actus purus, bestimmt und
die absolute« Transzendenz desselben lehrt, womit der
strikte Schöpfungsbegriff als notwendige Konsequenz sich
ergibt. Die Frage nach der Realität aber ist in ihr
befriedigend gelöst, ohne daß sie der empirischen
Wissenschaften bedarf, auf dem Wege der Reflexion über die
allgemeinsten Tatsachen der äußeren und inneren Erfahrung,

einer Reflexion, die aus der Tatsache der
Veränderung, unter Anerkennung der Substanzialität der
Einzelwesen auf den substanziellen Dualismus von Stoff
und Form schließt, um sich von dieser Grundlage aus zur
Erkenntnis des ersten, selbst unbewegten Bewegers zu
erheben.

So tastet denn die neueste Metaphysik ebenso wie
die Logik im dunkeln und ist außerstande, von dem
beständig ventilierten Verhältnis des „Idealen" und „Realen"
befriedigende Rechenschaft zu geben. Kein Wunder, daß
sie auch vor dem Rätsel der Religion ratlos steht, und
daß die religionsphilosophischen Erklärungen nach
den Richtungen der Windrose auseinandergehen. Eine
metaphysische Begründung ist dieser Philosophie von
vornherein versagt, da eine Metaphysik, die eingestandenermaßen

nicht den Rang einer Wissenschaft besitzt, auf die
wissenschaftliche Begründung der Religion verzichten muß.

In der Festschrift für K. Fischer behandelt den Gegenstand

E. Tröltsch (S. 10-1 ff.). Er erklärt als die
wichtigste Frage der Religionsphilosophie die nach dem
Erkenntniswert oder dem Wahrheitsgehalt der Religion.
Ausgeschlossen sei, die Religion als das Produkt des
begrifflichen metaphysischen Erkenntnisstrebens zu nehmen
und sie auf dessen letzten Beweisgrund, auf den ontologi-
schen Beweis zu stützen; dieser sei nur ein logischer
Reflex der religiösen Überzeugung von einem Sinn und
Grund der Welt.2 Diese Bemerkung enthält Kants falsche
Meinung, alle Beweise für Gottes Dasein beruhten auf dem

1 S. 64. » A. a. 0. S. 153.



394 Das zweite Dezennium des Jahrbuchs.

ontologischen, dieser aber sei nicht konkludent, da er die
gedachte mit der transzendenten Realität verwechsle. Nun
sind aber die aposterioristischen Beweise vom ontologischen

ganz unabhängig, und nur unter Voraussetzung ihrer
Konkludenz ist eine rationelle, metaphysische Begründung
der Religion möglich. Die neueste idealistische
Metaphysik bringt es daher, nachdem sowohl der Materialismus,
der atheistisch, als auch der Positivismus, der agnostisch
ist, und der Naturalismus, der die Selbständigkeit des
Geistes leugnet, in unserer Frage außer Betracht bleiben, im
besten Falle nur zur Idee Gottes, ohne dieser Idee Realität

in anderer Weise verschaffen zu können, als durch
den Gewaltstreich eines sie volo, durch die Intervention
des Willens oder des Gefühls. Die weitere Ausführung
des Vf.s zeigt dies zur Evidenz. Er spricht sich zwar
gegen die Schleiermachersche Gefühlstheorie aus.1 Ist
aber, frage ich, dieses Schleiermachersche Gefühl im wesentlichen

etwas anderes als der von Eucken und anderen
geltend gemachte „Zentralpunkt des Bewußtseins", „das
sich als Einheit fassende Normalbewußtsein", der Geist?
In allen diesen Annahmen, mag man nun mit Kant die
Religion an die Moral oder mit Eucken überdies an die
Denknorm, den sittlichen Willen und die ästhetische
Konzeption (d. h. die Ideen des Wahren, Guten und Schönen),
mit einem Worte an das „Normalbewußtsein" anknüpfen,
erscheint die religiöse Funktion als eine rein subjektive,
als der Ausdruck einer wenn auch noch so zentralen
und erhabenen Idee, deren objektive Realität stets
problematisch bleibt. Es hilft nichts, mit dem Vf. die Selbständigkeit

der Religion zu betonen und sich gegen das Haften
derselben an einem anderen zu erklären (sei es an der Moral
oder in erweitertem Umfang zugleich an Logik und
Ästhetik) ; denn wäre die Religion wirklich (in ihrer mystischen

Gestalt) „unmittelbare Immanenzempfindung des
kreatürlichen Teilbewußtseins in dem Urgrund alles
Bewußtseins", so käme eine solche Auffassung der Aufhebung
der Religion gleich, indem sie an die Stelle der Theorie
des Normbewußtseins die eines realistischen Pantheismus
setzte.

So schwankt denn die von Kant abhängige
Religionsphilosophie zwischen einem Idealismus, der über die bloße

1 S. 155.



396 Das zweite Dezennium des Jahrbuchs.

unseren Standpunkt die mehr und mehr als normgebend
anerkannte Naturwissenschaft geltend machen.

Philosophen blieb es vorbehalten, die naturwissenschaftliche

Methode auf das ethische Gebiet zu verpflanzen.1
So entstand die naturalistisch-dogmatische Ethik,
deren Grunddogma lautet : „Das Leben ist der Güter
höchstes"2, und die zugleich Nützlichkeitsethik ist.3 Derselben
Grundlage entspringt die Erfolgsethik,4 welche die
Sitte mit der Sittlichkeit identifiziert, ja zum Moralprinzip
erhebt.5 „Das Normale wird zum Normativen.'"1

Der immoralistische Individualismus (Nietzsches)
bekämpft den nivellierenden Dogmatismus. Gegen seine
„Philistermoral" empört sich der Wirklichkeitssinn einer
ausgeprägten Persönlichkeit.7 „Die .Entpersönlichung' des
Dogmatismus, die wahre ,Widernatur' seiner scheinbaren
Naturgemäßheit werden scharfen Auges erkannt."8
„Bewahrung und Durchsetzung der Eigenart ohne schwächliche

und kleinliche Rücksicht!"9 Aber die Schwäche des
sonst so kraftvollen Individualismus liegt darin, daß er
aus der bloßen Natur eine Wertung ableiten, auf ihr eine
Norm begründen wollte.10

Die Rettung nun aus naturalistischer Nützlichkeits-
moral und individualistischer Unmoral soll uns die kritische

Ethik bieten.11 „Sie hat die Tiefe der Wirkung für
sich," wenn nicht die Gegenwart, so doch die Zukunft.12
Eitle Hoffnung! Was dem Kantianismus nicht gelang,
wird dem Neukantianismus ebensowenig gelingen. Ja, für
die Nützlichkeitsmoral ist zum Teil geradezu Kant selbst
verantwortlich zu machen, da sein abstrakt - formales
Moralprinzip zur Füllung mit empirischem Material, dem
allgemeinen Nutzen, dem Wohle der Mehrheit
herausfordert.13

Leicht und bequem machen es sich Kants Anhänger
neuesten Datums, wenn sie die Geltung der ethischen Norm
als eine „absolut unmittelbare, darum selbst nicht beweisbare"

hinstellen. Die Möglichkeit eines Beweises für das

1 S. 59. » 61. 3 S. C3. * S. 64. 6 S. 69. « S. 72. ' A. a. 0.
S. 77. 8 S. 7?. » S. 80. '» S. 84. " S. 85 ff 12 S. 85.

18 Iii einer Anm. S. 89 vorsteigt sieh der Noukantinner zu der
Behauptung, das Tclos als konstitutives Naturprinzip genommen, sei barer
Unsinn. Und trotz dieser Kluft zwischen Naturordnung und sittlicher
Ordnung will man von einer wissenschaftlichen Begründung der Ethik reden
Iii einer ateleologischen Natur ist ein sittliches Handeln unmöglich.



Das zweite Dezennium des Jahrbuchs. 397

Sollen hatte sich Kant durch seinen theoretischen Phä-
nomenalismus selbst verschlossen, daher dieser verzweifelte
Ausweg der Berufung auf eine unmittelbare Evidenz.

Auf die Absolutheit des Sollens soll sich dann die
allgemeine Forderung gründen, d. h. „sie muß darauf
gegründet sein, daß ich um des Sollens selbst willen, als
des absoluten Zweckes wegen, über dem kein höherer
Zweck steht, aus dem das Sollen deduziert werden könnte,
wollen soll. Dann will ich allgemein gültig, verwirkliche
einen absoluten Zweck, einen absoluten Wert um seiner
selbst willen. Im Werte um des Wertes willen findet die
ethische Reflexion ihre Basis."1

Dieser absolute Formalismus enthält die Zumutung,
im leeren Räume zu fliegen oder zu schwimmen. Ein
Wert kann doch nur in einem objektiven Gute liegen.
Die Handlung muß daher auf ein Gut als ihren Zweck
gerichtet, und es kann nicht gleichgültig sein, was sie für
einen Inhalt hat. Soll also die gerühmte Autonomie den
Sinn haben, daß „der Wille, das Wollen allein, die reine
Form des Willens, der sich um der Pflicht willen selbst
bestimmt, das allein Wertentscheidende sei",2 so heißt das
den Nagel, an welchem das sittliche Handeln hängt, ins
Leere schlagen. Die Allgemeinheit als solche ist eine
Abstraktion, ein ens rationis und kann keine reale
Ordnung, auch nicht die seinsollende, ethische stützen. Die
nachkantische Entwicklung des Idealismus hat dies zur
Evidenz bewiesen, indem sie alles Konkrete, Individuelle
im Allgemeinen auf- und untergehen ließ.

So sehr die Absicht der „kritischen Ethik", die Moral
von egoistischen und utilitarischen Tendenzen loszulösen,
Anerkennung verdient: so muß doch die Weise, wie dies
geschieht, als entschieden verfehlt bezeichnet werden. Sie
redet von Pflicht, ohne einen verpflichtenden Grund
aufweisen zu können. Die Vernunft soll verpflichten! Wir
fragen: wen? Die Sinnlichkeit? Diese kann beherrscht,
geregelt, nicht aber verpflichtet werden. Also sich selbst
Wenn sie dies kann, so steht ihr auch das Gegenteil
frei, sich von jeder Pflicht zu entbinden. Die Kantsclie
Kritik bekennt sich zum ersten Teil des Grundsatzes des
„immoralistischen Individualismus": Nichts ist wahr (nämlich

im Sinne des gewöhnlichen Wahrheitsbegriffes der

1 S. 96. » A. a. 0.



398 Das zweite Dezennium des Jahrbuchs.

Übereinstimmung von Vorstellung und Gegenstand), alles
ist erlaubt; sie wird sich konsequenterweise dem zweiten
Teil nicht entziehen können und der „autonomen"
Vernunft das Recht zuerkennen müssen, nach eigenem
Gutbefinden zu handeln. Die Form der Allgemeinheit brauchte
sie hierin nicht zu stören. In Wahrheit aber ist es nicht
die Vernunft, die verpflichtet, sondern sie erkennt nur,
manifestiert die objektiv vorhandene Verpflichtung. Sie
steht einer von ihr unabhängigen Ordnung gegenüber,
die sie als theoretische Vernunft anerkennen, als
praktische nach der Verschiedenheit der ihr zukommenden
Werte behandeln muß. Der letze Grund einer
unbedingten Verpflichtung aber kann nicht in ihr, sondern
nur im Urgrund sowohl der Dinge als auch der Vernunft
selbst, in Gott, in Gottes Willen liegen, durch den die
Vernunftordnung erst zur sittlich verpflichtenden Ordnung
wird. Auch in der Ethik ist demnach der Standpunkt
der thomistischen philosophischen Moral, von der
christlichübernatürlichen abgesehen, dem des kritischen Idealismus
unendlich überlegen.

Wenden wir uns zur Psychologie, ein Gebiet, auf
welchem die Modernen mit besonderem Fleiße gearbeitet
haben. Ihrer vornehmsten Vertreter einer, W. Wundt,
gesteht, daß „mehr vielleicht als irgend ein anderes Gebiet
der Philosophie sich die Psychologie im Wendepunkt des
19. und des 20. Jahrhunderts in einer umstrittenen Lage
sieht."1 Nicht am wenigsten unter denen, die sich
selbst an der psychologischen Forschung beteiligen, seien
die Meinungen darüber schwankend, was ihre Aufgabe
sei, wie diese zu lösen und wie ihre Zukunft sich gestalten
werde. Ihr gegenwärtiger Stand biete viele übereinstimmende

Züge dar mit ihrem Zustand in der Mitte des
18. Jahrhunderts und der folgenden Dezennien. Dies gelte
besonders von der Wertschätzung der Psychologie. Näher
als die philosophischen Tendenzen, sie zu intellektuali-
sieren, liegen uns die psychologischen, die Gefühlsseiten
betonenden Strömungen in der schönen Literatur. An die
Leibnizsclie Lehre von den Klarheitsgraden der Vorstellungen

konnte sich späterhin das Interesse für die dunklen
Seiten des Seelenlebens wieder anknüpfen.

1 Die Philosophie im Beginn des 20. Jahrhunderts.
Psychologie. Von W. Wundt. S. 1.



Das zweite Dezennium des Jahrbuchs. 399

Der einseitigen Intellektualisierung der Psychologie
trat ein Ergänzungsbestreben zur Seite, das sich teils in
der Vermögenstheorie, teils in psychologisch oder
metaphysisch gemeinter Zuriickführung der Erscheinungen
auf eine einheitliche Quelle äußerte. In der Psychologie
Wolffs sei die Umwandlung der durch Abstraktion und
Klassifikation gewonnenen Gattungsbegriffe in seelische
Vermögen das vorwaltende gewesen.1 (Mit diesem oft
gehörten Einwand gegen die Vermögenstheorie täuscht
sich Wundt. Die Vermögensbegriffe sind nicht Gattungsbegriffe,

sondern beruhen auf der Erwägung, daß ein
Wechsel von Tätigkeiten das Können voraussetzt. Jener
Einwand wäre im Recht, wenn man über und außer dem
Verstände und der Sinnlichkeit ein apprehensives, außer dem
Willen und Begehren ein appetitives Vermögen annehmen
würde; nur in diesem Falle könnte man von einer
Stempelung von logischen Gattungen zu Vermögen (Realgründen)
reden. Die Tätigkeit verlangt ein Subjekt, das entweder
unmittelbar durch sich, wesenhaft, wirkt, oder wirken
kann, d. h. durch Vermögen wirkt. In Gott, dem actus
purus gibt es daher keine Vermögen, wohl aber im
endlichen Geiste und vor allem im Menschen, der zu
spezifisch-verschiedenen Tätigkeiten in realer Möglichkeit
sich befindet, mit anderen Worten verschiedene Vermögen
besitzt.)2

Der Reflexions- und Vermögenspsychologie setzte sich
die Assoziationspsychologie, der die Vorstellung eines
psychischen Mechanismus zugrunde liegt und die auf
einzelne unabhängige Denker (Reimarus, Tetens, Tiedemann)
wirkte, zur Seite. Ihre Leistungen litten aber an den zwei
Schwächen der Psychologie der Aufklärungszeit, nämlich der
Schablone der Vermögensbegriffe und der Rationalisierung

des psychischen Lebens.8 Mit der Assoziationspsychologie

verband sich der „psychophysische Materialismus
der französischen Aufklärung"; endlich warf sie ihre
Schatten in der Vorstellung von „Nervenschwingungen",
„auf deren Erzeugung die erste Entstehung, und auf deren
kombinierte Wirkungen die Verbindungen der seelischen
Vorgänge zurückgeführt wurden."4

1 A. a. 0. S. 6 ff.
2 In obiger Bemerkung ist von dem Unterschiede aktiver und passiver

Vermögen abgesehen.
» A. a. 0. S. 11. « A. a. 0. S. 13.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIX. 26



400 Das zweite Dezennium des Jahrbuchs.

Obgleich die Methoden des Denkens der spekulativen
Systeme des 19. Jahrhunderts von den Formen psychologischer

Analyse grundsätzlich verschieden waren, so
verbirgt sich in ihrer inadäquaten Form ein Inhalt, welcher
von der auch für die Psychologie grundlegenden Idee einer
gesetzmäßigen geistigen Entwicklung erfüllt war. In
diesem Punkt berührt sich die „heutige Naturwissenschaft"
mit Schelling und Hegel.1

Gleichwohl ging die neuere Psychologie mehr auf
H erb art zurück, in dessen System die Psychologie den
ersten Platz einnimmt, „der die kritische Vernichtung der
Vermögenslehre zu seinen besten Ruhmestaten zählt." (!)2
(Wundt mißbilligt die auch von Herbart betätigte Intel-
lektualisierung des Seelenlebens, wiewohl diese mit der
„Vernichtung" der Vermögenslehre innig zusammenhängt!)

In dem Maße aber, als sich zeigte, daß die Herbart-
sche Vorstellungsmechanik mit der Erfahrung nichts
gemein habe, gewann die englische empirische Psychologie
Einfluß, die an dem alten Assoziationsbegriff festhielt und
zugleich der Tendenz huldigte, die Assoziationen als
subjektive Spiegelbilder hypothetischer Nervenprozesse zu
deuten.s

James Mill und Bain suchten die Assoziatiations-
gesetze womöglich auf ein einziges zurückzuführen, und
im Gefühle der Siegesgewißheit nannte J. St. Mill das
Gravitationsgesetz im physischen und die Assoziationsgesetze

im psychischen „Mechanismus" die beiden größten
Gleichförmigkeiten des Geschehens.1 Diese Einheitstendenz
führte zur Reduktion der Assoziationsgesetze auf
Berührungsassoziationen, woraus Ähnlichkeit und Kontrast
abzuleiten seien. Mit dieser ersten Einheitstendenz verband
sich eine zweite, nämlich das Bestreben, die
Berührungsassoziationen aus psychologischen Übungsvorgängen zu
erklären.5

Indes hat die Gehirnphysiologie „viel mehr Fragen an
die Psychologie gestellt, von deren Beantwortung ihre
eigene Deutung der Befunde abhängt, als daß sie selbst
imstande gewesen wäre, die psychologische Analyse zu
unterstützen."8 Schließlich ist die Unfruchtbarkeit des
Planes, die Psychologie in eine Dependenz der
Gehirnphysiologie umzuwandeln, deutlich zutage getreten.7

'S. 16 f. -'S. 17. "S. 19. <A. a. 0. S. 20. S. 21. « S. 25. ' S. 26.



Das zweite Dezennium des Jahrbuchs. 401

Nachhaltiger wirkte auf die Psychologie die
Sinnesphysiologie, deren Vertreter, als ihre Hilfsmittel nicht
mehr ausreichten, bald auf eigene Faust, bald auf irgend
eine philosophische Autorität gestützt, ihre psychologischen
Theorien zurechtlegten.1

Auf Joh. Müller wirkte Kants Lehre; indem er für
die transzendentalen Formen ein physiologisches Substrat
suchte und annahm, die Netzhaut empfinde sich selbst
räumlich ausgedehnt, kam in die Lehre Kants ein ihr
völlig disparates Element.2

Den Gegensatz von Empiristen und Nativisten, sowie,
so interessant es wäre, die weitere Entwicklung (in Hering,
Helmholtz) der Wechselwirkung von Physiologie und
Psychologie zu verfolgen, müssen wir uns versagen. In der
durch eine neue Invasion der Reflexionspsychologie
entstandenen kritischen Lage kam der „neu erstehenden
Psychologie" unerwartete Hilfe von Schellings Naturphilosophie
(Fechner und seine Psychophysik). Es handelte sich
darum, ein universelles Gesetz zu finden, das die körperliche

und geistige Welt im Innersten zusammenhält.3
Wo für Schelling Raum ist, da tritt auch der Logiker

und Systematiker der Identitätslehre, Hegel, auf den Plan,
deren beider Philosophie „das Licht des Entwicklungsgedankens

über alle Gebiete des geistigen Lebens
ausgebreitet hat".4 Dieser in Sprach- und Völkerpsychologie,
den neuen Errungenschaften durchgeführte Entwicklungsgedanke

ist dasselbe Ziel, das Hegel in seiner Philosophie
des Geistes erstrebt hat.5

„So trägt denn — schließt W. Wundt — die Psychologie

der Gegenwart die Spuren aller der Einflüsse in sich,
in denen die Philosophie des vorigen Jahrhunderts die
hauptsächlichsten der geistigen Strömungen dieser Zeit zum
Ausdruck brachte. Von Herbart hat sie die ersten
Anregungen empfangen. An Schopenhauer klingen gewisse
metaphysische und erkentnistheoretische Gedanken an. Als
ihr mächtigster Vorläufer ist aber schließlich in den
allgemeinen Zielen, denen sie zustrebt, der Philosoph
hervorgetreten, dem sie anfänglich am fernsten schien: Hegel."6

Sagen wir es mit unseren eigenen Worten, so bewegt
sich die ganze Entwicklung im Kreise und läuft schließlich
auf eine bloße Formel hinaus, wie überhaupt die Hegeische

1 S. 26 f. 2 S. 27. 3 S. 31 f. 4 S. 48. » S. 50. « S. 51.
26*



Das zweite Dezennium des Jahrbuchs. 395

Idee und ein moralisches Postulat nicht hinausführt,
und einem Realismus, der die Gottheit zur spinozistischen
Substanz herabsetzt; denn was dem Vf. als das „heute
Richtigere" erscheint, die von der „Gcfühlstheorie"
losgelöste Schleiermachersche Lehre, die den Hinweis bedeute
auf ein „Gesetz der Selbsterfassung der Bewußtseinseinheit

in einem transzendenten Grunde", ist denn doch in
Wahrheit nur eine Erneuerung des spinozistischen
Pantheismus.

Schließlich kommt Tröltsch auf die Inspiration, die
Offenbarung zu reden. Sie gilt ihm als die eigentliche
und letzte erkenntnistheoretische Kategorie der Religion.
Sie vollzieht sich in der „aktualisierten Religion" als
innige Berührung mit der transzendenten Realität.1 Diese
Auffassung der „Offenbarung" verkennt ihren übernatürlichen

Charakter und versetzt überdies aufs neue die
Religion in ein rein subjektives Gebiet. Eine Inspiration
und Offenbarung, die sich nicht an äußere objektive
Tatsachen, beziehungsweise an eine objektive kirchliche
Organisation anlehnt, ist allen Täuschungen ausgesetzt, wie
die einseitig auf innere Erfahrungen, auf angebliche
„Berührung der transzendenten Realität" sich berufende
Pseudomystik protestantischer Sekten beweist.

Auf den schwankenden Grund der idealistischen
Metaphysik läßt sich ebensowenig die Religion als die Ethik
aufbauen. Durch das Wort Schopenhauers (bemerkt B.
Bauch2): „Moral predigen ist leicht, Moral begründen
schwer," werde die Konstellation unserer heutigen Ethik
am besten illustriert. Er unterscheidet als in der Gegenwart

wirksame Typen ethischer Anschauungen den ethischen
Dogmatismus, immoralistischen Individualismus und die
kritische Ethik.3

Bauch konstatiert zunächst die Tatsache, daß der
gewaltige Fortschritt der modernen Naturwissenschaft
eine weniger erfreuliche Nebenwirkung gezeitigt und eine
trübe Gegenspiegelung auf anderen Wissensgebieten nicht
nur nicht verhindert, nicht nur ermöglicht, sondern
geradezu bedingt und hervorgerufen habe.4 Eine ernstliche
Warnung für jene „theistischen" Philosophen, die gegen

1 A. a. 0. S. 155 f.
' A. a. 0. S. 54 fT. (Ethik von Bruno Hauch.)
3 A. a. 0. S. 56. 4 S. 57.



402 Gleichartigkeit und Ungleichartigkeit der Teile in der Substanz

Philosophie, nämlich die Formel von der in der Natur sich
entäußernden und im Geiste sich wieder zurücknehmenden
Idee. Ähnlich lautet die Formel des positivistischen
Phänomenalismus von den zwei Seiten des einen Phänomens,
der physischen und psychischen, so daß die beiden
Grundrichtungen der modernen Philosophie auf psychologischem
Gebiete in dem gleichen nihilistischen Endresultat einer
nichtssagenden Formel sich berühren. Von den wirklichen
und bedeutsamen Problemen der Psychologie, der Existenz,
dem Wesen, der Geistigkeit und Unsterblichkeit der intellek-
tualistisch oder sensualistisch in Phänomene aufgelösten
Seele ist da keine Rede mehr. Wird man es uns verargen,
wenn wir den wissenschaftlichen Wert dieser Psychologie
trotz aller „Empirie" und trotz alles „Experimentierens"
für tief unter den Leistungen des Aristoteles und Thomas
v. Aquin stehend erachten? Das Jahrbuch mag also mit
erhobener Zuversicht in den Erfolg seiner Bestrebungen
in das dritte Jahrzehnt seines Bestandes eintreten!

GLEICHARTIGKEIT UND UNGLEICHARTIGKEIT DER

TEILE IN DER BELEBTEN UND UNBELEBTEN
SUBSTANZ UND DIE WIEDERKEHR DER ELEMENTE IN

DER CHEMISCHEN AUFLÖSUNG.

Von P. JOS. GREDT O. S. B.
—xsx*—

D. Nys, Professor der Philosophie an der Universität
Löwen, vertritt in seinem vor zwei Jahren erschienenen
Werke „Cosmologie ou étude philosophique du
monde inorganique" die scholastische Ansicht, gemäß
welcher der Vorgang der chemischen Verbindung als eine
substanzielle Veränderung zu fassen ist, die in dem Untergehen

der Formen der Elemente und in dem Auftreten
einer neuen substanziellen Form besteht. Er glaubt jedoch
die Wiederkehr der Elemente im chemischen Auflösungsvorgang

nur dadurch erklären zu können, daß er annimmt,
der chemisch zusammengesetzte Körper, das aus der


	Das zweite Dezenium des Jahrbuchs

