
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 19 (1905)

Artikel: Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762020

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


330 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschalt.

DIE MENSCHLICHE FREIHEIT UND DIE FREIHEIT
DER WISSENSCHAFT.1

Rektoratsrede, gehalten von Dr. Georg De m ko, o. <">. Prof. des Kirchenrechtes,

Rektor der königl. ung. Universität zu Budapest für das Jahr
1904/1905.

AUS DEM UNGARISCHEN ÜBERSETZT
von FR. PAUL PALUSCSÂK O. PR.

—>SXt-

Hochgeehrte akademische Versammlung!
Anbetung Gott dem Herrn, von dem wir alle abhängen,

und in dessen Hand wir alle sind, ob wir es wollen oder
nicht. Ehrerbietung seinen Stellvertretern auf dieser Welt,
wie in geistlichen, so auch in den vergänglichen, irdischen
Dingen. Besonders demütige Ehrerbietung und unwandelbare

Treue unserem obersten Herrn, unserem apostolischen
ungarischen König. Hochachtung und Gehorsam den
Trägern und Administratoren der gesetzlichen öffentlichen
Gewalt. Aufrichtiges, unbegrenztes und volles Vertrauen
und Liebe zu meinen Kollegen. Gleiches Vertrauen, gleiche
Hochachtung und die nämliche wohlwollende Liebe den
Ämtern der Universität gegenüber. Gerechtigkeit, Billigkeit,

bester Wille, väterliche Liebe, festes Vertrauen für
die akademische Jugend. Alle meine Gedanken, jeder
Schlag meines Herzens der für dieses Jahr meiner
Fürsorge und meinem Schutze anvertrauten Budapester königl.
ung. Universität, unserem höchsten Kulturfaktor. Das ist
meine Devise.

Von diesen Gefühlen durchdrungen übernehme ich
von meinem hochverdienten Vorgänger im Rektoramte das
Symbol der höchsten akademischen Würde, die goldene
Rektorskette und besteige den Rektorstuhl, welchen ich
nicht gesucht, auf welchen mich — kraft unserer
Autonomie — das Vertrauen meiner Kollegen, das mir teuerer
als Gold ist, erhoben hat. Empfangen Sie, meine
hochverehrten Kollegen, für Ihr mir entgegengebrachtes

1 Az ember szabadsàga és a tudomàny szabadsàga. Beszéd, mely-
lvel stb Dr. Demko Gyürgy. Rudapest. Magy. kir. tud. egyetemi
nyomda. 1901.



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 331

unschätzbares Vertrauen den aufrichtigsten Ausdruck meiner
innigsten Dankbarkeit. Als Erwiderung und Unterpfand
meines Dankes verspreche und gelobe ich, daß ich die
hohe Würde des Rektoramtes nur in der treuen und
opferwilligen Erfüllung der Pflichten gegen Kollegen und
Untergebene suchen werde. Mit dem Rechte, das mir zu Gebote
steht, und den Pflichten, die mir obliegen, will ich nur
für andere, für das Wohl der mir anvertrauten geistigen
und materiellen Kulturinteressen arbeiten und wirken.

Hochgeehrte Versammlung! Entsprechend dem
traditionellen Gebrauche bei der Übernahme des Rektoramtes,
bitte ich für kurze Zeit um das Wort, um über die
unbeschränkte Freiheit, welche unsere alles übertreibende
Zeit großgezogen, und in Verbindung damit über die
unumschränkte Freiheit der Wissenschaft einige ernste Worte
zu sagen. Betrachten wir die Wahrheit nach allen Seiten
hin. Bevor ich aber zur Lösung meiner Frage schreite,
glaube ich die Zustimmung der hochverehrten akademischen
Versammlung für mich erbitten zu dürfen, vor dem
verdienstvollen Rektor und vor den Senatsmitgliedern des vorigen

Schuljahres die Universitätsfahne zu senken und meinem
Vorgänger für seine allgemein anerkannte „energische"
und „taktvolle" Amtsführung, — welche der Universität
wie auch der akademischen Jugend nur zu Nutzen
gereichte, — den aufrichtigsten Dank auszusprechen. Ich
danke auch den Senatsmitgliedern des vorigen Schuljahres
für den Eifer, mit welchem sie meinen Vorgänger unterstützt

haben.
Auf den früher erwähnten Gegenstand meiner Rede

übergehend, will ich sprechen:
1. über die menschliche Freiheit in allgemeinen
und in Verbindung damit

2. über die vernünftige, maßvolle Wissenschafts-

und Lehrfreiheit.
I.

Eine der bedeutungsvollsten Errungenschaften des
soeben vergangenen XIX. Jahrhunderts, mit welcher es
die Menschheit beglücken wollte, ist die Freiheit. Freiheit

auf allen Gebieten. Gewissensfreiheit, Religionsfreiheit,
Kultusfreiheit, Redefreiheit, Preßfreiheit, freies

Versammlungsrecht, Freiheit in der Wissenschaft und in dei'
Kunst, freie Konkurrenz auf dem Gebiete des Ackerbaues,



332 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft.

der Industrie, des Handels und des Gewerbes; dies sind
jene modernen Schlagwörter, unter welchen Wahrheit und
Irrtum, Tugend und Laster ihre Ware für den Weltmarkt
der geistigen und materiellen Kulturgüter gleichzeitig
hervorbringen und feilbieten.

Die Freiheit ist eine der schönsten und wertvollsten
Gaben Gottes, wodurch er den Menschen, sein edelstes
Geschöpf, zum Könige und Herrn der sichtbaren Welt
gemacht, aber mit der Bedingung, daß der Mensch, welcher
über alles herrscht und alles zu seinem eigenen Dienste
verwendet, gegen seinen Schöpfer sich dankbar und
gehorsam erweise, seinem höchsten Herrn frei diene und
dadurch für sich vor Gott Verdienste erwerbe.

Anderseits ist es auch sicher, daß es kaum eine Frage
gibt, in welcher eine größere Begriffsverwirrung herrschen
würde, als eben in der Frage über die Freiheit des
Menschen.

Woher diese Begriffsverwirrung?
Daher, daß manche, wie die auf dem Boden des Materialismus

stehenden Deterministen, welche die Zweck-
und Gesetzmäßigkeit der Freiheit mit ihrer Notwendigkeit
identifizieren, die freie Bestimmung und den freien Willen
des Menschen leugnen. Andere, auf Grund des
Rationalismus den Begriff des freien Willens und der Willkür

verwechselnd, übertreiben die Freiheit des Menschen
bis zur Gesetzlosigkeit und vollkommenen Ungebundenheit.
Beide Extreme sind unrichtig. Die Wahrheit jedoch liegt
in der Mitte.

Gott hat den Menschen frei erschaffen, damit er sein
letztes Ziel mit vernünftig freiem Willen verdiene und
erlange. Das Ziel und die Aufgabe des Menschen ist ein
doppeltes. Sein höchstes und erstes Ziel ist, die Ehre
Gottes anzuerkennen und zu verbreiten. Diesen höchsten
Zweck erreicht Gott der Herr im Menschen und durch
den Menschen, und zwar unter allen Verhältnissen, ob der
Mensch will oder nicht. Will er es, dient er Gott dem
Herrn, ist er ihm gehorsam, so wird er dafür schon hie-
nieden glückselig und wird auch einst selig im anderen
Leben. Will er es nicht, verweigert er Gott den
pflichtmäßigen Gehorsam und Dienst, so wird er dafür schon
in diesem Leben gestraft und wird auch einst im Jenseits
zur Rechenschaft gezogen werden. Auch die Hölle vei''
kündet die Macht und Herrlichkeit Gottes.



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 333

Das zweite Ziel des Menschen ist, seine eigene
Glückseligkeit in dieser Welt zu verwirklichen, sie aber auch
für die Ewigkeit zu sichern und zwar dadurch, daß er
seine Abhängigkeit von Gott anerkennt und sich ihm aus
freien Stücken unterwirft. Der Mensch muß sogar in
seiner eigenen Glückseligkeit Gott dem Herrn dienen und
dadurch die Ehre Gottes verbreiten. Dieses genannte
Ziel ist auch Endzweck des Menschen, aber nicht sein
höchstes, sondern nur sekundäres Ziel, weil es dem Höchsten
untergeordnet ist.

Dieser sekundäre Zweck des Menschen ist nicht etwas
Unbedingtes, sondern etwas Bedingtes. Die Bedingung
ist, daß der Mensch Gott dienen wolle, nach Glückseligkeit

strebe und dafür Verdienste erwerbe. Wenn diese
Bedingung nicht vorhanden ist, dann kann von der
Erlangung der Glückseligkeit gar keine Rede sein. Wenn
aber diese Bedingung gesetzt ist, wenn nämlich der Mensch
im Walten und Wirken der Natur Gottes Güte erkennt,
ihn dafür preist, ihm freiwillig dient und gehorcht, dann
wird er ewig glückselig. Darum verlieh Gott dem
Menschen den vernünftigen freien Willen.

Betrachten wir nun jetzt näher: Wie ist dieWillens-
freiheit zu verstehen? Worin besteht die Freiheit

des Menschen?
* *

*

Die Freiheit des Menschen besteht darin, daß ihm
sein selbstbewußter Wille in allen vernünftigen
Handlungen, frei von jeglichem inneren oder
äußeren Zwang, und sogargegen diesen, aus eigener

innerer Selbstbestimmung dazu bewegt,
entweder Zielbewußtes zu tun oder nicht zu tun,
entweder so oder anders zu handeln.

In unseren bewußten Handlungen sind wir also innerlich

wie äußerlich von jeglicher Notwendigkeit oder
jeglichem Zwang frei. Äußerlich sind wir frei von dem
physischen Zwange. (Libertas a coactione.) Diese äußere
Freiheit ist aber noch nicht die wahre Freiheit, noch
weniger der freie Wille. Sie ist nur Freiheit im weiteren
Sinne des Wortes, denn eine solche Freiheit gebührt auch
einem aus dem Käfig entflohenen Vogel. Sogar von den
leblosen Dingen sagen wir in gewissem Sinne, daß sie
äußerlich frei sind, wenn ihnen nämlich kein äußerliches



884 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft.

Hindernis im Wege steht. So hat z. B. das Wasser freien
Lauf.1

Der Mensch ist aber auch frei von der inneren
Notwendigkeit, nämlich von dem Instinkt. (Libertas a necessitate

ab intrinseca determinatione ad unum.) Der Mensch
ist auch innerlich frei, weil er in seinen bewußten
Handlungen, durch seinen vernünftigen Willen über den Instinkt
herrschen kann, was wir weder von dem Vogel, der aus
dem Käfig entflohen, noch weniger aber von den leblosen
Dingen behaupten können.

Aber selbst diese innere Freiheit, welche dem Menschen
gebührt, macht den vollkommenen Begriff der menschlichen

Willensfreiheit noch nicht aus. Bis jetzt kennen
wir nur den negativen Begriff der Freiheit; die Freiheit
des Menschen hat aber auch eine positive Seite, einen
positiven Inhalt.

Was bildet also das innerste Wesen der menschlichen

Freiheit? Der.innere, freie, vernünftige
Entschluß.

Dieser Entschluß hat folgenden psychologischen
Entwicklungsgang. Als mit vernünftigem und freiem Willen
begabte Wesen sind oder können wir in unseren bewußten
Handlungen ebenso gegen den äußeren Zwang wie auch
der inneren Notwendigkeit, dem Instinkte gegenüber
subjektiv gleichgültig bleiben. Dies ist die wahre Freiheit,
die rechte Willensfreiheit, vermöge welcher wir die Motive
unserer bewußten Handlungen wägen, vergrößern,
vermindern oder ganz und gar ablehnen können. Es steht
auch in unserer Macht, gegen sie zu handeln, aber auf
eigene Verantwortung hin. Kurz, wie der hl. Thomas
v. Aquin sagt: „Vermöge unseres freien Willens sind wir
Herren unserer Handlungen". (C. Gentes 1. I. c. 08.) Die
guten oder die bösen Folgen unserer Handlungen müssen
wir auf uns nehmen und dafür Rechenschaft ablegen.

Der Mensch als ein mit Vernunft begabtes Wesen ist
imstande, die Dinge von verschiedenen Gesichtspunkten
aus zu betrachten und zu beurteilen. Dadurch
unterscheidet sich sein Erkenntnisvermögen von der rein
sinnlichen Erkenntnis der Tiere, ferner dadurch, daß seine
Erkenntnis bewußt, jene der Tiere aber, von dem äußeren
Einfluß abhängend, notwendig und unbewußt ist. Der

1 Cathrein S. .1., Moralphilosophie. III. Aufl. I. B. S. 28.



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 335

Mensch kann vermöge seiner Vernunft die meisten Dinge
von ihrer guten oder schlechten Seite her anschauen,
betrachten, mit anderen Worten er ist befähigt, die Dinge,
ihre Ursachen und ihre Folgen zu begreifen. So kann
er sich das Urteil bilden, daß etwas für ihn zwar angenehm

und wünschenswert wäre, aber nicht unumgänglich
notwendig sei. Denn mit Rücksicht auf die Schwierigkeiten,

Opfer oder gefährlichen Folgen, mit welchen die
Erreichung einer Sache verknüpft ist, kann er der Sache
gegenüber gleichgültig bleiben. Und wiederum kann dem
Menschen etwas aus irgend einem Grunde als nicht be-
gehrungswert erscheinen und dasselbe doch wegen dieses
oder jenes Umstandes für ihn wünschenswert sein, aber
nicht unbedingt; und so kann er auch dieser Sache gegenüber

gleichgültig sein. Es kann dem Menschen das Gute
und das Bessere, das Böse und das Schlechtere gleichzeitig

vorgelegt werden, über welches er sein
selbstbewußtes .Urteil sich bildet und so gegen dieses oder
jenes gleichgültig bleiben kann. Diese Indifferenz, diese
Gleichgültigkeit, die Folge des vernünftigen, bewußten
Urteils ist aber noch nicht der freie Wille, sondern nur
dessen unerläßliche Bedingung und ein eigentümliches
Vermögen des Menschen, das ihn von dem instinktmäßigen
Begehrungsvermögen der Tiere weit unterscheidet. (Vgl.
S. Th. I. II. q. 10. a. 4.)

Der eigentliche freie Wille ist die freie Wahl, d. h.
die innere freie Selbstbestimmung, daß wir etwas tun
oder etwas nicht tun, daß wir so oder anders handeln,
welche Selbstbestimmung der Indifferenz folgt und unter
den zur Handlung erforderten Umständen gefordert wird.1

Der hl. Thomas v. Aquin unterscheidet im menschlichen

Willen dem Gegenstande bezw. dem Vorgange nach
eine dreifache Freiheit.2 1. Manchesmal können wir nicht
zwischen verschiedenen Gegenständen wählen,'sondern nur,
ob wir etwas tun wollen oder nicht. Dies ist die sogenannte
streng genommene Freiheit des Handelns. (Libertas
exercitii.) 2. Ein andermal können wir zwischen
verschiedenen Gegenständen oder zwischen einer Sache oder
deren Gegenteil wählen, die in sich selbst gleichgültig,
indifferent sind; für uns können sie aber gut, besser oder
schlecht sein. Dies ist die eigentliche Freiheit des

1 Vgl. S. Thomas in II. sent. dist. 39. q. I. art. I. in corp.
2 De Ver. q. XXII. art. 6. corp.



33(3 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft.

Wähl en s. (Liber tas specificationis.) 3. Endlich können
wir zwischen sittlich Gut und sittlich Böse, zwischen
Tugend und Laster wählen. Dies ist die sogenannte Freiheit

für die Gegensätze (Libertas contrarietatis), und
wenn wir das Böse wählen, dann ist sie eher ein „Gegensatz

der Freiheit", insofern sie nicht die Freiheit, als
vielmehr deren Mangel und Schein ausdrückt.

Wenn ich aber die Willensfreiheit den Deterministen
gegenüber vertrete, so will ich damit durchaus nicht
behaupten, daß die Willensfreiheit unbeschränkt ist. Aus
diesem Grunde habe ich die Vernunftmäßigkeit der Freiheit

betont. Die Freiheit des Willens hat auch ihr eigenes
Gesetz. Schon dem gesunden Verstände erscheint es als
eine Unmöglichkeit und als eine Beleidigung des weisen
Schöpfers, vorauszusetzen, daß er, der seine unabänderlichen

Gesetze dem sichtbaren Universum der materiellen
Welt bei der Erschaffung mitgegeben hatte — welchen
Gesetzen seinem Körper nach auch der Mensch
unterworfen ist —, daß derselbe weise Schöpfer sein edelstes Werk,
den Menschen, seiner geistigen Natur nach ohne Gesetze
einzig und allein der Laune und der tollen Willkür
überlassen hätte.

Nein! Gott hat die Seele des Menschen mit Verstand
und mit freiem Willen geziert. Sowohl dem Verstände
als auch dem freien Willen hat er seine Gesetze
vorgeschrieben, und nach diesen hat unser Verstand nach
der Wahrheit, unser Wille immer und überall nach dem
Guten zu streben.

Der Mensch strebt nämlich naturgemäß nach dem
Guten, denn der Gegenstand des Willens ist das Gute;
und zwar nicht nur das der Natur entsprechende, folglich
erlaubte sinnliche Gut, sondern auch und noch mehr das
übersinnliche, sittliche Gut. Sein Verstand sieht ein, daß das
übersinnliche, moralische Gut dem sinnlichen vorzuziehen
sei, daß man, ohne die richtige Ordnung zu stören, das
Natürliche dem Übernatürlichen nicht vorziehen könne.1

Das vernünftige Begehrungsvermögen des Menschen
ist, in sich selbst betrachtet, eine schlummernde, untätige
Potenz. Der Verstand muß ihm voranleuchten. Er macht
uns mit dem Gegenstande des Willens, mit dem Guten
bekannt. Solange ich das Gute nicht kenne, strebe ich

1 Dr. Samassa, Sugarak. Eger 1898. S. 9.



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 337

nicht darnach. (Ignoti nulla cupido: Ovidius.) In dem
Augenblicke aber, in welchem ich durch meinen Verstand
zur Überzeugung gekommen bin, daß etwas für mich
unbedingt und in jeder Hinsicht ein Gut ist, ist es mir
unmöglich, dieses Gut nicht zu begehren.

Wie das Streben nach dem Unbekannten, so ist auch
das Nichtstreben nach einem in jeder Hinsicht Guten
gegen das natürliche Gesetz des Willens. Daher das
allgemeine, notwendige Streben des Menschen nach
vollkommener, vollständiger Glückseligkeit. Umgekehrt,
dasjenige Böse, welches in keiner Hinsicht gut ist, kann der
Wille unmöglich begehren. „Von jedem Baume des
Gartens magst du essen, aber von dem Baume der
Erkenntnis des Guten und Bösen sollst du nicht
essen; denn an welchem Tage du davon issest,
wirst du des Todes sterben." (Gen. II, 16 vlg.) Siehe
hier den uralten Freiheitsbrief des Menschen, versehen
mit göttlicher Sanktion. Unsere Freiheit ist diesem
Freiheitsbrief gemäß nicht unbeschränkt, sondern begrenzt.
Zum Guten, zur Tugend sind wir frei, aber nicht zum
Bösen, zur Sünde. Die Möglichkeit des Bösen ist durch
den FreiheitsbriefN zwar nicht ausgeschlossen, aber dessen
Verwirklichung mit Strafe geahndet. Es kann darum
geschehen und es geschieht auch in Wirklichkeit öfters,
daß wir aus menschlicher Hinfälligkeit und Armseligkeit
bei der Erkenntnis der Wahrheit und bei der Wahl des
Guten irren; aber diese Schwäche ist nur ein Beweis dafür,
daß der Irrtum nicht der Gegenstand des Verstandes, daß
das Böse nicht das Objekt des Willens sein kann. Dies
bezeugt auch das Schamgefühl, welches wir vielleicht vor
anderen, aber vor uns selbst nie verheimlichen können,
so oft nur unser Verstand sich geirrt und unser Wille
Böses vollbracht hat. Der Irrtum ist die Schwäche des
Verstandes bezüglich der Erkenntnis der Wahrheit, aber
neben diesem Mangel erscheint die Wahrheit, wie das
Licht neben dem Schatten in noch hellerem Scheine. Die
Sünde ist gleichfalls nur ein Mangel, nur ein Schatten
der menschlichen Freiheit, aber in diesem Schatten
erscheint die Tugend, der alleinige Gegenstand unserer
Willensfreiheit noch in hellerem Lichte.

Zur Vermeidung dieser Schwächen ist es notwendig,
daß unser Erkenntnis- und Begehrungsvermögen, unser
Verstand und Wille miteinander nach den von Gott

Jahrbuch für Philosophie etc. XIX. 22



338 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft.

gegebenen Gesetzen harmonisch und zielbewußt handeln.
Dies ist daher der Grund, daß, wenn der Verstand sich
irrt, also über die Wahrheit falsch urteilt, der Wille sich
auch zum Bösen wendet. Urteilt aber die Vernunft richtig,
dann strebt auch der Wille nach dem Guten. Darum
müssen wir immer notgedrungen nach der Wahrheit streben,

denn die Wahrheit macht uns wirklich frei (Joli.
VIII, 32). Ist das Licht der Wahrheit in unserem
Verstände erloschen, so wird unser Wille notwendigerweise
auf Irrwege geraten und in ewiger Knechtschaft schmachten.

Weil demnach unser freier Wille mit unserem
Verstände in Übereinstimmung zu handeln hat, so ist es ganz
einleuchtend, daß wir nicht unvernünftig handeln dürfen.
Es liegt nicht in unserer Freiheit, nach unserem Belieben
unvernünftig zu handeln. Die Möglichkeit hierzu ist zwar
nicht ausgeschlossen, wer sie aber vollführt, der ist mit
der Erhabenheit seines Zieles und seiner Aufgabe nicht
im klaren, der vergißt die menschliche Würde. Diese
Würde des Menschen verlangt vernünftiges Handeln. Dies
wird aber durch das Gesetz bestimmt. Will ich also meine
menschliche Würde, meine Freiheit bewahren, so muß ich
nach dem Gesetze handeln.

Aber nach welchem Gesetze?
Nach dem gerechten Gesetze.
Aber welches ist das gerechte Gesetz?
Gerechtes Gesetz ist ohne jeden Zweifel das Gesetz

Gottes, welches er, die ewige Wahrheit und das ewige
Gesetz, entweder meiner Natur eingeimpft (natürliches
Sittengesetz) oder selbst geoffenbart hat (positives,
göttliches Gesetz). Außerdem ist auch jedes menschliche Gesetz
gerecht, welches die dazu berechtigte Gewalt im Einklänge
mit dem natürlichen Sittengesetze und mit den positiven
göttlichen Gesetzen gegeben hat. Wenn das menschliche
Gesetz gegen die erwähnten Gesetze verstößt, so kann
es nicht gerecht sein ; widrigenfalls würde die ewige
Wahrheit sich selber widersprechen, indem sie einerseits
von mir so etwas verlangen würde, wogegen anderseits
mein Gewissen seine Stimme erheben müßte; und so würde
in meinem Innern ein Pflichtkonflikt herbeigeführt. So
etwas aber von Gott vorauszusetzen, ist nicht statthaft,
weil dergleichen bei ihm ganz und gar ausgeschlossen ist.

Gegenüber den unmittelbaren oder mittelbaren
Gesetzen Gottes kann sich weder der einzelne, noch die



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 339

Gesamtheit, weder der Höhere, noch der Niedere auf die
eigene Freiheit berufen. Wir alle, einzeln und auch im
Staate und die Machthabenden wie die Untergebenen sind
in Gottes Macht und von ihm abhängig. Gegen ihn dürfen
also weder die einzelnen noch der Staat, weder die Oberen,
noch die Untergebenen etwas tun.

Es sei mir hier bei dieser Gelegenheit erlaubt, auf
den großen und verhängnisvollen Irrtum der modernen
auf dem Boden des Rationalismus stehenden
Staatsrechtsphilosophen hinzuweisen. Ich nenne ihren Irrtum
verhängnisvoll, weil er heutzutage schon allgemein geworden

ist und weil er die Ursache sein wird, wenn unsere
heutige sittlich tiefgesunkene Gesellschaft früher oder
später einer Riesenkatastrophe anheim fällt.

Die genannten Philosophen nennen die Freiheit —
mit Recht — „Macht" und „Herrschaft". Darin haben
sie auch recht, wenn sie behaupten, jeder Mensch habe
„ein von Natur gegebenes unveräußerliches Recht"
auf die Freiheit. Es ist weiterhin auch ganz natürlich,
daß in der menschlichen Gesellschaft nicht nur private,
sondern auch öffentliche Macht vorhanden sein muß. Das
ist aber schon nicht mehr richtig — und darin erblicke
ich den verhängnisvollen Irrtum — daß von der „Macht"
und von der „Herrschaft" der Schöpfer der sichtbaren
Welt, ihr höchster Herr und gütiger Lenker,
ausgeschlossen wird. Gott, der Urquell und der Urheber
jeglicher Macht, wird ganz außer acht gelassen. Anstatt
dessen wird die Macht bei den einzelnen Individuen
wie auch beim Staate, der in den Individuen und
durch diese „lebt, denkt und handelt", von der
unbeschränkten Freiheit des Menschen abgeleitet. Sie sind
mit der moralischen und juridischen Persönlichkeit des
Staates nicht zufrieden und schreiben ihm unbegrenzte
Macht, unbeschränkte Souveränität zu. Gleichzeitig wollen
sie aber — ganz und gar unlogisch — die persönliche
Freiheit der einzelnen beschränken, was selbstverständlich
nicht so leicht geht. Sie berufen sich zwar auf das
Bewußtsein des einzelnen, welches jedem gern zu verstehen
gibt, daß die gesunde Vernunft der Freiheit Schranken
vorschreiben muß; oder auf das Prinzip „du hast es selbst
gewollt", aber umsonst. Wenn sie im praktischen Leben
den Staat und die einzelnen aufeinander anweisen,
damit sie, einander gegenseitig verstehend, helfend, ihre

22*



•'S40 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft.

gegenseitige Freiheit ehrend, ihre Glückseligkeit erreichen
und das Leben sich gegenseitig glücklich machen, dann
müssen sie es bei jedem Schritt und Tritt erfahren, daß
die von ihnen so hoch gepriesene Freiheit, „Macht",
„Herrschaft", nicht zu wahrer Freiheit, sondern zum Mißbrauch
derselben, zur Zügellosigkeit führt. Um diese Zügellosigkeit
zu bemeistern, bleibt ihnen kein anderes Mittel übrig, als
Gewalt, Tyrannei, aus welcher aber bittere Knechtschaft, und
infolge deren Unzufriedenheit und Rachsucht entstehen.

In der Rache wird aber der Mensch in seinen
Handlungen nicht mehr von dem ruhigen Urteile des
nüchternen Verstandes, sondern von den Leidenschaften geleitet.

Es ist weder übernatürliche Offenbarung, noch
übernatürlicher Glaube dazu notwendig; der gesunde
Menschenverstand sieht es ein, daß hier im Prinzipe selbst
ein grober Irrtum enthalten sein müsse. Und es verhält
sich in der Tat so. Aus dem Ursprung, aus der Entwicklung,

Einrichtung und Leitung der menschlichen Gesellschaft

haben sie neben der öffentlichen Gewalt und den
einzelnen den hauptsächlichen Faktor, Gott den Herrn,
ausgeschaltet. Nachdem Gott der Herr den Menschen
geschaffen und ihm die Erde angewiesen hatte, gab er
ihm das Gebot, also eine Pflicht und damit zugleich
auch das Recht, daß er auf der Erde herrsche, aber
nicht unumschränkt, sondern beschränkt unter
der höchsten Gewalt Gottes und so ihm frei diene.
Damit aber der Mensch zu seinem Ziele gelange, muß
er frei, d. h. vor jedem ungerechten Gesetze, vor Rechts-
losigkeit, geschützt, nach der von Gott vorgezeichneten

Ordnung leben.
Die wahre Freiheit besteht also in der Erkenntnis
und Befolgung der Wahrheit, d. h. in der tugendhaften

Übung derselben. Der Mensch hat aber nicht
nur ein natürliches, unveräußerliches Recht auf diese
richtig verstandene Freiheit; er hat auch die von der
Natur gegebene Pflicht, nach dieser wahren Freiheit zu
trachten und zwar sowohl in seinem Gewissen, wie auch
in seinem äußerlichen Leben.

Was für die einzelnen physischen Persönlichkeiten
Geltung hat, das nämliche gilt auch von den ethischen,
juridischen Persönlichkeiten, also von den Staaten. Der
Staat ist von Gott nicht weniger abhängig als der einzelne.
Die im Verbände des Staates lebenden Menschen sind



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 341

ebenso unter der Macht Gottes als die einzelnen Menschen.
Der Staat ist Gott gegenüber ebenso zur Dankbarkeit
verpflichtet, wie seine einzelnen Bürger. Das Dasein verdankt
auch der Staat Gott dem Herrn; Gott der Allmächtige
erhält ihn und überschüttet ihn mit der Fülle seiner Gaben.
Wie also die einzelnen Menschen der höchsten Herrschaft
Gottes unterworfen sind und keiner berechtigt ist, seine
Pflichten gegen Gott zu vernachlässigen, so ist auch der
Staat der höchsten Autorität Gottes untergeordnet, und
ohne eine Sünde zu begehen, kann er sich nicht so
benehmen, als ob es gar keinen Gott geben würde. Die
souveräne Macht des Staates ist also nicht
unbegrenzt, sondern durch die Gesetze Gottes, dem
er seine Autorität verdankt, und durch die Interessen
des Gemeinwohles beschränkt. Er besitzt die Freiheit
auch nur für das Wahre und für das Gute, nicht aber
für den Irrtum und für das Böse. Nach Gott dem Herrn
soll er sich richten, dessen Macht die vollkommenste ist,
der aber seine unumschränkte Gewalt über uns mit
unendlicher Gerechtigkeit und väterlicher Güte walten läßt.

Es ist aber beim Staate resp. bei den Trägern der
staatlichen Autorität der Mißbrauch der Gewalt nicht
ausgeschlossen, aber wie dieses bei den einzelnen unter einer
Sünde und Strafe verboten ist, so ist auch der Mißbrauch
der öffentlichen Gewalt unter einer Sünde und unter noch
größeren Strafen untersagt. Der weise Papst Leo XHI.
hat gesagt: „Wenn die Obern ungerecht herrschen,
wenn sie sich der Gewalttätigkeit und der
Aufgeblasenheit überlassen, wenn sie für das Volk
schlecht sorgen, dann sollen sie wissen, daß sie
dafür einmal vor Gott um so strengere Rechenschaft

ablegen müssen, ein je heiligeres Amt sie
bekleiden, eine je höhere Stellung sie innegehabt
haben." (Immortale Dei. n. 9.)

Ist der Mißbrauch mit der Freiheit eine Sünde und
daher strafwürdig, so ist es zweifellos, daß die Freiheit

nur als Tugend ausgeübt werden darf. Die
Freiheit also, eine Eigenschaft, welche den Menschen so
ziert, vervollkommnet und bildungsfähig macht, muß auf
das Wahre und auf das Gute hingerichtet sein, und zwar
nicht auf das, was unser verdorbener Geschmack für gut
und wahr findet, sondern auf das, was in sich selbst wahr
und gut ist; denn das Wesen des wahrhaft Guten ist von



342 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft.

dem Geschmacke der Menschen unabhängig, es bleibt
immer das nämliche, es ist ebenso unveränderlich wie das
Wesen der Dinge selbst." (Immortale Dei n. 13.)

Die Natur und die gesunde Vernunft verbietet es in
gleicher Weise, daß jemand Dinge, welche der Wahrheit
und der Tugend widersprechen, veröffentliche und noch
vielmehr aber, daß eine solche verwegene Kühnheit sich
des gesetzlichen Schutzes erfreue. „Aus demselben Grunde
ist der Staat im großen Irrtum bezüglich des Naturrechtes
und seiner Forderungen, wenn er die Gedanken- und
Lebensfreiheit so ausarten läßt, als ob man ungestraft
die Geister der Wahrheit und die Herzen der Tugend
abwendig machen könnte." (Ibid.)

In der Verdrehung des richtigen Begriffes von Freiheit

erblicke ich den Grund davon, daß die Menschen in
der heutigen unnatürlichen Lage der Gesellschaft nicht
nur die übernatürliche Ordnung, sondern auch die von
der Vernunft gelehrte natürliche Ordnung nicht mehr
befolgen. Daher die allgemeine Unruhe und Unzufriedenheit;

daher der Geist der Empörung und des Umsturzes
in jedem Mittelpunkte der menschlichen Gesellschaft und
auf jedem Gebiete des geistigen und materiellen Schaffens.

Wollen wir also den Frieden, so müssen wir
die sogenannte Errungenschaft unserer Zeit, die
übertriebene Freiheit, die Zügellosigkeit zu der
Wahrheit, zu der höchsten Wahrheit, zu Gott und
zu der Königin der Tugenden, zur Religiosität,
zurückführen. Denn nur diese zwei — wie schon
gesagt — machen den Menschen wahrhaft frei und öffnen
ihm den Weg in eine andere Welt, in die unendliche,
übernatürliche Welt des Glaubens. Nur in der Vollendung

dieser Welt des Glaubens allein findet der Mensch
seinen Frieden und seine Ruhe. Die Folge dieses Friedens
für ihn ist die unendliche Glückseligkeit, weil er Gott in
seiner unbegreiflichen Fülle und Vollkommenheit besitzt.
In der übernatürlichen Ordnung, für welche Gott don
Menschen, den er in diese sichtbare Welt gesetzt, empfänglich

machte, nicht aber in der natürlichen Welt, weder in
deren materiellen sinnlichen, noch in der geistigen
sittlichen Ordnung, wo den Fähigkeiten und Kräften des
Menschen fortwährend Schranken begegnen, müssen wir
die Betätigung des in der Menschenbrust verborgenen
unendlichen Funkens suchen. In der übernatürlichen



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. ö4o

Ordnung aber kann sich der Geist des Menschen mit den
Flügeln des göttlichen Glaubens und der Gnade auf den
Pfaden der Wahrheit und der Tugend voranschreitend und
daselbst treu ausharrend bis zur Anschauung Gottes von
Angesicht zu Angesicht erheben. Gott schauend, wird er es
begreifen, daß im Verhältnisse zum sinnlichen, geistigen und
moralischen endlichen Gut Gott das unendliche Gut ist,
dessen Besitz im Verhältnisse zur endlichen Glückseligkeit,
welche dem Besitze der endlichen Güter folgt, die wahre
und vollkommene Glückseligkeit ist, deren Freuden unendlich

und ewig sind.
Es wäre jetzt meine Pflicht, die sog. Errungenschaften

unserer Zeit bezüglich der Freiheit auf dem Gebiete der
Religion, Sittlichkeit, Wissenschaft, Kunst, Presse,
Nationalökonomie, des Rechtes, der Gewerbe und des Handels
nacheinander näher ins Auge zu fassen. Es wäre mir nicht
besonders schwer nachzuweisen, daß die unbegrenzte Freiheit

im Denken, im Reden und Tun nicht die wahre
Freiheit ist, weil sie gegen die Gesetze der Natur und
des gesunden Verstandes verstößt, und im praktischen
Leben verwirklicht — wie wir es sehen — stiftet sie nicht
Fortschritt und gesunde Entwicklung, sondern mehr
Rückschritt und Zerstörung. Damit ich aber der verehrten
Versammlung gegenüber durch Wiederholungen mir nicht
Langweile zu Schulden kommen lasse, so will ich Ihnen
nur eine Art der Freiheit, welche uns, die berufenen
Träger und Wächter der Wissenschaft, näher interessiert,
die Freiheit der Wissenschaft in ihrem wahren Sinne
darlegen.

IL
Gott ist das unendliche Meer des Wissens selbst, der

Zenit des Wissens, in dem die Erkenntnis der Dinge als
Wirklichkeit, als Sein vorhanden ist. Für ihn gibt es
kein Geheimnis, kein Mysterium, weder in der sinnlichen
und geistigen Welt der natürlichen Dinge, noch in der
übernatürlichen Weltordnung.

Nicht so bei uns endlichen beschränkten Menschen,
für die nicht nur in der übernatürlichen Welt, welche
Gott uns aus unendlicher Güte geoffenbart, sondern auch
in der sichtbaren Welt, die uns unterworfen ist, viele
Geheimnisse vorhanden sind, damit wir auch dadurch unsere
Abhängigkeit von Gott fühlen. Unter allen Geschöpfen
Gottes kommt vielleicht der Mensch in dem hilfsbedürf-



344 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft.

tigsten Zustande auf die Welt, obwohl Gott der Herr mit
ihm ein so hohes Ziel vorhat, daß er nämlich durch die
Selbstvervollkommnung, durch die Ähnlichkeit mit ihm
selig werde. In allem, also auch im Wissen. Bei unserer
Geburt besitzen wir nur schlummernde Kräfte und
Fähigkeiten, welche wir später beleben und betätigen müssen,
damit wir, unserem letzten Ziele entsprechend, auch im
Reiche des Wissens Gott ähnlich werden, seine Ehre auch
dadurch fördern. Je mehr Wahrheiten wir erkennen,
desto mehr nähern wir uns dem allwissenden Gott, desto
mehr sehen wir ihm ähnlich; denn alles was wirklich,
was wahr ist, stammt von Gott. Darum ist alles wahr,
was die Wissenschaft erkennt, ein Reflex, wenn auch ein
schwacher, des göttlichen Verstandes.

Der Fortschritt und die Entwicklung der Wissenschaft
sind also nicht gegen die ewigen Ratschlüsse und Pläne
Gottes, im Gegenteil, sie sind mit ihm harmonisch
verbunden. Sie gehören also auch zum Lebenszweck des
Menschen, aber sie sind nicht sein höchstes Ziel, sondern
nur sein untergeordnetes oder, besser gesagt, brauchbares
Mittel zur Erlangung eines letzten, höchsten Zieles,
durch welche er nämlich seine letzte Bestimmung, das
eigene Glück und die Ehre Gottes leichter erreichen kann.

Die Wissenschaft ist also ein Zweck, besser gesagt,
ein Mittel zum Ziel, aber nicht „Selbstzweck", nicht „höchstes

Ziel". Wäre die Wissenschaft „Selbstzweck" „höchstes

Ziel", so müßte ich um jeden Preis danach streben,
unbekümmert, ob die Mittel erlaubt seien, oder nicht, also
sogar mit der Hintansetzung der Grundsätze der Religion
und der Sittlichkeit. Dieses ist aber unmöglich. Die
gesunde Vernunft sieht ein, daß die Erhebung der Wissenschaft

zum Selbstzweck und die unbegrenzte Freiheit, die
man ihr so freudig zuschreibt, den natürlichen Grundsätzen

des Verstandes widersprechen; denn die Wissenschaft,

wie auch die übrigen geistigen und materiellen
Güter, sind bestimmt, den Menschen in der Erreichung
seines letzten Zieles zu unterstützen, oder ihn wenigstens
darin nicht zu hindern. Das mindeste also, was wir von
der Wissenschaft zu fordern das Recht haben, ist, daß sie
den Grundsätzen der Religion und der Sittlichkeit nicht
widerspreche. Denn zwischen beiden, zwischen Religion
und Wissenschaft, kann kein Widerspruch vorhanden sein;
die gemeinsame Quelle von beiden ist Gott, der Gegenstand



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 345

von beiden ist das nämliche, die wirkliche, von jedem
Subjektivismus freie Wahrheit. „Die Religion, welche
nicht auf objektiver Wahrheit beruht, ist keine
Religion, sondern Irrtum, Aberglaube. Die
Wissenschaft, welche gleichfalls nicht in der objektiven

Wahrheit fußt, ist keine Wissenschaft,
sondern Spiegelfechterei, Irrtum, oder im besten
Falle leeres, unnützes, eitles Forschen." (Card.
Schlauch: Vallâsossâg és tudomânyossâg. 1880. S. 7.)

Diese begründete Forderung gegenüber der Wissenschaft

ist noch nicht alles, was wir von ihr verlangen.
Die Menschheit hat noch andere Forderungen gegenüber

der Wissenschaft. Das eine ist, daß die wahre
Wissenschaft ihre Aufgabe nach dem Plane Gottes auffasse
und diesen verwirkliche. Sie soll voranschreiten, sich
entwickeln, aber nicht nach rückwärts, sie soll
bauen, aber nicht zerstören. Strebe sie danach, den
Menschen immer mehr Wahrheiten bekannt zu machen.
Mache sie dieses irdische Leben den Menschen mehr und
mehr frei von den Sorgen und angenehmer, damit wir
das ewige Leben, worauf dies irdische nur eine Vorbereitung

ist, leichter erlangen können. Die Wissenschaft soll
aber auch ihrer eigenen Würde bewußt bleiben. Sie soll
ihre eigene Vergangenheit und Tradition hochschätzen.
Leugne ja nicht die ewigen und unveränderlichen
Wahrheiten, welche bei allen Völkern, sogar bei den entferntesten

und abgeschlossensten die gleichen sind; denn das
Leugnen derselben führt so nicht zum Ziele, weil das
Leugnen dieser ewigen, natürlichen Wahrheiten den
gesunden Grundsätzen der Vernunft widerspricht. Diese
Wahrheiten sind vor und über uns, sie herrschen auch
über uns, obwohl wir sie erst später erkennen, wenn wir
zum Gebrauch der Vernunft gelangt sind. Das ist eine
feststehende Tatsache, deren „Urgrund", wenn ihn auch
nicht jeder erklären, so doch keiner durch einfaches
Leugnen aus der Welt schaffen kann.

Diese Wahrheiten bilden einen gemeinsamen Schatz
der Menschheit; ohne sie ist jegliches Erkennen,
Vergleichen, folglich jeglicher wissenschaftliche Fortschritt
einfach unmöglich. Daher kommt es, daß selbst
diejenigen, welche diese Wahrheiten hartnäckig leugnen,
das Gebäude ihres Wissens — gegen ihren eigenen Willen
— auf den geleugneten Wahrheiten aufbauen müssen.



346 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschalt.

Die Wissenschaft soll fernerhin auch jene Wahrheiten
hochschätzen und in Ehren halten, welche die allgemeine
Übereinstimmung der ganzen Menschheit für wahr hält
und als Denkgesetze aufstellt. „Omni autem iure —hatte
schon Cicero gesagt — consensio omnium gentium
lex naturae putanda est". (Tusc. disp. 1. c. 13.) Und
„Omnium consensus naturae vox est." (Ibid. c. 15.)
Die Wissenschaft soll also nach der Aufklärung und
Begründung der objektiven Wahrheit streben. Sie soll sich
vor den subjektiven Gefühlen hüten, welche sie leicht
irreführen, sie von ihrer Aufgabe, von ihrem Beruf
ablenken. Ihre Aufgabe besteht darin, daß sie in der
sichtbaren Welt von dem kleinsten Geschöpfe bis zum Schöpfer
immer und überall die Wahrheit suche und anerkenne,
aber nicht die vergängliche, eitle, sondern die allgemeine,
absolute Wahrheit. Die erkannte Wahrheit soll sie nicht
nur subjektiv besitzen, sondern auch objektiv beweisen,
sie gegen die Einwendungen und Zweifel beschützen, sie
anderen bekannt machen und ihr zur Geltung verhelfen.
Fehlt dies alles, dann ist die Wissenschaft keine Wahrheit,
sondern ein Irrtum, im besten Falle eine Hypothese, ein
subjektives Gefühl ohne entsprechende Grundlage, eine
gutgemeinte persönliche Ansicht, welche aber mit der
objektiven Wahrheit nicht ebenbürtig sein kann.

Innerhalb dieser Grenzen, welche die gesunde
Vernunft aufstellt, im Geiste meiner Kirche1 und meines
Vaterlandes2 bin auch ich ein aufrichtiger Anhänger

der gesunden Freiheit der Wissenschaft, jener
Freiheit, welche den Gesetzen der Logik und der
Sittlichkeit nicht widerspricht; ich bin ein Freund
der sittlichen Wissensch aftsfreiheit, welche meine
hochverehrten Vorgänger im Rektoramte von hier
aus öfters verkündet haben; ich bin aber kein
Freund jener sündhaften, verkehrten
Wissenschaftsfreiheit, welche sich über die Grenzen der
gesunden Vernunft und der reinen Sitten leichtsinnig

hinwegsetzt. Der Verstand soll untersuchen,
nachforschen, Versuche anstellen, Erfahrungen gewinnen
im Reiche der Wahrheit, das Gott der Menschheit
angewiesen hat. Mit meiner Kirche freue ich mich über

1 Immortale Dei. § 58. - Gesetz Art. XII. v. J. 1548., G. A. LXX.
v. J. 1723., G. A. XIX. v. J. 1848.



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. ß47

jede neu erkannte Wahrheit, welche der Wissenschaft
zugute kommt, denn ich bin mit meiner Kirche davon
überzeugt, „daß jede Wahrheit zur Erkenntnis und
zur Ehre Gottes dient", und „daß in der Natur nichts
vorhanden sein kann, was dem Glauben, der sich
auf die Offenbarung Gottes stützt, widersprechen
würde, daß aber darin vieles enthalten ist, was
ihn bestärkt und bekräftigt". Wie es der Wissenschaft
nie möglich sein wird, die Religion zu vernichten, so wird
auch die Religion die wahre Entwicklung der Wissenschaft

nie hemmen. Meine Gesinnung ist auch die meines
Vaterlandes; denn ich bin davon überzeugt, daß die
Pflege und Entwicklung der „guten" und
„nützlichen" Wissenschaften mein Volk unter den
Kulturvölkern nicht nur materiell, sondern auch
geistig zu einer Macht gestalten wird.

Ich bin aber kein Anhänger der unbegrenzten Freiheit
der Wissenschaft, denn Irrtum und subjektives Gutdünken
kann ich unmöglich mit der absoluten, allgemeingültigen
Wahrheit gleichberechtigt halten. Die unumschränkte
Freiheit der Wissenschaft verleitet den aufgeblasenen oder
wenigstens für den Stolz sehr empfänglichen Geist gar
leicht zur Empörung. Sie schafft in der Wissenschaft
eine Art Anarchie, welche die Wissenschaft früher oder
später zum Bankrotte führt.

Man sagt uns zwar, „man möge die Irrtümer
widerlegen". Dadurch erscheint erst die Wahrheit in ihrer Reinheit

und Schönheit. Die Wahrheit soll siegen. Aber darf
ich denn Feuer anzünden in der Hoffnung, man wird es
schon auslöschen? Das Feuer ist ein furchtbares Element.
Wird es auch ausgelöscht, es bleibt doch das traurige
Bild der Zerstörung und der Verwüstung zurück. Ebenso
fürchterlich ist der Irrtum in der Wissenschaft, besonders
dann, wenn ihn die gute Absicht nicht entschiddigt,
sondern wenn er mit Keckheit vereint ewige unveränderliche
Wahrheiten antastet. Der Irrtum baut nicht auf ; er
zerstört und vernichtet, auch nachdem er schon längst widerlegt

worden. Denn nicht jeder, den der Irrtum verführt,
gelangt auch zur Kenntnis der Gegenbeweise. Am Platze
ist es, daß die Gelehrten miteinander dort streiten,
einander dort widerlegen, wo die Wahrheit noch unerforscht
oder nicht genügend aufgehellt ist, wo noch begründete
Meinungen im Kampfe für die Wahrheit aufgestellt werden



348 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft.

können. Dies gereicht nur zum Wohle der Wissenschaft,
indem sie entwickelt und vervollkommnet. Dort aber, wo
die Wahrheit über jeden Zweifel erhaben ist, ist ein
solches Vorgehen nur Verwüstung und Zerstörung, folglich
unerlaubt. Die erforschten Wahrheiten bilden einen Schatz
der Menschheit. Niemand besitzt das Recht, die Geister
von der Wahrheit abwendig zu machen und sie dem
Irrtum zuzuführen. Papst Leo XIII. sagt: „Unvernünftig
ist es, zu meinen, das Recht, als ethische Macht
zu gelten, komme der Wahrheit und der Lüge, der
Tugend und dem Laster in gleicher Weise zu."

Die Freiheit der Wissenschaft schließt noch außer der
Ergründung der Wahrheiten die Verbreitung und
Mitteilung derselbën in sich. Mit anderen Worten: Sie ist
mijt der Lehr- und Lernfreiheit auf das engste verbunden.
Es bleibt nun also noch übrig, daß ich meine Meinung
auch über diese Errungenschaften unserer Zeit ganz
aufrichtig darlege. Um die moderne Frage von der
Lehrfreiheit richtig beurteilen zu können, habe ich mich
behufs Aufklärung wiederum zum Geiste meiner Kirche
und meines Vaterlandes gewendet. Beide haben mich
davon überzeugt, daß sie ausgesprochene Freunde der
gesunden Lehrfreiheit sind, daß sie aber auch beide
den Mißbrauch der Lehrfreiheit, die unbegrenzte
Lehrfreiheit verurteilen und verwerfen.

Ich halte mich an sie und bin ein Anhänger der
gesunden Lehrfreiheit, nach welcher jeder nur die
Wahrheit lehren darf, damit diejenigen, welchen die Wahrheit

unbekannt ist, sie erkennen, die, welche sie schon
erkannt haben, in derselben befestigt und befähigt werden,
mit der Wahrheit zum Wohle der anderen zu wirken und
sie zum Gemeingut zu machen. Was die Aneignung der
Wahrheiten, also das Lernen anbelangt, besteht die Freiheit

darin, daß jeder berechtigt sei, innerhalb der Grenzen
der Statuten der einzelnen Fachschulen und
übereinstimmend mit den Grundsätzen der gesunden Vernunft
diejenigen Kenntnisse, welche sein spezieller Beruf erfordert,

von jedem beliebigen, von ihm erwählten Lehrer
sich anzueignen. Weil aber das Recht mit einer Pflicht
verbunden ist, so haben die Studenten nicht nur das Recht,
sondern es ist auch ihre heilige Pflicht, diejenigen Kenntnisse

zu erwerben, welche im Leben, wenn sie nützliche
Bürger des Vaterlandes sein wollen, notwendig sind.



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 349

Ich bin aber nicht der Vertreter — ich darf es auch
nicht sein — der unbegrenzten Lehrfreiheit, in dem
Sinne, daß jeder nach seinem Belieben das lehren könnte,
was ihm gefällt, ohne Rücksicht darauf, ob es wahr oder
gut ist, ob es für die Menschheit heilsam ist oder nicht.
Und bezüglich der Studenten : steht es ihnen frei zu lernen
oder nicht zu lernen, die zu ihrem Berufe erforderlichen

Kenntnisse zu erwerben oder nicht, die Wahrheit
und den Irrtum ganz gleichgültig anzusehen, sich Wahrheit
und Irrtum mit gleichem Rechte anzueignen?

Diesbezüglich lauten die Grundsätze meiner Kirche
wie folgt:

„Es kann darüber kein Zweifel obwalten, daß den
Geistern nur die Wahrheit mitgeteilt werden darf; denn
sie ist die Vollkommenheit, der Zweck und die Pflicht der
vernunftbegabten Wesen. So kann nur die Wahrheit der
Gegenstand des Unterrichtes sein Deshalb ist es
für jeden, der sich mit Unterricht beschäftigt, die heiligste
Pflicht, den Irrtum aus den Geistern auszurotten und sie
vor Irrtum, wie nur möglich, zu bewahren. Darum ist
es ganz einleuchtend, daß die genannte Lehrfreiheit, nach
welcher jeder das lehren kann, was ihm beliebt, erstens
der gesunden Vernunft widerstrebt, zweitens zum
gänzlichen Verderbnis der Geister führt. Eine solche Freiheit
darf aber die öffentliche Autorität — ohne Verletzung
der eigenen Pflichten — nicht gestatten, um so weniger,
weil das Ansehen der Professoren vor den Studenten groß
ist, und nur selten sind die Studenten imstande, es zu
beurteilen, ob das, was der Lehrer vorträgt, wahr sei oder
nicht." (In der Enc. „Libertas praestantissimum.")

Und wer meint, meine Kirche spreche nur im eigenen
Interesse, der irrt. Nein! Die gesunde und kluge
Lehrfreiheit ist für den Staat selbst eine unentbehrliche
Notwendigkeit. Für die natürlichen und übernatürlichen
Wahrheiten, auf welchen, wie auf Säulen, Religion,
Sittlichkeit, Recht, Wissenschaft, Kunst, Nationalökonomie,
alles was die Familie und die Gesellschaft anbetrifft,
aufgebaut sind, kann kein verhängnisvollerer Schlag, kein
verderblicheres und gefährlicheres Attentat gedacht werden
als eben die unbegrenzte Lehrfreiheit. Der Staat sündigt

gegen sich selbst, wenn er der Ungebundenheit auf
diesem Gebiete nicht entgegentritt.

Dies haben schon unsere Ahnen eingesehen, die im



350 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschalt.

XII. Gesotzartikel vom Jahre 1548, von den „verläßlichen"

und „gelehrten" Professoren verlangen,
daß sie die hoffnungsvolle Jugend, in den
„nützlichen" und „heilsamen" Wissenschaften
unterrichten und dadurch dem Vaterlande „ehrliche"
und „gründlich gebildete" Bürger erziehen. Der LXX.
G. A. vom Jahre 1723 verlangt den Unterricht der
hoffnungsvollen Jugend des Vaterlandes in den „heilsamen
Wissenschaften".

Die leidenschaftlichen Verfechter der unbegrenzten
Lehrfreiheit berufen sich aber auf den XIX. G. A. vom
Jahre 1848.

Was sagt denn der diesbezügliche §2 des Gesetzartikels?
„Jenes Prinzip der Lehr- und Lernfreiheit, nach
welchem einerseits der Schülerinbezug darauf, was
für eine Lehre und von welchem Lehrer er sie zu
hören wünscht, ganz frei wählen dürfe, anderseits
daß außer den gewählten Professoren auch andere
ausgezeichnete Persönlichkeiten unter gewissen
Bedingungen, welche provisorischvom Ministerium
bestimmt, später aber durch Gesetze vorgeschrieben

werden, Unterricht erteilen können, wird
gesetzlich ausgesprochen."

Das ist alles und nicht mehr, womit manche die
unbegrenzte Lehrfreiheit in unserem Vaterlande begründen
zu können glauben. Ich kann aber aus dem angeführten
Paragraphen nur den Grundsatz der gesunden und erlaubten
Freiheit des Lehrens und Lernens herauslesen. Ich kann
auch in ihm keinen Gegensatz zu den Gesetzartikeln XII.
v. J. 1548 und LXX. v. J. 1723 finden. Darum halte ich
die gesunde, nicht aber die unumschränkte Lehrfreiheit
dem Geiste der heimatlichen Gesetze entsprechend. Zu
dieser, als dem Grundstein der Glückseligkeit meines
Vaterlandes, halte ich aus innigster Überzeugung und
werde auch in der Zukunft halten, denn das verlangt das
Aufblühen der Wissenschaften.

In der Geschichte unserer Universität ist sehr
charakteristisch jene Tatsache, die mein Vorgänger vom Jahre
1892/93 in seiner am 15. September 1892 gehaltenen
Antrittsrede hervorgehoben hat, indem er nachgewiesen hatte,
daß der erste freigewählte Rektor unserer Universität,
Samuel Märkfi, nicht die unbeschränkte, sondern die
maßhaltende „berechtigte" Lehrfreiheit für das Lehren



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschalt. 351

und Lernen an der ungarischen Universität als Ideal
betrachtet habe. „Das erste — sagte mein Vorgänger vor
12 Jahren — das erste, was der obengenannte Rektor
vom Rektoratstuhl zuerst begrüßt hat, war „die berechtigte,

richtig bemessene Freiheit der Universität,
der „respublica litteraria". Und warum? Er hat
auch den Grund hierfür angegeben. „Alacritatem enim
operandi, in republica litteraria, usus iustae libertatis
egregie provehit Nam nescio qui fit, quod
nonnullae arbusculae nimis circumseptae non perveniant
ad illam amplitudinem et foecunditatem, quae naturae
ipsarum, si liberae expansionis beneficio perfruantur,
propria est." Ohne Freiheit geht die Wissenschaft zugrunde,
die Universitäten verkümmern, die richtig bemessene
Freiheit aber verhilft zur Entwicklung der Universitäten
und hebt sie zur hohen Blüte empor."1

*
# *

Im Geiste jener Lehrfreiheit, die gesund und sittlich
ist, beginnen wir also die nützliche und tugendhafte Arbeit
in allen Fakultäten. Der Theologe und der Jurist, der
Mediziner und der Gelehrte, der Professor, Schriftsteller,
Künstler, alle dienen ebenso dem Vater lande, wie der
Soldat, der Geschäftsmann, der Handwerker, der Bauer
oder Tagelöner. An der Arbeit, welche das Vaterland
erhält, soll jeder ohne Ausnahme Anteil nehmen. In dieser
Beziehung gibt es keine Privilegien. Jeder ist verpflichtet,
gute und gründliche Arbeit zu verrichten. Doppelt ist
diese Pflicht für die geistigen Arbeiter, die berufen sind,
andere zu führen.

Unser Wahlspruch sei also: vollkommene Erfüllung
unserer Pflichten, aber nicht nur Erfüllung,
sondern auch Übi/ng der Pflicht bis zur Selbstaufopferung.

Unser Lebenselement sei: die harmonische
Kulturarbeit für das Wohl des Vaterlandes in
Friede und Ruhe, die uns die Studienordnung und
Disziplin schenken werden. Der Theologe soll sich vor den
Wahrheiten der anderen weltlichen Fakultäten nicht
verschließen, aber die weltlichen Fakultäten sollen sich auch
nicht gegen die Wahrheiten der theologischen Wissenschaft

taub zeigen. Die Harmonie der menschlichen Natur,

1 Breznay: Acta Reg. Scient. Univ. Hung. Budapestinensis. Anni
MDCCCXC11—XG1II. fasciculus I. 40. seq.



352 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft.

welche in der natürlichen und übernatürlichen Ordnung
zu finden ist, verlangt, daß der Geist des Menschen in
beiden Wahrheiten bewandert sei. Widrigenfalls verdienen

der Theologe, wie auch der Philosoph den gerechten
Vorwurf der beschränkten Einseitigkeit.

In der festen Hoffnung, daß während des Jahres
meines Rektorates innerhalb der Mauern der Alma Mater
die von mir so heißersehnten Tage des Friedens und der
Ruhe infolge der Ordnung und Disziplin kommen worden
und daß jeder seine Schuldigkeit gewissenhaft erfüllen
wird, habe ich noch an die Hoffnung unseres Vaterlandes,
an die akademische Jugend, die ich mit väterlicher
Liebe in mein Herz schließe, zwei Bitten zu richten.

Die eine ist, daß sie die heutige Gesellschaft, welche
sich fortwährend nur auf ihre Rechte beruft, nicht für
ihr Ideal halten möge. Abgesehen davon, daß mit den
Rechten auch Pflichten verbunden sind, welch letztere die
heutige auf ihre Rechte pochende Gesellschaft gar oft
vergißt; merken Sie es gut, meine Herren! daß wir in
der Gesellschaft mit Recht und Pflicht allein miteinander
nicht leben können. In dem gesellschaftlichen Leben
haben noch außer den Rechten und Pflichten die Tugenden
ihre verschiedenartige Aufgabe. Glaube, Hoffnung, Liebe,
Demut, Aufrichtigkeit, Treue, Milde, Geduld, Barmherzigkeit,

Mäßigkeit, Keuschheit, Klugheit, Gerechtigkeit, Billigkeit
sind ebenso viele notwendige Elemente des geselligen

Lebens. Bestreben Sie sich darum, die genannten Tugenden
auszuüben. Weil aber die beste Nährerin der genannten
Tugenden die Religion ist, darum seien Sie vor allem
religiös.

Die andere Bitte, welche ich an Sie, meine Herren
richte, ist: lieben Sie das Vaterland mit der ganzen
Kraft Ihres jugendlichen Herzens. Lieben Sie es nicht mit
Worten, sondern mit Taten. Bilden Sie sich in all' dem
gründlich aus, was dieses mit Blut eworbene Vaterland
nicht nur in physischer, sondern vielmehr in ethischer,
in sittlicher Beziehung groß und widerstandsfähig machen
kann. Denn der wahre Begriff und Sinn der Vaterlandsliebe

liegt mehr in der ethischen als in der physischen
Zusammengehörigkeit und konzentriert sich in der
Begeisterung für diese ethische Zusammengehörigkeit. Seien
Sie begeistert, bilden Sie sich durch fleißige Arbeit aus,
sammeln Sie die geistigen Kräfte zur Vermehrung der



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 353

Kultur unseres geliebten Vaterlandes auf allen Gebieten
und arbeiten Sie dadurch für die ethische Größe und
Unabhängigkeit des teueren Vaterlandes. Es ist uns ja
aus der letztvergangenen Zeit hinreichend bekannt, daß
man unsere Wirksamkeit an der Universität und
ihre Früchte, sowohl im Parlamente als auch außerhalb

desselben kritisiert hat. Was mich anbelangt,
so halte ich diese Tatsache, wenn das Urteil objektiv und
gerecht ist, wenn es nützt und nicht zerstört, für ein
freudiges Ereignis und wünsche aus meiner ganzen Seele,
daß dieses wohlwollende Interesse sich mehr uiid mehr
verbreite; denn ich bin davon fest überzeugt, daß auf die
wissenschaftliche und kulturelle Entwicklung der Nation
nichts so fördernd einwirken kann, als eben das
wohlwollende, sich öfters kundgebende Interesse für die Früchte
der genannten kulturellen Arbeit. Aus diesem Grunde
wünsche ich meiner Nation viele wohlwollende,
sachverständige Freunde, die sich für uns interessieren. Dieses
Interesse kann nur den guten Ruf und das Gedeihen
unserer Universität vergrößern. Aber nur unter der
Bedingung, daß wir, meine Herren! die alte Wahrheit nicht
vergessen, daß die Wissenschaft weder durch Geld,
noch durch Gnade erworben werden kann. Der
Preis der Wissenschaft ist die Zeit und der uner-
müdete Fleiß im Lernen.

Neben der pflichtmäßigen Arbeit und dem fleißigen
Lernen können Sie sich noch — meine jugendlichen
Freunde! — ja Sie sollen sich für die größeren,
wichtigeren und allgemeinen Fragen der staatlichen
Gesellschaft innerhalb der wissenschaftlichen,kulturellen,

wohltätigen und anderen ähnlichen Vereine

der Universität interessieren, Sie sollen aber
nicht politisieren. Das Politisieren ist gegen den edlen
erhabenen Beruf der akademischen Jugend. Die lieben
Eltern, die Gesellschaft und der Staat erwarten von Ihnen,
meine Herren! etwas anderes als ephemeres Politisieren.
Und mit Recht! Wir alle ohne Ausnahme erwarten von
der hoffnungsvollen Jugend unseres Vaterlandes etwas
Besseres, etwas Gediegeneres. Wir betrachten Sie mit
freudiger Hoffnung als unsere Erben in der Arbeit für die
Erhaltung der Nation und des Vaterlandes. Die
zukünftige Pflege dieser Erbschaft soll Sie innerhalb und
außerhalb der Mauern der Universität zu ernster Arbeit

Jahrbuch für Philosophie etc. XIX. 23



354 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft.

anspornen. Mit der Würde dieser ernsten Arbeit ist das
Politisieren, das Parteien bildet, unvereinbar. Meine Herren!
wir sind nicht Parteien, sondern eine mächtige, geistige
Familie. Wie Glück und Segen der Familie nicht bloß
von dem Zusammenwohnen unter einem Familienhaupte,
unter einem Dache bedingt ist, sondern vielmehr von jener
inneren einheitlichen, der äußerlichen Einheit
entsprechenden Harmonie, welche aus gegenseitigem Vertrauen
und gegenseitiger Liebe der Familienangehörigen
entspringt, so wird auch das Aufblühen der Universität nicht
allein durch die auf Grund der Forschung der Wahrheit
gegebene Zusammengehörigkeit und das aus dieser
entsprossene kollegiale Vertrauen, sowie Liebe und
Hochschätzung verwirklicht. Die Universitäten sind, indem sie
die Reiche der Wahrheiten repräsentieren, zwar nach der
Verschiedenheit der Wahrheiten, nach Methode und
Terrain der Wahrheiten in verschiedene Fakultäten
eingeteilt, aber diese Fakultäten sind nicht Parteien, sondern
Glieder eines einheitlichen Organismus, in welchem Lehrer
und Schüler in vertraulichem und kindlichem Verhältnisse
zueinander stehen sollen. Mit einer diesem Verhältnisse
entsprechenden Liebe bitte ich Sie, meine jugendlichen
Freunde! folgen Sie lieber den väterlichen Worten, die mit
Ihnen überall das Beste beabsichtigen, als den verführerischen,

großtuerischen Schlagwörtern fremder Führer.
Wie zwischen Lehrer und Führer eine innere

Harmonie sein muß, damit der Unterricht fruchtbar werde,
so muß auch zwischen den Fakultäten und dem mit der
Leitung derselben betrauten akademischen Senate und
Rektor die nämliche, innere, einheitliche Harmonie
obwalten, damit die Universität blühe und gedeihe.

Ich bitte um dieses Vertrauen und die Einigkeit von
Seiten der Hörer der Fakultäten und des akademischen
Senats. Außerdem bitte ich noch den akademischen Senat
um bereitwillige Hilfe in der wissenschaftlichen, geistigen
und administrativen Leitung der Universität. Von meiner
Seite verspreche ich von neuem gewissenhafte und
umsichtige Diensterfüllung in jeder Hinsicht.

Das Ideal meiner Amtsführung soll sein : Die mir
anvertraute akademische Jugend gemäß der Strenge der
Gesetze mit einer aus väterlicher Liebe entsprossenen
Billigkeit zu leiten; denn ich weiß es, ich fühle es, daß die
Jugend unseres Vaterlandes trotz etwaiger Fehler und



Literarische Besprechungen. 355

Handlungen, die den Paragraphen des Gesetzes
widersprechen, der Billigkeit und der väterlichen Liebe würdig

ist.
Ehre Gott dem Herrn, Glück und Freude unserem

Könige, reichlichsten Segen unserem ungarischen Vaterlande

durch unseren wissenschaftlichen Eifer in diesem
Schuljahre! Also geschehe es!

~=ae>

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. «7. JRiilf: Metaphysik. 5. Bd., Wissenschaft der Gottes¬
weisheit. Leipzig, Haacke 1903. .XIV, 443 S.

Seitdem der 4. Bd. dieser groß angelegten Metaphysik von uns in
diesem Jahrbuch (Bd. XIV, 233 f.) besprochen wurde, ist der Verfasser
in das andere Leben hinübergegangen. Noch war es ihm vergönnt, don
letzten abschließenden Band in der Handschrift fertigzustellen, die Drucklegung

mußte sein Sohn Dr. B. Rülf in Cöln besorgen.
Die „Wissenschaft des Einheits-Gedankens" findet nun in der „Wissenschaft

der Gotteseinheit" im „Theo-Monismus" ihren naturgemäßen
Abschluß. Nachdem die Einheit von Kraft und Stoff, von innerem und
Äußerem, von Erscheinung und Wesen, mit einem Worte der Dynamo-
Monismus, nachdem die Einheit von Körper und Seele, von Sein und
Bewußtsein, von Natur und Geist im Pneumato-Monismus war gefolgert
worden, bleibt noch die Einheit des innerweltlichen und außerweltlichen
Gottes S. 18—170, die Einheit des Personal- und Allgottseins S. 170—301,
die Einheit des Gottes der Philosophie und der Religion S. 301—436 zu
behandeln. Damit wäre dann der Dualismus, „der böse Feind aller
philosophischen Gedankenarbeit" S. 438 überwunden und eine neue Metaphysik
der Welt gegeben als endlicher Triumph über alle Denkfehler.

Das Hauptgewicht liegt auf den ersten beiden Abschnitten, während
der dritte mehr einen geschichtlichen Abschluß des ganzen Systems bildet.

Der Grundgedanke des ersten Abschnittes besagt: es gibt keinen Gott
außerhalb und über dem All, sondern er ist identisch mit ihm, identisch
mit der Materie (Gott in der Materialität S. 18—52), mit den Formen der
Welt (Gott in der Idealität S. 52—120), mit dem Geiste (Gott in der
Intellektualität S. 120—170).

Gott ist eins mit der Materie. Denn: „Erblicken wir in Gott das

Allsein, das Allsein im Allgeist, so kann es neben Gott doch nicht noch
ein anderes Wesen geben, dem ein außer- und übergöttliches Dasein
zukommt." S. 25. Dieser Grund ist doch kaum mehr als eine doppelsinnige

Benutzung des Terminus: Allsein. Fassen wir nämlich Allsein
in dem Sinne, daß außer Gott nichts existiert, so ist nichts Neues gesagt,
aber auch nichts bewiesen. Faßt man dagegen das All im monistischen
Sinn, so wird eben das vorausgesetzt, was bewiesen werden soll. In der

23*


	Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft

