Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 19 (1905)

Artikel: Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft
Autor: [s.n.]
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762020

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

330 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft.

DIE MENSCHLICHE FREIHEIT UND DIE FREIHEIT
DER WISSENSCHAFT.'

Rektoratsrede, gehalten von Dr. Georg Demko, o.d. Prof. des Kirchen-
rechtes, Rektor der konigl. ung. Universitit zu Budapest fiir das Jahr
1904/1905.

AUS DEM UNGARISCHEN UBERSETZT
voN FR. PAUL PALUSCSAK O. Pr.

=

Hochgeehrte akademische Versammlung!

Anbetung Gott dem Herrn, von dem wir alle abhéingen,
und in dessen Hand wir alle sind, ob wir es wollen oder
nicht. Ehrerbietung seinen Stellvertretern auf dieser Welt,
wie in geistlichen, so auch in den vergiinglichen, irdischen
Dingen. Besonders demiitige Ehrerbietung und unwandel-
bare Treue unserem obersten Herrn, unserem apostolischen
ungarischen Konig. Hochachtung und Gehorsam den Tri-
gern und Administratoren der gesetzlichen offentlichen
Gewalt. Aufrichtiges, unbegrenztes und volles Vertrauen
und Liebe zu meinen Kollegen. Gleiches Vertrauen, gleiche
Hochachtung und die nimliche wohlwollende Liebe den
Amtern der Universitit gegeniiber. Gerechtigkeit, Billig-
keit, bester Wille, viterliche Liebe, festes Vertrauen fiir
die akademische Jugend. Alle meine Gedanken, jeder
Schlag meines Herzens der fiir dieses Jahr meiner Fiir-
sorge und meinem Schutze anvertrauten Budapester konigl.
ung. Universitit, unserem hochsten Kulturfaktor. Das ist
meine Devise.

Von diesen Gefithlen durchdrungen iibernehme ich
von meinem hochverdienten Vorgiinger im Rektoramte das
Symbol der hochsten akademischen Wiirde, die goldene
Rektorskette und besteige den Rektorstuhl, welchen ich
nicht gesucht, auf welchen mich — kraft unserer Auto-
nomie — das Vertrauen meiner Kollegen, das mir teuerer
als Gold ist, erhoben hat. Empfangen Sie, meine hoch-
verehrten Kollegen, fiir Ihr mir entgegengebrachtes

t Az ember szabadsiga és a tudomany szabadsiga. Beszéd, mely-
lyel stb ... Dr. Demko Gyorgy. Budapest. Magy. kir. tud. egyetemi
nyomda. 1904.



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 331

unschitzbares Vertrauen denaufrichtigsten Ausdruck meiner
innigsten Dankbarkeit. Als Erwiderung und Unterpfand
meines Dankes verspreche und gelobe ich, daB ich die
hohe Wiirde des Rektoramtes nur in der treuen und opfer-
willigen Erfiillung der Pflichten gegen Kollegen und Unter-
gebene suchen werde. Mit dem Rechte, das mir zu Gebote
steht, und den Pflichten, die mir obliegen, will ich nur
fiir andere, fiir das Wohl der mir anvertrauten geistigen
und materiellen Kulturinteressen arbeiten und wirken.

Hochgeehrte Versammlung! Entsprechend dem tra-
ditionellen Gebrauche bei der Ubernahme des Rektoramtes,
bitte ich fiir kurze Zeit um das Wort, um iiber die un-
beschrinkte Freiheit, welche unsere alles iibertreibende
Zeit grofgezogen, und in Verbindung damit iiber die un-
umschrinkte Freiheit der Wissenschaft einige ernste Worte
zu sagen. Betrachten wir die Wahrheit nach allen Seiten
hin. Bevor ich aber zur LoOsung meiner Frage schreite,
glaube ich die Zustimmung der hochverehrten akademischen
Versammlung fiir mich erbitten zu diirfen, vor dem ver-
dienstvollen Rektor und vor den Senatsmitgliedern des vori-
gen Schuljahres die Universitdtsfahne zu senken und meinem
Vorginger. fiir seine allgemein anerkannte ,energische“
und ,taktvolle* Amtsfiihrung, — welche der Universitit
wie auch der akademischen Jugend nur zu Nutzen ge-
reichte, — den aufrichtigsten Dank auszusprechen. Ich
danke auch den Senatsmitgliedern des vorigen Schuljahres
fiir den Eifer, mit welchem sie meinen Vorgénger unter-
stiitzt haben.

Auf den frither erwilhnten Gegenstand meiner Rede
iibergehend, will ich sprechen:

1. iber die menschliche Freiheit in allgemei-
nen und in Verbindung damit '

- 2. iiber die verniinftige, mafBvolle Wissen-

schafts- und Lehrfreiheit.

I

- Eine der bedeutungsvollsten Errungenschaften des
soeben vergangenen XIX. Jahrhunderts, mit welcher es
die Menschheit begliicken wollte, ist die Freiheit. Frei-
heit auf allen Gebieten. Gewissensfreiheit, Religionsfrei-
heit, Kultusfreiheit, Redefreiheit, Prelfreiheit, freies Ver-
sammlungsrecht, Freiheit in der Wissenschaft und in der
Kunst, freie Konkurrenz auf dem Gebiete des Ackerbaues,



»
332 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft.

der Industrie, des Handels und des Gewerbes; dies sind
jene modernen Schlagworter, unter welchen Wahrheit und
Irrtum, Tugend und Laster ihre Ware fiir den Weltmarkt
der geistigen und materiellen Kulturgiiter gleichzeitig
hervorbringen und feilbieten.

Die Freiheit ist eine der schonsten und wertvollsten
Gaben Gottes, wodurch er den Menschen, sein edelstes
Geschopf, zum Konige und Herrn der sichtbaren Welt
gemacht, aber mit der Bedingung, daBl der Mensch, welcher
iiber alles herrscht und alles zu seinem eigenen Dienste
verwendet, gegen seinen Schopfer sich dankbar und ge-
horsam erweise, seinem hoéchsten Herrn frei diene .und
dadurch fiir sich vor Gott Verdienste erwerbe.

Anderseits ist es auch sicher, dal es kaum eine Frage
gibt, in welcher eine groBere Begriffsverwirrung herrschen
wirde, als eben in der Frage iiber die Freiheit des
Menschen.

Woher diese Begriffsverwirrung ?

Daher, daBl manche, wie die auf dem Boden des Materia-
lismus stehenden Deterministen, welche die Zweck-
und Gesetzméfigkeit der Freiheit mit ihrer Notwendigkeit
identifizieren, die freie Bestimmung und den freien Willen
des Menschen leugnen. Andere, auf Grund des Ratio-
nalismus den Begriff des freien Willens und der Will-
kiir verwechselnd, iibertreiben die Freiheit des Menschen
bis zur Gesetzlosigkeit und vollkommenen Ungebundenheit.
Beide Extreme sind unrichtig. Die Wahrheit jedoch liegt
in der Mitte.

Gott hat den Menschen frei erschaffen, damit er sein
letztes Ziel mit verniinftig freiem Willen verdiene und
erlange. Das Ziel und die Aufgabe des Menschen ist ein
doppeltes. Sein hochstes und erstes Ziel ist, die Ehre
Gottes anzuerkennen und zu verbreiten. = Diesen hochsten
Zweck erreicht Gott der Herr im Menschen und durch
den Menschen, und zwar unter allen Verhiltnissen, ob der
Mensch will oder nicht. Will er es, dient er Gott dem
Herrn, ist er ihm gehorsam, so wird er dafiir schon hie-
nieden gliickselig und wird auch einst selig im anderen
Leben. Will er es nicht, verweigert er Gott den pflicht-
miBigen Gehorsam und Dienst, so wird er dafiir schon
in diesem Leben gestraft und wird auch einst im Jenseits
zur Rechenschaft gezogen werden. Auch die Hélle ver-
kiindet die Macht und Herrlichkeit Gottes.



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 333

Das zweite Ziel des Menschen ist, seine eigene Gliick-
seligkeit in dieser Welt zu verwirklichen, sie aber auch
fiir die Ewigkeit zu sichern und zwar dadurch, daB er
seine Abhéngigkeit von Gott anerkennt und sich ihm aus
freien Stiicken unterwirft. Der Mensch muB sogar in
seiner eigenen Gliickseligkeit Gott dem Herrn dienen und
dadurch die Ehre Gottes verbreiten. Dieses genannte
Ziel ist auch Endzweck des Menschen, aber nicht sein
hdchstes, sondern nur sekundires Ziel, weil es dem Hochsten
untergeordnet ist.

Dieser sekundire Zweck des Menschen ist nicht etwas
Unbedingtes, sondern etwas Bedingtes. Die Bedingung
ist, dal der Mensch Gott dienen wolle, nach Gliickselig-
keit strebe und dafiir Verdienste erwerbe. Wenn diese
Bedingung nicht vorhanden ist, dann kann von der Er-
langung der Gliickseligkeit gar keine Rede sein. Wenn
aber diese Bedingung gesetzt ist, wenn ndmlich der Mensch
im Walten und Wirken der Natur Gottes Giite erkennt,
ihn dafiir preist, ihm freiwillig dient und gehorcht, dann
wird er ewig gliickselig. Darum verlieh Gott dem Men-
schen den verniinftigen freien Willen.

Betrachten wir nun jetzt nédher: Wie ist die Willens-
freiheit zu verstehen? Worin besteht die Frei-
heit des Menschen?

* *
*x

Die Freiheit des Menschen besteht darin, daB ihm
sein selbstbewufiter Wille in allen verniinftigen
Handlungen, frei von jeglichem inneren oder
duBeren Zwang, und sogar gegen diesen, aus eige-
ner innerer Selbstbestimmung dazu bewegt, ent-
weder ZielbewuBtes zu tun oder nicht zu tun,
entweder so oder anders zu handeln.

In unseren bewuBiten Handlungen sind wir also inner-
lich wie duflerlich von jeglicher Notwendigkeit oder jeg-
lichem Zwang frei. AuBerlich sind wir frei von dem
physischen Zwange. (Libertas a coactione.) Diese duBere
Freiheit ist aber noch nicht die wahre Freiheit, noch
weniger der freie Wille. Sie ist nur Freiheit im weiteren
Sinne des Wortes, denn eine solche Freiheit gebiihrt auch
einem aus dem Kiifig entflohenen Vogel. Sogar von - den
leblosen Dingen sagen wir in gewissem Sinne, daB sie
duBerlich frei sind, wenn ihnen némlich kein duBerliches



334 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft.

Hindernis im Wege steht. So hat z. B. das Wasser freien
Lauf.!

Der Mensch ist aber auch frei von der inneren Not-
wendigkeit, nimlich von dem Instinkt. (Libertas a necessi-
tate ab intrinseca determinatione ad unum.) Der Mensch
ist auch innerlich frei, weil er in seinen bewufiten Hand-
lungen, durch seinen verniinftigen Willen {iber den Instinkt
herrschen kann, was wir weder von dem Vogel, der aus
dem Kifig entflohen noch wem(rer aber von den leblosen
Dingen behaupten konnen

Aber selbst diese innere Freiheit, welche dem Menschen
gebiihrt, macht den vollkommenen Begriff der mensch-
lichen Willensfreiheit noch nicht aus. . Bis jetzt kennen
wir nur den negativen Begriff der Freiheit; die Freiheit
des Menschen hat aber auch eine positive Seite, einen
positiven Inhalt.

Wasbildet alsodas innerste Wesen der mensch-
lichen Freiheit? Der.innere, freie, verniinftige Ent-
schluf.

Dieser EntschluB hat folgenden psychologischen Ent-
wicklungsgang. Als mit verniinftigem und freiem Willen
begabte Wesen sind oder konnen wir in unseren bewuliten
Handlungen ebenso gegen den #ulleren Zwang wie auch
der inneren Notwendigkeit, dem Instinkte gegeniiber sub-
jektiv gleichgiiltig bleiben. Dies ist die wahre Freiheit,
die rechte Willensfreiheit, vermoge welcher wir die Motive
unserer bewuBlten Handlungen wiigen, vergréfern, ver-
mindern oder ganz und gar ablehnen kénnen. Es steht
auch in unserer Macht, gegen sie zu handeln, aber auf
eigene Verantwortung hin. Kurz, wie der hl. Thomas
v. Aquin sagt: ,,Vermoige unseres freien Willens sind wir
Herren unserer Handlungen*“. (C. Gentes 1. I. ¢. (8.) Die
guten oder die bosen Folgen unserer Handlungen miissen
wir auf uns nehmen und dafiir Rechenschaft ablegen.

Der Mensch als ein mit Vernunft begabtes Wesen ist
imstande, die Dinge von verschiedenen Gesichtspunkten
aus zu betrachten und zu beurteilen. Dadurch unter-
scheidet ‘sich sein Erkenntnisvermdgen von der rein sinn-
lichen Erkenntnis der Tiere, ferner dadurch, dal} seine
Erkenntnis bewulfit, jene der Tiere aber, von dem #@ufleren
Einfluf abhingend, notwendig und unbewufit ist. Der

1 Cathrein S. 1., Moralphilosophie. III. Aufl. 1. B. S, 28,



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 932

Mensch kann vermoge seiner Vernunft die meisten Dinge
von ihrer guten oder schlechten Seite her anschauen, be-
trachten, mit anderen Worten er ist befidhigt, die Dinge,
ihre Ursachen und ihre Folgen zu begreifen. So kann
er sich das Urteil bilden, daB etwas fiir ihn zwar ange-
nehm und wiinschenswert wire, aber nicht unumginglich
notwendig sei. Denn mit Riicksicht auf die Schwierig-
keiten, Opfer oder gefihrlichen Folgen, mit welchen die
Erreichung einer Sache verkniipft ist, kann er der Sache
gegeniiber gleichgiiltig bleiben. Und wiederum kann dem
Menschen etwas aus irgend einem Grunde als nicht be-
gehrungswert erscheinen und dasselbe doch wegen dieses
oder jenes Umstandes fiir ihn wiinschenswert sein, aber
nicht unbedingt; und so kann er auch dieser Sache gegen-
tiber gleichgiiltig sein. Es kann dem Menschen das Gute
und das Bessere, das Bose und das Schlechtere gleich-
zeitig vorgelegt werden, iiber welches er sein selbst-
bewuBtes Urteil sich bildet und so gegen dieses oder
jenes gleichgiiltig bleiben kann. Diese Indifferenz, diese
Gleichgiiltigkeit, die Folge des verniinftigen, bewuBten
Urteils ist aber noch nicht der freie Wille, sondern nur
dessen unerliflliche Bedingung und ein eigentiimliches
Vermogen des Menschen, das ihn von dem instinktméBigen
Begehrungsvermogen der Tiere weit unterscheidet. (Vgl.
S. Th. I. II. q. 10. a. 4.)

Der eigentliche freie Wille ist die freie Wahl, d. h.
die innere freie -Selbstbestimmung, dall wir etwas tun
oder etwas nicht tun, dafl wir so oder anders handeln,
welche Selbstbestimmung der Indifferenz folgt und unter
den zur Handlung erforderten Umstinden gefordert wird.!

Der hl. Thomas v. Aquin unterscheidet im mensch-
lichen Willen dem Gegenstande bezw. dem Vorgange nach
eine dreifache Freiheit.2 1. Manchesmal kénnen wir nicht
zwischen verschiedenen Gegenstinden wihlen,Ssondern nur,
ob wir etwas tun wollen oder nicht. Dies ist die sogenannte
streng genommene Freiheit des Handelns. (Libertas
exercitii.) 2. Ein andermal koénnen wir zwischen ver-
schiedenen Gegenstinden oder zwischen einer Sache oder
deren Gegenteil wihlen, die in sich selbst gleichgiiltig,
indifferent sind; fiir uns konnen sie aber gut, besser oder
schlecht sein. Dies ist die eigentliche Freiheit des

' Vgl. S. Thomas in 1I. sent. dist. 39. q. L. art. L. in corp.
? De Ver. q. XXIIL art. 6. corp.



3306 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschalt.

Wiahlens. (Libertas specificationis.) 3. Endlich konnen
wir zwischen sittlich Gut und sittlich Bose, zwischen Tu-
gend und Laster wihlen. Dies ist die sogenannte Frei-
heit fiir die Gegensédtze (Libertas contrarietatis), und
wenn wir das BOose wihlen, dann ist sie eher ein ,Gegen-
satz der Freiheit“, insofern sie nicht die Freiheit, als viel-
mehr deren Mangel und Schein ausdriickt.

Wenn ich aber die Willensfreiheit den Deterministen
gegeniiber vertrete, so will ich damit durchaus nicht be-
haupten, daB die Willensfreiheit unbeschriankt ist. Aus
diesem Grunde habe ich die VernunftméBigkeit der Frei-
heit betont. Die Freiheit des Willens hat auch ihr eigenes
Gesetz. Schon dem gesunden Verstande erscheint es als
eine Unmdoglichkeit und als eine Beleidigung des weisen
Schopfers, vorauszusetzen, dal er, der seine unabénder-
lichen Gesetze dem sichtbaren Universum der materiellen
Welt bei der Erschaffung mitgegeben hatte — welchen
Gesetzen seinem Korper nach auch der Mensch unter-
worfen ist —, daBl derselbe weise Schopfer sein edelstes Werk,
den Menschen, seiner geistigen Natur nach ohne Gesetze
einzig und allein der Laune und der tollen Willkiir iiber-
lassen hétte. '

Nein! Gott hat die Seele des Menschen mit Verstand
und mit freiem Willen geziert. Sowohl dem Verstande
als auch dem freien Willen hat er seine Gesetze vor-
geschrieben, und nach diesen hat unser Verstand nach
der Wahrheit, unser Wille immer und iiberall nach dem
Guten zu streben.

- Der Mensch strebt nidmlich naturgemiB nach dem
Guten, denn der Gegenstand des Willens ist das Gute;
und zwar nicht nur das der Natur entsprechende, folglich
erlaubte sinnliche Gut, sondern auch und noch mehr das
ubersinnliche, sittliche Gut. Sein Verstand sieht ein, dal} das
iibersinnliche, moralische Gut dem sinnlichen vorzuziehen
sei, daB man, ohne die richtige Ordnung zu storen, das
Natiirliche dem Ubernatiirlichen nicht vorziehen konne.!

Das verniinftige Begehrungsvermogen des Menschen
ist, in sich selbst betrachtet, eine schlummernde, untiitige
Potenz. Der Verstand mufBl ihm voranleuchten. Er macht
uns mit dem Gegenstande des Willens, mit dem Guten
bekannt. Solange ich das Gute nicht kenne, strebe ich

t Dr. Samassa, Sugarak. Eger 1898. S. 9.



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 337

nicht darnach. (Ignoti nulla cupido: Ovidius) In dem
Augenblicke aber, in welchem ich durch meinen Verstand
zur Uberzeugung gekommen bln, daB etwas fiir mich un-
bedingt und in jeder Hinsicht ein Gut ist, ist es mir un-
moglich, dieses Gut nicht zu begehren.

Wie das Streben nach dem Unbekannten, so ist auch
das Nichtstreben nach einem in jeder Hinsicht Guten
gegen das natiirliche Gesetz des Willens. Daher das all-
gemeine, notwendige Streben des Menschen nach voll-
kommener, vollstandiger Gliickseligkeit. Umgekehrt, das-
jenige Bose, welches in keiner Hinsicht gut ist, kann der
Wille unmoéglich begehren. ,Von jedem Baume des
Gartens magst du essen, aber von dem Baume der
Erkenntnis des Guten und Bésen sollst du nicht
essen; denn an welchem Tage du davon issest,
wirst du des Todes sterben.” (Gen. II, 16 vlg.) Siehe
hier den wuralten Freiheitsbrief des Menschen, versehen
mit gottlicher Sanktion. Unsere Freiheit ist diesem Frei-
heitsbrief gemidB nicht unbeschrinkt, sondern begrenzt.
Zum Guten, zur Tugend sind wir frei, aber nicht zum
Bosen, zur Siinde. Die Moglichkeit des Bosen ist durch
den Freiheitsbrief, zwar nicht ausgeschlossen, aber dessen
Verwirklichung mit Strafe geahndet. Es kann darum
geschehen und es geschieht auch in Wirklichkeit oOfters,
dafl wir aus menschlicher Hinfélligkeit und Armseligkeit
bei der Erkenntnis der Wahrheit und bei der Wahl des
Guten irren; aber diese Schwiiche ist nur ein Beweis dafiir,
daB der Irrtum nicht der Gegenstand des Verstandes, daB
das Bose nicht das Objekt des Willens sein kann. Dies
bezeugt auch das Schamgefiihl, welches wir vielleicht vor
anderen, aber vor uns selbst nie verheimlichen koénnen,
so oft nur unser Verstand sich geirrt und unser Wille
Bé6ses vollbracht hat. Der Irrtum ist die Schwiche des
Verstandes beziiglich der Erkenntnis der Wahrheit, aber
neben diesem Mangel erscheint die Wahrheit, wie das
Licht neben dem Schatten in noch hellerem Scheine. Die
Siinde ist gleichfalls nur ein Mangel, nur ein Schatten
der menschlichen Freiheit, aber in diesem Schatten er-
scheint die Tugend, der alleinige Gegenstand unserer
Willensfreiheit noch in hellerem Lichte.

Zur Vermeidung dieser Schwichen ist es notwendig,
daB unser Erkenntnis- und Begehrungsvermdgen, unser
Verstand und Wille miteinander nach den von Gott

Jahrbuch fiir Philosophie ete, XIX. 22



338 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschatt.

gegebenen Gesetzen harmonisch und zielbewullt handeln.
Dies ist daher der Grund, dafl, wenn der Verstand sich
irrt, also iiber die Wahrheit falsch urteilt, der Wille sich
auch zum Bosen wendet. Urteilt aber die Vernunft richtig,
dann strebt auch der Wille nach dem Guten. Darum
miissen wir immer notgedrungen nach der Wahrheit stre-
ben, denn die Wahrheit macht uns wirklich frei (Joh.
VIII, 32). Ist das Licht der Wahrheit in unserem Ver-
stande erloschen, so wird unser Wille notwendigerweise
auf Irrwege geraten und in ewiger Knechtschaft schmachten.

Weil demnach unser freier Wille mit unserem Ver-
stande in Ubereinstimmung zu handeln hat, so ist es ganz
einleuchtend, daB wir nicht unverniinftig handeln diirfen.
Es liegt nicht in unserer Freiheit, nach unserem Belieben
unverniinftig zu handeln. Die Moglichkeit hierzu ist zwar
nicht ausgeschlossen, wer sie aber vollfithrt, der ist mit
der Erhabenheit seines Zieles und seiner Aufgabe nicht
im klaren, der vergifit die menschliche Wiirde. Diese
Wiirde des Menschen verlangt verniinftiges Handeln. Dies
wird aber durch das Gesetz bestimmt. Will ich also meine
menschliche Wiirde, meine Freiheit bewahren, so muf} ich
nach dem Gesetze handeln.

Aber nach welchem Gesetze?

Nach dem gerechten Gesetze.

Aber welches ist das gerechte Gesetz?

Gerechtes Gesetz ist ohne jeden Zweifel das Gesetz
Gottes, welches er, die ewige Wahrheit und das ewige
Gesetz, entweder meiner Natur eingeimpft (natiirliches
Sittengesetz) oder selbst geoffenbart hat (positives, gott-
liches Gesetz). Auflerdem ist auch jedes menschliche Gesetz
gerecht, welches die dazu berechtigte Gewalt im Einklange
mit dem natiirlichen Sittengesetze und mit den positiven
gottlichen Gesetzen gegeben hat. Wenn das menschliche
Gesetz gegen die erwiihnten Gesetze verstoBt, so kann
es nicht gerecht sein; widrigenfalls wiirde die ewige
Wahrheit sich selber widersprechen, indem sie einerseits
von mir so etwas verlangen wiirde, wogegen anderseits
mein Gewissen seine Stimme erheben miifite; und so wiirde
in meinem Innern ein Pflichtkonflikt herbeigefiihrt. So
etwas aber von Gott vorauszusetzen, ist nicht statthaft,
weil dergleichen bei ihm ganz und gar ausgeschlossen ist.

Gegeniiber den unmittelbaren oder mittelbaren Ge-
setzen Gottes kann sich weder der einzelne, noch die



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 33Y

Gesamtheit, weder der Hohere, noch der Niedere auf die
eigene Freiheit berufen. Wir alle, einzeln und auch im
Staate und die Machthabenden wie die Untergebenen sind
in Gottes Macht und von ihm abhingig. Gegen ihn diirfen
also weder die einzelnen noch der Staat, weder die Oberen,
noch die Untergebenen etwas tun.

Es sei mir hier bei dieser Gelegenheit erlaubt, auf
den groBen und verhidngnisvollen Irrtum der modernen
auf dem Boden des Rationalismus stehenden Staats-
rechtsphilosophen hinzuweisen. Ich nenne ihren Irrtum
verhingnisvoll, weil er heutzutage schon allgemein gewor-
den ist und weil er die Ursache sein wird, wenn unsere
heutige sittlich tiefgesunkene Gesellschaft frither oder
spiter einer Riesenkatastrophe anheim fillt.

Die genannten Philosophen nennen diec Freiheit —
mit Recht — ,Macht“ und ,Herrschaft“, Darin haben
sie auch recht, wenn sie behaupten, jeder Ménsch habe
»ein von Natur gegebenesunveriuflerliches Recht*
auf die Freiheit. Es ist weiterhin auch ganz natiirlich,
daB in der menschlichen Gesellschaft nicht nur private,
sondern auch 6ffentliche Macht vorhanden sein mufl. Das
ist aber schon nicht mehr richtig — und darin erblicke
ich den verhiéngnisvollen Irrtum — daBl von der ,Macht*
und von der ,Herrschaft“ der Schopfer der sichtbaren
Welt, ihr hochster Herr und giitiger Lenker, ausge-
schlossen wird. Gott, der Urquell und der Urheber jeg-
licher Macht, wird ganz aufBler acht gelassen. Anstatt
dessen wird die Macht bei den einzelnen Individuen
wie auch beim Staate, der in den Individuen und
durch diese ,lebt, denkt und handelt¥, von der un-
beschrinkten Freiheit des Menschen abgeleitet. Sie sind
mit der moralischen und juridischen PersOnlichkeit des
Staates nicht zufrieden und schreiben ihm unbegrenzte
Macht, unbeschrénkte Souverinitit zu. Gleichzeitig wollen
sie aber — ganz und gar unlogisch — die personliche
Freiheit der einzelnen beschrinken, was selbstverstindlich
nicht so leicht geht. Sie berufen sich zwar auf das Be-
wuBtsein des einzelnen, welches jedem gern zu verstehen
gibt, daB die gesunde Vernunft der Freiheit Schranken
vorschreiben muB; oder auf das Prinzip , du hast es selbst
gewollt“, aber umsonst. Wenn sie im praktischen Leben
den' Staat und die einzelnen aufeinander anweisen,
damit sie, einander gegenseitig verstehend, helfend, ihre

22%



340 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschalft.

gegenseitige Freiheit ehrend, ihre Gliickseligkeit erreichen
und das Leben sich gegenseitig gliicklich machen, dann
miissen sie es bei jedem Schritt und Tritt erfahren, daf}
die von ihnen so hoch gepriesene Freiheit, ,Macht*, ,,Herr-
schaft“, nicht zu wahrer Freiheit, sondern zum Milbrauch
derselben, zur Ziigellosigkeit fithrt. Um diese Ziigellosigkeit
zu bemeistern, bleibt ihnen kein anderes Mittel iibrig, als Ge-
walt, Tyrannei, aus welcher aber bittere Knechtschaft, und
infolge deren Unzufriedenheit und Rachsucht entstehen.

In der Rache wird aber der Mensch in seinen Hand-
lungen nicht mehr von dem ruhigen Urteile des niich-
ternen Verstandes, sondern von den Leidenschaften geleitet.

Es ist weder iibernatiirliche Offenbarung, noch iiber-
natiirlicher Glaube dazu notwendig; der gesunde Men-
schenverstand sieht es ein, daB hier im Prinzipe selbst
ein grober Irrtum enthalten sein miisse. Und es verhilt
sich in der Tat so. Aus dem Ursprung, aus der Entwick-
lung, Einrichtung und Leitung der menschlichen Gesell-
schaft haben sie neben der o6ffentlichen Gewalt und den
einzelnen den hauptsichlichen Faktor, Gott den Herrn,
ausgeschaltet. Nachdem Gott der Herr den Menschen
geschaffen und ihm die Erde angewiesen hatte, gab er
ihm das Gebot, also eine Pflicht und damit zugleich
auch das Recht, daB er auf der Erde herrsche, aber
nicht unumschréinkt, sondern beschrinkt unter
der hochsten Gewalt Gottes und so ihm frei diene.
Damit aber der Mensch zu seinem Ziele gelange, mufl
er frei, d. h. vor jedem ungerechten Gesetze, vor Rechts-
losigkeit, geschiitzt, nach der von Gott vorgezeich-
neten Ordnung leben.

Die wahre Freiheit besteht alsoin der Erkennt-
nis und Befolgung der Wahrheit,d. h.in der tugend-
haften Ubung derselben. Der Mensch hat aber nicht
nur ein natiirliches, unveriuBerliches Recht auf diese
richtig verstandene Freiheit; er hat auch die von der
Natur gegebene Pflicht, nach dieser wahren Freiheit zu
trachten und zwar sowohl in seinem Gewissen, wie auch
in seinem #dullerlichen Leben.

Was fiir die einzelnen physischen Personlichkeiten
Geltung hat, das niimliche gilt auch von den ethischen,
juridischen Personlichkeiten, also von den Staaten. Der
Staat ist von Gott nicht weniger abhiingig als der einzelne.
Die im Verbande des Staates lebenden Menschen sind



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 341

ebenso unter der Macht Gottes als die einzelnen Menschen.
Der Staat ist Gott gegeniiber ebenso zur Dankbarkeit ver-
pilichtet, wie seine einzelnen Biirger. Das Dasein verdankt
auch der Staat Gott dem Herrn; Gott der Allméchtige
erhilt ihn und iberschiittet ihn mit der Fiille seiner Gaben.
Wie also die einzelnen Menschen der hdchsten Herrschaft
Gottes unterworfen sind und keiner berechtigt ist, seine
Pflichten gegen Gott zu vernachléssigen, so ist auch der
Staat der hochsten Autoritit Gottes untergeordnet, und
ohne eine Siinde zu begehen, kann er sich nicht so be-
nehmen, als ob es gar keinen Gott geben wiirde. Die
souverine Macht des Staates ist also nicht un-
begrenzt, sondern durch die Gesetze Gottes, dem
er seine Autoritdt verdankt, und durch die Interessen
des Gemeinwohles beschrinkt. Er besitzt die Freiheit
auch nur fir das Wahre und fiir das Gute, nicht aber
fiir den Irrtum und fiir das Bose. Nach Gott dem Herrn
soll er sich richten, dessen Macht die vollkommenste ist,
der aber seine unumschrinkte Gewalt iiber uns mit un-
endlicher Gerechtigkeit und véterlicher Giite walten lift.

Es ist aber beim Staate resp. bei den Trigern der
staatlichen Autoritdt der Mifbrauch der Gewalt nicht aus-
geschlossen, aber wie dieses bei den einzelnen unter einer
Siinde und Strafe verboten ist, so ist auch der MiBbrauch
der offentlichen Gewalt unter einer Siinde und unter noch
groferen Strafen untersagt. Der weise Papst Leo XIII.
hat gesagt: ,Wenn die Obern ungerecht herrschen,
wenn sie sich der Gewalttitigkeit und der Auf-
geblasenheit iiberlassen, wenn sie fiir das Volk
schlecht sorgen, dann sollen sie wissen, dal sie
dafiir einmal vor Gott um so strengere Rechen-
schaft ablegen miissen, ein je heiligeres Amt sie
bekleiden, eine je hohere Stellung sie innegehabt
haben.“ (Immortale Dei. n. 9.)

Ist der MiBbrauch mit der Freiheit eine Siinde und
daher strafwiirdig, so ist es zweifellos, daB die Frei-
heit nur als Tugend ausgeitbt werden darf. Die
Freiheit also, eine Eigenschaft, welche den Menschen so
ziert, vervollkommnet und bildungsfihig macht, muB auf
das Wahre und auf das Gute hingerichtet sein, und zwar
nicht auf das, was unser verdorbener Geschmack fiir gut
und wahr findet, sondern auf das, was in sich selbst wahr
und gut ist; denn das Wesen des wahrhaft Guten ist von



342 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschatft.

dem Geschmacke der Menschen unabhingig, es bleibt
immer das ndmliche, es ist ebenso unverédnderlich wie das
Wesen der Dinge selbst.“ (Immortale Dei n. 13.)

Die Natur und die gesunde Vernunft verbietet es in
gleicher Weise, daBl jemand Dinge, welche der Wahrheit
und der Tugend widersprechen, veroffentliche und noch
vielmehr aber, daB eine solche verwegene Kiihnheit sich
des gesetzlichen Schutzes erfreue. ,,Aus demselben Grunde
ist der Staat im grofBen Irrtum beziiglich des Naturrechtes
und seiner Forderungen, wenn er die Gedanken- und
Lebensfreiheit so ausarten lidBt, als ob man ungestraft
die Geister der Wahrheit und die Herzen der Tugend
abwendig machen konnte.“ (Ibid.)

In der Verdrehung des richtigen Begriffes von Frei-
heit erblicke ich den Grund davon, daBl die Menschen in
der heutigen unnatiirlichen Lage der Gesellschaft nicht
nur die tbernatiirliche Ordnung, sondern auch die von
der Vernunft gelehrte natiirliche Ordnung nicht mehr
befolgen. Daher die allgemeine Unruhe und Unzufrieden-
heit; daher der Geist der Emporung und des Umsturzes
in jedem Mittelpunkte der menschlichen Gesellschaft und
auf jedem Gebiete des geistigen und materiellen Schaffens.

Wollen wir also den Frieden, so miissen wir
die sogenannte Errungenschaft unserer Zeit, die
iibertriebene Freiheit, die Ziigellosigkeit zu der
Wahrheit, zu der hochsten Wahrheit, zu Gott und
zu der Konigin der Tugenden, zur Religiositiit,
zuriickfithren. Denn nur diese zwei — wie schon
gesagt — machen den Menschen wahrhaft frei und 6ffnen
ihm den Weg in eine andere Welt, in die unendliche,
tibernatiirliche Welt des Glaubens. Nur in der Vollen-
dung dieser Welt des Glaubens allein findet der Mensch
seinen Frieden und seine Ruhe. Die Folge dieses Friedens
fir ihn ist die unendliche Gliickseligkeit, weil er Gott in
seiner unbegreiflichen Fiille und Vollkommenheit besitzt.
In der iibernatiirlichen Ordnung, fiir welche Gott den
Menschen, den er in diese sichtbare Welt gesetzt, empfing-
lich machte, nicht aber in der natiirlichen Welt, weder in
deren materiellen sinnlichen, noch in der geistigen sitt-
lichen Ordnung, wo den Fihigkeiten und. Kriiften des
Menschen fortwihrend Schranken begegnen, miissen wir
die Betiitigung des in der Menschenbrust verborgenen
unendlichen Funkens suchen. In der iibernatiirlichen



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 349

Ordnung aber kann sich der Geist des Menschen mit den
Fliigeln des gottlichen Glaubens und der Gnade auf den
Pfaden der Wahrheit und der Tugend voranschreitend und
daselbst treu ausharrend bis zur Anschauung Gottes von
Angesicht zu Angesicht erheben. Gott schauend, wird er es
begreifen, dafBl im Verhiltnisse zum sinnlichen, geistigen und
moralischen endlichen Gut Gott das unendliche Gut ist,
dessen Besitz im Verhiltnisse zur endlichen Gliickseligkeit,
welche dem Besitze der endlichen Giiter folgt, die wahre
und vollkommene Gliickseligkeit ist, deren Freuden unend-
lich und ewig sind.

Es wire jetzt meine Pflicht, die sog. Errungenschaften
unserer Zeit beziiglich der Frelhelt auf dem Geblete der
Religion, Sittlichkeit, Wissenschaft, Kunst, Presse, National-
Okonomie, des Rechtes, der G‘rewerbe und des Handels
nacheinander naher ins Auge zu fassen. Es wire mir nicht
besonders schwer nachzuweisen, daf} die unbegrenzte Frei-
heit im Denken, im Reden und Tun nicht die wahre
Freiheit ist, weil sie gegen die Gesetze der Natur und
des gesunden Verstandes verstoBt, und im praktischen
Leben verwirklicht — wie wir es sehen — stiftet sie nicht
Fortschritt und gesunde Entwicklung, sondern mehr Riick-
schritt und Zerstérung. Damit ich aber der verehrten
Versammlung gegeniiber durch Wiederholungen mir nicht
Langweile zu Schulden kommen lasse, so will ich Ihnen
nur eine Art der Freiheit, welche uns, die berufenen
Triger und Wichter der Wissenschaft, niher interessiert,
die Freiheit der Wissenschaft in ihrem wahren Sinne
darlegen. ’

II.

Gott ist das unendliche Meer des Wissens selbst, der
Zenit des Wissens, in dem die Erkenntnis der Dinge als
Wirklichkeit, als Sein vorhanden ist. Fiir ihn gibt es
kein Geheimnis, kein Mysterium, weder in der sinnlichen
und geistigen Welt der natiirlichen Dinge, noch in der
tibernatiirlichen Weltordnung.

Nicht so bei uns endlichen beschrinkten Menschen,
fiir die nicht nur in der ubernatiirlichen Welt, welche
Gott uns aus unendlicher Giite geoffenbart, sondern auch
in der sichtbaren Welt, die uns unterworfen ist, viele
Geheimnisse vorhanden sind, damit wir auch dadurch unsere
Abhiéingigkeit von Gott fuhlen Unter allen Geschdpfen
Gottes kommt vielleicht der Mensch in dem hilfsbediirf-



344 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft.

tigsten Zustande auf die Welt, obwohl Gott der Herr mit
ihm ein so hohes Ziel vorhat, dal er nédmlich durch die
Selbstvervollkommnung, durch die Ahnlichkeit mit ihm
selig werde. In allem, also auch im Wissen. Bei unserer
Geburt besitzen wir nur schlummernde Krifte und Féihig-
keiten, welche wir spiter beleben und betiitigen miissen,
damit wir, unserem letzten Ziele entsprechend, auch im
Reiche des Wissens Gott dhnlich werden, seine Ehre auch
dadurch fordern. Je mehr Wahrheiten wir erkennen,
desto mehr nihern wir uns dem allwissenden Gott, desto
mehr sehen wir ihm dhnlich; denn alles was wirklich,
was wahr ist, stammt von Gott. Darum ist alles wahr,
was die Wissenschaft erkennt, ein Reflex, wenn auch ein
schwacher, des goittlichen Verstandes.

Der Fortschritt und die Entwicklung der Wissenschaft
sind also nicht gegen die ewigen Ratschliisse und Pline
Gottes, im Gegenteil, sie sind mit ihm harmonisch ver-
bunden. Sie gehdren also auch zum Lebenszweck des
Menschen, aber sie sind nicht sein hochstes Ziel, sondern
nur sein untergeordnetes oder, besser gesagt, brauchbares
Mittel zur Erlangung eines letzten, héchsten Zieles,
durch welche er nidmlich seine letzte Bestimmung, das
eigene Gliick und die Ehre Gottes leichter erreichen kann.

Die Wissenschaft ist also ein Zweck, besser gesagt,
ein Mittel zum Ziel, aber nicht ,Selbstzweck®, nicht , héch-
stes Ziel“. Wire die Wissenschaft ,Selbstzweck* ,hé6ch-
stes Ziel, so miifite ich um jeden Preis danach streben,
unbekiimmert, ob die Mittel erlaubt seien, oder nicht, also
sogar mit der Hintansetzung der Grundsiitze der Religion
und der Sittlichkeit. Dieses ist aber unmoglich. Die
gesunde Vernunft sieht ein, daBl die Erhebung der Wissen-
schaft zum Selbstzweck und die unbegrenzte Freiheit, die
man ihr so freudig zuschreibt, den natiirlichen Grund-
sitzen des Verstandes widersprechen; denn die Wissen-
schaft, wie auch die iibrigen geistigen und materiellen
Giiter, sind bestimmt, den Menschen in der Erreichung
seines letzten Zieles zu unterstiitzen, oder ihn wenigstens
darin nicht zu hindern. Das mindeste also, was wir von
der Wissenschaft zu fordern das Recht haben, ist, daB sie
den Grundsitzen der Religion und der Sittlichkeit nicht
widerspreche. Denn zwischen beiden, zwischen Religion
und Wissenschaft, kann kein Widerspruch vorhanden sein;
die gemeinsame Quelle von beiden ist Gott, der Gegenstand



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 345

von beiden ist das nidmliche, die wirkliche, von jedem
Subjektivismus freie Wahrheit. ,Die Religion, welche
nicht auf objektiver Wahrheit beruht, ist keine
Religion, sondern Irrtum, Aberglaube. Die Wis-
senschaft, welche gleichfalls nicht in der objek-
tiven Wahrheit fuflt, ist keine Wissenschaft, son-
dern Spiegelfechterei, Irrtum, oder im besten
Falle leeres, unniitzes, eitles Forschen! (Card.
Schlauch: Vallasossdg és tudomanyossig. 1880. S. 7.)

Diese begriindete Forderung gegeniiber der Wissen-
schaft ist noch nicht alles, was wir von ihr verlangen.

Die Menschheit hat noch andere Forderungen gegen-
tiber der Wissenschaft. Das eine ist, daB die wahre
Wissenschaft ihre Aufgabe nach dem Plane Gottes auffasse
und diesen verwirkliche. Sie soll voranschreiten, sich
entwickeln, aber nicht nach riickwirts, sie soll
bauen, aber nicht zerstéren. Strebe sie danach, den
Menschen immer mehr Wahrheiten bekannt zu machen.
Mache sie dieses irdische Leben den Menschen mehr und
mehr frei von den Sorgen und angenehmer, damit wir
das ewige Leben, worauf dies irdische nur eine Vorberei-
tung ist, leichter erlangen konnen. Die Wissenschaft soll
aber auch ihrer eigenen Wiirde bewullt bleiben. Sie soll
ihre eigene Vergangenheit und Tradition hochschiitzen.
Leugne ja nicht die ewigen und unverinderlichen Wahr-
heiten, welche bei allen Volkern, sogar bei den entfern-
testen und abgeschlossensten die gleichen sind; denn das
Leugnen derselben fiihrt so nicht zum Ziele, weil das
Leugnen dieser ewigen, natiirlichen Wahrheiten den ge-
sunden Grundsitzen der Vernunft widerspricht. Diese
Wahrheiten sind vor und iiber uns, sie herrschen auch
iiber uns, obwohl wir sie erst spiiter erkennen, wenn wir
zum Gebrauch der Vernunft gelangt sind. Das ist eine
feststehende Tatsache, deren ,Urgrund“, wenn ihn auch
nicht jeder erkliren, so doch keiner durch einfaches
Leugnen aus der Welt schaffen kann.

Diese Wahrheiten bilden einen gemeinsamen Schatz
der Menschheit; ohne sie ist jegliches Erkennen, Ver-
gleichen, folglich jeglicher wissenschaftliche Fortschritt
einfach unmoéglich. Daher kommt es, daB selbst die-
Jenigen, welche diese Wahrheiten hartnickig leugnen,
das Gebdude ihres Wissens — gegen ihren eigenen Willen
— auf den geleugneten Wahrheiten aufbauen miissen.



346 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschalft.

Die Wissenschaft soll fernerhin auch jene Wahrheiten
hochschitzen und in Ehren halten, welche die allgemeine
Ubereinstimmung der ganzen Menschheit fiir wahr hilt
und als Denkgesetze aufstellt. ,,Omni autem iure — hatte
schon Cicero gesagt — consensio omnium gentium
lex naturae putanda est*“. (Tuse. disp. 1. ¢. 13.) Und
,Omnium consensus naturae vox est.“ (Ibid. c. 15.)
Die Wissenschaft soll also nach der Aufklirung und Be-
grindung der objektiven Wahrheit streben. Sie soll sich
vor den subjektiven Gefithlen hiiten, welche sie leicht
irrefithren, sie von ihrer Aufgabe, von ihrem Beruf ab-
lenken. Ihre Aufgabe besteht darin, dal sie in der sicht-
baren Welt von dem kleinsten Geschdépfe bis zum Schopfer
immer und iiberall die Wahrheit suche und anerkenne,
aber nicht die vergingliche, eitle, sondern die allgemeine,
absolute Wahrheit. Die erkannte Wahrheit soll sie nicht
nur subjektiv besitzen, sondern auch objektiv beweisen,
sie gegen die Einwendungen und Zweifel beschiitzen, sie
anderen bekannt machen und ihr zur Geltung verhelfen.
Fehlt dies alles, dann ist die Wissenschaft keine Wahrhaeit,
sondern ein Irrtum, im besten Falle eine Hypothese, ein
subjektives Gefiithl ohne entsprechende Grundlage, eine
gutgemeinte personliche Ansicht, welche aber mit der
objektiven Wahrheit nicht ebenbiirtig sein kann.

Innerhalb dieser Grenzen, welche die gesunde Ver-
nunft aufstellt, im Geiste meiner Kirche! und meines
Vaterlandes? bin auch ich ein aufrichtiger Anhén-
ger der gesunden Freiheit der Wissenschaft, jener
Freiheit, welche den Gesetzen der Logik und der
Sittlichkeit nicht widerspricht;ich binein Freund
der sittlichen Wissenschaftsfreiheit, welche meine
hochverehrten Vorginger im Rektoramte von hier
aus Ofters verkiindet haben; ich bin aber kein
Freund jener siindhaften, verkehrten Wissen-
schaftsfreiheit, welche sich iiber die Grenzen der
gesunden Vernunft und der reinen Sitten leicht-
sinnig hinwegsetzt. Der Verstand soll untersuchen,
nachforschen, Versuche anstellen, Erfahrungen gewinnen
im Reiche der Wahrheit, das Gott der Menschheit an-
gewiesen hat. Mit meiner Kirche freue ich mich iiber

t Immortale Dei. § 58. ? Gesetz Art. XIL v. J. 1548, (. A. LXX.
v. J. 1723, G. A. XIX. v. J. 1848,



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 347

jede neu erkannte Wahrheit, welche der Wissenschaft
zugute kommt, denn ich bin mit meiner Kirche davon
iiberzeugt, ,daBl jede Wahrheit zur Erkenntnis und
zur Ehre Gottes dient“ und ,,dall in der Natur nichts
vorhanden sein kann, was dem Glauben, der sich
auf die Offenbarung Gottes stiitzt, widersprechen
wiirde, daBl aber darin vieles enthalten ist, was
ihn bestirkt und bekréaftigt®. Wie es der Wissenschaft
nie moglich sein wird, die Religion zu vernichten, so wird
auch die Religion die wahre Entwicklung der Wissen-
schaft nie hemmen. Meine Gesinnung ist auch die meines
Vaterlandes; denn ich bin davon iiberzeugt, daBl die
Pflege und Entwicklung der ,guten“ und ,niitz-
lichen* Wissenschaften mein Volk unter den Kul-
turvolkern nicht nur materiell, sondern auch
geistig zu einer Macht gestalten wird.

Ich bin aber kein Anhéinger der unbegrenzten Freiheit
der Wissenschaft, denn Irrtum und subjektives Gutdiinken
kann ich unmoéglich mit der absoluten, allgemeingiiltigen
Wahrheit gleichberechtigt halten. Die unumschrinkte
Freiheit der Wissenschaft verleitet den aufgeblasenen oder
wenigstens fiir den Stolz sehr empfinglichen Geist gar
leicht zur Emporung. Sie schafft in der Wissenschaft
eine Art Anarchie, welche die Wissenschaft friiher oder
spiter zum Bankrotte fiihrt.

Man sagt uns zwar, ,,man moge die Irrtiimer wider-
legen*. Dadurch erscheint erst die Wahrheit in ihrer Rein-
heit und Schonheit. Die Wahrheit soll siegen. Aber darf
ich denn Feuer anziinden in der Hoffnung, man wird es
schon ausléoschen? Das Feuer ist ein furchtbares Element.
Wird es auch ausgeldscht, es bleibt doch das traurige
Bild der Zerstérung und der Verwiistung zuriick. Ebenso
furchterlich ist der Irrtum in der Wissenschaft, besonders
dann, wenn ihn die gute Absicht nicht entschuldigt, son-
dern wenn er mit Keckheit vereint ewige unverinderliche
Wahrheiten antastet. Der Irrtum baut nicht auf; er zer-
stort und vernichtet, auch nachdem er schon lingst wider-
legt worden. Denn nicht jeder, den der Irrtum verfiihrt,
gelangt auch zur Kenntnis der Gegenbeweise. Am Platze
ist es, daB die Gelehrten miteinander dort streiten, cin-
ander dort widerlegen, wo die Wahrheit noch unerforscht
oder nicht geniigend aufgehellt ist, wo noch begriindete
Meinungen im Kampfe fiir die Wahrheit aufgestellt werden



348 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft.

konnen. Dies gereicht nur zum Wohle der Wissenschaft,
indem sie entwickelt und vervollkommnet. Dort aber, wo
die Wahrheit iiber jeden Zweifel erhaben ist, ist ein sol-
ches Vorgehen nur Verwiistung und Zerstorung, folglich
unerlaubt. Die erforschten Wahrheiten bilden einen Schatz
der Menschheit. Niemand besitzt das Recht, die Geister
von der Wahrheit abwendig zu machen und sie dem Irr-
tum zuzufithren. Papst Leo XIIIL sagt: ,Unverniinftig
ist es, zu meinen, das Recht, als ethische Macht
zu gelten, komme der Wahrheit und der Liige, der
Tugend und dem Laster in gleicher Weise zu.*

Die Freiheit der Wissenschaft schlieit noch auBler der
Ergriindung der Wahrheiten die Verbreitung und Mit-
teilung derselben in sich. Mit anderen Worten: Sie ist
mit der Lehr- und Lernfreiheit auf das engste verbunden.
Es bleibt nun also noch iibrig, dall ich meine Meinung
auch iiber diese Errungenschaften unserer Zeit ganz auf-
richtig darlege. Um die moderne Frage von der Lehr-
freiheit richtig beurteilen zu koénnen, habe ich mich
behufs Aufklirung wiederum zum Geiste meiner Kirche
und meines Vaterlandes gewendet. Beide haben mich
davon iiberzeugt, daB sie ausgesprochene Freunde der
gesunden Lehrfreiheit sind, daBl sie aber auch beide
den MiBbrauch der Lehrfreiheit, die unbegrenzte
Lehrfreiheit verurteilen und verwerfen.

Ich halte mich an sie und bin ein Anhiinger der
gesunden Lehrfreiheit, nach welcher jeder nur die
Wahrheit lehren darf, damit diejenigen, welchen die Wahr-
heit unbekannt ist, sie erkennen, die, welche sie schon
erkannt haben, in derselben befestigt und befiihigt werden,
mit der Wahrheit zum Wohle der anderen zu wirken und
sie zum Gemeingut zu machen. Was die Aneignung der
Wahrheiten, also das Lernen anbelangt, besteht die Frei-
heit darin, daB jeder berechtigt sei, innerhalb der Grenzen
der Statuten der einzelnen Fachschulen und iiberein-
stimmend mit den Grundséitzen der gesunden Vernunft
diejenigen Kenntnisse, welche sein spezieller Beruf erfor-
dert, von jedem beliebigen, von ihm erwihlten Lehrer
sich anzueignen. Weil aber das Recht mit einer Pflicht
verbunden ist, so haben die Studenten nicht nur das Recht,
sondern es ist auch ihre heilige Pflicht, diejenigen Kennt-
nisse zu erwerben, welche im Leben, wenn sie niitzliche
Biirger des Vaterlandes sein wollen, notwendig sind.



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 349

Ich bin aber nicht der Vertreter — ich darf es auch
nicht sein — der unbegrenzten Lehrfreiheit, in dem
Sinne, daB jeder nach seinem Belieben das lehren kénnte,
was ihm gefillt, ohne Riicksicht darauf, ob es wahr oder
gut ist, ob es fiir die Menschheit heilsam ist oder nicht.
Und beziiglich der Studenten: steht es ihnen frei zu lernen
oder nicht zu lernen, die zu ihrem Berufe erforder-
lichen Kenntnisse zu erwerben oder nicht, die Wahrheit
und den Irrtum ganz gleichgiiltig anzusehen, sich Wahrheit
und Irrtum mit gleichem Rechte anzueignen? |

Diesbeziiglich lauten die Grundsitze meiner Kirche
wie folgt:

»,Es kann dariiber kein Zweifel obwalten, daB den
Geistern nur die Wahrheit mitgeteilt werden darf; denn
sie ist die Vollkommenheit, der Zweck und die Pflicht der
vernunftbegabten Wesen. So kann nur die Wahrheit der
Gegenstand des Unterrichtes sein . ... Deshalb ist es
fiir jeden, der sich mit Unterricht beschiftigt, die heiligste
Pflicht, den Irrtum aus den Geistern auszurotten und sie
vor Irrtum, wie nur moglich, zu bewahren. Darum ist
es ganz einleuchtend, daB die genannte Lehrfreiheit, nach
welcher jeder das lehren kann, was ihm beliebt, erstens
der gesunden Vernunft widerstrebt, zweitens zum ginz-
lichen Verderbnis der Geister fiihrt. Eine solche Freiheit
darf aber die offentliche Autoritit — ohne Verletzung
der eigenen Pflichten — nicht gestatten, um so weniger,
weil das Ansehen der Professoren vor den Studenten grof}
ist, und nur selten sind die Studenten imstande, es zu
beurteilen, ob das, was der Lehrer vortrigt, wahr sei oder
nicht.* (In der Enec. ,Libertas praestantissimum.*)

Und wer meint, meine Kirche spreche nur im eigenen
Interesse, der irrt. Nein! Die gesunde und kluge Lehr-
freiheit ist fiilr den Staat selbst eine unentbehrliche Not-
wendigkeit. Fir die natiirlichen und {iibernatiirlichen
Wahrheiten, auf welchen, wie auf Siulen, Religion, Sitt-
lichkeit, Recht, Wissenschaft, Kunst, National6konomie,
alles was die Familie und die Gesellschaft anbetrifft, auf-
gebaut sind, kann kein verhingnisvollerer Schlag, kein
verderblicheres und gefihrlicheres Attentat gedacht werden
als eben die unbegrenzte Lehrfreiheit. Der Staat siin-
digt gegen sich selbst, wenn er der Ungebundenheit auf
diesem Gebiete nicht entgegentritt. -

Dies haben schon unsere Ahnen eingesehen, die im



350 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschalft.

XII. Gesetzartikel vom Jahre 1548, von den ,verlal-
lichen* und ,gelehrten“ Professoren verlangen,
daB sie die hoffnungsvolle Jugend, in den ,niitz-
lichen und ,heilsamen“ Wissenschaften unter-
richten und dadurch dem Vaterlande ,,ehrliche‘
und ,,griindlich gebildete‘ Biirger erziehen. Der LXX.
G. A. vom Jahre 1723 verlangt den Unterricht der hoff-
nungsvollen Jugend des Vaterlandes in den ,heilsamen
Wissenschaften*. :

Die leidenschaftlichen Verfechter der unbegrenzten
Lehrfreiheit berufen sich aber auf den XIX. G. A. vom
Jahre 1848. :

Was sagt denn der diesbeziigliche § 2 des Gesetzartikels?
wJenes Prinzip der Lehr- und Lernfreiheit, nach
welchem einerseits derSchiilerinbezug darauf, was
fiir eine Lehre und von welchem Lehrer er sie zu
horen wiinscht, ganz frei wihlen diirfe, anderseits
dafl auBBer den gewihlten Professoren auch andere
ausgezeichnete Personlichkeiten unter gewissen
Bedingungen,welche provisorischvom Ministerium
bestimmt, spiter aber durch Gesetze vorgeschrie-
ben werden, Unterricht erteilen kénnen, wird ge-
setzlich ausgesprochen.”

Das ist alles und nicht mehr, womit manche die un-
begrenzte Lehrfreiheit in unserem Vaterlande begriinden
zu konnen glauben. Ich kann aber aus dem angefiihrten
Paragraphen nur den Grundsatz der gesunden und erlaubten
Freiheit des Lehrens und Lernens herauslesen. Ich kann
auch in ihm keinen Gegensatz zu den Gesetzartikeln XII.
v. J. 1548 und LXX. v.dJ. 1723 finden. Darum halte ich
die gesunde, nicht aber die unumschrinkte Lehrfreiheit
dem Geiste der heimatlichen Gesetze entsprechend. Zu
dieser, als dem Grundstein der Gliickseligkeit meines
Vaterlandes, halte ich aus innigster Uberzeugung und
werde auch in der Zukunft halten, denn das verlangt das
Aufblithen der Wissenschaften.

In der Geschichte unserer Universitit ist sehr cha-
rakteristisch jene Tatsache, die mein Vorgiinger vom Jahre
1892/93 in seiner am 15. September 1892 gehaltenen An-
trittsrede hervorgehoben hat, indem er nachgewiesen hatte,
daB der erste freigewiihlte Rektor unserer Universitit,
Samuel Markfi, nicht die unbeschrinkte, sondern die maf-
haltende ,berechtigte* Lehrfreiheit fiir das Lehren



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 31

und Lernen an der ungarischen Universitit als Ideal
betrachtet habe. ,Das erste — sagte mein Vorginger vor
12 Jahren — das erste, was der obengenannte Rektor
vom Rektoratstuhl zuerst begriilt hat, war ,die berech-
tigte, richtig bemessene Freiheit der Universitiit,
der ,respublica litteraria“. Und warum? Er hat
auch den Grund hierfiir angegeben. ,Alacritatem enim
operandi, in republica litteraria, usus iustae libertatis
egregie provehit ... .. Nam nescio qui fit, quod
nonnullae arbusculae nimis circumseptae non perveniant
ad illam amplitudinem et foecunditatem, quae naturae
ipsarum, si liberae expansionis beneficio perfruantur, pro-
pria est. Ohne Freiheit geht die Wissenschaft zugrunde,
die Universitidten verkiimmern, die richtig bemessene
Freiheit aber verhilft zur Entwicklung der Universititen
und hebt sie zur hohen Bliite empor.“!
*®

Im Geiste jener Lehrfreiheit, die gesund und sittlich
ist, beginnen wir also die niitzliche und tugendhafte Arbeit
in allen Fakultiten. Der Theologe und der Jurist, der
Mediziner und der Gelehrte, der Professor, Schriftsteller,
Kiinstler, alle dienen ebenso dem Vaterlande, wie der
Soldat, der Geschiftsmann, der Handwerker, der Bauer
oder Tageloner. An der Arbeit, welche das Vaterland
erhilt, soll jeder ohne Ausnahme Anteil nehmen. In dieser
Beziehung gibt es keine Privilegien. Jeder ist verpflichtet,
gute und griindliche Arbeit zu verrichten. Doppelt ist
diese Pflicht fiir die geistigen Arbeiter, die berufen sind,
andere zu fiihren.

Unser Wahlspruchsei also: vollkommene Erfiillung
unserer Pflichten, aber nicht nur Erfiillung, son-
dern auch Ubung der Pflicht bis zur Selbstauf-
opferung. Unser Lebenselement sei: die harmonische
Kulturarbeit fiir das Wohl des Vaterlandes in
Friede und Ruhe, die uns die Studienordnung und Dis-
ziplin schenken werden. Der Theologe soll sich vor den
Wahrheiten der anderen weltlichen Fakultiten nicht ver-
schlieBen, aber die weltlichen Fakultiten sollen sich auch
nicht gegen die Wahrheiten der theologischen Wissen-
schaft taub zeigen. Die Harmonie der menschlichen Natur,

1 Breznay: Acta Reg. Scient. Univ. Hung. Budapestinensis. Anni
MDCCCXCII—XCIII. fasciculus I. 46. seq.



352 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschalft.

welche in der natiirlichen und iibernatiirlichen Ordnung
zu finden ist, verlangt, daB der Geist des Menschen in
beiden Wahrheiten bewandert sei. Widrigenfalls verdie-
nen der Theologe, wie auch der Philosoph den gerechten
Vorwurf der beschrinkten Einseitigkeit.

In der festen Hoffnung, daB wéihrend des Jahres
meines Rektorates innerhalb der Mauern der Alma Mater
die von mir so heiBersehnten Tage des Friedens und der
Ruhe infolge der Ordnung und Disziplin kommen werden
und daB jeder seine Schuldigkeit gewissenhaft erfiillen
wird, habe ich noch an die Hoffnung unseres Vaterlandes,
an die akademische Jugend, die ich mit viterlicher
Liebe in mein Herz schliee, zwei Bitten zu richten.

Die eine ist, daBl sie die heutige Gesellschaft, welche
sich fortwidhrend nur auf ihre Rechte beruft, nicht fiir
ihr Ideal halten moge. Abgesehen davon, daB mit den
Rechten auch Pflichten verbunden sind, welch letztere die
heutige auf ihre Rechte pochende Gesellschaft gar oft
vergiflit; merken Sie es gut, meine Herren! daBl wir in
der Gesellschaft mit Recht und Pflicht allein miteinander
nicht leben konnen. In dem gesellschaftlichen Leben
haben noch auBer den Rechten und Pflichten die Tugenden
ihre verschiedenartige Aufgabe. Glaube, Hoffnung, Liebe,
Demut, Aufrichtigkeit, Treue, Milde, Geduld, Barmherzig-
keit, MéBigkeit, Keuschheit, Klugheit, Gerechtigkeit, Billig-
keit sind ebenso viele notwendige Elemente des geselligen
Lebens. Bestreben Sie sich darum, die genannten Tugenden
auszuiiben. Weil aber die beste Nihrerin der genannten
Tugenden die Religion ist, darum seien Sie vor allem
religios.

Die andere Bitte, welche ich an Sie, meine Herren
richte, ist: lieben Sie das Vaterland mit der ganzen
Kraft Ihres jugendlichen Herzens. Lieben Sie es nicht mit
Worten, sondern mit Taten. Bilden Sie sich in all’ dem
griindlich aus, was dieses mit Blut eworbene Vaterland
nicht nur in physischer, sondern vielmehr in ethischer,
in sittlicher Beziehung grof und widerstandsfihig machen
kann. Denn der wahre Begriff und Sinn der Vaterlands-
liebe liegt mehr in der ethischen als in der physischen
Zusammengehorigkeit und konzentriert sich in der Be-
geisterung fiir diese ethische Zusammengehorigkeit. Seien
Sie begeistert, bilden Sie sich durch fleiBlige Arbeit aus,
sammeln Sie die geistigen Kriifte zur Vermehrung der



Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft. 3953

Kultur unseres geliebten Vaterlandes auf allen Gebieten
und arbeiten Sie dadurch fiir die ethische GroBfe und
Unabhiingigkeit des teueren Vaterlandes. Es ist uns ja
aus der letztvergangenen Zeit hinreichend bekannt, daB
man unsere Wirksamkeit an der Universitit und
ihre Friichte, sowohl im Parlamente als auch auBer-
halb desselben kritisiert hat. Was mich anbelangt,
so halte ich diese Tatsache, wenn das Urteil objektiv und
gerecht ist, wenn es niitzt und nicht zerstort, fiir ein freu-
diges Ereignis und wiinsche aus meiner ganzen Seele,
dafl dieses wohlwollende Interesse sich mehr und mehr
verbreite; denn ich bin davon fest iiberzeugt, daB auf die
wissenschaftliche und kulturelle Entwicklung der Nation
nichts so foérdernd einwirken kann, als eben das wohl-
wollende, sich 6fters kundgebende Interesse fiir die Friichte
der genannten kulturellen Arbeit. Aus diesem Grunde
wiinsche ich meiner Nation viele wohlwollende, sachver-
stindige Freunde, die sich fiir uns interessieren. Dieses
Interesse kann nur den guten Ruf und das Gedeihen
unserer Universitit vergrofern. Aber nur unter der Be-
dingung, daB wir, meine Herren! die alte Wahrheit nicht
vergessen, daBl die Wissenschaft weder durch Geld,
noch durch Gnade erworben werden kann. Der
Preis der Wissenschaft ist die Zeit und der uner-
midete Fleil im Lernen.

Neben der pflichtméBigen Arbeit und dem fleifigen
Lernen konnen Sie sich noch — meine jugendlichen
Freunde! — ja Sie sollen sich fiir die groBeren, wich-
tigeren und allgemeinen Fragen der staatlichen
Gesellschaft innerhalb der wissenschaftlichen,kul-
turellen, wohltitigen und anderen ihnlichen Ver-
eine der Universitdtinteressieren, Sie sollen aber
nicht politisieren. Das Politisieren ist gegen den edlen
erhabenen Beruf der akademischen Jugend. Die lieben
Eltern, die Gesellschaft und der Staat erwarten von Ihnen,
meine Herren! etwas anderes als ephemeres Politisieren.
Und mit Recht! Wir alle ohne Ausnahme erwarten von
der hoffnungsvollen Jugend unseres Vaterlandes etwas
Besseres, etwas Gediegeneres. Wir betrachten Sie mit freu-
diger Hoffnung als unsere Erben in der Arbeit fiir die
Erhaltung der Nation und des Vaterlandes. Die zu-
kiinftige Pflege dieser Erbschaft soll Sie innerhalb und
auBerhalb der Mauern der Universitit zu ernster Arbeit

Jahrbuch filr Philosophie ete, XIX. 23



354 Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft.

anspornen. Mit der Wiirde dieser ernsten Arbeit ist das
Politisieren, das Parteien bildet, unvereinbar. Meine Herren!
wir sind nicht Parteien, sondern eine michtige, geistige
Familie. Wie Gliick und Segen der Familie nicht bloB
von dem Zusammenwohnen unter einem Familienhaupte,
unter einem Dache bedingt ist, sondern vielmehr von jener
inneren einheitlichen, der é&uflerlichen Einheit entspre-
chenden Harmonie, welche aus gegenseitigem Vertrauen
und gegenseitiger Liebe der Familienangehorigen ent-
springt, so wird auch das Aufblithen der Universitit nicht
allein durch die auf Grund der Forschung der Wahrheit
gegebene Zusammengehorigkeit und das aus dieser ent-
sprossene kollegiale Vertrauen, sowie Liebe und Hoch-
schitzung verwirklicht. Die Universititen sind, indem sie
die Reiche der Wahrheiten reprisentieren, zwar nach der
Verschiedenheit der Wahrheiten, nach Methode und
Terrain der Wahrheiten in verschiedene Fakultiaten ein-
geteilt, aber diese Fakultiten sind nicht Parteien, sondern
Glieder eines einheitlichen Organismus, in welchem Lehrer
und Schiiler in vertraulichem und kindlichem Verhéltnisse
zueinander stehen sollen. Mit einer diesem Verhiltnisse
entsprechenden Liebe bitte ich Sie, meine jugendlichen
Freunde! folgen Sie lieber den viiterlichen Worten, die mit
Ihnen iiberall das Beste beabsichtigen, als den verfiihreri-
schen, grofituerischen Schlagwoértern fremder Fiihrer.

Wie zwischen Lehrer und Fiihrer eine innere Har-
monie sein muBl, damit der Unterricht fruchtbar werde,
so mufl auch zwischen den Fakultiten und dem mit der
Leitung derselben betrauten akademischen Senate und
Rektor die nidmliche, innere, einheitliche Harmonie ob-
walten, damit die Universitit bliihe und gedeihe.

Ich bitte um dieses Vertrauen und die Einigkeit von
seiten der Horer der Fakultiten und des akademischen
Senats. AuBlerdem bitte ich noch den akademischen Senat
um bereitwillige Hilfe in der wissenschaftlichen, geistigen
und administrativen Leitung der Universitit. Von meiner
Seite verspreche ich von neuem gewissenhafte und um-
sichtige Diensterfiillung in jeder Hinsicht.

Das Ideal meiner Amtsfiihrung soll sein: Die mir an-
vertraute akademische Jugend gemiB der Strenge der
Gesetze mit einer aus viiterlicher Liebe entsprossenen Bil-
ligkeit zu leiten; denn ich weiB} es, ich fiihle es, daB die
Jugend unseres Vaterlandes trotz etwaiger Fehler und



Literarische Besprechungen. 355

Handlungen, die den Paragraphen des Gesetzes wider-
sprechen, der Billigkeit und der viterlichen Liebe wiir-
dig ist.

Ehre Gott dem Herrn, Gliick und Freude unserem
Konige, reichlichsten Segen unserem ungarischen Vater-
lande durch unseren wissenschaftlichen Eifer in diesem
Schuljahre! Also geschehe es!

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. J. Riilf: Metaphysik. 5. Bd., Wissenschaft der Gottes-
weisheit. Leipzig, Haacke 1903. XLV, 443 8.

Seitdem der 4. Bd. dieser groB angelegten Metaphysik von uns in
diesem Jahrbuch (Bd. XIV, 233 f.) besprochen wurde, ist der Verfasser
in das andere Leben hiniibergegangen. Noch war es ihm vergdénnt, den
letzten abschlieBenden Band in der Handschrift fertigzustellen, die Druck-
legung mufBite sein Sohn Dr. B. Riilf in Céln besorgen.

Die ,Wissenschaft des Einheits-Gedankens® findet nun in der , Wissen-
schaft der Gotteseinheit im , Theo-Monismus“ ihren naturgemaBen Ab-
schluf. Nachdem die Einheit von Kraft und Stoff, von Innerem und
Auflerem, von Erscheinung and Wesen, mit einem Worte der Dynamo-
Monismus, nachdem die Kinheit von Korper und Seele, von Sein und
BewuBtsein, von Natur uud Geist im Pneumato-Monismus war gefolgert
worden, bleibt noch die Einheit des innerweltlichen und auBerweltlichen
Gottes S.18—170, die Einheit des Personal- und Allgottseins S, 170—301,
die Einheit des Gottes der Philosophie und der Religion S. 301—436 zu
behandeln. Damit wiire dann der Dualismus, ,der bése Feind aller philo-
sophischen Gedankenarbeit“ S. 438 dberwunden und eine neue Metaphysik
der Welt gegeben als endlicher Triumph iber alle Denkfehler.

Das Hauptgewicht liegt auf den ersten beiden Abschnitten, wihrend
der dritte mehr einen geschichtlichen Abschlull des ganzen Systems bildet.

Der Grundgedanke des ersten Abschnittes besagt: es gibt keinen Gott
auBerhalb und iiber dem All, sondern er ist identisch mit ihm, identisch
mit der Materie (Gott in der Materialitit S. 18—52), mit den Formen der
Welt (Gott in der Idealitit S, 52—120), mit dem Geiste (Gott in der
Intellektualitit S. 120—170).

Gott ist eins mit der Materie. Denn: ,Erblicken wir in Gott das
Allsein, das Allsein-im Allgeist, so kann es neben Gott doch nicht noch
ein anderes Wesen geben, dem ein auBer- und dbergéttliches Dasein
zukommt.* 8. 25. Dieser Grund ist doch kaum mehr als eine doppel-
sinnige Benutzung des Terminus: Allsein, Fassen wir nimlich Allsein
in dem Sinne, daB auBer Gott nichts existiert, so ist nichts Neues gesagt,
aber auch nichts bewiesen. Faft man dagegen das All im monistischen
Sinn, so wird eben das vorausgesetzt, was bewiesen werden soll. In der

23*



	Die menschliche Freiheit und die Freiheit der Wissenschaft

