
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 19 (1905)

Artikel: Zur Lehre des Hl. Thomas von Wesenheit udn [i.e. und] Sein
[Fortsetzung]

Autor: Žigon, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


314 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

zu Rom und liegen seit 1903 vollendet vor : Scotus
Academic us seu Universa Doctoris Subtilis Theologica
Dogmata, quae ad nitidam et solidam Academiae Parisiensis
docendi methodum concinnavit R. P. Claudius Frassen
O. F. M., S. Facultatis Parisiensis Doctor. Editio nova.
12 Volumia in-8° gr. L. 40. — V. Joannis Duns Scoti
O. F. M. Doctoris Subtilis Summa Theologica, ex
universis operibus eius concinnata, iuxta ordinem et dis-
positionem Summae Angelici Doctoris S. Thomae Aquinatis
per Fr. Hieronymum de Montefortino, Provinciae
Romanae alumnum. Nova editio. 6 Volumina in-8° gr.
L. 40. — Beide Werke sind im Verlag von Desclée et Cie.,
Piazza Grazioli (Palazzo Doria), Roma.

—$6>~c

ZUR LEHRE DES HL. THOMAS VON WESENHEIT
UND SEIN.

(Bemerkungen zu S. Thorn. : In lib. Boethii De Hebd. lect. 2. [al. 1].)

(Fortsetzung von Bd. XVIII S. 396; Bd. XIX S. 53. 193.)

Von DR. FRANZ ZIGON.

Es bleibt dabei : Der hl. Thomas hat nirgends von
der Subsistenz als einem modus hypostaticus Erwähnung
getan, und dieser Punkt ist einer von den wenigen, wo
der Kardinal Cajetan, der sonst als ein eines solchen
Lehrers würdiger und treuer Schüler unsere volle Bewunderung

verdient, den Gedanken des hl. Thomas in einer
Frage von größerer Bedeutung minder richtig aufgefaßt
hat und deswegen von seiner Ansicht abweicht. Nach der
Anschauung des englischen Meisters gibt es in den
Geschöpfen überhaupt nur eine reale Zusammensetzung
zwischen der Einzelnatur und dem Sein, nicht aber noch eine
zweite zwischen ihr und der Subsistenz als einer vom Sein
real verschiedenen Entität.

Nun geben auch die Verteidiger des realen
Unterschiedes zwischen Subsistenz und Existenz wirklich zu —



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 315

um darin in Übereinstimmung mit dem hl. Thomas zu
bleiben, der in den stofflichen Dingen nur eine reale
Zusammensetzung zwischen Materie und Form einerseits
und dann eine zweite aus der sogenannten Einzelnatur
und ihrem Sein anderseits kennt1 —, daß zwischen der
Einzelnatur und der Subsistenz trotz des sachlichen
Unterschiedes keine reale Zusammensetzung statthabe, und
verweisen diesbezüglich auf den ähnlichen Fall in der
Geometrie, wo der Punkt als Grenze der Linie von dieser
real verschieden ist, ohne deshalb mit ihr eine
Zusammensetzung einzugehen.

Allein der aus einem ganz fremdartigen Gebiete
entlehnte Vergleich paßt gar nicht. Der Punkt ist nämlich
tatsächlich nur die bloße Grenze der Linie, die Verneinung
weiterer Ausdehnung derselben; dagegen wird dort die
Subsistenz als eine positive Verwirklichung der Hypostase,

als die letzte Vollendung und Ergänzung, wodurch
das Suppositum seine ihm eigentümliche Vollkommenheit
erhält, betrachtet.

Freilich behauptet dennoch der Kardinal Cajetan (in
3. qu. 4. a. 2), daß die Subsistenz als terminus purus
lediglich die letzte Begrenzung der Natur ausmache. Aber
da haben wir eben den in einer falschen Lehre
unausbleiblichen Widerspruch2: Die Subsistenz soll als terminus

1 1. qu. 50. a. 2. ad 3; vgl. dies Jahrb. XVIII. S. 408 ff. (Auf
Seite 410 Z. 2 lies dort statt Subsistenz richtig Individualität.)

' Die beiden Begriffe: Subsistenz (Suppositalität, Personalität) als
bloße Grenze und Suppositum (Person) als das Begrenzte samt seiner
Grenze dürfen nicht miteinander vermengt werden ; dann haben wir noch
die individuelle Einzelnatur als das Dritte, was begrenzt wird. Nun
veranschaulicht uns der angeführte Vergleich allerdings den realen
Unterschied zwischen der Subsistenz (Suppositalität, Personalität) und
der Einzelnatur; aber er bewiese uns auch, daß ohne einen inneren Widerspruch

unter dieser Voraussetzung, die Subsistenz sei nämlich die bloße
Begrenzung der Natur (terminus purus), der reale Unterschied zwischen
dem Suppositum (Person) und der Einzelnatur in den Geschöpfen nicht
könne angenommen werden. Denn wohl ist zwischen der Linie und dein
Punkte als ihrer Grenze ein realer Unterschied vorhanden, aber ein solcher
findet keineswegs statt zwischen der Linie, bei welcher man vom Punkte
absieht, und der Linie, die man sich mit dem Punkte denkt, eben weil
der Punkt als bloße Grenze keine positive Realität zur Linie hinzufügt.
Die Frage dreht sich aber um die Erklärung des realen Unterschiedes
zwischen Person (Suppositum) und Einzelnatur. Diesen Umstand hat der
Kardinal Cajetan nicht beachtet. Die Täuschung ist dabei leicht möglich,
weil Subsistenz sowohl Person als auch Personalität bedeutet, falls man
die Subsistenz von der Substanzexistenz unterscheidet.



•"ill) Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

purus durch ihren Zutritt zur Einzelnatur wie der Punkt
bei der Linie keine positive Vollkommenheit hinzufügen,,
um so keine wahre Zusammensetzung zu bilden ; trotzdem
wird sie aber uns zugleich als eine positive Realität
bezeichnet, welche der Hypostase die sie vor der Einzelnatur

auszeichnende Einzelnatur gibt. Nein, will man den
Widerspruch vermeiden, so ist man folgerichtig gezwungen,
entweder eine reale Zusammensetzung zwischen Einzelnatur

und Subsistenz anzuerkennen, oder aber den realen
Unterschied zwischen Einzelnatur und Hypostase mit den
Gegnern der thomistischen Auffassung in Abrede zu stellen,

Ferner lehrt der hl. Thomas nicht nur, daß in den
materiellen Wesen bloß eine zweifache substantielle reale
Zusammensetzung vorkommt, sondern er versichert uns
gerade so, daß wir in denselben weiter drei voneinander
real verschiedene Realitäten antreffen und zwar das
Individuum, die Wesenheit und das Sein; dagegen seien in
den Engeln, in welchen das Individuum und die Wesenheit

zusammenfallen, nur zwei real verschiedene Entitäten
anzunehmen, die Natur und das Sein.1 Hier hätte der

1 In rebus enim materialibus tria est considerare, quorum nullum
est aliud, sc. Individuum, naturam speciei et esse. Non enim possumus
dicere, quod hie homo sit sua humanitas Similiter etiam nec huma-
nitas est ipsum esse hominis. In substantiis autem separatis, quia imma-
teriales sunt, natura speciei non recipitur in aliqua materia individuante,
sed est ipsa natura per se subsistens: unde non est in eis aliud habens
quidditatem et alliud quidditas ipsa; sed tarnen aliud est in eis esse et
alliud quidditas. Dabei fällt auch der Umstand mit in die Wagschale,
dall der hl. Thomas nie das Geschöpf aus Suppositum (Hypostase) und
Sein zusammengesetzt nennt, sondern immer nur von einer Zusammensetzung

aus Natur und Sein spricht. Das Suppositum gilt ihm formell
genommen stets als das Ganze, als das Subjekt, von welchem das Sein
ausgesagt wird, nicht aber etwa als die subjektive Potenz des Seins.
Zwar erklärt er in 1. qu. 50. a. 2. ad 3., daß beim Engel die subsi-
stente Form diese subjektive Potenz des Seins ist Daraus ziehen manche
gleich den Schluß, daß er das Subsistieren und das Sein (Existieren) von
einander unterscheide, weil die schon subsistente Form nicht erst in
Potenz zum Subsistieren sein könne; es müsse daher jenes Sein (esse, quo
est) etwas anderes als das Subsistieren bedeuten. Allein der hl. Thomas
sagt ebendort, das Geschöpf sei aus „was ist" und Sein (quod est et esse)
zusammengesetzt. Mit Hilfe derselben Argumentation wäre es uns ein
leichtes, den Beweis zu erbringen, der englische Meister unterscheide das
Sein (Existieren) von dem nämlichen Sein (Existieren). Nein, sowohl
jene „subsistente Form" als auch dieses „was ist" (quod est) ist als
Suppositum nicht formell, sondern nur denominativ genommen aufzufassen;
das Sein aber, von welchem hier überall als vom Sein der Substanz
geredet wird, ist natürlich trotz der gegenteiligen Ableugnung wirklich das



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 317

Aquinate abermals unbegreiflicherweise die Subsistenz,
falls diese als Suppositalität nach seiner Meinung etwas
sowohl bei den stofflichen als auch stofflosen Geschöpfen
von der Existenz real Verschiedenes wäre, irgendwie zu
erwähnen vergessen; denn an dieser Stelle bespricht er
nicht die reale Zusammensetzung, sondern den realen
Unterschied, was allerdings nicht dasselbe ist. Nach ihm
also findet zwischen der Individualität und der Wesenheit
in den materiellen Substanzen keine reale Zusammensetzung
statt, wohl aber ein realer Unterschied. Weil viele Schriftsteller

diese Begriffe nicht genug auseinanderhalten,
behaupten manche im Gegensatz zum hl. Thomas bei den
stofflichen Geschöpfen eine reale Zusammensetzung
zwischen Wesenheit und Individualität — und doch ist die

Subsistieren. Man vergleiche dazu z. B. de ente et essent. c. 5.:
Essentia eius (sc. intelligentiae angeli) est ipsum quod est ipsa, et esse
suum receptum a Deo est id, quo subsistit in rerum natura, et propter
hoc a quibusdam huiusmodi substantiae dicuntur componi ex quo est et
quod est vel ex quo est et essentia. Hiermit ist das, wodurch die Kreatur

formell subsistiert, das Sein d. h. die Existenz, nicht aber jener
erdichtete modus hypostaticus, und infolgedessen wird vom hl. Thomas
das Sein (Existieren), welches als zweiter Teil nebst der subsistenten Form

quidditas) beim Engel erwähnt wird, als identisch mit dem Subsistieren
genommen (Existenz der Substanz-Subsistenz). „Quod est" (was ist, das
Seiende) als die subjektive Potenz des Seins ist wieder nur der andere
Teil der Hypostase, nicht aber diese selbst. Man darf sich diesbezüglich
nicht durch den Ausdruck „quod est" täuschen lassen. Dieselbe Einzelnatur

heißt nämlich im Vergleich zum Sein als dessen subjektive Potenz
„quod est", wird sie dagegen der Hypostase als dem Ganzen gegenübergestellt,

so erscheint sie bloß als das „quo est", als dasjenige, dem gemäß
das Suppositum das Sein hat. Wenn aber der hl. Thomas zuweilen beim
Engel die Wesenheit mit der Hypostase gleichsetzt, so ist diese
konsequente Abweichung von der realen Unterscheidung zwischen Natur und
Suppositum in allen Geschöpfen lediglich seinen Grundsätzen inbetreff
des Individuationsprinzipes zuzuschreiben ; denn in Wirklichkeit muß doch
(1er Satz : „Der Engel ist seine Wesenheit" ebenso richtig oder unrichtig
sein wie der zweite: „Sokrates ist seine (individuelle) Natur." Der einzig
stichhaltige Grund aber, weshalb sich die Hypostase (das Suppositum) von
der Einzelnatur bei allen Kreaturen ohne Ausnahme real unterscheidet,
ist darin zu suchen, daß die eigentliche Hypostase das aus Natur und Sein
zusammengesetzte Ganze bedeutet, während die Einzelnatur eben bloß
den einen Teil davon bildet. Diese Einzelnatur wird vom hl. Thomas
„quod est" in Verbindung mit „esse" genannt; überall, wenn er sagt,
jedes Geschöpf sei zusammengesetzt aus „was ist" und Sein, erklärt er
selbst dieses „was ist" (quod est) als Natur, indem er zu jenem „quod est
et esse" noch erläuternd hinzufügt „vel essentia et esse (quo est)", nie
aber statt essentia den Ausdruck suppositum, hypostasis oder persona
gebraucht. Falls man jene Natur — Suppositum nennt, so wird natürlich
das Suppositum bloß denominativ genommen.



318 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

Wesenheit z. B. beim Menschen (humanitas) streng
genommen als ein Teil (per modum partis formalis) zu
betrachten und ist deshalb von den betreffenden
Individualitätsprinzipien real verschieden, bildet aber mit ihnen
unmöglich als ein Abstraktum eine reale Zusammensetzung
— andere hingegen leugnen wieder mit der realen
Zusammensetzung auch den realen Unterschied.

Die vom Kardinal Cajetan mit großem Eifer und nicht
geringerem Scharfsinn vertretene Ansicht bedeutet hiermit
gewiß eine Abweichung von der Lehre des hl. Thomas,
der nirgend das Wort Subsistenz für Suppositalität (bezieh.
Personalität) gebraucht. Nur eine Stelle könnte, soweit
ich weiß, mit einigem Schein der Wahrheit dafür angeführt
werden. Es ist dies c. 49. 1. 4. c. gent., wo es unter
anderem heißt : Non autem Verbum Dei subsistentiam
habet ex natura humana, sed magis naturam humanam
ad suain subsistentiam vel (vgl. teilweise 3. qu. 3. a. 3.
ad 1.) personalitatem trahit; non enim per illam, sed in
illa subsistit.

Da wird die Subsistenz, wie jenes „vel" anzuzeigen
scheint, der Personalität gleichgestellt und außerdem steht
das Wort nicht konkret für die Hypostase (Person), son-
dérn abstrakt, wie ebenfalls aus dem Zusammenhange
erhellt, weil gesagt wird, daß der Logos die Subsistenz
habe (Dei Verbum habet subsistentiam). — Nehmen wir
jedoch auf das Rücksicht, was wir oben (S. 226 f.) aus dem
hl. Thomas De Pot. qu. 8. a. 5. ad 13. über die Subsistenz
vernommen haben, so schwindet jeder Zweifel über die
eigentliche Bedeutung von Subsistenz in der Lehre von
der heiligsten Dreifaltigkeit. (Vgl auch S. 225. Anm. 2.)

Danach kann die Subsistenz, abstrakt gefaßt, nichts
Relatives, nichts den einzelnen Personen Eigentümliches,
wie die Personalität, sondern nur etwas in Gott Absolutes,
etwas Gemeinsames bezeichnen; denn dort wird von den
persönlichen Eigenschaften (proprietates personales) direkt
erklärt, daß sie nicht das Prinzip des Subsistierens, der
Subsistenz sind, vielmehr sollen die Persönlichkeiten oder,
was in Gott das nämliche ist, die Personen von der Natur
die Subsistenz haben. Wenn wir uns das vor Augen halten,
so müssen wir wohl auch an dieser Stelle c. gent. die
Subsistenz als Substanzexistenz deuten (subsistentia
esse subsistentis), so daß der Sinn wäre: das Wort Gottes
hat sein schlechthin sogenanntes Sein, wodurch es als



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 319

zweite göttliche Person subsistiert, nicht von der menschlichen

Natur, sondern es nimmt die menschliche Natur in
die Gemeinschaft seines göttlichen Seins oder, was in
diesem Falle gleichbedeutend ist, in die Gemeinschaft
seiner Personalität auf; denn zugestandenermaßen ist nach
dem hl. Thomas1 in Christus, weil er eine Person ist,
auch nur ein schlechthin sogenanntes Sein und ebenso
auch umgekehrt (trahi ad unum esse completum, ad unum
esse simpliciter assumi hypostatice, vgl. 3. qu. 2. a. 6.
ad 2.). Obgleich aber dieses Sein, diese Subsistenz in
Wirklichkeit allen drei göttlichen Personen gemeinsam ist,
folgt doch daraus keineswegs notwendig, daß die ganze
Dreifaltigkeit Mensch geworden ist, da bei dem begrifflichen

Unterschiede zwischen Natur und Person in Gott
auch das Sein selbst auf zweifache Weise betrachtet werden
kann, bald so wie es der Natur angehört, bald so wie es
der Person eigen ist (vgl. 3. d. 6. qu. 2. ad. 2.), was
allerdings für den endlichen menschlichen Verstand auf dieser
Welt immer ein undurchdringliches, unbegreifliches
Glaubensgeheimnis bleiben wird. -

Der hl. Thomas betrachtet bei den Geschöpfen aber
überall folgerichtig die Einzelnatur als die reale Potenz
und das Sein als deren Akt.2 Wie in seinem Kommentar

1 Ich kann nicht dem Kardinal Cajetan (in 3. qu. 17. a. 2.)
beipflichten, wenn er im Opusc. De unione Verbi incarnati diesbezüglich
eine andere, abweichende Lehre zu finden glaubt, die der hl. Thomas
dann zurückgezogen und stillschweigend widerrufen hätte. Auch hier
wird ja dieselbe Lehre wie sonst vorgetragen. Das schlechthin sogenannte
Sein ist in Christus ein einziges und zwar das ewige Sein der göttlichen
Person, überdies ist aber noch ein zweites Sein (nicht Dasein) mit Rücksicht

auf die angenommene menschliche Natur zu unterscheiden. Der
Kardinal Cajetan irrt nun darin, daß er diese beiden Seinsarten für Sein
der Existenz (esse actualis existentiae) ausgibt, was aber dort nicht
gesagt wird, sondern eher ausdrücklich das Gegenteil davon; so z. B. a.
1. ad 10: Esse est et personae subsistentis et naturae, in qua persona
subsistit, quasi secundum illam naturam esse habens. Esse igitur personae
Verbi incarnati est unum ex parte personae subsistentis, non autem ex
parte naturae. (Vgl. dasselbe 3. qu. 17. a. 2. und ibid. ad 1.) Eine andere
Frage wäre freilich, ob diese Schrift dem hl. Thomas zuzuschreiben sei.
Ich wenigstens für meine Person trage Bedenken, mich für ihre Echtheit
zu erklären. Nicht so sehr die Verschiedenheit in der Lehre, als die dem
englischen Meister fremde Ausdrucksweise und die ungewöhnliche Art der
Beweisführung scheinen mir auf einen andern Ursprung hinzuweisen.

* P. Felchlin a. a. 0. S. 93 betont, daß sich nach dem hl. Thomas
Potenz und Akt bei den Engeln im Vergleich zu den stofflichen Dingen
nur der Analogie nach vorfinden. „Denn im Anschlüsse an Aristoteles



320 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

de Hebd., so nennt er auch noch an zwei Stellen den
Unterschied zwischen Wesenheit und Sein in der Kreatur
ausdrücklich einen realen, nämlich in q. 27. de Verit. a.
1. ad 8. und 1. d. 19. q. 2. ;a. 2., niemals aber leugnet
er dies.

Was P. Felchlin (a. a. O. S. 428 f.) aus dem
Kommentar zum Werke über die göttlichen Namen dagegen
anführt, beruht auf einem Mißverständnisse. Man braucht
sich bloß den Zweck, welchen sich der hl. Thomas dort
mit dem Dionysius vorgesetzt hat, vor Augen zu halten,
um seine Worte richtig zu verstehen. Er schreibt ja
gegen die getrennt von den materiellen Wesen subsistie-
renden platonischen Ideen. In seinem Kommentar erklärt
er nun den Dionysius dahin, daß dieser zwar mit den
Piatonikern das Leben an sich, die Weisheit an sich und
dergleichen losgetrennt von den ' erschaffenden Dingen
angenommen, aber abweichend von ihnen dieselben der
Wahrheit gemäß in Gott verlegt habe. Dann sagt er
weiter : Cum ergo dicitur per se vita secundum sententiam
Dionysii dupliciter intelligi potest. Uno modo secundum
quod importât discretionem vel separationem
realem, et sic per se vita est ipse Deus. Alio modo secundum

quod importât discretionem vel separationem
solum secundum rationem, et sic per se vita est ipsa
vita, quae inest viventibus, quae non distinguitur
secundum rem, sed secundum rationem tantum a viventibus.

Et eadem ratio est de per se sapientia et sic
de aliis.

bemerkt der hl. Thomas ausdrücklich, dall Potenz und Akt das Seiende
schlechthin teile und nicht bloß im eigentlichen, sondern auch im
analogen Sinne zu nehmen sei." Jenes vom Autor selbst hervorgehobene
rnicht bloß im eigentlichen Sinne" ist nicht ganz zutreffend und richtig,
indem es eine Andeutung enthält, daß im Engel jene Zusammensetzung
aus Potenz und Akt, quod est und quo est im uneigentlichen Sinne
zu fassen sei. Davon wird man beim hl. Thomas bezüglich dieser
Zusammensetzung umsonst irgend eine Spur suchen, nur inbetreff der
Zusammensetzung aus Stoff und Form sagt er begreiflicherweise dies wirklich.
Also Potenz und Akt kommen bei den Engeln im Vergleich zu den
materiellen Substanzen, wie auch das ganze Sein überhaupt, wohl analog,
nicht aber bloß im uneigentlichen Sinne vor. Über die Lehre von der
Analogie vgl. Cajetan: De nominum analogia und Ferrar. in lib. 1. cont.
gent. c. 34. Wir haben in solchen Fällen entweder eine Analogie der
Ungleichheit (analogia inaequalitatis), wobei logisch genommen die
termini als eindeutig (univoci) zu bezeichnen sind, oder wenigstens eine
analogia proportionalitatis im eigentlichen Sinne.



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 321

Im Streite mit den Piatonikern handelte es sich nicht
um die nähere Bestimmung des Unterschiedes von Wesenheit

und Sein, sondern einzig darum, ob die Wesenheiten,
die Ideen der Dinge real geschieden, getrennt sind, wie
die Platoniker annahmen, oder nicht (de discretione vel
separatione reali aut secundum rationem). Der heil.
Thomas meint nun, nach der Lehre des Dionysius müsse
man beides annehmen : von einem Gesichtspunkte aus
betrachtet, seien die Seinsprinzipien von den Dingen real
getrennt, als solche seien sie aber nicht als die in sich sub-
sistierenden Ideen Piatons in eine Mehrzahl von Prinzipien
aufgelöst zu verstehen, sondern Dionysius verlege sie
richtig zusammen in ein Prinzip und dieses sei Gott;
betrachte man dagegen das Leben an sich, die Weisheit
an sich usw., insofern sie nicht real getrennt von den
individuellen Dingen subsistieren, so sind darunter das
Leben, die Wahrheit, welche in den Dingen sich befinden
und somit von ihnen nicht real, sondern bloß durch die
Abstraktion des Verstandes geschieden sind (vita, quae
inest viventibus, quae non distinguitur secundum rem, sed
secundum rationem tantum a viventibus) zu verstehen.

Als ob der hl. Thomas schon im voraus die falsche
Deutung geahnt hätte, fügt er zum Worte discretio noch
das bestimmtere, erläuternde séparatio hinzu. Daß aber
das folgende: „non distinguitur secundum rem" mit: „ist
nicht real gefordert, getrennt" zu übersetzen ist, erhellt
bis zur Evidenz daraus, daß nicht bloß das Leben an sich
vom Lebenden als nur begrifflich getrennt angesehen wird,
sondern geradeso auch die Weisheit inbezug auf die weisen
Geschöpfe: et eadem ratio est de per se sapientia et sie
de aliis. Ich glaube aber, P. Felchlin wird gewiß nicht
dem hl. Thomas eine Lehre zumuten, wonach die Weisheit

von den weisen Geschöpfen bloß begrifflich und nicht
real unterschieden wäre und ebenso alle einfachen
Akzidenzien von der sie tragenden Substanz, nachdem doch
der hl. Thomas von einer dergleichen Meinung bei einem
anderen Anlasse so urteilt: Quidquid dicatur de potentiis
animae, tarnen nullus unquam opinatur nisi insanus,
quod habitus et actus animae sint ipsa eius essentia (de
spirit, créât, a. 11. ad 1). Aber selbst abgesehen davon,
der hl. Thomas kann überhaupt hier nichts über dep
Unterschied zwischen Wesenheit und Sein lehren, weil an
diesem Orte nicht einmal die Rede davon ist.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIX. 21



322 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

Wie kann aber der hl. Thomas, so wird vielleicht
jemand fragen, die Worte gebrauchen: vita non „disting-
uitur" secundum rem, sed secundum rationem tantum a

viventibus, falls sich der Streit mit den Piatonikern in
der Tat nur um die reale Trennung, nicht um die reale
Unterscheidung dreht?

Vor allem ist es gar nicht schwer, den richtigen Sinn
sowohl aus dem ganzen Zusammenhange als auch noch
besonders aus dem Ausdrucke discretio vel separatio zu
fassen. Dann ist es aber bei den Kirchenvätern nicht
so ungewöhnlich, von einer Unterscheidung, die bloß in
unserem Denken bestehe, zu sprechen, wo sie die begriffliche

Scheidung meinen, die sie der realen Trennung,
nicht aber der realen Unterscheidung entgegensetzen.
Patres affirmant, sagt Hurter S. J. in seinem — trotz der
Abweichung in den einschlägigen Partien über die
vorwürfige Frage — ausgezeichneten Schulbuche,1 naturas
in Christo non separari, sed tantum distingui, imo secerni
solum posse xarà &£œçiav secundum mentis considerationem.
Haec vero doctrina non favet errori monophysitarum :

nam ab illis quoque proponitur, qui huic haeresi gravis-
sime restiterunt. Sciendum enim est distinctionem secundum

considerationem opponi quidem distinctioni reali,
subinde tarnen etiam divisioni. Dies ist ebenso ein Fall,
wo der hl. Thomas die begriffliche Unterscheidung nicht
im Gegensatze zur realen Unterscheidung, sondern im
Gegensatz zur Trennung gebraucht. —

Bisher waren wir bestrebt, die Lehre des hl. Thomas
objektiv aus der Urquelle selbst, aus seinen Werken zu
entnehmen, seine wirkliche Ansicht ohne irgend eine
vorgefaßte Meinung aus seinen eigenen Worten nach den
dafür geltenden Gesetzen und Regeln zu bestimmen. Wir
haben dabei das Bewußtsein, wissentlich und absichtlich
keine Schwierigkeit stillschweigend übergangen zu haben.
Ob uns die versuchte Lösung überall gelungen, darüber
zu urteilen steht natürlich nicht uns zu. Aber das können
wir mit gutem Gewissen behaupten, daß unsere Bemühung
nie dahin ging, aus den Äußerungen des englischen Lehrers
mit Gewalt irgend eine Auffassung herauszulesen, oder sie
gar ihnen unterzuschieben; unsere Gewohnheit ist es nicht,
mit den Schriftstellern nach Prokrustesart zu verfahren.

' Comp. Theol. Dogm. ed. 8. torn. II. p. 390 sq.



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 323

In dieser Richtung glauben wir in der ganzen Abhandlung

die so sehr notwendige, echt wissenschaftliche
Voraussetzungslosigkeit immer gewahrt zu haben. Wir
brauchen kaum zu bemerken, daß wir nicht die
Voraussetzungslosigkeit der Modernen meinen, denen dieses Wort
mit Voreingenommenheit gegen das Christentum, mit Haß,
Abneigung oder zum mindesten Gleichgültigkeit der
geoffenbarten Wahrheit gegenüber gleichbedeutend ist. Wir
wollen bloß sagen, daß wir den hl. Thomas gelesen und
gedeutet haben, ohne uns zu diesem Zwecke irgendwo,
sei es bei der einen oder der anderen Schule fremde
Brillen ausgeliehen zu haben; denn nur so können die
verschiedenartigen Einseitigkeiten vermieden oder glücklich

überwunden werden.
Wir beabsichtigten schon mit den vorausgehenden

Erörterungen unseren Aufsatz abzuschließen, allein gerade
um zu zeigen, es sei uns lediglich daran gelegen, die
Wahrheit zu suchen und womöglich sie auch aufzufinden,
wollen wir da noch eine Schwierigkeit erwähnen, die
gegen unsere Deutung des „quod est" inbezug auf die
Engel erhoben werden könnte. Es möchte nämlich
vielleicht jemanden ein Zweifel an der Richtigkeit unserer
Auslegung deswegen aufkommep, weil danach der heil.
Thomas in seinem Kommentar de Hebd. einen realen
Unterschied selbst bei den stofflosen Geschöpfen zwischen
dem quod est und quo est annehmen soll, wo er doch
sonst sehr oft ausdrücklich lehrt, daß in allen immateriellen

Dingen das Suppositum, zu dessen Begriffe auch
das Sein irgendwie mitgehört, die Wesenheit sei und mithin

bei den Engeln in jeder Art nur ein Individuum
möglich sei. Es scheine doch nicht das alles miteinander
in Einklang zu stehen, es müsse hier also eine Lücke,
wenn nicht gar ein Widerspruch in der betreffenden Lehre
erkannt werden.

Wir erwidern darauf, daß die besagte Einrede auf
keinen Fall mit Recht gegen unsere Deutung gerichtet
sein kann; denn wir haben oben nachgewiesen, daß der
hl. Thomas ohne allen Zweifel an anderen Stellen ebenfalls

dieselbe Lehre vorträgt, und wir haben uns auch des
näheren geäußert, wie sich die Worte des hl. Thomas,
wenn er die Identität zwischen Suppositum und Natur in
den immateriellen Geschöpfen sich scheinbar widersprechend

bald behauptet, bald leugnet, unseres Erachtens im
21*



324 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

Sinne des thomistischen Systems am besten, soweit
es eben möglich ist, miteinander vereinbaren lassen.
Unsere Auffassung ist also genug durch die angeführten
Tatsachen begründet und vollkommen gerechtfertigt.

Anders verhält sich allerdings die Sache, wenn man
nicht so sehr die den Aussprüchen des hl. Thomas
geltende Erklärung inbetracht zieht, als vielmehr die
erwähnte Ansicht an und für sich einer vorurteilslosen
Kritik unterwirft, indem man sie nämlich inbezug auf
ihre innere Wahrheit prüft, ob sie in sich richtig ist
oder nicht.

Um unserem darin zugrunde liegenden Gedanken
einen präzisen Aufdruck zu verleihen, stellen wir die
Frage, ist wirklich bei allen stofflosen Wesen und nicht
etwa bloß bei Gott das Suppositum in solchem Sinne die
Wesenheit selbst, daß daraus mit absoluter Notwendigkeit
jene Lehre folgt, bei den Engeln lasse jede Art nur ein
Individuum zu? Welches Hindernis, wenn es ein solches
gibt, steht der Vervielfältigung der Einzelwesen in einer
und derselben Art bei den immateriellen erschaffenen
Substanzen überhaupt im Wege, so daß das Gegenteil davon
d. i. ihre Vermehrung bei der spezifischen Wesenseinheit
einen Widerspruch enthielte?

Ganz richtig führt der hl. Thomas in unserem
Kommentar de Hebd., wie wir gesehen haben, dieselben Gründe
an, um sowohl die Wahrheit zu beweisen, daß in Gott als
in dem schlechthin einfachen Dinge quod est und quo est
sich nur begrifflich unterscheiden, als auch dann die
andere, daß es nur ein einziges schlechthin einfaches
Wesen geben kann; der Grund ist nämlich der, weil Gott
das Sein ist, das Sein als solches aber in seinem Begriff
nichts Fremdartiges enthält und auch für kein Akzidens
empfänglich ist, kein Akzidens in sich aufnehmen, in sich
haben kann.

Auf denselben Grund beruft er sich auch sonst, um
nachzuweisen, daß in allen, selbst immateriellen
Geschöpfen das Suppositum und die Wesenheit real
unterschieden sind, manifestum est quod suppositum et natura
non sunt omnino idem in quibuscunque res non est suum
esse [quodl. 2. a. 4. ad 2]). Deswegen also, weil Gott das
Sein ist, müssen sich in ihm auch Hypostase und Natur
bloß begrifflich unterscheiden und kann es ferner nur
einen Gott geben; ebendarum aber ist, wie wir glauben,



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 323

anderseits aus dem entgegengesetzten Gründe1 bei
wesentlicher Aussage in allen Geschöpfen ein realer Unterschied

zwischen Suppositum und Wesenheit anzunehmen
und ebenso ist die Möglichkeit der Vervielfältigung
der Einzelwesen bei derselben Art und Wesenheit
vorhanden, weil sich auch in den stofflosen Kreaturen
außer der Wesenheit noch viel anderes vorfindet, was ein
Individuum vom anderen unterscheiden kann. Der heil.
Thomas selber lehrt in a. 8. de spir. creat. : manifestum est
autem quod in omnibus individuis uniùs speciei non est
ordo nisi secundum accidens; conveniunt enim in
natura et differunt secundum principia individuantia et
diversa accidentia, quae per accidens se habent ad naturam
speciei. Wo könnte da eine absolute Unmöglichkeit
derselben Verschiedenheit und Mannigfaltigkeit innerhalb einer
Art betreffs der Engel ihren Grund haben, wo doch die
einzelnen Engel in einemfort verschiedenartigen
Veränderungen unterworfen sind, ohne dadurch ihre wesentliche

1 Nach jenem bekannten Grundsatze: Si affirmatio est causa (sc.
propria) affirmationis, negatio est causa negationis — et e converso. Unter
dieser Voraussetzung könnte man nur von der göttlichen Person
aussagen, sowohl daß sie ihr Sein, als auch daß sie ihre Natur ist (Deus est
suum esse et sua deitas) ; was aber den Engel betrifft, müßte beides
verneint werden (angelus ueque est suum esse neque suaquidditas).
Bloß auf solche Weise wird jener wirkliche Widerspruch, von welchem
hier die Rede ist, aus der thomistischen Lehre beseitigt. Es ist sonst
unmöglich, dem Dilemma zu entgehen: Entweder ist beim Engel das
Suppositum von der Wesenheit real verschieden oder nicht. Im ersten
Fall kann die Wesenheit vom Engel nicht (in recto) ausgesagt werden und
wäre hiermit der Satz: „Der Engel ist seine Wesenheit' falsch, im zweiten
dagegen wird dadurch selbstredend die thomistische Ansicht vom realen
Unterschiede zwischen Hypostase und Natur bei immateriellen Geschöpfen
aufgegeben. Hier scheitert unbedingt jeder Vermittelungsver-
such. Ferner gibt es zwischen der sachlichen und der begrifflichen
Unterscheidung ebensowenig irgend eine Mittelart, mag man sie schon
distinctio formalis, modalis oder virtualis heißen, wie zwischen der realen
und der logischen Zusammensetzung (etwa die „metaphysische"). Endlich
sehe ich außerdem keinen triftigen Grund, weshalb es (selbst die thomistische

Anschauung über das Individuationsprinzip vorausgesetzt) erlaubt sein
sollte zu sagen: der Engel ist seine Wesenheit, nicht aber gerade so z.B.
Sokrates ist seine (individuelle) menschliche Natur, wo doch jener Zusatz:
„seine" (individuelle) bei der menschlichen Natur nicht minder die Indivi-
duationsprinzipien einschließt und die Einzelnatur von der menschlichen
Wesenheit im allgemeinen unterscheidet, als beim Engel die Artprinzipien
schon an sich die numerische Einheit bestimmen würden. Sonst aber
muß das Verhältnis der Hypostase zur Einzelnatur, was die Aussage
anbelangt, bei allen Geschöpfen dasselbe sein. — Gesetzt den Fall, die
zweite göttliche Person hätte eine Engelsnatur hypostatisch angenommen,



32l! Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

Eigentümlichkeit einzuhüllen? Was der hl. Thomas weiter
nach jenen Worten sagt, ist gewiß kein zwingendes Argument.

Nur dort, wo nicht allein die stoffliche Materie fehlt,
sondern wo es überhaupt keine Potentialität und keine
Veränderung gibt, d. h. bei der reinen wesentlichen
Wirklichkeit (actus purus), nur dort, sage ich, können wir der
Wahrheit gemäß sowohl die vollkommene reale Identität
zwischen Hypostase und Natur, aber geradeso auch die
Möglichkeit bloß eines einzigen Einzelwesens in dieser
Substanz behaupten. Der Versuch, den Dr. M. Gloßner,
gegen P. Palmieri das Gegenteil zu erweisen, unternommen
hat,1 ist nicht gelungen.

Wohlgemerkt, wir sagen keineswegs, daß Dr. Gloßner
den hl. Thomas diesbezüglich etwa nicht richtig verstanden
hätte; nicht gegen seine Deutung haben wir irgendwelche
Bedenken, sondern, wir sagen es rund heraus, gegen die
Lehre an und für sich.

Ich weiß, man wird mir sicherlich entgegenhalten,
das Individuationsprinzip sei nach dem hl. Thomas und
seiner ganzen Schule nur die Materie. — Aber ich wiederhole

es, das leugne ich ja nicht, ich kenne in dieser
Hinsicht alle die Fäden, welche die einzelnen Lehrpunkte
gegenseitig verbinden, sehr gut und bin mir ebenfalls

so könnte von ihr wohl nicht behauptet werden, sie (die göttliche Person)
sei nach der Einigung ihre Engelsnatur oder sei ein Zweifaches (persona
divina est sua angelica natura vel est duo [als Neutrum duo individua,
non duo supposita]), was aber trotzdem eine notwendige Folge aus dem
Satze wäre: der Engel ist seine Wesenheit. Ja, aus dem früher erwähnten
Grunde, dall nämlich das Verhältnis der Hypostase zur erschaffenen Einzelnatur

überall inbetrell' der Aussage das gleiche sein muH, lassen sich
sogar die eine Inkonsequenz zu schulden kommen, welche einerseits den
Lehrsatz: „der Engel ist seine Wesenheit" als richtig billigen, anderseits
aber in der Christologie die allerdings an sich falsche Behauptung:
„Christus ist seine (individuelle) Menschheit, bezieh, ist ein Zweifaches"
zurückweisen. Tatsächlich aber darf die göttliche Natur allein von
ihrer Person (in recto) ausgesagt werden, weil nur sie sich von ihrem
Suppositum bloll begriffich unterscheidet. — Will man den realen
Unterschied zwischen Suppositum und Natur in den Geschöpfen aufrechterhalten,

so ist die hier gegebene Lösung der vorwürfigen Frage in der
thomistischen Lehre kritisch die einzig mögliche. Jeder andere bloll
kommentatorische Lteutungsversuch vermag höchstens mit mehr oder
weniger täuschenden Worten den übrigbleibenden Widerspruch zu
verdecken. So ist auch in der von uns oben (S. 214 ff.) erörterten Erklärung
das suppositum denominative sumptum eben kein eigentliches Suppositum,

sondern die Einzelnatur als Subjekt d. h. subjektive Potenz des
Seins und daher nur ein Teil der Hypostase.

1 Dies. Jahrb. 1. Bd. S. 183 If.



Zur .Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 327

dessen bewußt, daß dann mit jener Annahme zugleich auch
der Grundsatz, nur die Materie könne Individiuations-
prinzip sein, als ihre notwendige Voraussetzung, in der
sie einzig und allein wurzelt, der unerbittlichen
Folgerichtigkeit zum Opfer fallen müsse. Eine weitreichende
Schwierigkeit ist es, die uns da beschäftigt, indem sie
eine bedeutende Bresche in das Lehrgebäude der thomi-
stischen Schule schlägt. Deshalb kann man aber die
gegenteilige Lehre, wonach die Möglichkeit mehrerer
Einzelwesen einer Art auch bei den Engeln zugegeben wird,
wohl nicht mit Berufung auf die materia signata als
Individuationsprinzip ohne petitio principii widerlegen.
Es scheint schon im voraus dringend geboten, vor einem
solchen Fehlschlüsse zu warnen, da unter den obwaltenden
Umständen die Gefahr gerade auf diese Art und Weise
sich über die Schwierigkeit hinwegzuhelfen oder, besser
gesagt, hinwegzutäuschen sehr nahe liegt.

Ich möchte nur noch auf einen Punkt die Aufmerksamkeit

des Lesers lenken, wie vorsichtig nämlich der
hl. Thomas immer den Beweis für die Einzigkeit Gottes
führt. In 1. d. 2. q. 1. a. 1. zieht er zu diesem Behufe
noch die Lehre von der Materie als Individuationsprinzip
herbei, aber schon da schließt er nicht einzig und allein
aus dem Mangel der Materie in Gott auf seine Einzigkeit ;

denn er sagt: Quidquid est eiusdem speciei, non dividitur
secundum numerum, nisi secundum divisionem materiae
vel alicuius potentialitatis Oportebit ergo
quod in Deo sit aliquid potentiale et sic ens diminutum
et dependens ad aliud: quod'est contra rationem primi
entis. Es ist der Mangel aller Potentialität in Gott, der
für ihn entscheidend ist.

In c. 42. cont. gen. lib. 1. erwähnte er schon den
Mangel an Materie nur nebenbei, indem er selbst in jenem
einzigen Beweisgrunde, wo er dies tut, mehr die Unmöglichkeit

einer wesentlichen oder akzidentalen Verschiedenheit
betont: Si sunt plures dii, oportet quod natura dei-

tatis non sit una numéro in utroque; oportet igitur esse

aliquid distinguens naturam divinam in hoc et in illo.
Sed hoc est impossibile, quia natura divina non reeipit
additionem neque differentiam rerum essentialium neque
accidentalium, ut supra ostensum est; nec etiam natura
divina est forma alicuius materiae, ut possit dividi ad
materiae divisionem.



328 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

In 1. q. 11. a. 3. läßt er bei der Beweisführung in
corp. art. die Materie schon ganz weg, nur bei der
Beantwortung des zweiten Einwandes erscheint noch die
Materie als Prinzip der Zahl.

Selbstverständlich will ich damit nicht etwa andeuten,
der hl. Thomas sei irgendwann von seiner diesbezüglichen
Anschauung in der Lehre über das Individuationsprinzip
abgewichen — das Gegenteil davon liegt ja für jeden,
der nur einige Vertrautheit mit seinen Schriften besitzt,
zu offenbar auf der Hand — sondern bloß dies möchte
ich damit zeigen, daß er selbst nicht gar zu großes Gewicht
auf das Individuationsprinzip der Materie in der Frage über
die Einzigkeit Gottes legt und das auch mit vollem Rechte.

Es hat trotz der Zurückweisung, die einer derartigen
Anklage durch Dr. Gloßner zuteil wurde, doch den
Anschein, in der Beweisführung für das Individuationsprinzip
der Materie, insofern jene Beweiskraft haben soll, unterlaufe

eine Art von Zweideutigkeit (aequivocatio) ; denn
entweder jwird die abstrakte Form, die losgelöst vom
Stoffe nur eine einzige sein kann, wirklich im Gegensatze
zum Konkreten, nicht bloß zum Materiellen genommen,
und als solche kann sie unmöglich existieren, so z. B. ist
die menschliche Natur (humanitas), die Weiße (albedo)
als solche freilich eine einzige, aber auch zum Existieren
außerhalb der denkenden Vernunft unfähige Form, eben
weil das Abstrakte als solches alles das und nur das ist,

* wodurch ein Ding etwas ist; als solches drückt es die
betreffende Wesenheit allejn aus, kann aber deshalb als
etwas Existenzunfähiges von der Allmacht Gottes nicht
ins Dasein gerufen werden, da es der Natur des
Geschöpfes widerstreitet, ohne Akzidentien zu sein;
— oder man nimmt sonst die Materie im zweideutigen
Sinne als Potenzialität überhaupt, wie z. B. der hl. Thomas
de spirit, créât, a. 1. meint, in einem solchen Sinne könne
man behaupten, der Engel sei zusammengesetzt aus
Materie und Form und dann hinzufügt: si tarnen omnis
potentia nominetur materia et omnis actus nominetur forma.
Sed tarnen hoc non est proprie dictum secundum com-
munem usum nominum.1 Sonst aber verliert die
Schlußfolgerung ihre Beweiskraft.

1 In diesem uneigentlichen Sinne kann man auch heim Engel
von Material- und Formalursache sprechen, weil er aus quod est und
quo est zusammengesetzt ist. Im eigentlichen Sinne aber verdient nur



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

Sollte es jemandem gelingen, für diesen gordischen
Knoten eine glückliche und befriedigende Lösung zu finden,
so wird das gewiß niemanden eine größere Freude bereiten
als mir. Andernfalls wären wir gezwungen, den für alle
Philosophen geltenden Spruch auf den hl. Thomas
anzuwenden: Amicus Thomas, sed magis arnica Veritas.

Berichtigungen:
Bd. XVIII. S. 411 Z. 12 statt duabus lies duobus
Bd. XIX. S. 56 Z. 2 st. Secundum 1. Secundam

S. 195 Z. 14 st. subsitit 1. subslstit
S. 197 Z. 26 rechts st. sum 1. suum
S. 202 Z. 32 st. Wahrheit 1. Wesenheit
S. 207 Z. 15 st. Des 1. Der
S. 210 Z. 10 st. den 1. der
S. 219 Z. 30 st. omnino, 1. omnino

S. 206 Z. 1 muß es statt aliquid wohl aliquod heißen, was viel natürlicher

lautet, obgleich alle mir zu Gebote stehenden Ausgaben wirklich
„aliquid" haben.

die forma partis bei den stofflichen Substanzen den Namen:
Formalursache. Diese heißt in der oben (S. 209 f.) erläuterten Bedeutung ein
Seinsprinzip (quo est, principium essendi, principium subsistendi), während
das Formalprinzip des Seins, wodurch alle Dinge formal existieren, ihr
Sein selbst ist. Dagegen ist die von manchen Autoren weiter gestellte
Frage über die Formal Ursache des Daseins in der Lehre des hl: Thomas
ganz und gar zweck- und sinnlos. Werden dann die Engel auch formae
per se subsistentes genannt, so bezeichnet jenes „per se" natürlich
nicht das Formalprinzip des Seins (Subsistierens), sondern man will damit
nur die Zusammensetzung aus Materie und Form bei ihnen als puren
Geistern (formae separatae) ausschließen, wie anderseits der hl. Thomas
durch seine Bemerkung inbetreff der menschlichen Seele: anima humana
habet esse subsistens (vgl. oben S. 203 und 1. q. 90. a. 2. ad 2.) nur den
Unterschied zwischen der forma subsistens und den anderen stofflichen
Formen anzudeuten beabsichtigt, wofür wir den genauen Ausdruck' in
folgender Erklärung, die wir zur angeführten Stelle hier nachtragen, finden :

Rationalis anima in hoc a ceteris formis diflert, quod aliis formis non
competit esse, in quo ipsae subsistant, sed quo eis res formatae
subsistant; anima vero rationalis sie habet esse ut in eo subsistens (sc. anima
est subsistens et esse eius est id in quo subsistit). De Pot. q. 3. a. 9.


	Zur Lehre des Hl. Thomas von Wesenheit udn [i.e. und] Sein [Fortsetzung]

