Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 19 (1905)

Artikel: Zur Lehre des HI. Thomas von Wesenheit udn [i.e. und] Sein
[Fortsetzung]

Autor: Zigon, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762019

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

314 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

zu Rom und liegen seit 1903 vollendet vor: Scotus Aca-
demicus seu Universa Doctoris Subtilis Theologica Dog-
mata, quae ad nitidam et solidam Academiae Parisiensis
docendi methodum concinnavit R. P. Claudius Frassen
O. F. M,, S. Facultatis Parisiensis Doctor. Editio nova.
12 Volumia in-8° gr. L. 40. — V. Joannis Duns Scoti
O. F. M. Doctoris Subtilis Summa Theologica, ex
universis operibus eius concinnata, iuxta ordinem et dis-
positionem Summae Angelici Doctoris S. Thomae Aquinatis
per Fr. Hieronymum de Montefortino, Provinciae
Romanae alumnum. Nova editio. 6 Volumina in-8° gr.
L. 40. — Beide Werke sind im Verlag von Desclée et Cie.,
Piazza Grazioli (Palazzo Doria), Roma.

ZUR LEHRE DES HL. THOMAS VON WESENHEIT
UND SEIN.

(Bemerkungen zu S. Thom.: In lib. Boethii De Hebd. lect. 2. [al. 1])
(Fortsetzung von Bd. XVIII S. 396; Bd. XIX S. 53. 198.)

Von Dr. FRANZ ZIGON.

- > q—

Es bleibt dabei: Der hl. Thomas hat nirgends von
der Subsistenz als einem modus hypostaticus Erwéihnung
getan, und dieser Punkt ist einer von den wenigen, wo
der Kardinal Cajetan, der sonst als ein eines solchen
Lehrers wiirdiger und treuer Schiiler unsere volle Bewun-
derung verdient, den Gedanken des hl. Thomas in einer
Frage von groflerer Bedeutung minder richtig aufgefalit
hat und deswegen von seiner Ansicht abweicht. Nach der
Anschauung des englischen Meisters gibt es in den Ge-
schopfen iiberhaupt nur eine reale Zusammensetzung zwi-
schen der Einzelnatur und dem Sein, nicht aber noch eine
zweite zwischen ihr und der Subsistenz als einer vom Sein
real verschiedenen Entitit.

Nun geben auch die Verteidiger des realen Unter-
schiedes zwischen Subsistenz und Existenz wirklich zu —



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 3ld

um darin in Ubereinstimmung mit dem hl. Thomas zu
bleiben, der in den stofflichen Dingen nur eine reale
Zusammensetzung zwischen Materie und Form einerseits
und dann eine zweite aus der sogenannten Einzelnatur
und ihrem Sein anderseits kennt! —, daB zwischen der
Einzelnatur und der Subsistenz trotz des sachlichen Unter-
schiedes keine reale Zusammensetzung - statthabe, und
verweisen diesbeziiglich auf den &dhnlichen Fall in der
Geometrie, wo der Punkt als Grenze der Linie von dieser
real verschieden ist, ohne deshalb mit ihr eine Zusam-
mensetzung einzugehen. '

Allein der aus einem ganz fremdartigen Gebiete ent-
lehnte Vergleich paBt gar nicht. Der Punkt ist nédmlich
tatsichlich nur die bloBe Grenze der Linie, die Verneinung
weiterer Ausdehnung derselben; dagegen wird dort die
Subsistenz als eine positive Verwirklichung der Hypo-
stase, als die letzte Vollendung und Erginzung, wodurch
das Suppositum seine ihm eigentiimliche Vollkommenheit
erhilt, betrachtet.

Freilich behauptet dennoch der Kardinal Cajetan (in
3. qu. 4. a. 2), daB die Subsistenz als terminus purus
lediglich die letzte Begrenzung der Natur ausmache. Aber
da haben wir eben den in einer falschen Lehre unaus-
bleiblichen Widerspruch ?: Die Subsistenz soll als terminus

1 1. qu. 50. a. 2. ad 3; vgl. dies Jahrb. XVIII. S. 408 ff. (Auf
Seite 410 Z. 2 lies dort statt Subsistenz richtig Individualitit.)

* Die beiden Begriffe: Subsistenz (Suppositalitit, Personalitit) als
bloBe Grenze und Suppositum (Person) als das Begrenzte samt seiner
Grenze diirfen nicht miteinander vermengt werden; dann haben wir noch
die individuelle Einzelnatur als das Dritte, was begrenzt wird. Nun ver-
anschaulicht uns der angefiihrte Vergleich allerdings den realen Unter-
schied zwischen der Subsistenz (Suppositalitit, Personalitéit) und
der Einzelnatur; aber er bewiese uns auch, daBl ohne einen inneren Wider-
spruch unter dieser Voraussetzung, die Subsistenz sei nimlich die blofie
Begrenzung der Natur (terminus purus), der reale Unterschied zwischen
dem Suppositum (Person) und der Einzelnatur in den Geschopfen nicht
konne angenommen werden. Denn wohl ist zwischen der Linie und dewn
Punkte als ihrer Grenze ein realer Unterschied vorhanden, aber ein solcher
findet keineswegs statt zwischen der Linie, bei welcher man vom Punkte
absieht, und der Linie, die man sich mit dem Punkte denkt, eben weil
der Punkt als bloBe Grenze keine positive Realitit zur Linie hinzufigt.
Die Frage dreht sich aber um die Erklirung des realen Unterschiedes
zwischen Person (Suppositum) und Einzelnatur. Diesen Umstand hat der
Kardinal Cajetan nicht beachtet. Die T#duschung ist dabei leicht miglich,
weil Subsistenz sowohl Person als auch Personalitit bedeutet, falls man
die Subsistenz von der Substanzexistenz unterscheidet. '



316 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

purus durch ihren Zutritt zur Einzelnatur wie der Punkt
bei der Linie keine positive Vollkommenheit hinzufiigen,
um so keine wahre Zusammensetzung zu bilden; trotzdem
wird sie aber uns zugleich als eine positive Realitiit
bezeichnet, welche der Hypostase die sie vor der Einzel-
natur auszeichnende Einzelnatur gibt. Nein, will man den
Widerspruch vermeiden, so ist man folgerichtig gezwungen,
entweder eine reale Zusammensetzung zwischen Einzel-
natur und Subsistenz anzuerkennen, oder aber den realen
Unterschied zwischen Einzelnatur und Hypostase mit den
Gegnern der thomistischen Auffassung in Abrede zu stellen,

Ferner lehrt der hl. Thomas nicht nur, daB in den
materiellen Wesen bloB eine zweifache substantielle reale
Zusammensetzung vorkommt, sondern er versichert uns
gerade so, daB wir in denselben weiter drei voneinander
real verschiedene Realititen antreffen und zwar das In-
dividuum, die Wesenheit und das Sein; dagegen seien in
den Engeln, in welchen das Individuum und die Wesen-
heit zusammenfallen, nur zwei real verschiedene Entitédten
anzunehmen, die Natur und das Sein.! Hier hitte der

1 In rebus enim materialibus tria est considerare, quorum nullum
est aliud, sc. individuum, naturam speciei et esse. Non enim possumus
dicere, quod hic homo sit sua humanitas . . .. Similiter etiam nec huma-
nitas est ipsum esse hominis. In substantiis autem separatis, quia imma-
teriales sunt, natura speciei non recipitur in aliqua materia individuante,
sed est ipsa natura per se subsistens: unde non est in eis aliud habens
quidditatem et alliud quidditas ipsa; sed tamen aliud est in eis esse et
alliud quidditas. Dabei fillt auch der Umstand mit in die Wagschale,
dall der hl. Thomas nie das Geschopf aus Suppositum (Hypostase) und
Sein zusammengesetzt nennt,” sondern immer nur von einer Zusammen-
setzung aus Natur und Sein spricht. Das Suppositum gilt ihm formell
genommen stets als das Ganze, als das Subjekt, von welchem das Sein
ausgesagt wird, nicht aber etwa als die subjektive Potenz des Seins.
Zwar erklirt er in 1. qu. 50. a. 2, ad 8., dafl beim Engel die subsi-
stente Form diese subjektive Potenz des Seins ist Daraus ziehen manche
gleich den Schluf}, dali er das Subsistieren und das Sein (Existieren) von
einander unterscheide, weil die schon subsistente Form nicht erst in
Potenz zum Subsistieren sein kidnne; es miisse daher jenes Sein (esse, quo
est) etwas anderes als das Subsistieren bedeuten. Allein der hl. Thomas
sagt ebendort, das Geschopf sei aus ,was ist* und Sein (yuod est et esse)
zusammengesetzt, Mit Hilfe derselben Argumentation wiire es uns ein
leichtes, den Beweis zu erbringen, der englische Meister unterscheide das
Sein (Existieren) von dem némlichen Sein (Existieren). Nein, sowohl
jene ,subsistente Form* als auch dieses ,was ist* (quod est) ist als Sup-
positum nicht formell, sondern nur denominativ genommen aufzufassen;
das Scin aber, von welchem hier tiberall als vom Sein der Substanz ge-
redet wird, ist natiirlich trotz der gegenteiligen Ableugnung wirklich das



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 317

L]

Aquinate abermals unbegreiflicherweise die Subsistenz,
falls diese als Suppositalitit nach seiner Meinung etwas
sowohl bei den stofflichen als auch stofflosen Geschopfen
von der Existenz real Verschiedenes wire, irgendwie zu
erwihnen vergessen; denn an dieser Stelle bespricht er
nicht die reale Zusammensetzung, sondern den realen
Unterschied, was allerdings nicht dasselbe ist. Nach ihm
also findet zwischen der Individualitit und der Wesenheit
in den materiellen Substanzen keine reale Zusammensetzung
statt, wohl aber ein realer Unterschied. Weil viele Schrift-
steller diese Begriffe nicht genug auseinanderhalten, be-
haupten manche im Gegensatz zum hl. Thomas bei den
stofflichen Geschopfen eine reale Zusammensetzung zwi-
schen Wesenheit und Individualitit — wund doch ist die

Subsistieren. Man vergleiche dazu z. B. de ente et essent. ¢. 5.:
Essentia eius (sc. intelligentiae = angeli) est ipsum quod est ipsa, et esse
suum receptum a Deo est id, quo subsistit in rerum natura, et propter
hoc a quibusdam huiusmodi substantiae dicuntur componi ex quo est et
quod est vel ex quo est et essentia. Hiermit ist das, wodurch die Krea-
tur formell subsistiert, das Sein d. h. die Existenz, nicht aber jener
erdichtete modus hypostaticus, und infolgedessen wird vom hl. Thomas
das Sein (Existieren), welches als zweiter Teil nebst der subsistenten Form
(= quidditas) beim Engel erwiihnt wird, als identisch mit dem Subsistieren
genommen (Existenz der Substanz-Subsistenz). ,Quod est* (was ist, das
Seiende) als die subjektive Potenz des Seins ist wieder nur der andere
Teil der Hypostase, nicht aber diese selbst. Man darf sich diesbeziiglich
nicht durch den Ausdruck ,quod est* tiuschen lassen. Dieselbe Einzel-
natur heiBit ndmlich im Vergleich zum Sein als dessen subjektive Potenz
.quod est‘, wird sie dagegen der Hypostase als dem Ganzen gegeniiber-
gestellt, so erscheint sie bloB als das ,quo est“, als dasjenige, dem gemil}
das Suppositum das Sein hat. Wenn aber der hl. Thomas zuweilen beim
Engel die Wesenheit mit der Hypostase gleichsetzt, so ist diese konse-
quente Abweichung von der realen Unterscheidung zwischen Natur und
Suppositum in allen Geschopfen lediglich seinen .Grundsitzen inbetreff
des Individuationsprinzipes zuzuschreiben; denn in Wirklichkeit mu8 doch
der Satz: ,Der Engel ist seine Wesenheit* ebenso richtig oder unrichtig
sein wie der zweite: ,Sokrates ist seine (individuelle) Natur.* Der einzig
stichhaltige Grund aber, weshalb sich die Hypostase (das Suppositum) von
der Einzelnatur bei allen Kreaturen ohne Ausnahme real unterscheidet,
ist darin zu suchen, dal} die eigentliche Hypostase das aus Natur und Sein
zusammengesetzte Ganze bedeutet, wihrend die Einzelnatur eben blo8
den einen Teil davon bildet. Diese Einzelnatur wird vom hl. Thomas
»quod est* in Verbindung mit ,esse“ genannt; iiberall, wenn er sagt,
jedes Geschopf sei zusammengesetzt aus ,was ist* und Sein, erkliirt er
selbst dieses ,was ist* (quod est) als Natur, indem er zu jenem ,quod est
et esse* noch erliuternd hinzufiigt ,vel essentia et esse (quo est)*, nie
aber statt essentia den Ausdruck suppositum, hypostasis oder persona ge-
braucht. Falls man jene Natur — Suppositum nennt, so wird natiirlich
das Suppositum blo8 denominativ genommen.



318 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

Wesenheit z. B. beim Menschen (humanitas) streng ge-
nommen als ein Teil (per modum partis formalis) zu
betrachten und ist deshalb von den betreffenden Indivi-
dualitdtsprinzipien real verschieden, bildet aber mit ihnen
unmoglich als ein Abstraktum eine reale Zusammensetzung
— andere hingegen leugnen wieder mit der realen Zu-
sammensetzung auch den realen Unterschied.

Die vom Kardinal Cajetan mit groBem Eifer und nicht
geringerem Scharfsinn vertretene Ansicht bedeutet hiermit
gewiBl eine Abweichung von der Lehre des hl. Thomas,
der nirgend das Wort Subsistenz fiir Suppositalitit (bezieh.
Personalitdt) gebraucht. Nur eine Stelle kénnte, soweit
ich weif}, mit einigem Schein der Wahrheit dafiir angefiihrt
werden. Es ist dies c. 4Y. 1. 4. ¢. gent.,, wo es unter
anderem heiflt: Non autem Verbum Dei subsistentiam
habet ex natura humana, sed magis naturam humanam
ad suam subsistentiam vel (vgl. teilweise 3. qu. 3. a. 3.
ad 1.) personalitatem trahit; non enim per illam, sed in
illa subsistit.

Da wird die Subsistenz, wie jenes ,vel“ anzuzeigen
scheint, der Personalitit gleichgestellt und auBlerdem steht
das Wort nicht konkret fiir die Hypostase (Person), son-
dérn abstrakt, wie ebenfalls aus dem Zusammenhange
erhellt, weil gesagt wird, daB der Logos die Subsistenz
habe (Dei Verbum habet subsistentiam). — Nehmen wir
jedoch auf das Riicksicht, was wir oben (S. 226 f) aus dem
hl. Thomas De Pot. qu. 8. a. 5. ad 13. iiber die Subsistenz
vernommen haben, so schwindet jeder Zweifel iiber die
eigentliche Bedeutung von Subsistenz in der Lehre von
der heiligsten Dreifaltigkeit. (Vgl auch S. 225. Anm. 2.)

Danach kann die Subsistenz, abstrakt gefaBt, nichts
Relatives, nichts den einzelnen Personen Eigentiimliches,
wie die Personalitit, sondern nur etwas in Gott Absolutes,
etwas Gemeinsames bezeichnen; denn dort wird von den
personlichen Eigenschaften (proprietates personales) direkt,
erklidrt, daB sie nicht das Prinzip des Subsistierens, der
Subsistenz sind, vielmehr sollen die Persénlichkeiten oder,
was in Gott das nidmliche ist, die Personen von der Natur
die Subsistenz haben. Wenn wir uns das vor Augen halten,
so miissen wir wohl auch an dieser Stelle c. gent. die
Subsistenz als Substanzexistenz deuten (subsistentia =
esse subsistentis), so daBl der Sinn wire: das Wort Gottes
hat sein schlechthin sogenanntes Sein, wodurch es als



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 319

zweite gottliche Person subsistiert, nicht von der mensch-
lichen Natur, sondern es nimmt die menschliche Natur in
die Gemeinschaft seines gottlichen Seins oder, was in
diesem Falle gleichbedeutend ist, in die Gemeinschaft
seiner Personalitit auf; denn zugestandenermaflen ist nach
dem hl. Thomas! in Christus, weil er eine Person ist,
auch nur ein schlechthin sogenanntes Sein und ebenso
auch umgekehrt (trahi ad unum esse completum, ad unum
esse simpliciter = assumi hypostatice, vgl. 3. qu. 2. a. 6.
ad 2.). Obgleich aber dieses Sein, diese Subsistenz in
Wirklichkeit allen drei gottlichen Personen gemeinsam ist,
folgt doch daraus keineswegs notwendig, dafl die ganze
Dreifaltigkeit Mensch geworden ist, da bei dem begriff-
lichen Unterschiede zwischen Natur und Person in Gott
auch das Sein selbst auf zweifache Weise betrachtet werden
kann, bald so wie es der Natur angehoért, bald so wie es
der Person eigen ist (vgl. 3. d. 6. qu. 2. ad. 2.), was aller-
dings fiir den endlichen menschlichen Verstand auf dieser
Welt immer ein undurchdringliches, unbegreifliches Glau-
bensgeheimnis bleiben wird. -

Der hl. Thomas betrachtet bei den Geschdopfen aber
iiberall folgerichtig die Einzelnatur als die reale Potenz
und das Sein als deren Akt.? Wie in seinem Kommentar

! Ich kann nicht dem Kardinal Cajetan (in 3. qu. 17. a. 2.) bei-
pflichten, wenn er im Opusc. De unione Verbi incarnati diesbeziiglich
eine andere, abweichende Lehre zu finden glaubt, die der hl. Thomas
dann zuriickgezogen und stillschweigend widerrufen hiitte. Auch hier
wird ja dieselbe Lehre wie sonst vorgetragen. Das schlechthin sogenannte
Sein ist in Christus ein einziges und zwar das ewige Sein der gottlichen
Person, iiberdies ist aber noch ein zweites Sein (nicht Dasein) mit Riick-
sicht auf die angenommene menschliche Natur zu unterscheiden. Der
Kardinal Cajetan irrt nun darin, daB er diese beiden Seinsarten fir Sein
der Existenz (esse actualis existentiae) ausgibt, was aber dort nicht
gesagt wird, sondern eher ausdriicklich das Gegenteil davon; so z. B. a.
1. ad 10: Esse est et personae subsistentis et naturae, in qua persona
subsistit, quasi secundum illam naturam esse habens. Esse igitur personae
Verbi incarnati est unum ex parte personae subsistentis, non autem ex
parte naturae. (Vgl. dasselbe 8. qu. 17. a. 2. und ibid. ad 1.) Eine andere
Frage wiire freilich, ob diese Schrift dem hl. Thomas zuzuschreiben sei.
Ich wenigstens fiir meine Person trage Bedenken, mich fiir ihre Echtheit
zu erkliren. Nicht so sehr die Verschiedenheit in der Lehre, als die dem
englischen Meister fremde Ausdrucksweise und die ungewdhnliche Art der
Beweisfiihrung scheinen mir auf einen andern Ursprung hinzuweisen.

2 P. Felchlin a. a. O. S. 93 betont, dal sich nach dem hl. Thomas
Potenz und Akt bei den Engeln im Vergleiech zu den stofflichen Dingen
nur der Analogie nach vorfinden. ,Denn im Anschlusse an Aristoteles



320 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

de Hebd., so nennt er auch noch an zwei Stellen den
Unterschied zwischen Wesenheit und Sein in der Kreatur
ausdruckhch einen realen, ndmlich in q. 27. de Verit. a.
. ad 8 und 1. d. 19. q. 2. a. 2, memals aber leugnet
er dies.

Was P. Felchlin (a. a. O. S. 428 f) aus dem Kom-
mentar zum Werke iiber die gottlichen Namen dagegen
anfithrt, beruht auf einem Mtierstﬁndnisse Man braucht
sich bloB den Zweck, welchen sich der hl. Thomas dort
mit dem Dionysius vorgesetzt hat, vor Augen zu halten,
um seine Worte richtig zu verstehen Er schreibt ja
gegen die getrennt von den materiellen Wesen subsistie-
renden platonischen Ideen. In seinem Kommentar erklirt
er nun den Dionysius dahin, dafl dieser zwar mit den
Platonikern das Leben an sich, die Weisheit an sich und
dergleichen losgetrennt von den  erschaffenden Dingen
angenommen, aber abweichend von ihnen dieselben der
Wahrheit gem#iB in Gott verlegt habe. Dann sagt er
weiter : Cum ergo dicitur per se vita secundum sententiam
Dionysii dupliciter intelligi potest. Uno modo secundum
quod importat discretionem vel separationem rea-
lem, et sic per se vita est ipse Deus. Alio modo secun-
dum quod importat discretionem vel separationem
solum secundum rationem, et sic per se vita est ipsa
vita, quae inest viventibus, quae non distinguitur
secundum rem, sed secundum rationem tantum a viven-
tibus. Et eadem ratio est de per se sapientia et sic
de aliis.

bemerkt der hl. Thomas ausdriicklich, dall Potenz und Akt das Seiende
schlechthin teile und nicht bloB im eigentlichen, sondern auch im
analogen Sinne zu nehmen sei.“ Jenes vom Autor selbst hervorgehobene
Lhicht bloB im eigentlichen Sinne* ist nicht ganz zutreffend und richtig,
indem es eine Andeutung enthilt, daBf im Engel jene Zusammensetzung
aus Potenz und Akt, quod est und quo est im uneigentlichen Sinne
zu fassen sei. Davon wird man beim hl. Thomas beziiglich dieser Zu-
sammensetzung umsonst irgend eine Spur suchen, nur inbetreff der Zusam-
mensetzung aus Stoff und Form sagt er begreiflicherweise dies wirklich.
Also Potenz und Akt kommen bei den Engeln im Vergleich zu den
materiellen Substanzen, wie auch das ganze Sein {iberhaupt, wohl analog,
nicht aber bloB im unelgentllchen Sinne vor. Uber die Lehre von der
Analogie vgl. Cajetan: De nominum analogia und Ferrar. in lib. 1. cont.
gent. c. 34. Wir haben in solchen Fillen entweder eine Analogie der
l'nglelchhelt (analogia inaequalitatis), wobei logisch genommen die
termini als eindeutig (unwoc|) zu bezeichnen sind, oder wenigstens eine
analogia proportionalitatis im eigentlichen Smne



. Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 321

Im Streite mit den Platonikern handelte es sich nicht
um die nidhere Bestimmung des Unterschiedes von Wesen-
heit und Sein, sondern einzig darum, ob die Wesenheiten,
die Ideen der Dinge real geschieden, getrennt sind, wie
die Platoniker annahmen, oder nicht (de discretione vel
separatione reali aut secundum rationem). Der heil.
Thomas meint nun, nach der Lehre des Dionysius miisse
man beides annehmen: von einem Gesichtspunkte aus be-
trachtet, seien die Seinsprinzipien von den Dingen real
getrennt, als solche seien sie aber nicht als die in sich sub-
sistierenden Ideen Platons in eine Mehrzahl von Prinzipien
aufgelost zu verstehen, sondern Dionysius verlege- sie
richtig zusammen in ein Prinzip und dieses sei Gott;
betrachte man dagegen das Leben an sich, die Weisheit
an sich usw., insofern’ sie nicht real getrennt von den
individuellen Dingen subsistieren, so sind darunter das
Leben, die Wahrheit, welche in den Dingen sich befinden
und somit von ihnen nicht real, sondern blo8 durch die
Abstraktion des Verstandes geschieden sind (vita, quae
inest viventibus, quae non distinguitur secundum rem, sed
secundum rationem tantum a viventibus) zu verstehen.

Als ob der hl. Thomas schon im voraus die falsche
Deutung geahnt hitte, fiigt er zum Worte discretio noch
das bestimmtere, erliuternde separatio hinzu. Daf} aber
das folgende: ,non distinguitur secundum rem“ mit: ,ist
nicht real gefordert, getrennt“ zu iibersetzen ist, erhellt
bis zur Evidenz daraus, daB nicht bloB das Leben an sich
vom Lebenden als nur begrifflich getrennt angesehen wird,
sondern geradeso auch die Weisheit inbezug auf die weisen
GeschOpfe: et eadem ratio est de per se sapientia et sic
de aliis. Ich glaube aber, P. Felchlin wird gewill nicht
dem hl. Thomas eine Lehre zumuten, wonach die Weis-
heit von den weisen Geschopfen bloB begrifflich und nicht
real unterschieden wire und ebenso -alle einfachen Akzi-
denzien von der sie tragenden Substanz, nachdem doch
der hl. Thomas von einer dergleichen Meinung bei einem
anderen Anlasse so urteilt: Quidquid dicatur de potentiis
animae, tamen nullus unquam opinatur nisi insanus,
quod habitus et actus animae sint ipsa eius essentia (de
spirit. creat. a. 11. ad 1). Aber selbst abgesehen davon,
der hl. Thomas kann iiberhaupt hier nichts iiber den
Unterschied zwischen Wesenheit und Sein lehren, weil an
diesem Orte nicht einmal die Rede davon ist.

Tahrbuch fir Philosophie etc. XIX. 21



322 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

Wie kann aber der hl. Thomas, so wird vielleicht
jemand fragen, die Worte gebrauchen: vita non ,disting-
uitur® secundum rem, sed secundum rationem tantum a
viventibus, falls sich der Streit mit den Platonikern in
der Tat nur um die reale Trennung, nicht um die reale
Unterscheidung dreht?

Vor allem ist es gar nicht schwer, den richtigen Sinn
sowohl aus dem ganzen Zusammenhange als auch noch
besonders aus dem Ausdrucke discretio vel separatio zu
fassen. Dann ist es aber bei den Kirchenviitern nicht
so ungewohnlich, von einer Unterscheidung, die bloB in
unserem Denken bestehe, zu sprechen, wo sie die begriff-
liche Scheidung meinen, die sie der realen Trennung,
nicht aber der realen Unterscheidung entgegensetzen.
Patres affirmant, sagt Hurter S. J. in seinem — trotz der
Abweichung in den einschligigen Partien iiber die vor-
wirfige Frage — ausgezeichneten Schulbuche,! naturas
in Christo non separari, sed tantum distingui, imo secerni
solum posse xara $eweiar secundum mentis considerationem.
Haec vero doctrina non favet errori monophysitarum:
nam ab illis quoque proponitur, qui huic haeresi gravis-
sime restiterunt. Sciendum enim est distinctionem secun-
dum considerationem opponi quidem distinctioni reali,
subinde tamen etiam divisioni. Dies ist ebenso ein Fall,
wo der hl. Thomas die begriffliche Unterscheidung nicht
im Gegensatze zur realen Unterscheldung, sondern im
Gegensatz zur Trennung gebraucht. —

Bisher waren wir bestrebt, die Lehre des hl. Thomas
objektiv aus der Urquelle selbst, aus seinen Werken zu
entnehmen, seine wirkliche Ansicht ohne irgend eine vor-
gefalite Meinung aus seinen eigenen Worten nach den
dafiir geltenden Gesetzen und Regeln zu bestimmen. Wir
haben dabei das BewubBtsein, wissentlich und absichtlich
keine Schwierigkeit stillschweigend tibergangen zu haben.
Ob uns die versuchte LoOsung iiberall gelungen, dariiber
zu urteilen steht natiirlich nicht uns zu. Aber das konnen
wir mit gutem Gewissen _behaupten, daB unsere Bemithung
nie dahin ging, aus den AuBerungen des englischen Lehrers
mit Gewalt irgend eine Auffassung herauszulesen, oder sie
gar ihnen unterzuschieben; unsere Gewohnheit 1st es nicht,
mit den Schriftstellern nach Prokrustesart zu verfahren

1 Comp. Theol. Dogm. ed. 8. tom. II. p. 890 sq.



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 023

In dieser Richtung glauben wir in der ganzen Abhand-
lung die so sehr notwendige, echt wissenschaftliche
Voraussetzungslosigkeit immer gewahrt zu haben. Wir
brauchen kaum zu bemerken, da wir nicht die Voraus-
setzungslosigkeit der Modernen meinen, denen dieses Wort
mit Voreingenommenheit gegen das Christentum, mit HaB,
Abneigung oder zum mindesten Gleichgiiltigkeit der ge-
offenbarten Wahrheit gegeniiber gleichbedeutend ist. Wir
wollen bloB sagen, daB wir den hl. Thomas gelesen und
gedeutet haben, ohne uns zu diesem Zwecke irgendwo,
sei es bei der einen oder der anderen Schule fremde
Brillen ausgeliehen zu haben; denn nur so konnen die
verschiedenartigen Emseltlgkelten vermleden oder gliick-
lich iiberwunden werden.

Wir beabsichtigten schon mit den vorausgehenden
Erorterungen unseren Aufsatz abzuschlielen, allein gerade
um zu zeigen, es sei uns lediglich daran gelegen, die
Wahrheit zu suchen und womoglich sie auch aufzufinden,
wollen wir da noch eine Schwierigkeit erwihnen, die
gegen unsere Deutung des ,quod est“ inbezug auf die
Engel erhoben werden konnte. Es mochte némlich viel-
leicht jemanden ein Zweifel an. der Richtigkeit unserer
Auslegung deswegen aufkommen, weil danach der heil.
Thomas in seinem Kommentar de Hebd. einen realen
Unterschied selbst bei den stofflosen Geschopfen zwischen
dem quod est und quo est annehmen soll, wo er doch
sonst sehr oft ausdriicklich lehrt, daB in allen immateri-
ellen Dingen das Suppositum, zu dessen Begriffe auch
das Sein irgendwie mitgehort, die Wesenheit sei und mit-
hin bei den Engeln in jeder Art nur ein Individuum
moglich sei. Es scheine doch nicht das alles miteinander
in Einklang zu stehen, es miisse hier also eine Liicke,
wenn nicht gar ein Widerspruch in der betreffenden Lehre
erkannt werden.

Wir erwidern darauf, daBl die besagte Einrede auf
keinen Fall mit Recht gegen unsere Deutung gerichtet
sein kann; denn wir haben oben nachgewiesen, dal der
hl. Thomas ohne allen Zweifel an anderen Stellen eben-
falls dieselbe Lehre vortrigt, und wir haben uns auch des
niheren geiduBert, wie sich die Worte des hl. Thomas,
wenn er die Identitit zwischen Suppositum und Natur in
den immateriellen Geschopfen sich scheinbar widerspre-

chend bald behauptet, bald leugnet, unseres Erachtens im
21*



324 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

s —

Sinne des thomistischen Systems am besten, soweit
es eben moglich ist, miteinander vereinbaren lassen.
Unsere Auffassung ist also genug durch die angefiihrten
Tatsachen begriindet und vollkommen gerechtfertigt.

Anders verhilt sich allerdings die Sache, wenn man
nicht so sehr die den Ausspriichen des hl. Thomas
geltende Erklérung inbetracht zieht, als vielmehr die
erwahnte Ansicht an und fiir sich einer vorurteilslosen
Kritik unterwirft, indem man sie nidmlich inbezug auf
ihre innere Wahrheit priift, ob sie in sich richtig ist
oder nicht.

Um unserem darin zugrunde liegenden Gedanken
einen prizisen Augdruck zu verleihen, stellen wir die
Frage, ist wirklich bei allen stofflosen Wesen und nicht
etwa bloB bei Gott das Suppositum in solchem Sinne die
Wesenheit selbst, dal daraus mit absoluter Notwendigkeit
jene Lehre folgt, bei den Engeln lasse jede Art nur ein
Individuum zu? Welches Hindernis, wenn es ein solches
gibt, steht der Vervielfiltigung der Einzelwesen in einer
und derselben Art bei den immateriellen erschaffenen Sub-
stanzen iiberhaupt im Wege, so dal das Gegenteil davon
d. i. ihre Vermehrung bei der spezifischen Wesenseinheit
einen Widerspruch enthielte?

Ganz richtig fiihrt der hl. Thomas in unserem ‘Kom-
‘mentar de Hebd., wie wir gesehen haben, dieselben Griinde
an, um sowohl die Wahrheit zu beweisen, dafl in Gott als
in dem schlechthin einfachen Dinge quod est und quo est
sich nur begrifflich unterscheiden, als auch dann die
andere, daB es nur ein einziges schlechthin einfaches
Wesen geben kann; der Grund ist nédmlich der, weil Gott
das Sein ist, das Sein als solches aber in seinem Begriff
nichts Fremdartiges enthilt und auch fiir kein Akzidens
empfinglich ist, kein Akzidens in sich aufnehmen, in sich
haben kann.

Auf denselben Grund beruft er sich auch sonst, um
nachzuweisen, da8 in allen, selbst immateriellen Ge-
schopfen das Suppositum und die Wesenheit real unter-
schieden sind, manifestum est quod suppositum et natura
non sunt omnino idem in quibuscunque res non est suum
esse [quodl. 2. a. 4. ad 2]). Deswegen also, weil Gott das
Sein ist, mussen sich in ihm auch Hypostase und Natur
blof begrifflich unterscheiden und kann es ferner nur
einen Gott geben; ebendarum aber ist, wie wir glauben,



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. k145

anderseits aus dem entgegengesetzten Grunde! bei
wesentlicher Aussage in allen Geschopfen ein realer Unter-
schied zwischen Suppositum und Wesenheit anzunehmen
und ebenso ist die Méglichkeit der Vervielfdaltigung
der Einzelwesen bei derselben Art und Wesenheit
vorhanden, weil sich auch in den stofflosen Kreaturen
auler -der Wesenheit noch viel anderes vorfindet, was ein
Individuum vom anderen unterscheiden kann. Der heil.
Thomas selber lehrt in a. 8. de spir. creat.: manifestum est
autem quod in omnibus individuis unius speciei non est
ordo nisi secundum accidens; conveniunt enim in na-
tura et differunt secundum principia individuantia et
diversa accidentia, quae per accidens se habent ad naturam
speciei. Wo konnte da eine absolute Unmdéglichkeit der-
selben Verschiedenheit und Mannigfaltigkeitinnerhalb einer
Art betreffs der Engel ihren Grund haben, wo doch die
einzelnen Engel in einemfort verschiedenartigen Verin-
derungen unterworfen sind, ohne dadurch ihre wesentliche

- 1 Nach jenem bekannten Grundsatze: Si affirmatio est causa (sc.
propria) affirmationis, negatio est causa negationis — et e converso. Unter
dieser Voraussetzung konnte man nur von der gottlichen Person aus-
sagen, sowohl dal sie ihr Sein, als auch daB sie ihre Natur ist (Deus est
suum esse et sua deitas); was aber den Engel betrifft, miite beides ver-
neint werden (angelus neque est suum esse neque sua quidditas).
BloB auf solche Weise wird jener wirkliche Widerspruch, von welchem
hier die Rede ist, aus der thomistischen Lehre beseitigt. Es ist sonst
unmoglich, dem Dilemma zu entgehen: Entweder ist beim Engel das
Suppositum von der Wesenheit real verschieden oder nicht. Im ersten
Fall kann die Wesenheit vom Engel nicht (in recto) ausgesagt werden und
wire hiermit der Satz: ,Der Engel ist seine Wesenheit* falsch, im zweiten
dagegen wird dadurch selbstredend die thomistische Ansicht vom realen
Unterschiede zwischen Hypostase und Natur bei immateriellen Geschdpfen
aufgegeben. Hier scheitert unbedingt jeder Vermittelungsver-
such. Ferner gibt es zwischen der sachlichen und der begrifflichen
Unterscheidung ebensowenig irgend eine Mittelart, mag man sie schon
distinctio formalis, modalis oder virtualis heiflen, wie zwischen der realen
und der logischen Zusammensetzung (etwa die ,metaphysische). Endlich
sehe ich auBlerdem keinen triftigen Grund, weshalb es (selbst die thomisti-
sche Anschauung iiber das Individuationsprinzip vorausgesetzt) erlaubt sein
sollte zu sagen: der Engel ist seine Wesenheit, nicht aber gerade so z. B.
Sokrates ist seine (individuelle) menschliche Natur, wo doch jener Zusatz:
»seine* (individuelle) bei der menschlichen Natur nicht minder die Indivi-
duationsprinzipien einschlieBt und die Einzelnatur von der menschlichen
Wesenheit im allgemeinen unterscheidet, als beim Engel die Artprinzipien
schon an sich die numerische Einheit bestimmen wiirden. Sonst aber
mufl das Verhiltnis der Hypostase zur Einzelnatur, was die Aussage
anbelangt, bei allen Geschopfen dasselbe sein. — Gesetzt den Fall, die
zweite gottliche Person hiitte eine Engelsnatur hypostatisch angenommen,



320 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

Eigentiimlichkeit einzubiiBen? Was der hl. Thomas weiter
nach jenen Worten sagt, ist gewill kein zwingendes Argument.

Nur dort, wo nicht allein die stoffliche Materie fehlt,
sondern wo es iiberhaupt keine Potentialitit und keine
Verdanderung gibt, d. h. bei der reinen wesentlichen Wirk-
lichkeit (actus purus), nur dort, sage ich, kénnen wir der
Wahrheit gemil sowohl die vollkommene reale Identitit
zwischen Hypostase und Natur, aber geradeso auch die
Moglichkeit bloB eines einzigen Einzelwesens in dieser
Substanz behaupten. Der Versuch, den Dr. M. Glofiner,
gegen P. Palmieri das Gegenteil zu erweisen, unternommen
hat,! ist nicht gelungen.

Wohlgemerkt, wir sagen keineswegs, dall Dr. GloBner
den hl. Thomas diesbeziiglich etwa mcht I'lChtl" verstanden
hiitte; nicht gegen seine Deutung haben wir irgend welche
Bedenken, sondern, wir sagen es rund heraus, gegen die
Lehre an und fiir sich.

Ich weill, man wird mir sicherlich entgegenhalten,
das Individuationsprinzip sei nach dem hl. Thomas und
seiner ganzen Schule nur die Materie. — Aber ich wieder-
hole es, das leugne ich ja nicht, ich kenne in dieser Hin-
sicht alle die Fiden, welche die einzelnen Lehrpunkte
gegenseitig verbinden, sehr gut und bin mir ebenfalls

so konnte von ibr wohl nicht behauptet werden, sie (die gottliche Person)
sei nach der Einigung ihre Engelsnatur oder sei ein Zweifaches (persona
divina est sua angelica natura vel est duo [als Neutrum = duo individua,
non duo supposita]), was aber trotzdem eine notwendige Folge aus dem
Satze wiire: der Engel ist seine Wesenheit. Ja, aus dem frither erwihnten
Grunde, daf nimlich das Verhiltnis der Hypostase zur erschaffenen Einzel-
natur iiberall inbetreff der Aussage das gleiche sein mul}, lassen sich
sogar die eine Inkonsequenz zu schulden kommen, welche einerseits den
Lehrsatz: ,der Engel ist seine Wesenheit* als richtig billigen, anderseits
aber in der Christologie die allerdings an sich falsche Behauptung:
oLhristus ist seine (individuelle) Menschheit, bezieh. ist ein Zweifaches*
zuriickweisen. Tatsiichlich aber darf die gottliche Natur allein von
ihrer Person (in recto) ausgesagt werden, weil nur sie sich von ihrem
Suppositum bloli begriffich unterscheidet. — Will man den realen
Unterschied zwischen Suppositum und Natur in den Geschopfen aufrecht-
erhalten, so ist die hier gegebene Losung der vorwiirfigen Frage in der
thomistischen Lehre kritisch die einzig mogliche. Jeder andere blol}
kommentatorische Deutungsversuch vermag hichstens mit mehr oder
weniger tduschenden Worten den ubrighleibenden Widerspruch zu ver-
decken. So ist auch in der von uns oben (S. 214 ff.) erirterten Erkliirung
das suppositum denominative sumptum eben kein eigentliches Suppo-
situm, sondern die Einzelnatur als Subjekt d. h. subjektive Potenz des
Seins und daher nur ein Teil der Hypostase.
1 Dies. Jahrb. 1. Bd. S. 183 fI.



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 327

dessen bewuBt, daB dann mit jener Annahme zugleich auch
der Grundsatz, nur die Materie kOnne Individiuations-
prinzip sein, als ihre notwendige Voraussetzung, in der
sie einzig und allein wurzelt, der unerbittlichen Folge-
richtigkeit zum Opfer fallen miisse. Eine weitreichende
Schwierigkeit ist es, die uns da beschiftigt, indem sie
eine bedeutende Bresche in das Lehrgebiude der thomi-
stischen Schule schligt. Deshalb kann man aber die
oegenteilige Lehre, wonach die Moglichkeit mehrerer Ein-
zelwesen einer Art auch bei den Engeln zugegeben wird,
wohl nicht mit Berufung auf die materia signata als
Individuationsprinzip ohne petitio prinecipii widerlegen.
Es scheint schon im voraus dringend geboten, vor einem
solchen Fehlschlusse zu warnen, da unter den obwaltenden
Umstinden die Gefahr gerade auf diese Art und Weise
sich iiber die Schwierigkeit hinwegzuhelfen oder, besser
gesagt, hinwegzutiduschen sehr nahe liegt.

Ich moéchte nur noch auf einen Punkt die Aufmerk-
samkeit des Lesers lenken, -wie vorsichtig nidmlich der
hl. Thomas immer den Béweis fiir die Einzigkeit Gottes
fithrt. In 1. d. 2. q. 1. a. 1. zieht er zu diesem Behufe
noch die Lehre von der Materie als Individuationsprinzip
herbei, aber schon da schlieBt er nicht einzig und allein
aus dem Mangel der Materie in Gott auf seine Einzigkeit;
denn er sagt: Quidquid est eiusdem speciei, non dividitur
secundum numerum, nisi secundum divisionem materiae
vel alicuius potentialitatis ... .. Oportebit ergo
quod in Deo sit aliquid potentiale et sic ens diminutum
et dependens ad aliud: quod est contra rationem primi
entis. Es ist der Mangel aller Potentialitit in Gott, der
fiir ihn entscheidend ist. :

In c. 42. cont. gen. lib. 1. erwihnte er schon den
Mangel an Materie nur nebenbei, indem er selbst in jenem
einzigen Beweisgrunde, wo er dies tut, mehr die Unmoég-
lichkeit einer wesentlichen oder akzidentalen Verschieden-
heit betont: Si sunt plures dii, oportet quod natura dei-
tatis non sit una numero in utroque; oportet igitur esse
aliquid distinguens naturam divinam in hoc et in illo.
Sed hoc est impossibile, quia natura divina non recipit
additionem neque differentiam rerum essentialiumm neque
accidentalium, ut supra ostensum est; nec etiam natura
divina est forma alicuius materiae, ut possit dividi ad
materiae divisionem.



328 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

In 1. q. 11. a. 3. 148t er bei der Beweisfiihrung in
corp. art. die Materie schon ganz weg, nur bei der Be-
antwortung des zweiten Einwandes erscheint noch die
Materie als Prinzip der Zahl.

Selbstverstdndlich will ich damit nicht etwa andeuten,
der hl. Thomas sei irgendwann von seiner diesbeziiglichen
Anschauung in der Lehre iiber das Individuationsprinzip
abgewichen — das Gegenteil davon liegt ja fiir jeden,
der nur einige Vertrautheit mit seinen Schriften besitat,
zu offenbar auf der Hand -- sondern bloB dies mochte
ich damit zeigen, daB er selbst nicht gar zu grofles Gewicht
auf das Individuationsprinzip der Materie in der Frage iiber
die Einzigkeit Gottes legt und das auch mit vollem Rechte.

Es hat trotz der Zuriickweisung, die einer derartigen
Anklage durch Dr. GloBner zuteil wurde, doch den An-
schein, in der Beweisfithrung fiir das Individuationsprinzip
der Materie, insofern jene Beweiskraft haben soll, unter-
laufe eine Art von Zweideutigkeit (aequivocatio); denn
entweder ,wird die abstrakte Form, die losgelést vom
Stoffe nur eine einzige sein kann, wirklich im Gegensatze
zum Konkreten, nicht bloB zum Materiellen genommen,
und als solche kann sie unmdoglich existieren, so z. B. ist
die menschliche Natur (humanitas), die Weile (albedo)
.als solche freilich eine einzige, aber auch zum Existieren
auBlerhalb der denkenden Vernunft unfihige Form, eben
weil das Abstrakte als solches alles das und nur das ist,
wodurch ein Ding etwas ist; als solches driickt es die
betreffende Wesenheit allein aus, kann aber deshalb als
etwas Existenzunfihiges von der Allmacht Gottes nicht
ins Dasein gerufen werden, da es der Natur des Ge-
schopfes widerstreitet, ohne Akzidentien zu sein;
— oder man nimmt sonst die Materie im zweideutigen
Sinne als Potenzialitit iiberhaupt, wie z. B. der hl. Thomas
de spirit. creat. a. 1. meint, in einem solchen Sinne konne
man behaupten, der Engel sei zusammengesetzt aus Ma-
terie und Form und dann hinzufiigt: si tamen omnis
potentia nominetur materia et omnis actus nominetur forma.
Sed tamen hoc non est proprie dictum secundum com-
munem usum nominum.! Sonst aber verliert die Schlufi-
folgerung ihre Beweiskraft.

! In diesem uneigentlichen Sinne kann man auch beim Engel
von Material- und Formalursache sprechen, weil er aus quod est und
quo est zusammengesetzt ist. Im eigentlichen finne aber verdient nur



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 329

Sollte' es jemandem gelingen, fiir diesen gordischen
Knoten eine gliickliche und befriedigende Losung zu finden,
so wird das gewifl niemanden eine grioflere Freude bereiten
als mir. Andernfalls wiren wir gezwungen, den fiir alle
Philosophen geltenden Spruch auf den hl. Thomas anzu-
wenden: Amicus Thomas, sed magis amica Veritas.

Berichtigungen:

Bd. XVIII. S. 411 Z. 12 statt ‘duabus lies duobus
Bd. XIX. S. 56 Z. 2 st. Secundum 1. Secundam
S. 195 Z. 14 st. subsitit 1. subsistit
S. 197 Z. 26 rechts st. sum 1. suum
S. 202 Z. 32 st. Wahrheit 1. Wesenheit
S. 207 Z. 15 st. Des 1. Der
S. 210 Z. 10 st. den 1. der
S. 219 Z. 30 st. omnino, 1. omnino
S.206 Z.1 muB es statt aliquid wohl aliquod heilen, was viel natiir-
licher lautet, obgleich alle mir zu Gebote stehenden Ausgaben wirklich
~aliquid* haben.

die forma partis bei den stofflichen Substanzen den Namen: Formal-
ursache. Diese heiit in der oben (S. 209 f.) erliuterten Bedeutung ein
Seinsprinzip (quo est, principium essendi, principium subsistendi), wihrend
das Formalprinzip des Seins, wodurch alle Dinge formal existieren, ihr
Sein selbst ist. Dagegen ist die von manchen Autoren weiter gestellte
Frage tiber die Formalursache des Daseins in der Lehre des hl. Thomas
ganz und gar zweck- und sinnlos. Werden dann die Engel auch formae
per se subsistentes genannt, so bezeichnet jenes ,per se‘ natiirlich
nicht das Formalprinzip des Seins (Subsistierens), sondern man will damit
nur die Zusammensetzung aus Materie und Form bei ihnen als puren
(Geistern (formae separatae) ausschlielen, wie anderseits der hl. Thomas
durch seine Bemerkung inbetreff der menschlichen Seele: anima humana
habet esse subsistens (vgl. oben S. 203 und 1. q. 90. a. 2. ad 2.) nur den
Unterschied zwischen der forma subsistens und den anderen stofflichen
Formen anzudeuten beabsichtigt, wofiir wir den genauen Ausdruck-in
folgender Erklﬁrun'g, die wir zur angefiithrten Stelle hier nachtragen, finden:
Rationalis anima in hoc a ceteris formis differt, quod aliis formis non
competit esse, in ‘quo_ipsae subsistant, sed quo ¢éis res formatae sub-
sistant: anima vero rationalis sic habet esse ut in eo subsistens (sc. anima
est subsistens et esse ejus est id in quo subsistit). De Pot. q. 3. a. Y.



	Zur Lehre des Hl. Thomas von Wesenheit udn [i.e. und] Sein [Fortsetzung]

