
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 19 (1905)

Artikel: Schotistische Theologie

Autor: Leonissa, Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


298 Scotistische Theologie.

SCOTISTISCHE THEOLOGIE.

Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. CAP.

Im Jahre 1904 sind es gerade 600 Jahre, daß Ven.
Joannes Duns Scotus an der Sorbonne zu Paris die
Doktorwürde erlangte (1304). Gewiß dürfte es da angemessen
sein, einen kurzen Rundgang durch die neueste scotistische
Theologie zu machen, soweit sie uns eben vorliegt. Sicherlich

wird der hl. Thomas von Aquin, dessen Lehre unser
Jahrbuch besonders pflegt, nichts dagegen haben.
Geschieht es doch in aller Liebe nach des Jahrbuchs Motto:
„Studio et verecundia Veri." Aus Veranlassung der genannten
Jubelfeier erschien die Schrift: Pourquoi Jésus-Christ?
ou la dogmatique du Sacré Coeur dans l'École
Franciscaine par le R. P. Déodat Marie de Basly O. F. M.
in-8 gr. de pages 482 et 32, Rome, Lille, Paris 1903,
Desclée et Cie. Diese Festschrift bildet den zweiten Band
der Grandes Thèses Catholiques in demselben Verlage

und liegt bereits in dritter Auflage vor. Der erste
Band erschien zuerst zu Weihnachten 1899 und in vierter
Auflage bereits 1901: Le Sacré Coeur. Conférences
selon la doctrine du Vénérable lean Duns Scot par le R.
P. Déodat de Basly O. F. M. in-8 gr. de pp. LXXII et 269.
Von den sehr günstigen Besprechungen in französischen
Fachzeitschriften heben wir hervor die in der Quinzaine,
im Ami du Clergé, in der Revue du Clergé français, in
den Études Franciscaines, besonders in der Gazette de
France (20. Mai 1900 „par un Thomiste convaincu").

Der Inhalt der sechs Konferenzen ist kurz folgender:
1. Der Vorrang des Herzens in Christus (la prééminence
du Coeur dans le Christ). 2. Christi Herz ist der religiöse

Mittelpunkt des ganzen Welltalls (le Coeur du Christ
est le centre religieux de tout l'univers). 3. Christi Herz,
Beweggrund der Schöpfung und Zweck der Werke Gottes
(le Coeur du Christ, motif de la création et fin des oeuvres
de Dieu). 4. Macht die Vortrefflichkeit der Verdienste
des Herzens Jesu dieses notwendig im göttlichen Plane
(l'excellence des mérites du Coeur de Jésus le rend elle
nécessaire dans le plan divin)? 5. Kampf des Gnostizis-
mus und Arianismus gegen das Herz Christi, den ersten



Scotistische Theologie. 299

und höchsten Verherrlicher Gottes (combat du Gnosticisme
et de l'Arianisme contre le Coeur du Christ, premier et
suprême glorificateur de Dieu). 6. Stelle des Herzens
Christi in den scholastischen Systemen (la place du Coeur
de Jésus-Christ dans les systèmes scolastiques). Nach
jeder Konferenz folgen zur näheren Begründung des
betreffenden Themas im Originaltext Anmerkungen aus St.
Thomas und den Thomisten einerseits und aus Scotus
und den Scotisten anderseits. Durch diese vergleichsweise
einander gegenübergestellten Texte wird es dem Leser
selbst ermöglicht, den Inhalt der einzelnen Konferenzen
auf seine Zulässigkeit nachzuprüfen. Die Noten der ersten
Konferenz nun bewegen sich um die Hauptfrage: Ist die
Vernunft oder der Wille vollkommener (qui est le plus
noble, de l'intellegence ou de la volonté) Die Noten der
zweiten Konferenz haben zum Mittelpunkt die Frage :

Wovon ist Christus Führer und Haupt (de qui le Christ
est-il le chef et la tête)? Die Noten der dritten Konferenz
beziehen sich auf die Frage: Ist Christus vorherbestimmt
nach Adam oder vor der Welt (le Christ est-il prédestiné
après Adam ou avant le monde)? Die Noten der vierten
Konferenz behandeln den Wert der Verdienste Christi
(les mérites de Notre-Seigneur). Die Noten der fünften
Konferenz haben zum Hauptgegenstand die Vorherbestimmung

Christi in der Irrlehre des Arius (la prédestination
du Christ dans 1' hérésie d'Arius). Die Noten der sechsten

Konferenz endlich bringen das Urteil der großen
Scholastiker über die erste Vorherbestimmung Christi
(la prédestination première du Christ jugée par les grands
scolastiques). Das allgemeine Inhaltsverzeichnis am
Schlüsse des Bandes bringt in fortlaufender Reihe eine
genaue Übersicht über den Stoff jeder Konferenz wie der
entsprechenden Anmerkungen. Bei der mehr rednerischen
Darstellungsart von Konferenzen darf natürlich nicht
jeder Ausdruck, jedes Bild oder Gleichnis mit aller
wissenschaftlichen Strenge beurteilt werden. Was jedoch der
Ausführung der Konferenzen an wissenschaftlicher Schärfe
mangelt, das ergänzen die denselben beigegebenen
Anmerkungen.

An die Hauptfrage nach dem Vorrang der Vernunft
oder des Willens reihen sich mehrere andere Fragen, die
erstere um so gründlicher zu lösen. Näher wird da
erörtert, ob die Freiheit der Vernunft oder dem Willen



300 Scotistische Theologie.

angehört; ob das Wissen oder Wollen Gottes schöpferische
Ursache der Dinge ist; ob das ewige Gesetz durch das
göttliche Erkennen oder Wollen Gesetz ist; ob die Sünde
der Engel und ihre Unbußfertigkeit ihre Erklärung finden
im Verstand oder Willen dieser Geister; ob die Gnade
unmittelbar in der Substanz der Seele ruht oder nur zu
dieser gelangt durch den Willen, ob die Seligkeit nur die
Wonne der Vernunft oder auch zugleich die Sättigung
des Willens ist (si la béatitude n'est que le ravissement
de l'esprit, ou ce ravissement joint au rassasiement du
coeur). Wie uns scheinen will, kann dem Willen nur ein
beziehungsweiser Vorrang vor der Vernunft eingeräumt
werden. Schlechthin, simpliciter, secundum se, absolute
in ratione potentiae, gebührt der Vernunft der Vorrang.
Das Wahre nämlich als Gegenstand der Vernunft ist
allgemeiner als das Gute, der Gegenstand des Willens,
und deshalb höher. Darum ist aber auch die Vernunft
vorzüglicher als der Wille, weil umfassender. Der Gegenstand

der Vernunft ist ferner höher, weil er einfacher
und abstrakter ist, nämlich die Natur des Guten; während
das wirkliche, konkrete Gute Gegenstand des Willens ist.
Darum steht auch die Vernunft höher als der Wille; ebenfalls,

weil sie eine höhere Bewegungsweise hat als der
Wille. Denn die ganze Vollkommenheit des freien Willens
kommt von der Natur der Vernunft, welche eben den
Willen zu seiner Betätigung anregt und ihm seinen Gegenstand

darbietet; zudem heißt auch der Wille nur gut und
recht, insofern er der rechten Vernunft gehorcht. Weiter
ist die Vernunft vollkommener, weil sie die Dinge zu sich
zieht und sie aufnimmt, während der Wille von den Dingen
angezogen wird. Endlich ist die Vernunft erste Eigenschaft

der Seele, welcher der Wille gleichsam als zweite
folgt, und deshalb vorzüglicher (vgl. Gredt O. S. B.:
Elementa Philosophiae, Romae 1901, Desclée, Tom II. pp.
89 sqq. — Georgius a Villafranca O. M. Cap.: Compendium

Philosophiae, Parisiis 1901, Lethielleux, Toni. III. pp.
368 sqq.). Der Wille an sich ist eine blinde Fähigkeit.
Seine Freiheit ist durchaus abhängig von der Vernunft;
ohne deren Leitung wird die Freiheit des Willens zur
Willkür. Die Liebe Gottes ist hienieden vollkommener als
die Gotteserkenntnis; in patria aber, wann wir „Gott
schauen werden, wie er ist", wird, wenigstens in ordine
entis, die Gotteserkenntnis vollkommener sein. — Die



Scotistische Theologie. 301

scientia visionis oder approbation^ Dei verursacht die
Dinge, allerdings in gleichzeitiger Wechselbeziehung
zum Willen. Der Wille ist causa quoad exercitium, jene
scientia aber quoad specificationem. Von ihr also
empfangen die Dinge ihre Seinsform; ihr sind sie ähnlich im
Sein als Wirkungen der entsprechenden Ursache. Die
Dinge sind, weil das Wissen Gottes ihre erstbewirkende
Ursache ist, und alles andere nur kraft dieser Ursache
wirksam sein kann. Wirkende Ursache ist jene, welcher
die Wirkung ähnlich wird. Das geschöpfliche Sein aber
wird offenbar der Idee Gottes, nicht dem Willen ähnlich.
Die Form der Wirkung entspricht genau der einwirkenden
Form, sowie das Kunstwerk der Idee im Geiste des Künstlers
(vgl. Buonpensiere O. Praed.: Commentaria in Summ.
Theol. S. Thomae Aquinatis, Romae et Rhtisbonae 1902,
Pustet, pp. 581 sqq. — Schneider: Wissen Gottes, 2.

Abteilung, S. 476 ff. Regensburg 1885, Manz). — Betreff der
Seligkeit lassen sich die Meinungen gut zusammenreimen,
wenn das Wesen der Seligkeit und ihr ganzer Zustand
genau unterschieden werden. Zu letzterem gehören, nach
den Thomisten wie nach den Scotisten, drei Akte: visio
Dei, amor et gaudium. Das Wesen, den inneren Grund,
jedoch bildet die Anschauung, die Tätigkeit der Vernunft,
gestärkt durch das lumen gloriae.

Betreff der Vorherbestimmung, praedestinatio, ist
wohl zu beachten, daß Christus und wir in ein und
demselben Akte von Gott vorherbestimmt wurden. Zugleich
mit der Menschwerdung Christi wurde auch die Erlösung
des Menschengeschlechtes von Ewigkeit lier beschlossen.
Die Menschwerdung wird durch den Sündenfall durchaus
kein bonum occasionatum; denn sie war ganz gemäß
der Absicht Gottes. Diesen Einwand hatte schon St.
Bonaventura (3. Sent. dist. 1. a. 2. qu. 2. ad 5. in: sed contra
— selbst angeführt vom Autor I, S. 244) entkräftet.
St. Thomas (3. p. qu. 24. a. 4.) sagt: „Sic Deus praeordi-
navit nostram salutem, ab aeterno praedestinando, ut per
Iesum Christum compleretur. Sub praedestinatione enim
aeterna non solum cadit id quod est fiendum in tempore,
sed etiam modus et ordo secundum quem est complendum
in tempore, (ad 3.) Quia Deus praeordinavit incarna-
tionem Christi, simul cum hoc praeordinavit ut esset
nostrae salutis causa." De facto wurde Christus als
Erlöser vorherbestimmt und zwar von Ewigkeit her. „Deus



302 Scotistische Theologie.

praedestinavit opus incarnationis, sagt der Aquinate (1. c.

qu. 1. a. 3. ad 4.) in remedium humani peccati." Gott
wollte seine Verherrlichung und die Auszeichnung der
menschlichen Natur gerade durch die Liebe und
Barmherzigkeit im Erlösungswerke offenbaren. Gottes Blick
umfaßte von Ewigkeit zugleich alle Geschöpfe, auch
Christi heiligste Menschheit; auf dieser aber ruhte er mit
dem größten Wohlgefallen. Christus als Mensch wurde
vorherbestimmt als Mittelpunkt der Gesamtschöpfung, als
Krone nicht bloß der sichtbaren, sondern auch der
unsichtbaren Geschöpfe, als deren Haupt und König, „dem
alle Gewalt gegeben im Himmel und auf Erden". Christus
ist das Haupt der Kirche hienieden und im Jenseits:
„omnia, sagt der Apostel (Eph. 1, 22 f.), subiecit sub
pedibus eius: et ipsum dedit caput supra omnem Eccle-
siam, quae est corpus ipsius." Und der Engel der Schule
(1. c. qu. 8. a. 4.) sagt: „Corpus Ecclesiae mysticum non
solum consistit ex hominibus, sed etiam ex angelis. Totius
aütem huius multitudinis Christus est caput; quia propin-
quius se habet ad Deum et perfectius participât dona
ipsius, non solum quam homines, sed etiam quam angeli ;
et de eius influentia non solum homines recipiunt, sed
etiam angeli Et ideo Christus non solum est caput
hominum, sed etiam angelorum. (ad 2.) Christus autem non
solum fuit viator, sed etiam comprehensor. Et ideo non
solum fidelium, sed etiam comprehendentium est caput, utpote
plenissime habens gratiam et gloriam. (ad 3.) Humanitas
Christi ex virtute spiritualis naturae, scilicet divinae, potest
aliquid causare non solum in spiritibus hominum, sed etiam
in spiritibus angelorum, propter maximam coniunctionem
eius ad Deum, scilicet secundum unionem personalem."

Im Unterschiede vom ersten ist der zweite Band (siehe
oben) streng theologisch gehalten. Als Einleitung dient
eine Studie über Duns Scotus (S. 1—98). Zunächst
wird Scotus eingeführt als Theologe des heiligsten Herzens

d. i. der menschlichen Liebe Christi. Dann wird
näher seine Schreibweise behandelt, seine kritische
Methode, seine synthetischen Gesichtspunkte (vues synthétiques).

Den Schluß bilden die offiziell-kirchlichen Zeugnisse
zugunsten seiner Schule. Der eigentliche Inhalt des Bandes
selbst ist abgeteilt in drei Bücher. Das erste Buch
beantwortet die Frage, warum d. i. qua causa der Mensch
Christus das Wort Gottes ist. Die volle Antwort ist



Scotistische Theologie. 303

gegeben in vier Lehrsätzen, welche näher bewiesen werden.
Die Geschichte von zwanzig Jahrhunderten zeigt
zunächst die Bedeutung der Menschwerdung des Gottessohnes.
Die Hl. Schrift zeigt dann ausdrücklich, daß Christus
wahrer Gott ist. Einzig und allein der allmächtige
göttliche Wille kann bewirken, daß ein Mensch Gott ist. Die
ewige Vorausbestimmung Christi als Gottessohn eröffnet
uns einen tiefen Einblick in die unendliche Liebe des
Dreieinen Gottes. Diese göttliche Liebestätigkeit ist
die Ursache der Menschwerdung; sie hat in Christus
geschaffen eine menschliche Liebestätigkeit, welche zwar
an sich, ihrem Sein nach, nicht unendlich ist, wohl aber
der Würde nach. So hat uns denn das Herz des Dreieinen
Gottes das Herz Christi oder das heiligste Herz
geschenkt. Das zweite Buch fragt nach dem Warum der
Menschwerdung im Sinne von wozu? quae ad officia?
Hauptzweck des heiligsten Herzens ist die Verherrlichung

des Dreieinen Gottes. Dazu ist er geworden
Fundament, Mittelpunkt, Haupt der Kirche im Himmel
und auf Erden, deren Glieder vom Haupte das
übernatürliche Leben empfangen (Engel und Menschen). Das
ist kurz der Gegenstand der beiden Lehrsätze dieses
Buches. Das Herz Gottes, der Hl. Geist, dem wir die
Menschwerdung zueignen: „qui conceptus est de Spiritu
Sancto," hat Christi Herz mit seiner menschlichen
Liebestätigkeit ganz frei und sündenlos geschaffen. So ist
denn Christus am fähigsten, möglichst vollkommen,
verdienstlich und wirksam, alle ihm übertragenen Ämter zu
erfüllen. Dem Zwecke, Gott den Dreieinigen zu verherrlichen,

sind alle anderen Ämter untergeordnet. Dies ist
Christi wesentliches Amt. Die anderen Ämter erfüllt er
in Liebe und Gehorsam gegen den Dreieinigen Gott. Durch
die Akte der Verherrlichung Gottes hat er auch allen
seinen Gliedern das übernatürliche Leben verdient und
ist geworden den geretteten Engeln Retter, den gefallenen
Menschen Erlöser.

Das dritte Buch behandelt, ebenfalls in zwei
ausgeführten Lehrsätzen, das Warum der Menschwerdung
im Sinne von: an occasione? Christus ist nicht bloß
gelegentlich, bedingnisweise gewollt. Durch einen einzigen
Willensbeschluß hat Gott Christum und die Gesamtheit
aller Geschöpfe gewollt. Zugleich in diesem Willensakt
hat der Dreieinige auch festgesetzt die Beziehungen aller



304 Scotistische Theologie.

Geschöpfe zu ihm selbst und zu einander, alles in voller
Kenntnis der künftigen Dinge. Das göttliche Willensdekret

ist in keinem Punkte unentschieden, sondern ganz
und gar bestimmt. Christus ist bestimmt so gewollt, wie
er gekommen ist. Ob Gott durch einen von diesem
genannten verschiedenen Willensbeschluß Christum gewollt
hätte oder nicht, falls Adam nicht gesündigt haben würde,
das ist nicht zu untersuchen; denn das können wir nicht
wissen. Wir haben es nur mit dem bestimmten, wirklich
gefaßten Willensbeschluß zu tun, nach welchem Christus
als unser Erlöser gewollt ist. Kraft dieses einzigen Willensaktes

ist Christus auch geworden Haupt aller Glieder ein
und derselben Kirche.

Vielfach schreibt man dem Scotus betreff des Wertes
der Verdienste Christi eine verkehrte Meinung zu, nämlich
dieser Wert käme nur ab extrinseca acceptatione Dei
(vgl. z. B. Lottini O. Praed.: Institutiones theologiae dog-
maticae, Romae et Ratisbonae 1904, Pustet, Vol. 2. pp.
261 sqq.; Pohle: Lehrbuch der Dogmatik, Paderborn 1903,
Schöningh, 2. Bd. S. 184 f.). Diesbezüglich. bemerkt der
Scotist Macedo (Grandes thèses I, S. 144): „Illud animad-
vertendum Thomistas in eo vulgo labi quod putent Scotum
totam rationem meriti in acceptatione Dei collocare, cum
Scotus non auferat valorem operum ; sed ultra illum exigat
acceptationem, tanquam illius complementum, quod oritur
ex suprema Dei maiestate qui liberaliter acceptât quod
omnibus titulis suum est, et vertit in meritum debitum
sibi obsequium." Unser Autor bringt, (a. O. S. 155 ff.) den
betreffenden Wortlaut des Scotus selbst nach den Repor-
tata Parisiensia (3. Sent. d. 19. qu. unica). Zum Schlüsse
heißt es da: „Et sie meritum Christi fuit quasi infinitum

(infinitum secundum quid), non tarnen formaliter
infinitum (infinitum simpliciter), sed ut infinite aeeep-
tatum pro infinitis, quod non fuisset si fuisset purus homo,
quia ut infinitum (Trinitas) acceptavit, propter in-
finitatem Personae merentis." Von den Verdiensten
Christi gilt, was von seinen menschlichen oder vielmehr
gottmenschlichen Handlungen gilt. Sie sind nicht
göttlich im strengen Sinne des Wortes, weil Christus als
Gott, als Verbum Dei keine Verdienste haben kann. Die
actio humana in Christo kann jedoch auch divina genannt
werden in gewissem Sinne. Petrus a Tarantasia (3. Sent,
d. 18. qu. 1. a. 1.) sagt von dieser menschlichen Tätigkeit



Scotistische Theologie. 305

Christi, sie werde göttlich genannt: non quia divina sit
per essentiam, sed per participationera, et hoc tri-
plici ratione: primo propter associationem in una persona
agente; secundo propter associationem aliquam in modo
agendi, quia perfectius operabatur ceteris operantibus
propter unionem, sicut sensualitas in homine perfectius
quam in brutis; tertio propter associationem in uno
effectu, seu opere operato, ut in uno et eodem miraculo,
in quo Divinitas operabatur interius, sicut leprosum
sanando, humanitas exterius, sicut leprosum tangendo"
(vgl. S. Thom. 3 p. qu. 19. a. 1. 2.; S. Bonav. 3. Sent. d.
17. a. 1. qu. 1. 2.).

Der Aquinate sagt (a. 0. a. 1.): „In Christo humana
natura habet propriam formam et virtutem, per quam
operatur; et similiter divina. Unde humana natura habet
propriam operationem distinctain ab operatione divina, et
e converso. Et tarnen divina natura utitur operatione
naturae humanae sicut operatione sui instrumenti; et
similiter humana natura participât operationem
divinae naturae, sicut instrumentum participât
operationem principalis agentis. (ad 1.) Divina operatio eius
(Christi) utitur humana, et humana eius operatio
participât virtutem divinae operationis. Alia est
operatio humana, in qua Pater et Spiritus sanctus non
communicant, nisi secundum acceptationem (cfr. Scotum
supra) misericordiae suae, et alia est eius operatio, in-
quantum est Dei Verbum, in qua communicant Pater et
Spiritus sanctus. (ad 2.) Operatio quae est humanae
naturae in Christo, inquantum est instrumentum Divinitatis,
non est alia ab operatione Divinitatis; non enim est alia
salvatio qua salvat humanitas Christi et Divinitas eius:
habet tarnen humana natura in Christo, inquantum
est natura quaedam, quamdam propriam operationem
praeter divinam. (ad 3.) Operari est hypostasis subsisten-
tis, sed secundum formam et naturam a qua operatio
speciem recipit. Et ideo a diversitate formarum seu na-
turarum est diversa species operationum; sed ab unitate
hypostasis est unitas secundum numerum, quantum ad
operationem speciei: sicut ignis habet duas operationes
specie différentes, scilicet illuminare et calefacere, secundum
differentiam lucis et caloris; et tarnen est una numéro
illuminatio ignis simul illuminantis calefacientis). Et similiter

in Christo oportet quod sint duae operationes
Jahrbuch für Philosophie etc. XIX. 20



306 Scotistische Theologie.

specie différentes secundum eius duas naturas;
quaelibet tamen operationum est una numéro in
Christo simul facta, sicut una ambulatio et una sanatio.
(ad 4.) Esse et operari est personae a natura; aliter tamen
et aliter. Nam esse pertinet ad ipsam constitutionem
personae; et sic quantum ad hoc se habet in ratione
termini; et ideo unitas personae requirit unitatem ipsius esse
completi et personalis. Sed operatio est quidam effectua

personae secundum aliquam formam vel na-
turam. Unde pluralitas operationum non praeiudicat
unitati personali. (ad 5.) Aliud est proprium operatum
operationis divinae, et operationis humanae in Christo;
sicut operatum proprium divinae operationis est sanatio
leprosi, operatum autem proprium humanae naturae est
eius contactus. Concurrunt autem ambae operationes ad
unum operatum, secundum quod una natura agit cum
communione alterius."

Ganz in Übereinstimmung mit der alten Überlieferung
der Väter, welche an St. Paulus (1 Kol. 1, 15 ff.) anknüpt,
faßt Scotus Christum in seiner Vorausbestimmung als
Verherrlicher des Dreieinigen Gottes und
allgemeinen Mittler. Diese Lehrüberlieferung hatte der
ehrwürdige Benediktinerorden in der Väterzeit treu
behütet. Beredten Ausdruck verliehen derselben noch
insbesondere St. Anseimus und St. Bernardus. So steht Scotus
durchaus auf dem festen Boden des Tatbestandes. Wie
St. Thomas ist auch er bestimmt der Meinung, daß wir
von dem, was rein vom Willen Gottes abhängt, nichts
sicher wissen können, außer es sei eigens von Gott geoffenbart

worden. Darum stellt er aber auch gar nicht näher
die Frage, ob Christus Mensch geworden wäre oder nicht,
wenn Adam nicht gesündigt hätte. Insofern weicht der
Doctor subtilis zunächst von den anderen großen
Scholastikern ab. Seit Honorius von Autun (f 1152) hatten
diese nämlich den Boden des einfachen Tatbestandes
verlassen. Alexander von Haies (f 1245) stellte folgende
diesbezügliche Frage: „An si natura humana per peccatum
lapsa non esset, adhuc fuisset ratio et convenientia ad
Incarnationem?" Kurz läßt sich seine Antwort so
zusammenfassen: „Absque praeiudicio concedi potest: etiam si
natura humana non peccasset, adhuc Christum carnem
sumpturum fuisse." Albertus Magnus (f 1280) fragte:
„Utrum si homo non peccasset, Filius Dei incarnatus fuisset ?"



Scotistische Theologie. 307

Die bejahende Antwort nennt er: „raagis concordare pie-
tati fidei", und hält sie für wahrscheinlicher. St.
Bonaventura (f 1274) fragt nach dem Hauptbeweggrund der
Menschwerdung: „Quaeritur quae fuerit incarnationis ratio
praecipua. Et quod sit humani generis redemptio, osten-
ditur." St. Thomas (1274) stimmt ganz mit seinem innigsten

Freunde in diesem Punkte überein. Unser Autor
(I, S. 253 f.) bemerkt dazu: „II importe grandement de
faire ici plusieurs remarques. 1° Nos deux maîtres
exposent, l'un et l'autre, incomplètement et dans les mêmes
termes, la thèse de la prédestination du Christ avant
toutes les autres créatures. Ni l'un ni l'autre ne
donne la raison véritable. Deus creare voluit ad glo-
riam suam, et voluit prius Christum, ut haberet
per eum gloriam summe et certe. Nous sommes donc
fondés à dire que les deux Docteurs n'ont vu notre thèse
que par le côté qui nous donne profit, et c'est le petit
côté si nous le comparons à l'autre, c'est-à-dire à la
glorification de Dieu immense et certaine par le Christ.
2° Ils réclament, très justement, comme preuve péromp-
toire et totalement nécessaire, le témoignage de l'Ecriture
et des Pères de l'Église. 3° Ils ne voient pas l'Écriture

et la Tradition favorables à cette doctrine, et quand
même, malgré que l'Écriture et la Tradition qu'ils requièrent,

leur paraissent faire défaut à cette thèse, quand
même ils la regardent comme probable ."

Bei der Vorausbestimmung Christi faßt nun Scotus
vor allem dessen Beziehung zum Dreieinen Gott als
Verherrlicher ins Auge. In seinen Reportata Parisiensia
(3. d, 7. a. 4. n. 5.) gibt er dieser Anschauung kurz und
bündig folgenden Ausdruck: „Dico igitur sic: Primo, Deus
diligit se; secundo, diligit se aliis, et iste est amor castus;
tertio, vult se diligi ab alio qui potest eum summe
diligere, loquendo de amore alieuius extrinseci; quarto,
praevidit unionem illius naturae quae debet eum
summe diligere, etsi nullus cecidisset." So zeigt
sich denn wahrhaft der Gottmensch in seiner menschlichen
Liebestätigkeit, d. i. das heiligste Herz Jesu als höchsten
Verherrlicher Gottes des Dreieinen. Zu dieser Auffassung
des Scotus heißt es (a. 0. S. 260): „Avec Duns Scot la
thèse a changé d'aspect. Ce n'est plus là question de
pure curiosité, bonne à mettre aux prises les professeurs
inoccupés. C'est la grandeur du Christ qu'elle intéresse,

20*



308 Scotistische Theologie.

et la religion y tient fixés ses regards et ses admirations
amoureuses. Au lieu de demander: Le Christ serait-il
venu sans le péché d'Adam? ce qui est donner un titre
petit à une question immense et marcher de biais, nous
demandons: Dieu a-t-il prédestiné, le Christ d'abord et
nous en lui? C'est revenir au style de saint Paul. Nous
apportons à la thèse ainsi présentée les témoignages de
saint Paul, de saint Jean, des Proverbes, de l'Ecclésiastique,

d'Isaïe, et des Pères qui ont combattu l'hérésie
arienne. Saint Bonaventure et saint Thomas ne les ont
ni réfutés, ni cités, à cause, précisément, que la thèse
n'était pas posée, dans son vrai jour. Les deux raisons
théologiques dont ils l'appuient dans leur exposition
sommaire, savoir: l'exaltation de l'homme et l'achèvement
du monde, leur font déclarer probable notre thèse. Or, ce
ne sont là que motifs secundaîres et per consequen-
tiam. Nous posons en première ligne celui-ci: La
glorification de Dieu immense et certaine par le Christ.
Comme on peut le remarquer, l'Incarnation est surtout
considérée du côté par où elle regarde Dieu, et c'est la
gloire de Duns Scot de l'avoir placée dans ce jour-là."

Scotus stützt seine Meinung auf die Hl. Schrift und
Überlieferung. Aus dem A. T. macht er besonders für
sich geltend: Prov. 8, 22. „Dominus possedit me in initio
viarum suarum, antequam quidquam faceret a principio."
— Eccli. 24, 14. „Ab initio et ante saecula creata sum et
usque ad futurum saeculum non desinam, et in habitatione
sancta coram ipso ministravi." Aus den Briefen des heil.
Paulus wendet er für sich an: Rom. 1, 4; 1 Kor. 3, 22;
Eph. 1, 3 ff.; Kol. 1, 15 ff.; Hebr. 13, 8. Von den heil.
Vätern sind insbesondere anzuführen: die hl. Gregorius
von Nazianz und Nyssa, der hl. Basilius, der hl. Athanasius,

der hl. Joh. Chrysostomus, der hl. Cyrillus von
Alexandrien usw. (vgl. a. O. I, S. 161 ff.). Wie bei allen
Werken Gottes ist allerdings auch bei der Menschwerdung
der Hauptzweck die Verherrlichung Gottes. Diese soll
aber erreicht werden durch die Offenbarung der Liebe
und Barmherzigkeit Gottes im Erlösungswerke. Gerade
der Erlöser soll durch seinen „Gehorsam bis zum Tode
des Kreuzes" (Phil. 2, 8) für das Heil der Menschen auch
vor allem seine Liebe zum himmlischen Vater in höchst
möglichster Weise zeigen. Darum sagt ja auch Christus
der Herr selbst (Joan. 17, 4): „Ego te clarificavi super



Scotistische Theologie. 301)

terram : opus consummavi, quod dedisti mihi ut faciam."
Dadurch daß Scotus in seinem angeführten Texte hinzufügt:

„etsi nullus cecidisset," verläßt er den Boden der
festen Tatsache, wenn auch nicht wie die andern großen
Scholastiker (vgl. oben) ex professo, so doch wenigstens
nebenbei. Er geht, wie uns scheinen will, in seiner
Folgerung aus der Hl. Schrift und Überlieferung zu weit.
Wenn Scotus oben sagt: „Deus vult se diligi ab alio qui
potest eum summe diligere", so ist dies eben der Erlöser,
auf welchen auch anzuwenden sind die weiteren Worte:
„praevidit unionem illius naturae quae debet eum summe
diligere." Von Ewigkeit her sieht eben der Dreieine
Gott die Annahme der leidensfähigen menschlichen Natur
von Seiten des ewigen Wortes voraus und zwar als durchaus

in vollkommen freier Liebe gewollt, keineswegs also
in gewisser Abhängigkeit und Nötigung.

Wie besonders im Erlösungswerke deutlich die Liebe
und Barmherzigkeit Gottes offenbar wird gegenüber
den sündigen Menschen, so zeigt sich auch gerade da im
bitteren Leiden und Sterben des Gottmenschen gleichsam
so recht handgreiflich seine äußerste Liebe zum Vater,
wodurch eben Gott am vollkommensten verherrlicht wird.
Von Ewigkeit her sieht Gott den Sündenfall voraus und
läßt denselben zu, um aus dem Übel Nutzen zu bewirken,
damit in Christo dem Erlöser um so offenbarer werde
Gottes Liebe und Barmherzigkeit. Die Belegstellen aus
der Hl. Schrift und Überlieferung sowohl für die Meinung
des Scotus als auch für die des hl. Thomas lassen sich
so mitsammen verwerten. Dazu passen dann noch in
besonderer Weise des hl. Völkerapostels Worte: (Rom. 11, 32)
„Conclusit enim Deus omnia in incredulitate, ut omnium
misereatur. (Gal. 3, 22) Sed conclusit Scriptura omnia
sub peccato, ut promissio ex fide Iesu Christi daretur
credentibus" [vgl. P. Jean-Baptiste O. M. Cap.: Essai
sur la primauté de N.-S. Jésus-Christ et sur le motif de
l'Incarnation, in-8 gr. de XXIII et 334 pages, Paris 1900,
Oeuvre de St.-Francois d'Assise (jetzt: Maison St.-Roch,
Couvin, Belgique). — P. Hilaire, de Barenton O. M. Cap.:
Problème ancien, solution nouvelle. Pourquoi Dieu s'est-il
fait homme? (Auszug aus den „Études Franciscaines.")
Ebendaselbst 1903]. Gerade als Erlöser steht der
Gottmensch an der Spitze der ganzen Schöpfung; gerade
als Erlöser ist er das Haupt der ganzen Kirche, der



310 Scotistische Theologie.

Menschen und der Engel, (Kol. 1, 18) „ut sit in omnibus
ipse primatum tenens."

Von Ewigkeit her ist der Sohn Gottes vorausbestimmt
worden der menschlichen Natur nach, daß er nämlich in
der Fülle der Zeit wirklich die menschliche und zwar die
leidensfähige menschliche Natur annehmen sollte: (Rom.
1, 4) „Qui praedestinatus est filius Dei in virtute." Dazu
bemerkt der Aquinate in seinem Kommentar: „Praedesti-
natio potest attribui personae Christi secundum quod sub-
sistit in humana natura, licet non attribuatur ei secundum
quod subsistit in divina. Unde et Apostolus, prius filium
Dei incarnatum esse praemiserat, et postea ei praedesti-
nationem attribuit, ut intelligatur praedestinatus esse
secundum quod factus est ex semine David secundum
carnem, et sic a filio Dei, explicando incarnationis
mysterium, descendit ad carnem et a carne secundum
praedestinationem ascendit ad filium Dei, ut ostendatur,
quod neque gloria divinitatis impedivit infirmi-
tatem carnis, neque infirmitas carnis diminuit
maiestatem Dei." Aus der Liebe Gottes aber floß der
ewige Ratschluß, die Menschen zu erlösen, wie (Joh. 3, 16)
der Herr selbst sagt: „Sic enim Deus dilexit mundum, ut
Filium suum unigenitum daret." Des Sohnes Gegenliebe
aber zeigt sich besonders in seinem bitteren Leiden und
Sterben. Uns das aufs deutlichste zu offenbaren, sollte
gerade das Sinnbild und Werkzeug dieser gottmenschlichen

Liebe, das leibliche Herz Jesu mit einem Speere
durchbohrt und geöffnet werden gleichsam zur Wohnung
unseres Herzens, damit dieses nachgebildet werde Jesu
Herz und entflammt werde von wahrer Gottes- und
Nächstenliebe nach Christi Beispiel.

Ein gut Stück scotistischer Philosophie und Theologie
ist in den beiden Bänden geboten, wir können wohl sagen
die Kern- und Angelpunkte, ganz nach den echten Quellen
behandelt, nicht von zweiter Hand geschöpft. Die etwaige
Verschiedenheit, welche da zwischen den großen
Scholastikern erscheint, rührt mehr bloß von dem verschiedenen
Gesichtspunkte her, von welchem aus bei den einzelnen
die Sache behandelt ist. So z. B. behandelten St.
Bonaventura und St. Thomas die Menschwerdung einzig in
bezug auf uns, Scotus aber vorzugsweise inbezug auf
Gott den Dreieinen. Mit großem Eifer und edler
Begeisterung tritt der Verfasser stets für seinen großen



Scotistische Theologie. 311

Meister ein, welcher mit aller kindlichen Liebe und fester
Mannestreue stets der hl. Kirche und dem heiligen
römischkatholischen Glauben anhing. Nie und nimmer folgte der
demütige Sohn des hl. seraphischen Vaters Franziskus
seinem Privaturteil, sondern stets in gesunder und weiser
Kritik dem unfehlbaren Urteil der hl. Kirche. Mit aller
Bescheidenheit und Schonung gegen abweichende Meinungen

sucht er die seinige mit durchaus sachgemäßen Gründen

zu stützen, in theologicis stets im engsten Anschluß
an die Hl. Schrift, an die hl. Väter und die kirchlichen
Lehrentscheidüngen. In echt katholischer Weise erforscht
er immer mit größter Sorgfalt die unverfälschte
Überlieferung an der sicheren Hand der weisen Mutter, der
heiligen Kirche. Von den hl. Vätern schließt er sich mit
Vorliebe dem großen hl. Dionysius vom Areopag, dem
hl. Johannes von Damaskus und besonders auch dem heil.
Augustinus an. Wie sein Meister ist auch unser Verfasser
durchweg sachgemäß. Besonders wohltuend berührt dessen
große Verehrung gegen den Engel der Schule und die
Hochschätzung seiner Meinung, selbst wenn er in
verschiedenen Punkten mit dem Meister von ihm abweicht.
Stets genoß ja auch die Lehre des Ehrw. Duns Scotus in
der hl. Kirche ein großes Ansehen (vgl. II, S. 91 ff.).
Mehrere Päpste und allgemeine Konzilien belobigten
dieselbe ausdrücklich. Hervorragende Thomisten benutzten
fleißig des Scotus Schriften. So verwertete z. B. der heil.
Antoninus, Erzbischof von Florenz, öfter des Scotus
scharfsinnige Äußerungen (vgl. ligner: Die volkswirtschaftlichen

Anschauungen Antonins von Florenz, Paderborn
1904, Schöningh, S. 44, 64, 82, 119, 161, usw.). Vielfach
sind des Scotus Schriften auch wertvoll zum besseren
Verständnis der Ansicht des hl. Thomas von Aquin, so
z. B. in der Lehre von der Heiligung der Gottesmutter.
Gerade Scotus lehrt, daß die Autoritäten (auch St. Thomas
und St. Bonaventura) bei der seligsten Jungfrau nur von
einem contrahere peccatum originale secundum naturam,
nie aber secundum personam reden, letzteres vielmehr
ganz entschieden von ihr ausschließen (vgl. dies. Jahrb.
X. S. 204 ff.). Übrigens kann die gründliche Erörterung
von Kontroverspunkten dem Gedeihen der theologischen
Wissenschaft nur dienlich sein.

Beachtenswert ist diesbezüglich die Ansicht der PP.
Editores der Opera omnia S. Bonaventurae. (Quaracchi),



312 Scotistische Theologie.

welche neue Prachtausgabe mit dem 10. Bande (11)02) nach
mehr als dreißigjähriger mühevoller Arbeit zum bleibenden

Ruhme des ehrwürdigen Franziskanerordens glücklich
vollendet ist. Die tief beherzigenswerten Worte sind
folgende: „Verus spiritus Ecclesiae in necessariis vult
unitatem, in dubiis concedit libertatem et in omnibus
commendat caritatem. Ut infinitis erroribus, intellectum
hominum hac nostra aetate obscurantibus, remedium pa-
retur, necesse est ut omnes scholae catholicae rever-
tantur ad eadem principia philosophica antiqua et a
S. Thoma perfectissime proposita. Quae tarnen
minime obstant illi liber ta ti quam Ecclesia suis doctoribus
et scholis in rebus dubiis concedit, immo pro bono universalis

Ecclesiae tuetur. Videtur enim et providentiae
divinae et utilitati Ecclesiae potius congruere, quod in
decursu saeculorum S. Doctores varias rationes et modos
loquendi excogitaverint, praecipue in arduis fidei mysteriis,
ut infinitum atque ineffabile divinae veritatis pelagus hu-
manis mentibus humano modo explicarent et ostenderent
(Tom. I. Proleg. p. LXXXII). Ipsa sancta Rom a na
Ecclesia est omnium SS. Doctorum et mater et ma-
gistra. Ipsa enim sola est Christi corpus et plenitudo
ei us (Eph. 1,22). Ipsa omnis indagandae veritatis theo-
logiae suprema est régula; ipsa, fecundata a Spiritu sancto,
in decursu saeculorum caelum ecclesiasticum ornavit lumi-
naribus multorum doctorum, qui viam Dei in veritate
docent (Matth. 22, 16), methodis quidem et verbis diversis,
uno tarnen spiritu. Stella enim a Stella differt in
claritate (1 Kor. 15, 41), secundum mensuram dona-
tionis Christi (Eph. 4, 7). Nemini tarnen suorum
Doctorum Ecclesia tribuit nec in docendo infallibilitatem
nec ad solvendas omnes difficultates plenam sufficien-
tiam nec ad totius doctrinae revelatae explicationem
adaequatam expressionem. Quando ipsa Ecclesia
determinates loquendi modos iam definivit, certe non dis-
cedendum est ab usu eorum. Quando tarnen Ecclesia in
rebus dubiis libertatem concedit sequendi diversas SS.
Doctorum opiniones, non videtur generatim esse utile, ad
unum S. Doctorem restringere ambitum catholicae
veritatis, immo ipsa pluralitas sententiarum et verborum pro-
batorum auctorum interdum mysterium revelatum reddere
potest hominibus suavius et credibilius (Tom. X. pp. 37
col. 2 et sq.)." —



Scotistische Theologie. 313

Zum Schlüsse des zweiten Bandes folgt noch in
eigenem Anhang (32 Seiten) der Entwurf eines besonderen
Offiziums und Meßformulars zu Ehren des heiligsten
Herzens Jesu Christi, ganz in Übereinstimmung mit den
in den beiden Bänden gegebenen dogmatischen Ausführungen

über die menschliche Liebe Christi und entsprechend

der feierlichen Weihe des ganzen
Menschengeschlechts an dasJheiligsteHerz zur sozialen und religiösen
Erneuerung der Menschheit. Über den Festgegenstand
heißt es (S. 3): „L'objet à célébrer est l'activité aimante
humaine de Jésus Christ, laquelle, créée par les Trois
Personnes de Dieu-Trinité, hypostasée dans le Verbe
seulement, se compose d'une Volunté Humaine, ornée
de la grâce, et faisant l'acte intellectuel d'aimer; de la
Chair du Coeur, qui sent le contrecoup de l'acte d'aimer;
et remplit à l'égard de Dieu-Trinité, le rôle de Glo-
rificateur extérieur; à l'égard des Contingents, la fonction

de Médiateur universel. — Cet Office, célébrant
l'amour de Dieu-Trinité pour Jésus-Christ, homme
hypostasé dans le Verbe, et pour tous les libres, ses
cohéritiers; l'amour humain de Jesus-Christ pour Dieu-
Trinité; l'amour humain de Jésus-Christ pour tous
ses co-prédestinés qu'il veut conquérir à l'amour de Dieu-
Trinité et de Lui-même, ne se confond, par son objet,
avec aucun autre Office: Noël, Passion, Saint-Sacrement."
— Der Fortsetzung der vortrefflichen „Grandes Thèses
Catholiques" sehen wir mit Freuden entgegen.

Wacker verwertet auch ein bayrischer Franziskanerpater
Dr. Par then ius Min ge s die scotistische Theologie

in seiner Theologia dogmatica specialis. Ebenso verteidigte

er Scotus gegen ungerechte Vorwürfe wiederholt
in Artikeln der Tübinger kath.-theol. Quartalschrift, sowie
noch jüngst in einer eigenen Monographie. Da uns jedoch
diese Arbeiten nicht vorliegen, müssen wir mit bloßem
Hinweise auf dieselben uns begnügen. Aufrichtig freuen
wir uns aber auch über den regen wissenschaftlichen Eifer
in der bayrischen Franziskanerordensprovinz. Eifer in
Gebet und wahrer Wissenschaft bilden das solide
Fundament der religiösen Orden und den festen Halt ihrer
äußeren Tätigkeit.

Noch erübrigt uns auf zwei ältere tüchtige scotistische
Werke in neuer Auflage aufmerksam zu machen. Beide
erschienen von 1900 an in der Typographia Sallustiana



314 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

zu Rom und liegen seit 1903 vollendet vor : Scotus
Academic us seu Universa Doctoris Subtilis Theologica
Dogmata, quae ad nitidam et solidam Academiae Parisiensis
docendi methodum concinnavit R. P. Claudius Frassen
O. F. M., S. Facultatis Parisiensis Doctor. Editio nova.
12 Volumia in-8° gr. L. 40. — V. Joannis Duns Scoti
O. F. M. Doctoris Subtilis Summa Theologica, ex
universis operibus eius concinnata, iuxta ordinem et dis-
positionem Summae Angelici Doctoris S. Thomae Aquinatis
per Fr. Hieronymum de Montefortino, Provinciae
Romanae alumnum. Nova editio. 6 Volumina in-8° gr.
L. 40. — Beide Werke sind im Verlag von Desclée et Cie.,
Piazza Grazioli (Palazzo Doria), Roma.

—$6>~c

ZUR LEHRE DES HL. THOMAS VON WESENHEIT
UND SEIN.

(Bemerkungen zu S. Thorn. : In lib. Boethii De Hebd. lect. 2. [al. 1].)

(Fortsetzung von Bd. XVIII S. 396; Bd. XIX S. 53. 193.)

Von DR. FRANZ ZIGON.

Es bleibt dabei : Der hl. Thomas hat nirgends von
der Subsistenz als einem modus hypostaticus Erwähnung
getan, und dieser Punkt ist einer von den wenigen, wo
der Kardinal Cajetan, der sonst als ein eines solchen
Lehrers würdiger und treuer Schüler unsere volle Bewunderung

verdient, den Gedanken des hl. Thomas in einer
Frage von größerer Bedeutung minder richtig aufgefaßt
hat und deswegen von seiner Ansicht abweicht. Nach der
Anschauung des englischen Meisters gibt es in den
Geschöpfen überhaupt nur eine reale Zusammensetzung
zwischen der Einzelnatur und dem Sein, nicht aber noch eine
zweite zwischen ihr und der Subsistenz als einer vom Sein
real verschiedenen Entität.

Nun geben auch die Verteidiger des realen
Unterschiedes zwischen Subsistenz und Existenz wirklich zu —


	Schotistische Theologie

