Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 19 (1905)

Artikel: Schotistische Theologie
Autor: Leonissa, Josephus a
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762018

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

298 Scotistische Theologlﬂ

SCOTISTISCHE THEOLOGIE.
Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Car.

ot —

Im Jahre 1904 sind es gerade 600 Jahre, dall Ven.
Joannes Duns Scotus an der Sorbonne zu Paris die Dok-
torwiirde erlangte (1304). Gewil} diirfte es da angemessen
sein, einen kurzen Rundgang durch die neueste scotistische
Theologie zu machen, soweit sie uns eben vorliegt. Sicher-
lich wird der hl..Thomas von Aquin, dessen Lehre unser
Jahrbuch besonders pflegt, nichts dagegen haben. Ge-
schieht es doch in aller Liebe nach des Jahrbuchs Motto:
msotudio et verecundia Veri.“ Aus Veranlassung der genannten
Jubelfeier erschien die Schrift: Pourquoi Jésus-Christ?

ou la dogmatique du Sacré Coeur dans I’Kcole Fran-

ciscaine par le R. P. Déodat Marie de Basly O. F. M.
in-8 gr. de pages 482 et 32, Rome, Lille, Paris 1903,
Desclée et Cie. Diese Festschrift bildet den zweiten Band
der Grandes Theéses Catholiques in demselben Ver-
lage und liegt bereits in dritter Auflage vor. Der erste
Band erschien zuerst zu Weihnachten 1899 und in vierter
Auflage bereits 1901: Le Sacré Coeur. Conférences
selon la doctrine du Vénérable Iean Duns Scot par le R.
P. Déodat de Basly O. F. M. in-8 gr. de pp. LXXII et 269.
Von den sehr giinstigen Besprechungen in franzosischen
Fachzeitschriften heben wir hervor die in der Qulnzame,
im Ami du Clergé, in der Revue du Clorge francgais, in
den Ktudes Franciscaines, besonders in der Gazette de
France (20. Mai 1900 ,par un Thomiste convaincu*).

Der Inhalt der sechs Konferenzen ist kurz folgender:
1. Der Vorrang des Herzens in Christus (la prééminence
du Coeur dans le Christ). 2. Christi Herz ist der religi-
O0se Mittelpunkt des ganzen Welltalls (le Coeur du Christ
est le centre religieux de tout l’univers). 3. Christi Herz,
Beweggrund der Schopfung und Zweck der Werke Gottes
(le Coeur du Christ, motif de la création et fin des oeuvres
de Dieu). 4. Macht die Vortrefflichkeit der Verdienste
des Herzens Jesu dieses notwendig im gottlichen Plane
(I’excellence des mérites du Coeur de Jésus le rend elle
nécessaire dans le plan divin)? 5. Kampf des Gnostizis-
mus und Arianismus gegen das Herz Christi, den ersten



Scotistische Theologie. ' 299

und héchsten Verherrlicher Gottes (combat du Gnosticisme
et de I'’Arianisme contre le Coeur du Christ, premier et
supréme glorificateur de Dieu). 6. Stelle des Herzens
Christi in den scholastischen Systemen (la place du Coeur
de Jésus-Christ dans les systemes scolastiques). Nach
jeder Konferenz folgen zur nidheren Begriindung des be-
treffenden Themas im Originaltext Anmerkungen aus St.
Thomas und den Thomisten einerseits und aus Scotus
und den Scotisten anderseits. Durch diese vergleichsweise
einander gegeniibergestellten Texte wird es dem Leser
selbst ermoglicht, den Inhalt der einzelnen Konferenzen
auf seine Zuléssigkeit nachzupriifen. Die Noten der ersten
Konferenz nun bewegen sich um die Hauptfrage: Ist die
Vernunft oder der Wille vollkommener (qui est le plus
noble, de l'intellegence ou de la volonté)? Die Noten der
zweiten Konferenz haben zum Mittelpunkt die Frage:
Wovon ist Christus Fiihrer und Haupt (de qui le Christ
est-il le chef et la téte)? Die Noten der dritten Konferenz
beziehen sich auf die Frage: Ist Christus vorherbestimmt
nach Adam oder vor der Welt (le.Christ est-il prédestiné
aprées Adam ou avant le monde) ? Die Noten der vierten
Konferenz behandeln den Wert der Verdienste Christi
(les mérites de Notre-Seigneur). Die Noten der fiinften
Konferenz haben zum Hauptgegenstand die Vorherbestim-
mung Christi in der Irrlehre des Arius (la prédestination
du Christ dans I’ hérésie d’Arius). Die Noten der sech-
sten Konferenz endlich bringen das Urteil der grofBien
Scholastiker iiber die erste Vorherbestimmung Christi
(la prédestination premieére du Christ jugée par les grands
scolastiques). Das allgemeine Inhaltsverzeichnis am
Schlusse des Bandes bringt in fortlaufender Reihe eine
genaue Ubersicht i{iber den Stoff jeder Konferenz wie der
entsprechenden Anmerkungen. Bei der mehr rednerischen
Darstellungsart von Konferenzen darf natiirlich nicht
jeder Ausdruck, jedes Bild oder Gleichnis mit aller wissen-
schaftlichen Strenge beurteilt werden. Was jedoch der
Ausfiithrung der Konferenzen an wissenschaftlicher Schirfe
mangelt, das erganzen die denselben beigegebenen An-
merkungen

An die Hauptfrage nach dem Vorrang der Vernunft
oder des Willens reihen sich mehrere andere Fragen, die
erstere um so griindlicher zu losen. Néher wird da er-
ortert, ob die Freiheit der Vernunft oder dem Willen



300 | Scotistische Theologie.

angehort; ob das Wissen oder Wollen Gottes schopferische
Ursache der Dinge ist; ob das ewige Gesetz durch das
gottliche Erkennen oder Wollen Gesetz ist; ob die Siinde
der Engel und ihre UnbubBfertigkeit ihre Erklirung finden
im Verstand oder Willen dieser Geister; ob die Gnade
unmittelbar in der Substanz der Seele ruht oder nur zu
dieser gelangt durch den Willen, ob die Seligkeit nur die
Wonne der Vernunft oder auch zugleich die Sittigung
des Willens ist (si la béatitude n’est que le ravissement
de I’esprit, ou ce ravissement joint au rassasiement du
coeur). Wie uns scheinen will, kann dem Willen nur ein
beziehungsweiser Vorrang vor der Vernunft eingeriumt
werden. Schlechthin, simpliciter, secundum se, absolute
in ratione potentiae, gebiihrt der Vernunft der Vorrang.
Das Wahre nidmlich als Gegenstand der Vernunft ist
allgemeiner als das Gute, der Gegenstand des Willens,
und deshalb héher. Darum ist aber auch die Vernunft
vorziiglicher als der Wille, weil umfassender. Der Gegen-
stand der Vernunft ist ferner hdher, weil er einfacher
und abstrakter ist, nimlich die Natur des Guten; wihrend
das wirkliche, konkrete Gute Gegenstand des Willens ist.
Darum steht auch die Vernunft hoher als der Wille; eben-
falls, weil sie eine hohere Bewegungsweise hat als der
Wille. Denn die ganze Vollkommenheit des freien Willens
kommt von der Natur der Vernunft, welche eben den
Willen zu seiner Betitigung anregt und ihm seinen Gegen-
stand darbietet; zudem heiit auch der Wille nur gut und
recht, insofern er der rechten Vernunft gehorcht. Weiter
ist die Vernunft vollkommener, weil sie die Dinge zu sich
zieht und sie aufnimmt, wihrend der Wille von den Dingen
angezogen wird. Endlich ist die Vernunft erste Eigen-
schaft der Seele, welcher der Wille gleichsam als zweite
folgt, und deshalb vorziiglicher (vgl. Gredt O. S. B.:
Elementa Philosophiae, Romae 1901, Desclée, Tom II. pp.
89 sqq. — Georgius a Villafranca O. M. Cap.: Compen-
dium Philosophiae, Parisiis 1901, Lethielleux, Tom. III. pp.
368 sqq.). Der Wille an sich ist eine blinde Féhigkeit.
Seine Freiheit ist durchaus abhingig von der Vernunft;
ohne deren Leitung wird die Freiheit des Willens zur
Willkiir. Die Liebe Gottes ist hienieden vollkommener als
die Gotteserkenntnis; in patria aber, wann wir ,Gott
schauen werden, wie er istY, wird, wenigstens in ordine
entis, die Gotteserkenntnis vollkommener sein. -— Die



Scotistische Theologie. 301

scientia. visionis oder approbationis Dei verursacht die
Dinge, allerdings in gleichzeitiger Wechselbeziehung
zum Willen. Der Wille ist causa quoad exercitium, jene
scientia aber quoad specificationem. Von ihr also emp-
fangen die Dinge ihre Seinsform; ihr sind sie dhnlich im
Sein als Wirkungen der entsprechenden Ursache. Die
Dinge sind, weil das Wissen Gottes ihre erstbewirkende
Ursache ist, und alles andere nur kraft dieser Ursache
wirksam sein kann. Wirkende Ursache ist jene, welcher
die Wirkung é#hnlich wird. Das geschopfliche Sein aber
wird offenbar der Idee Gottes, nicht dem Willen dhnlich.
Die Form der Wirkung entspricht genau der einwirkenden
Form, sowie das Kunstwerk der Idee im Geiste des Kiinstlers
(vgl. Buonpensiere O. Praed.: Commentaria in Summ,
Theol. S. Thomae Aquinatis, Romae et Rutisbonae 1902,
Pustet, pp. 581 sqq. — Schneider: Wissen Gottes, 2. Ab-
teilung, S. 476 ff. Regensburg 1885, Manz). — Betreff der
Seligkeit lassen sich die Meinungen gut zusammenreimen,
wenn das Wesen der Seligkeit und ihr ganzer Zustand
genau unterschieden werden. Zu letztérem gehoren, nach
den Thomisten wie nach den Scotisten, drei Akte: visio
Dei, amor et gaudium. Das Wesen, den inneren Grund,
jedoch bildet die Anschauung, die Titigkeit der Vernunft,
gestiarkt durch das lumen gloriae.

Betreff der Vorherbestimmung, praedestinatio, ist
wohl zu beachten, dal Christus und wir in ein und dem-
selben Akte von Gott vorherbestimmt wurden. Zugleich
mit der Menschwerdung Christi wurde auch die Erldsung
des Menschengeschlechtes von Ewigkeit her beschlossen.
Die Menschwerdung wird durch den Siindenfall durchaus
kein bonum occasionatum; denn sie war ganz gemil
der Absicht Gottes. Diesen Einwand hatte schon St. Bo-
naventura (3. Sent. dist. 1. a. 2. qu. 2. ad 5. in: sed contra
— selbst angefithrt vom Autor I, S. 244) entkriftet.
St. Thomas (3. p. qu. 24. a. 4.) sagt: ,Sic Deus praeordi-
navit nostram salutem, ab aeterno praedestinando, ut per
Iesum Christum compleretur. Sub praedestinatione enim
aeterna non solum cadit id quod est fiendum in tempore,
sed etiam modus et ordo secundum quem est complendum
in tempore. (ad 3.) Quia Deus praeordinavit incarna-
tionem Christi, simul cum hoc praeordinavit ut esset
nostrae salutis causa.* De facto wurde Christus als Er-
loser vorherbestimmt und zwar von Ewigkeit her. ,Deus



302 Scotistische Theologie.

praedestinavit opus incarnationis, sagt der Aquinate (l. c.
qu. 1. a. 3. ad 4.) in remedium humani peccati.“ Gott
wollte seine Verherrlichung und die Auszeichnung der
menschlichen Natur gerade durch die Liebe und Barm-
herzigkeit im Erlosungswerke offenbaren. Gottes Blick
umfalte von Ewigkeit zugleich alle Geschopfe, auch
Christi heiligste Menschheit; auf dieser aber ruhte er mit
dem grofSten Wohlgefallen. Christus als Mensch wurde
vorherbestimmt als Mittelpunkt der Gesamtschépfung, als
Krone nicht bloB der sichtbaren, sondern auch der un-
sichtbaren Geschopfe, als deren Haupt und Konig, ,dem
alle Gewalt gegeben im Himmel und auf Erden“ Christus
ist das Haupt der Kirche hienieden und im Jenseits:
yomnia, sagt der Apostel (Eph. 1, 22 f)), subiecit sub
pedibus eius: et ipsum dedit caput supra omnem Eccle-
siam, quae est corpus ipsius.“ Und der Engel der Schule
(I. c. qu. 8. a. 4.) sagt: ,Corpus Ecclesiae mysticum non
solum consistit ex hominibus, sed etiam ex angelis. Totius
autem huius multitudinis Christus est caput; quia propin-
quius se habet ad Deum et perfectius participat dona
ipsius, non solum quam homines, sed etiam quam angeli;
et de eius influentia non solum homines recipiunt, sed
etiam angeli , .. Et ideo Christus non solum est caput
hominum, sed etiam angelorum. (ad 2.) Christus autem non
solum fuit viator, sed etiam comprehensor. Et ideo non so-
lum fidelium, sed etiam comprehendentium est caput, utpote
plenissime habens gratiam et gloriam. (ad 3.) Humanitas
Christi ex virtute spiritualis naturae, scilicet divinae, potest
aliquid causare non solum in spiritibus hominum, sed etiam
in spiritibus angelorum, propter maximam coniunctionem
eius ad Deum, scilicet secundum unionem personalem.*
Im Unterschiede vom ersten ist der zweite Band (siehe
oben) streng theologisch gehalten. Als Einleitung dient
eine Studie iiber Duns Scotus (S. 1—98). Zunichst
wird Scotus eingefiihrt als Theologe des heiligsten Her-
zens d, i. der menschlichen Liebe Christi. Dann wird
niher seine Schreibweise behandelt, seine kritische Me-
thode, seine synthetischen Gesichtspunkte (vues synthéti-
ques). Den SchluB bilden die offiziell-kirchlichen Zeugnisse
zugunsten seiner Schule. Der eigentliche Inhalt des Bandes
selbst ist abgeteilt in drei Biicher. Das erste Buch
beantwortet die Frage, warum d. i. qua causa der Mensch
Christus das Wort Gottes ist. Die volle Antwort ist



Scotistische Theologie. 303

gegeben in vier Lehrsédtzen, welche niher bewiesen werden.
Die Geschichte von zwanzig Jahrhunderten zeigt zu-
nichst die Bedeutung der Menschwerdung des Gottessohnes.
Die H1l. Schrift zeigt dann ausdriicklich, daB Christus
wahrer Gott ist. Einzig und allein der allmichtige go6tt-
liche Wille kann bewirken, daB ein Mensch Gott ist. Die
ewige Vorausbestimmung Christi als Gottessohn erdffnet
uns einen tiefen Einblick in die unendliche Liebe des
Dreieinen Gottes. Diese gottliche Liebestitigkeit ist
die Ursache der Menschwerdung; sie hat in Christus
geschaffen eine menschliche Liebestitigkeit, welche zwar
an sich, ihrem Sein nach, nicht unendlich ist, wohl aber
der Wiirde nach. So hat uns denn das Herz des Dreieinen
Gottes das Herz Christi oder das heiligste Herz ge-
schenkt. Das zweite Buch fragt nach dem Warum der
Menschwerdung im Sinne von wozu? quae ad officia?
Hauptzweck des heiligsten Herzens ist die Verherr-
lichung des Dreieinen Gottes. Dazu ist er geworden
Fundament, Mittelpunkt, Haupt der Kirche im Himmel
und auf Erden, deren Glieder vom Haupte das iiberna-
tirliche Leben empfangen (Engel und Menschen). Das
ist kurz der Gegenstand der beiden Lehrsitze dieses
Buches. Das Herz Gottes, der HI. Geist, dem wir die
Menschwerdung zueignen: ,qui conceptus est de Spiritu
Sancto, hat Christi Herz mit seiner menschlichen Liebes-
tatigkeit ganz frei und siindenlos geschaffen. So ist
denn Christus am fiahigsten, moglichst vollkommen, ver-
dienstlich und wirksam, alle ihm iibertragenen Amter Zu
erfiilllen. Dem Zwecke, Gott den Dreieinigen zu verherr-
lichen, sind alle anderen Amter untergeordnet. Dies ist
Chrlstl wesentliches Amt. Die anderen Amter erfiillt er
in Liebe und Gehorsam gegen den Dreieinigen Gott. Durch
die Akte der Verherrlichung Gottes hat er auch allen
seinen Gliedern das iibernatiirliche Leben verdient und
ist geworden den geretteten Engeln Retter, den gefallenen
Menschen Erloser.

Das dritte Buch behandelt, ebenfalls in zwei aus-
gefiihrten Lehrsidtzen, das Warum der Menschwerdung
im Sinne von: an occasione? Christus ist nicht bloB
gelegentlich, bedingnisweise gewollt. Durch einen einzigen
WillensbeschluB hat Gott Christum und die Gesamtheit
aller Geschépfe gewollt. Zugleich in diesem Willensakt
hat der Dreieinige auch festgesetzt die Beziehungen aller



304 Scotistische Theologie.

Geschopfe zu ihm selbst und zu einander, alles in voller
Kenntnis der kiinftigen Dinge. Das gottliche Willens-
dekret ist in keinem Punkte unentschieden, sondern ganz
und gar bestimmt. Christus ist bestimmt so gewollt, wie
er gekommen ist. Ob Gott durch einen von diesem ge-
nannten verschiedenen WillensbeschluBl Christum gewollt
hitte oder nicht, falls Adam nicht gesiindigt haben wiirde,
das ist nicht zu untersuchen; denn das kénnen wir nicht
wissen. Wir haben es nur mit dem bestimmten, wirklich
gefaflten WillensbeschluBl zu tun, nach welchem Christus
als unser Erloser gewollt ist. Kraft dieses einzigen Willens-
aktes ist Christus auch geworden Haupt aller Glieder ein
und derselben Kirche.

Vielfach schreibt man dem Scotus betreff des Wertes
der Verdienste Christi eine verkehrte Meinung zu, nimlich
dieser Wert kime nur ab extrinseca acceptatione Dei
(vgl. z. B. Lottini O. Praed.: Institutiones theologiae dog-
maticae, Romae et Ratisbonae 1904, Pustet, Vol. 2. pp.
261 sqq.; Pohle: Lehrbuch der Dogmatik, Paderborn 1903,
Schoningh, 2. Bd. S. 184 f.). Diesbeziiglich bemerkt der
Scotist Macedo (Grandes theses I, S. 144): ,Illud animad-
vertendum Thomistas in eo vulgo labi quod putent Scotum
totam rationem meriti in acceptatione Dei collocare, cum
Scotus non auferat valorem operum; sed ultra illum exigat
acceptationem, tanquam illius complementum, quod oritur
ex suprema Dei maiestate qui liberaliter acceptat quod
omnibus titulis suum est, et vertit in meritum debitum
sibi obsequium.“ Unser Autor bringt (a. O. S. 155 ff.) den
betreffenden Wortlaut des Scotus selbst nach den Repor-
tata Parisiensia (3. Sent. d. 19. qu. unica). Zum Schlusse
heiBit es da: ,Et sic meritum Christi fuit quasi infini-
tum (infinitum secundum quid), non tamen formaliter
infinitum (infinitum simpliciter), sed ut infinite accep-
tatum pro infinitis, quod non fuisset si fuisset purus homo,
quia ut infinitum (Trinitas) acceptavit, propter in-
finitatem Personae merentis.“ Von den Verdiensten
Christi gilt, was von seinen menschlichen oder vielmehr
gottmenschlichen Handlungen gilt. Sie sind nicht
gottlich im strengen Sinne des Wortes, weil Christus als
Gott, als Verbum Dei keine Verdienste haben kann. Die
actio humana in Christo kann jedoch auch divina genannt
werden in gewissem Sinne. Petrus a Tarantasia (3. Sent.
d. 18. qu. 1. a. 1.) sagt von dieser menschlichen Tétigkeit



Scotistische Theologie. 305

Christi, sie werde gottlich genannt: non quia divina sit
per essentiam, sed per participationem, et hoc tri-
plici ratione: primo propter associationem in una persona
agente; secundo propter associationem aliquam in modo
agendi, quia perfectius operabatur ceteris operantibus
propter unionem, sicut sensualitas in homine perfectius
quam in brutis; tertio propter associationem in uno
effectu, seu opere operato, ut in uno et eodem miraculo,
in quo- Divinitas operabatur interius, sicut leprosum
sanando, humanitas exterius, sicut leprosum tangendo*
(vgl. 8. Thom. 3 p. qu. 19. a. 1. 2,; S. Bonav. 3. Sent. d.
17. a. 1. qu. 1. 2).

Der Aquinate sagt (a. O. a. 1.): ,In Christo humana
natura habet propriam formam et virtutem, per quam
operatur; et similiter divina. Unde humana natura habet
propriam operationem distinctam ab operatione divina, et
e converso. Kt tamen divina natura utitur operatione
naturae humanae sicut operatione sui instrumenti; et
similiter humana natura participat operationem
divinae naturae, sicut instrumentum participat opera-
tionem principalis agentis. (ad 1.) Divina operatio eius
(Christi) utitur humana, e¢ humana eius operatio par-
ticipat virtutem divinae operationis. ... Alia est
operatio humana, in qua Pater et Spiritus sanctus non com-
municant, nisi secundum acceptationem (cfr. Scotum
supra) misericordiae suae, et alia est eius operatio, in-
quantum est Dei Verbum, in qua communicant Pater et
Spiritus sanctus. (ad 2.) Operatio quae est humanae na-
turae in Christo, inquantum est instrumentum Divinitatis,
non est alia ab operatione Divinitatis; non enim est alia
salvatio qua salvat humanitas Christi et Divinitas eius:
habet tamen humana natura in Christo, inquantum
est natura quaedam, quamdam propriam operationem
praeter divinam. T{ad 3.) Operari est hypostasis subsisten-
tis, sed secundum formam et naturam a qua operatio
speciem recipit. Et ideo a diversitate formarum seu na-
turarum est diversa species operationum; sed ab unitate
hypostasis est unitas secundum numerum, quantum ad
operationem speciei: sicut ignis habet duas operationes
specie differentes, scilicet illuminare et calefacere, secundum
differentiam lucis et caloris; et tamen est una numero
illuminatio ignis simul illuminantis (? calefacientis). Et simi-
liter in Christo oportet quod sint duae operationes

Jahrbuch fir Philosophie ete. XIX. 20



306 Scotistische Theologie.

specie differentes secundum eius duas naturas;
quaelibet tamen operationum est una numero in
Christosimul facta, sicut una ambulatio et una sanatio.
(ad 4.) Esse et operari est personae a natura; aliter tamen
et aliter., Nam esse pertinet ad ipsam constitutionem
personae; et sic quantum ad hoc se habet in ratione ter-
mini; et ideo unitas personae requirit unitatem ipsius esse
completi et personalis. Sed operatio est quidam effec-
tus personae secundum aliquam formam vel na-
turam. Unde pluralitas operationum non praeiudicat
unitati personali. (ad 5.) Aliud est proprium operatum
operationis divinae, et operationis humanae in Christo;
sicut operatum proprium divinae operationis est sanatio
leprosi, operatum autem proprium humanae naturae est
eius contactus. Concurrunt autem ambae operationes ad
unum operatum, secundum quod una natura agit cum
communione alterius.” .

Ganz in Ubereinstimmung mit der alten Uberlieferung
der Viter, welche an St. Paulus (1 Kol. 1, 15 ff)) ankniipt,
fafit Scotus Christum in seiner Vorausbestimmung als
Verherrlicher des Dreieinigen Gottes und allge-
meinen Mittler. Diese Lehriiberlieferung hatte der
ehrwiirdige Benediktinerorden in der Viterzeit treu be-
hiitet. Beredten Ausdruck verliehen derselben noch ins-
besondere St. Anselmus und St. Bernardus. So steht Scotus
durchaus auf dem festen Boden des Tatbestandes. Wie
St. Thomas ist auch er bestimmt der Meinung, daB wir
von dem, was rein vom Willen Gottes abhingt, nichts
sicher wissen kéonnen, auller es sei eigens von Gott geoffen-
bart worden. Darum stellt er aber auch gar nicht nédher
die Frage, ob Christus Mensch geworden wire oder nicht,
wenn Adam nicht gesiindigt hétte. Insofern weicht der
Doctor subtilis zundchst von den anderen groBen Scho-
lastikern ab. Seit Honorius von Autun (} 1152) hatten
diese nidmlich den Boden des einfachen Tatbestandes ver-
lassen. Alexander von Hales (F 1245) stellte folgende
diesbeziigliche Frage: , An si natura humana per peccatum
lapsa non esset, adhuc fuisset ratio et convenientia ad
Incarnationem?“ Kurz ldfit sich seine Antwort so zusam-
menfassen: ,Absque praeiudicio concedi potest: etiam si
natura humana non peccasset, adhuc Christum carnem
sumpturum fuisse.“ Albertus Magnus (¥ 1280) fragte:
., Utrum si homo non peccasset, Filius Dei incarnatus fuisset 2%



Scotistische Theologie. 307

Die bejahende Antwort nennt er: ,magis concordare pie-
tati fidei“, und héalt sie fiir wahrscheinlicher. St. Bona-
ventura (1 1274) fragt nach dem Hauptbeweggrund der
Menschwerdung: ,,Quaeritur quae fuerit incarnationis ratio
praecipua. Et quod sit humani generis redemptio, osten-
ditur.“ St. Thomas (1274) stimmt ganz mit seinem innig-
sten Freunde in diesem Punkte iiberein. Unser Autor
(I, S. 253 f.) bemerkt dazu: ,Il importe grandement de
faire ici plusieurs remarques. 1° Nos deux maitres ex-
posent, I’'un et ’autre, incomplétement et dans les mémes
termes, la thése de la prédestination du Christ avant
toutes les autres créatures. ... Ni 'un ni ’autre ne
donne la raison véritable. Deus creare voluit ad glo-
riam suam, et voluit prius Christum, ut haberet
per eum gloriam summe et certe. Nous sommes donc
fondés a dire que les deux Docteurs n'ont vu notre thése
que par le coté qui nous donne profit, et c’est le petit
cOté si nous le comparons a l’autre, c’est-a-dire a la glo-
rification de Dieu immense et certaine par le Christ.
20 Ils réclament, tres justement, comme preuve péromp-
toire et totalement nécessaire, le témoignage de 1’Ecriture
et des Peres de I’Eglise. ... 3° Ils ne voient pas ’Ecri-
ture et la Tradition favorables a cette doctrine, et quand
méme, malgré que ’Ecriture et la Tradition qu’ils requi-
érent, leur paraissent faire défaut a cette thése, quand
méme ils la regardent comme probable . .. .

Bei der Vorausbestimmung Christi faBt nun Scotus
vor allem dessen Beziehung zum Dreieinen Gott als Ver-
herrlicher ins Auge. In seinen Reportata Parisiensia
(8. d, 7. a. 4. n. 5.) gibt er dieser Anschauung kurz und
biindig folgenden Ausdruck: ,Dico igitur sic: Primo, Deus
diligit se; secundo, diligit se aliis, et iste est amor castus;
tertio, vult se diligi ab alio qui potest eum summe
diligere, loquendo de amore alicuius extrinseci; quarto,
praevidit unionem illius naturae quae debet eum
summe diligere, etsi nullus cecidisset” So zeigt
sich denn wahrhaft der Gottmensch in seiner menschlichen
Liebestiitigkeit, d. i. das heiligste Herz Jesu als hichsten
Verherrlicher Gottes des Dreieinen. Zu dieser Auffassung
des Scotus heiBit es (a. O. S. 260): ,Avec Duns Scot la
thése a changé d’aspect. Ce n’est plus la question de
pure curiosité, bonne a mettre aux prises les professeurs
Inoccupés. C’est la grandeur du Christ qu’elle intéresse,

20%



308 Scotistische Theologie.

et la religion y tient fixés ses regards et ses admirations
amoureuses. Au lieu de demander: Le Christ serait-il
venu sans le péché d’Adam? ce qui est donner un titre
petit &3 une question immense et marcher de biais, nous
demandons: Dieu a-t-il prédestiné, le Christ d’abord et
nous en lui? C’est revenir au style de saint Paul. Nous
apportons a la thése ainsi présentée les témoignages de
saint Paul, de saint Jean, des Proverbes, de 1'Ecclési-
astique, d’Isaie, et des Péres qui ont combattu 1’hérésie
arienne. Saint Bonaventure et saint Thomas ne les ont
ni réfutés, ni cités, 4 cause, précisément, que la thése
n’était pas posée, dans son vrai jour. Les deux raisons
théologiques dont ils 1’appuient dans leur exposition som-
maire, savoir: l’exaltation de 1I’homme et 1’achévement
du monde, leur font déclarer probable notre thése. Or, ce
ne sont la que motifs secundaires et per consequen-
tiam. Nous posons en premiére ligne celui-ci: La glo-
rification de Dieu immense et certaine par le Christ.
Comme on peut le remarquer, 1’Incarnation est surtout
considérée du coté par ou elle regarde Dieu, et c’est la
gloire de Duns Scot de ’avoir placée dans ce jour-l1a.“
Scotus stiitzt seine Meinung auf die HIl. Schrift und
Uberlieferung. Aus dem A. T. macht er besonders fiir
sich geltend: Prov. 8, 22. ,Dominus possedit me in initio
viarum suarum, antequam quidquam faceret a principio.”
— Eccli. 24, 14. ,Ab initio et ante saecula creata sum et
usque ad futurum saeculum non desinam, et in habitatione
sancta coram ipso ministravi.“ Aus den Briefen des heil.
Paulus wendet er fiir sich an: Rom. 1, 4; 1 Kor. 3, 22;
Eph. 1, 3 ff.; Kol. 1, 15 ff.; Hebr. 13, 8. Von den heil
Vitern sind insbesondere anzufiihren: die hl. Gregorius
von Nazianz und Nyssa, der hl. Basilius, der hl. Athana-
siug, der hl. Joh. Chrysostomus, der hl. Cyrillus von
Alexandrien usw. (vgl. a. O. I, S. 161 ff). Wie bei allen
Werken Gottes ist allerdings auch bei der Menschwerdung
der Hauptzweck die Verherrlichung Gottes. Diese soll
aber erreicht werden durch die Offenbarung der Liebe
und Barmherzigkeit Gottes im Erlésungswerke. Gerade
der Erldser soll durch seinen ,Gehorsam bis zum Tode
des Kreuzes“ (Phil. 2, 8) fiir das Heil der Menschen auch
vor allem seine Liebe zum himmlischen Vater in héchst
moglichster Weise zeigen. Darum sagt ja auch Christus
der Herr selbst (Joan. 17, 4): ,Ego te clarificavi super



Scotistische Theologie. 309

terram: opus consummavi, quod dedisti mihi ut faciam.“
Dadurch daB Scotus in seinem angefiihrten Texte hinzu-
fiigt: ,etsi nullus cecidisset,“ verlifit er den Boden der
festen Tatsache, wenn auch nicht wie die andern groBen
Scholastiker (vgl oben) ex professo, so doch wenigstens
nebenbei. Er geht, wie uns scheinen will, in seiner Fol-
gerung aus der HI. Schrift und Uberheferung zu weit.
Wenn Scotus oben sagt: ,Deus vult se diligi ab alio qui
potest eum summe diligere*, so ist dies eben der Erloser,
auf welchen auch anzuwenden sind die weiteren Worte:
yspraevidit unionem illius naturae quae debet eum summe
diligere.“ Von Ewigkeit her sieht eben der Dreieine
Gott die Annahme der leidensfihigen menschlichen Natur
von seiten des ewigen Wortes voraus und zwar als durch-
aus in vollkommen freier Liebe gewollt, keineswegs also
in gewisser Abhingigkeit und Notigung.

Wie besonders im Erlosungswerke deutlich die Liebe
und Barmherzigkeit Gottes offenbar wird gegeniiber
den siindigen Menschen, so zeigt sich auch gerade da im
bitteren Leiden und Sterben des Gottmenschen gleichsam
so recht handgreiflich seine dullerste Liebe zum Vater,
wodurch eben Gott am vollkommensten verherrlicht wird.
Von Ewigkeit her sieht Gott den Siindenfall voraus und
1iBt denselben zu, um aus dem Ubel Nutzen zu bewirken,
damit in Christo dem Erléser um so offenbarer werde
Gottes Liebe und Barmherzigkeit. Die Belegstellen aus
der HI. Schrift und Uberlieferung sowohl fiir die Meinung
des Scotus als auch fiir die des hl. Thomas lassen sich
so mitsammen verwerten. Dazu passen dann noch in be-
sonderer Weise des hl. Volkerapostels Worte: (Rom. 11, 32)
,Conclusit enim Deus omnia in incredulitate, ut omnium
misereatur. (Gal. 3, 22) Sed conclusit Scriptura omnia
sub peccato, ut promissio ex fide Iesu Christi daretur
credentibus® [vgl. P. Jean-Baptiste O. M. Cap.: Essai
sur la primauté de N.-S. Jésus-Christ et sur le motif de
I’Incarnation, in-8 gr. de XXIII et 334 pages, Paris 1900,
Oeuvre de St.-Francois d’Assise (jetzt: Maison St.-Roch,
Couvin, Belgique) — P. Hilaire, de Barenton O. M. Cap.:
Probleme ancien, solution nouvelle Pourquoi Dieu s’est-il
fait homme ? (Auszug aus den ,Etudes Franciscaines.)
Ebendaselbst 1903]. Gerade als Erléser steht der Gott-
mensch an der Spitze der ganzen Schépfung; gerade
als Erloser ist er das Haupt der ganzen Kirche, der



310 Scotistische Theologie.

Menschen und der Engel, (Kol. 1, 18) ,ut sit in omnibus
ipse primatum tenens.“

Von Ewigkeit her ist der Sohn-Gottes vorausbestimmt
worden der menschlichen Natur nach, daB er nidmlich in
der Fiille der Zeit wirklich die menschliche und zwar die
leidensfihige menschliche Natur annehmen sollte: (Rom.
1, 4) ,,Qui praedestinatus est filius Dei in virtute.“ Dazu
bemerkt der Aquinate in seinem Kommentar: ,Praedesti-
natio potest attribui personae Christi secundum quod sub-
sistit in humana natura, licet non attribuatur ei secundum
quod subsistit in divina. Unde et Apostolus, prius filium
Dei incarnatum esse praemiserat, et postea ei praedesti-
nationem attribuit, ut intelligatur praedestinatus esse
secundum quod factus est ex semine David secundum
carnem, et sic a filio Dei, explicando incarnationis
mysterium, descendit ad carnem et a carne secundum
praedestinationem ascendit ad filium Dei, ut ostendatur,
quod neque gloria divinitatis impedivit infirmi-
tatem carnis, neque infirmitas carnis diminuit
maiestatem Dei“ Aus der Liebe Gottes aber flo8 der
ewige RatschluB, die Menschen zu erlosen, wie (Joh. 3, 16)
der Herr selbst sagt: ,Sic enim Deus dilexit mundum, ut
Filium suum unigenitum daret.* Des Sohnes Gegenliebe
aber zeigt sich besonders in seinem bitteren Leiden und
Sterben. Uns das aufs deutlichste zu offenbaren, sollte
gerade das Sinnbild und Werkzeug dieser gottmensch-
lichen Liebe, das leibliche Herz Jesu mit einem Speere
durchbohrt und gedéffnet werden gleichsam zur Wohnung
unseres Herzens, damit dieses nachgebildet werde Jesu
Herz und entflammt werde von wahrer Gottes- und Néich-
stenliehe nach Christi Beispiel.

Ein gut Stiick scotistischer Philosophie und Theologie
ist in den beiden Binden geboten, wir konnen wohl sagen
die Kern- und Angelpunkte, ganz nach den echten Quellen
behandelt, nicht von zweiter Hand geschipft. Die etwaige
Verschiedenheit, welche da zwischen den groBlen Scho-
lastikern erscheint, rithrt mehr blo von dem verschiedenen
Gesichtspunkte her, von welchem aus bei den einzelnen
die Sache behandelt ist. So z. B. behandelten St. Bona-
ventura und St. Thomas die Menschwerdung einzig in
bezug auf uns, Scotus aber vorzugsweise inbezug auf
Gott den Dreieinen. Mit groBem Eifer und edler Be-
geisterung tritt der Verfasser stets fiir seinen grofien



Scotistische Theologie. 311

Meister ein, welcher mit aller kindlichen Liebe und fester
Mannestreue stets der hl. Kirche und dem heiligen rémisch-
katholischen Glauben anhing. Nie und nimmer folgte der
demiitige Sohn des hl. seraphischen Vaters Franziskus
seinem Privaturteil, sondern stets in gesunder und weiser
Kritik dem unfehlbaren Urteil der hl Kirche. Mit aller
Bescheidenheit und Schonung gegen abweichende Meinun-
gen sucht er die seinige mit durchaus sachgeméflen Griin-
den zu stiitzen, in theologicis stets im engsten Anschluf}
an die Hl. Schrift, an die hl. Viiter und die kirchlichen
Lehrentscheldungen In echt katholischer Weise erforscht
er immer mit groBter Sorgfalt die unverfilschte Uber-
lieferung an der sicheren Hand der weisen Mutter, der
heiligen Kirche. Von den hl. Vitern schlieBt er sich mit
Vorliebe dem groflen hl. Dionysius vom Areopag, dem
hl. Johannes von Damaskus und besonders auch dem heil.
Augustinus an. Wie sein Meister ist auch unser Verfasser
durchweg sachgemil. Besonders wohltuend beriihrt dessen
grofle Verehrung gegen den Engel der Schule und die
Hochschitzung seiner Meinung, selbst wenn er in ver-
schiedenen Punkten mit dem Meister von ihm abweicht.
Stets genoB ja auch die Lehre des Ehrw. Duns Scotus in
der hl. Kirche ein groBies Ansehen (vgl. II, S. 91 ff.).
Mehrere Pipste und allgemeine Konzilien belobigten die-
selbe ausdriicklich. Hervorragende Thomisten benutzten
fleiBig des Scotus Schriften. So verwertete z. B. der heil.
Antoninus, Erzbischof von Florenz, 6fter des Scotus scharf-
sinnige Auﬂerungen (vgl Ilgner Die volkswirtschaft-
lichen Anschauungen Antonins von Florenz, Paderborn
1904, Schoningh, S. 44, 64, 82, 119, 161, usw.). Vielfach
sind des Scotus Schriften auch wertvoll zum besseren
Verstindnis der Ansicht des hl. Thomas von Aquin, so
z B. in der Lehre von der Heiligung der Gottesmutter.
Gerade Scotus lehrt, daB die Autorititen (auch St. Thomas
und St. Bonaventura) bei der seligsten Jungfrau nur von
einem contrahere peccatum originale secundum naturam,
nie aber secundum personam reden, letzteres vielmehr
ganz entschieden von ihr ausschheﬁen (vgl. dies. Jahrb.
X. S. 204 ff). Ubrigens kann die griindliche Erorterung
von Kontroverspunkten dem Gedeihen der theologischen
Wissenschaft nur dienlich sein.

Beachtenswert ist diesbeziiglich die Ansicht der PP.
Editores der Opera omnia S. Bonaventurae .(Quaracchi),



312 Scotistische Theologie.

welche neue Prachtausgabe mit dem 10. Bande (1902) nach
mehr. als dreiBligjahriger miihevoller Arbeit zum- bleiben-
den Ruhme des ehrwiirdigen Franziskanerordens gliicklich
vollendet ist. Die tief beherzigenswerten Worte sind fol-
gende: ,Verus spiritus Ecclesiae in necessariis vult
unitatem, in dubiis concedit libertatem et in omnibus
commendat caritatem. Ut infinitis erroribus, intellectum
hominum hac nostra aetate obscurantibus, remedium pa-
retur, necesse est ut omnes scholae catholicae rever-
tantur ad eadem principia philosophica antiqua et a
S. Thoma perfectissime proposita. Quae tamen mi-
nime obstant illi libertati quam Ecclesia suis doctoribus
et scholis in rebus dubiis concedit, immo pro bono univer-
salis Ecclesiae tuetur. Videtur enim et providentiae
divinae et utilitati Ecclesiae potius congruere, quod in
decursu saeculorum S. Doctores varias rationes et modos
loquendi excogitaverint, praecipue in arduis fidei mysteriis,
ut infinitum atque ineffabile divinae veritatis pelagus hu-
manis mentibus humano modo explicarent et ostenderent
(Tom. I. Proleg. p. LXXXII). ... Ipsa sancta Romana
Ecclesia est omnium SS. Doctorum et mater et ma-
gistra. Ipsa enim sola est Christi corpus et plenitudo
eius (Eph. 1,22). Ipsa omnis indagandae veritatis theo-
logiae suprema est regula; ipsa, fecundata a Spiritu sancto,
in decursu saeculorum caelum ecclesiasticum ornavit lumi-
naribus multorum doctorum, qui viam Dei in veritate
docent (Matth. 22, 16), methodis quidem et verbis diversis,
uno tamen spiritu. Stella enim a stella differt in
claritate (1 Kor. 15, 41), secundum mensuram dona-
tionis Christi (Eph. 4, 7). Nemini tamen suorum Doc-
torum Ecclesia tribuit nec in docendo infallibilitatem
nec ad solvendas omnes difficultates plenam sufficien-
tiam nec ad totius doctrinae revelatae explicationem
adaequatam expressionem. ... Quando ipsa Ecclesia
determinatos loquendi modos iam definivit, certe non dis-
cedendum est ab usu eorum. Quando tamen Ecclesia in
rebus dubiis libertatem concedit sequendi diversas SS.
Doctorum opiniones, non videtur generatim esse utile, ad
unum S. Doctorem restringere ambitum catholicae veri-
tatis, immo ipsa pluralitas sententiarum et verborum pro-
batorum auctorum interdum mysterium revelatum reddere
potest hominibus suavius et credibilius (Tom. X. pp. 37
col. 2 et 8q.)." —



Scotistische Theologie. 313

Zum Schlusse des zweiten Bandes folgt noch in
eigenem Anhang (32 Seiten) der Entwurf eines besonderen
Offiziums und Mefformulars zu Ehren des heiligsten
Herzens Jesu Christi, ganz in Ubereinstimmung mit den
in den beiden Binden gegebenen dogmatischen Ausfiih-
rungen iiber die menschliche Liebe Christi und entspre-
chend der feierlichen Weihe des ganzen Menschen-
geschlechts an dasfheiligste Herz zur sozialen und religidsen
Erneuerung der Menschheit. Uber den Festgegenstand
heites (S. 3): ,L’objet a célébrer est ’activité aimante
humaine de Jésus Christ, laquelle, créée par les Trois
Personnes de Dieu-Trinité, hypostasée dansle Verbe
seulement, se compose d’'une Volunté Humaine, ornée
de la griace, et faisant 1’acte intellectuel d’aimer; de la
Chair du Coeur, qui sent le contrecoup de ’acte d’aimer;
et remplit a I’égard de Dieu-Trinité, le role de Glo-
rificateur exterieur; a l’égard des Contingents, la fonc-
tion de Médiateur universel. — Cet Office, célébrant
I’amour de Dieu-Trinité pour Jésus-Christ, homme
hypostasé dans le Verbe, et pour tous les libres, ses
cohéritiers; I’amour humain de Jesus-Christ pour Dieu-
Trinité; I’amour humain de Jésus-Christ pour tous
ses co-prédestinés qu’il veut conquérir a I’amour de Dieu-
Trinité et de Lui-méme, ne se confond, par son objet,
avec aucun autre Office: Noél, Passion, Saint-Sacrement.*
— Der Fortsetzung der vortrefflichen ,Grandes Theses
Catholiques” sehen wir mit Freuden entgegen.

Wacker verwertet auch ein bayrischer Franziskaner-
pater Dr. Parthenius Minges die scotistische Theologie
in seiner Theologia dogmatica specialis. Ebenso vertei-
digte er Scotus gegen ungerechte Vorwiirfe wiederholt
in Artikeln der Tiibinger kath.-theol. Quartalschrift, sowie
noch jiingst in einer eigenen Monographie. Da uns jedoch
diese Arbeiten nicht vorliegen, miissen wir mit blofem
Hinweise auf dieselben uns begniigen. Aufrichtig freuen
wir uns aber auch iiber den regen wissenschaftlichen Eifer
in der bayrischen Franziskanerordensprovinz. Eifer in
Gebet und wahrer Wissenschaft bilden das solide Fun-
dament der religiosen Orden und den festen Halt ihrer
dufleren Titigkeit.

Noch eriibrigt uns auf zwei iltere tiichtige scotistische
Werke in neuer Auflage aufmerksam zu machen. Beide
erschienen von 1900 an in der Typographia Sallustiana



314 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

zu Rom und liegen seit 1903 vollendet vor: Scotus Aca-
demicus seu Universa Doctoris Subtilis Theologica Dog-
mata, quae ad nitidam et solidam Academiae Parisiensis
docendi methodum concinnavit R. P. Claudius Frassen
O. F. M,, S. Facultatis Parisiensis Doctor. Editio nova.
12 Volumia in-8° gr. L. 40. — V. Joannis Duns Scoti
O. F. M. Doctoris Subtilis Summa Theologica, ex
universis operibus eius concinnata, iuxta ordinem et dis-
positionem Summae Angelici Doctoris S. Thomae Aquinatis
per Fr. Hieronymum de Montefortino, Provinciae
Romanae alumnum. Nova editio. 6 Volumina in-8° gr.
L. 40. — Beide Werke sind im Verlag von Desclée et Cie.,
Piazza Grazioli (Palazzo Doria), Roma.

ZUR LEHRE DES HL. THOMAS VON WESENHEIT
UND SEIN.

(Bemerkungen zu S. Thom.: In lib. Boethii De Hebd. lect. 2. [al. 1])
(Fortsetzung von Bd. XVIII S. 396; Bd. XIX S. 53. 198.)

Von Dr. FRANZ ZIGON.

- > q—

Es bleibt dabei: Der hl. Thomas hat nirgends von
der Subsistenz als einem modus hypostaticus Erwéihnung
getan, und dieser Punkt ist einer von den wenigen, wo
der Kardinal Cajetan, der sonst als ein eines solchen
Lehrers wiirdiger und treuer Schiiler unsere volle Bewun-
derung verdient, den Gedanken des hl. Thomas in einer
Frage von groflerer Bedeutung minder richtig aufgefalit
hat und deswegen von seiner Ansicht abweicht. Nach der
Anschauung des englischen Meisters gibt es in den Ge-
schopfen iiberhaupt nur eine reale Zusammensetzung zwi-
schen der Einzelnatur und dem Sein, nicht aber noch eine
zweite zwischen ihr und der Subsistenz als einer vom Sein
real verschiedenen Entitit.

Nun geben auch die Verteidiger des realen Unter-
schiedes zwischen Subsistenz und Existenz wirklich zu —



	Schotistische Theologie

