Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 19 (1905)

Artikel: Zum Kantjubildum
Autor: Gloszner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762017

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762017
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUM KANTJUBILAUM.
Von Dr. M. GLOSZNER.

———

1. Dr. Falckenberg, Gedichtnisrede auf Kant. Erlangen 1904,
2. Windelband, Imm. Kant und seine Weltanschauung. Heidelberg 1904.
8. Valentiner, Kant und die platonische Philosophie. Heidelberg 1904.
4. Cohen, Rede zur hundertsten Wiederkehr des Todestages von Imm.
Kant. Marburg 1904. 5. Dr. Freudenthal. Inmanuel Kant. Rede. Breslau
1904. 6. Dr. L. Busse, Ansprache. Leipzig 1904. 7. Dr. P. Deussen,
Vedanta und Platonismus im Lichte der Kantschen Philosophie. Berlin
1904. 8. Revue de Metaphysique et de Morale. Mai 1904.

Der auf den 12. Februar 1804 gefallene hundertste
Jahrestag des Todes Immanuel Kants gab einer Reihe
hervorragender Anhinger der modernen Philosophie, dar-
unter bedeutender Kenner speziell der Kantschen, Gelegen-
heit, sich iiber Bedeutung und Wert derselben fiir
Gegenwart und Zukunft auszusprechen. So sehr dieselben
im allgemeinen den Charakter des Panegyrischen an sich
tragen und den Konigsberger Philosophen als den groBten,
wenigstens unter den deutschen Philosophen feiern, so
fehlt es doch nicht an kritischen Bemerkungen, in denen
die inneren Widerspriiche des” Kantschen Systems zuge-
standen werden, so daBl die gewiinschte Sammlung aus
der herrschenden philosophischen Verwirrung um den
kritischen Philosophen in einem sehr eigentiimlichen Lichte
sich priisentiert und vielmehr die Frage sich erhebt, wie
eine solche auf einem Punkte méglich sei, von welchem
aus gerade die Zerstreuung nach allen Richtungen der
philosophischen Windrose urspriinglich erfolgt ist.

Diesen Eindruck erweckt zunéchst schon die an erster
Stelle genannte Gedédchtnisrede auf Kant, gehalten
von Dr. Richard Falckenberg. Im Sinne Kants, doch
nicht in dem der christlichen Ethik 1i8t der Vf. die Seele
des Philosophen vom Leibe sich trennen, um ,in einem
héheren Dasein die unvollendete und unvollendbare (!)
Wanderung zum Ziele der sittlichen Vollkommenbheit fort-
zusetzen“ (S. 3).

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIX. 17



258 Zum Kantjubildum.

Der Vi. hebt die Vielseitigkeit der Impulse her-
vor, die der Philosoph aussandte, versteht aber darunter
die Vieldeutigkeit seiner Ergebnisse, in der er nichts
weniger als einen Mangel erblicke (S. 4). Wir werden
auf diesen Punkt zuriickkommen. ‘

Als Wahrzeichen des Kritizismus werde vom Wanderer
begriit der transzendentale Idealismus in der Erkennt-
nislehre und der kategorische Imperativ in der Sitten-
lehre (S. 5). In der ersteren Beziehung gehe Kant aus
von der Tatsache allgemeingiiltiger Erfahrungserkenntnis,
die mathematische Naturwissenschaft Newtons als
Beispiel wihlend; eine solche setze gewisse apriorische
Formen voraus. — In der Vernunftkritik verschlingen
sich drei Grundgedanken: der Transzendentalismus,
der nicht vom Sein, sondern vom gesetzgebenden (der
Natur Gesetze vorschreibenden) Wissen-ausgeht, der Aprio-
rismus, zufolge dessen im Erfahrungswissen Elemente
sich finden, die nicht aus Erfahrung stammen, endlich
die ,,schmerzliche Einschrinkung, der Empirismus.

Als psychologische Grundlage dieser Verbindung er-
scheint die Kantsche Annahme eines zweifachen Stammes
unseres Erkennens, nidmlich von Verstand und Sinnlich-
keit, welch letztere das Material gibt, also auch in
Verbindung mit ihren apriorischen Formen von Raum
und Zeit und den Verstandeskategorien wirkliches (reales)
Erkennen ermoglicht, das demnach nur auf eine (sinn-
liche) Erscheinungswelt, nicht aber auf das ,Ding an sich*
gerichtet ist.

Ein solches ndmlich glaubt Kant nicht entbehren zu
konnen, da das Wissen nicht schopferisch, wenn auch
gesetzgeberisch sei. Es existiere ein Etwas, das auf die
Sinnlichkeit wirke, nach seiner Beschaffenheit aber uns
unerkennbar sei, da wir iiberhaupt nur in den apriori-
schen Formen, zu denen auch die Ursache gehore, zu
erkennen vermogen, diese aber rein subjektiv seien. Der
Widerspruch, der in der Annahme liegt, daB die Dinge
an sich unsere Sinnlichkeit ,affizieren und die Empfin-
dungen ,bewirken*, obgleich der transzendentale Gebrauch
der Kategorien ungiiltig sein solle, wird vom Vf. auf eine
Weise ,gelost, resp. entschuldigt, die fiir den grofien
Kant in keiner Weise schmeichelhaft ist: es sei,das nicht
dogmatisch gemeint, sondern ein laxer, populérer und
unverstindlicher Ausdruck, der eigentlich nur besagen



(1.) Dr. Falckenberg, Gedichtnisrede. 2500

will: woher die Empflndung stammt, wissen wir nicht.“
Die Wahrheit ist, daB in diesem Falle bei Kant die-Macht
der natiirlichen Uberzeugung sich geltend machte und
ihn zwang, den Widerspruch zu ,verschlucken®. Naturam
expellas furca, tamen usque redibit. Der kiihnere Fichte
wagte es, der Natur zu trotzen und das Erkennen nach
Form und Materie als Werk des Menschengeistes hinzu-
stellen, so daB sein Schiiler, der nachmalige Meister
Schelling sagen konnte: die Natur erkennen heifit sie
schaffen.

Die Mannigfaltigkeit der Auslegungen, die Kants
Erkenntnislehre erfahren hat, soll den schlagendsten Be-
weis fiir die GroBe Kants enthalten (S. 9 £). Es ist das
die schon friiher erwihnte Vieldeutigkeit. Wir bestrei-
ten die Kraft dieses Beweises. Der Theologe koénnte an
die Mehrfachheit des Sinnes der HI. Schriften hingewiesen
werden. Aber erstens sind die Schriften Kants noch nicht
als Gottes Wort anerkannt. Zweitens bedeutet der mehr-
fache Sinn nach den Theologen, dafl in den HI. Schriften
nicht nur die Worte, sondern auch die Tatsachen bedeut-
sam seien. Tatsachen wie Worte gebrauchen ist nun aber
ein gottliches Vorrecht; denn Gott allein bringt sie als
c. prima in seinen Werkzeugen, den zweiten Ursachen,
hervor. Die Vergleichung, deren sich der  V{f. bedient,
ist ebenso schief und unzutreffend, wie die Berufung auf
die sokratischen Schulen, von denen die platonische und
in noch vollkommenerer Weise die peripatetische den ganzen
und vollkommenen Sokrates représentieren, wihrend
die von Kant ausgegangenen Richtungen mit gleichem
Rechte die widersprechenden Elemente in Kants Philoso-
phie zur Geltung zu bringen suchen. Wir haben also
auf der einen Seite einen Vervollkommnungs-, auf der
andern einen Zersetzungsproze. Was aber die Ver-
gleichung mit der Fiille der Deutungsversuche Dbetrifft,
die fiir die Tiefe der Hamletdichtung spreche, so bietet
diese Dichtung eine Reihe der wirksamsten Szenen dar,
die in dem obligat letzten, dem fiinften Akte einen gewalt-
samen Abschluf finden. Dem Dichter war es offenbar
um den tragischen und theatralischen Zweck zu tun, er
gab nach Goethes bekanntem Worte, das Stiick in Stiicken,
und iiberlieB es den deutschen Professoren, nach tiefsin-
nigen Ideen zu forschen. Der Segen also der ,dem
kinderlosen Manne“ (Kant!) wie keinem andern Ph1losophen

17*



260 Zum Kantjubildum.

an verschieden gearteten Kindern beschieden war, ist von
sehr zweifelhaftem Werte '(S. 10).

Sollte Volkelt (S. 12) das Richtige getroffen haben,
daB die Motive, die das Kantsche Denken regieren, einem
ganzen Parlament gegeneinander wirkender und Kom-
promisse schlieBender Parteien zu vergleichen seien, so
konnen wir hierin unmdoglich einen Vorzug der Kantschen
Philosophie entdecken. Die in der nachkantschen Philo-
sophie herrschende Zerfahrenheit hat ihren direkten
Grund in diesem widerspruchsvollen Charakter der kri-
tischen Philosophie, die einen theoretischen Empirismus
mit einem praktischen Spiritualismus miihsam zusammenzu-
schweiflen versuchte.!

»in der Ethik vertritt Kant die Autonomie der
Vernunft.“ Indem er aber als den Gegenstand des sitt-
lichen Urteils nicht das Gewollte, sondern die Giite und
Reinheit des Willens selbst erkennt, macht er den Kern
der christlichen Moral zum Mittelpunkt der philosophi-
schen Sittenlehre (S. 14).

Darauf ist zu sagen, daBl eine autonome Moral nicht
christlich ist, nicht christlich sein kann; denn die christ-
liche Moral leitet die unbedingte Geltung des Sitten-
gesetzes vom gesetzgeberischen gdttlichen Willen ab, nicht
aber von einer abstrakten, in der Luft schwebenden gesetz-
gebenden Vernunft, und 148t in der allein haltbaren Auf-
fassung das Ansich-Gute im Wesen Gottes griinden, nicht
in einer unpersénlichen Vernunftordnung, ,der einen
allgemeinen Vernunft“ (S. 15). Der Wille aber ist gut
und rein durch Hingabe an die gottgewollte und gott-
gesetzte, durch den goéttlichen Willen unbedingt ver-
pflichtende Ordnung. Trotz der gegenteiligen Behauptung
ist in der Kantschen Ethik die so sehr betonte Pflicht
nichts weiter als ein leeres Wort. In der Behauptung
des Vi. aber, die , deutsche Moralphilosophie“ sei Gesin-
nungsethik gegeniiber der Erfolgsethik des Auslandes,
liegt eine nicht zu billigende chauvinistische Uberhebung
(a. a. O)). :

Einer Einschrinkung will der V£ den Kantschen

1 Nach Kant ist unser Erkennen ganz auf die Sinnenwelt einge-
schriinkt; gleichwohl sollen wir uns durch das Sittengesetz als Biirger einer
Geisterwelt erkennen. Kann ein Widerspruch schiirfer sein? Oder ist
der Kantsche SchluB von der Tatsache des Sittengesetzes auf eine intelle-
gible Welt kein Erkennen?



(1.) Dr. Falckenberg, Gedichtinisrede. 261

Widerstreit von Pflicht und Neigung unterwerfen, meint
aber, ohne diese Einseitigkeit wire der Kantschen Moral
die ungeheuere Wirkung nicht beschieden gewesen, die
sie auf das Zeitalter ausgeiibt; ohne sie hitte Kant die
Menschheit nicht auf ein hoheres Niveau der Sittlichkeit
erhoben. Was sollen- doch Uberschwenglichkeiten von der
Art, wie sie der letzte Satz enthdlt? Oder hat die Kant-
sche Moral auch nur den ,matten Geist* des Zeitalters
aufgeriittelt, des Zeitalters der Dreiminnerfrauen, der
Wertherschen Sentimentalitit, der Lucinde, zu der ein
Theologe den Kommentar schrieb? Oder sollen wir die
Begeisterung der Freiheitskimpfe als ein Produkt der
Kantschen Moral betrachten? Leider nicht! Wir mufiten
erst mit Skorpionen geziichtigt werden, um aus der
moralischen Erschlaffung aufgeriittelt zu werden.

Im angefiihrten Falle riche sich die Geringschétzung
der Psychologie; wire Kant dem psychologischen Wirken
der Grundsitze nachgegangen, so wire er auch nicht zu
der widerspruchsvollen Gegeniiberstellung eines intelle-
giblen und empirischen Charakters gelangt. — Die Wen-
dung von theoretischer Resignation und praktischem
Aufbau sei einer der Punkte, iiber welchen die Urteile
am weitesten auseinandergingen. Nicht der Gliickshunger,
sondern das Sittengesetz erschlieft die der Theorie
verschlossene Welt. Die Art aber, wie Kant diese iiber-
sinnliche Welt bevilkere, zeige seine geschichtliche Be-
dingtheit; die heraufbeschworenen Gestalten seien die
Ideale der deutschen Aufklirung: der persdmnliche Gott,
die individuelle Unsterblichkeit und die Freiheit des Willens.

Die Erhabenheit des Sittengesetzes mit seinen Annexen,
den ,Idealen der deutschen Aufkldrung* diirfte so ziem-
lich an den der Kantschen Epoche folgenden Geschlechtern
spurlos voriibergegangen sein, umsomehr nachdem Fichte
den ganz unverstindlichen Apriorismus Kants in seinen
idealistischen Pantheismus umgedeutet hatte. Der kate-
gorische Imperativ gestaltete sich zur absoluten Souveri-
nitit des Ich, das sich iiber Gesetz und Pflicht erhaben
diinkt und, wie sich die Sache in der Romantik auswuchs,
mit der morahschen Ordnung ein dsthetisches Spiel treibt.
Man hielt sich daher statt an die Kritik der praktischen
Vernunft an die der Urteilskraft, an die , Leistungen ersten
Ranges“ in der Asthetik (S. 20). Schelling kniipfte hieran
sein Identitéitssystem und setzte an die Stelle des innerlich



262 Zum Kantjubildum.

unmoglichen Fichteschen Pantheismus mit seinem kantisch-
moralischen Aufputz den konsequenteren und verstind-
licheren naturalistischen Spinozas, den er mit Kantscher
Teleologie zu verquicken suchte.

Dieser Entwicklung gegeniiber wird man begreifen,
daf wir vom Erbe Kants nichts wissen wollen. Seinem
Apiriorismus setzen wir die aristotelisch - thomistische
Abstraktionstheorie, seiner autonomen Moral das durch Ver-
nunft erkennbare objektive Sittengesetz entgegen. Mit dem
objektiv Seienden und Guten vereint sich dann auch das
Schone als ein Objektives, ein Geschautes, d. h. durch
Vernunft Erkanntes, sofern es Wohlgefallen erregt: quae
visa placent. Ob das Geschlecht der Urenkel nach aber
100 Jahren den Manen Kants ein Dankopfer bringen
wird (S. 21), bleibe dahingestellt; in jedem Falle wiirde
ein solches von zweifelhaftem Werte sein, nachdem die
eben verflossene Jubelfeier trotz alledem und alledem
gezeigt hat, daB vom echten und alten Kant im Grunde
schon heutzutage niemand mehr wissen will.

Zeugnis fiir die Tatsache, daB schon die Kant nichste
Generation fiir seine echte Lehre kein Verstindnis besaB,
gibt W. Windelband in seiner Gedenkrede: Immanuel
Kant und seine Weltanschauung, indem er erklirt:
»Er (Kant) ist niemals der Meinung gewesen, daB sich
damit (mit dem Teleologischen und Asthetischen) die
Kluft zwischen Sinnlichem und Ubersinnlichem wirklich
schlieBe; er hat nie gewollt, daB das schéne Spiel iber
den Ernst der Wirklichkeit fiir immer hinwegtéuschen
diirfe. Erst nach Schillers Ausgestaltung der kantischen
Kunstlehre haben die Philosophen der Romantik, wie
Schlegel, Schelling, Solger und Schopenhauer, daraus den
Grundstein ihrer Metaphysik gemacht und sind damit zu
jener aristokratischen Asthetlslerung der Welt- und Lebens-
anschauung gelangt, die in dem willenlosen Schauen sich
zu erlosen hofft, nicht nur von den Leiden des Lebens,
sondern auch von dem harten Ernst der Arbeit an der
Wirklichkeit.

Auch Windelband rithmt den unvergleichlichen Reich-
tum der Kantschen Ideen, worau seine bunte Mannigfaltig-
keit philosophischer Lehren erwachsen sei, von denen
aber bezeichnenderweise keine lebenskriftig sich erwies.
Daher der Ruf: Zuriick zu Kant, der eine Bewegung
hervorrief, aus welcher an die Entwicklungen in Kants



(2.) Windelband, Imm. Kant und seine Weltanschauung. 263

erster groBler Schule erinnernde Gestaltungen hervor-
gingen (S. 3 f). Ubersetzen wir diese geschraubten
Wendungen in einfaches Deutsch, so besagen sie, daB} die
durch Kant hervorgerufene Verwirrung mit dem Rick-
gang auf ihn sich erneuerte. Das Heil der Philosophie
ist eben nicht von Kant zu erwarten und der angebliche
Stamm von Kants eigener Lehre, der seine urlebendige
Triebkraft durch die Zeiten bewidhrt habe und bewihren
werde (S. 4), diirfte sich schwer aufweisen lassen, wie die
folgenden Ausfiithrungen des Vf.s selbst beweisen; denn
eine Philosophie, die nichts anderes ist, als die auf die
Wirklichkeit projizierte Eigenart der Individualitit des
Philosophen (a. a. O.), kann unmoglich auf mehr als
ephemere Bedeutung Anspruch erheben. Die Wissenschaft
will, wie ja der eigene Ausgangspunkt der Kantschen
Kritik feststellt, allgemeingiiltiges und notwendiges Er-
kennen sein, Wie soll also eine rein individuelle Welt-
anschauung, die ,aus dem intimsten und konzentriertesten
Wesen der Personlichkeit“ hervorging (a. a. O.), den Wert
und die Macht wirklicher Wissenschaft besitzen? -Nicht
die geschichtliche Stellung, sondern der Wahrheitsgehalt
macht den Wert einer Philosophie aus, und es ist fiir den
wissenschaftlichen Gewinn vollig indifferent, wie eine aus
der Personlichkeit heraus geldste (2) Aufg abe dem Phi-
losophen eine hervorragende Stellung in der Geschichte
verschafft hat. Nur wenn die Wissenschaft mit ihrer
Geschichte zusammenfillt, mag das Windelbandsche Kri-
terium Geltung besitzen, aber dann gibt es nur ein
Werden, nicht ein wirkliches Bestehen der Wissenschaft,
die zur unlésbaren Aufgabe herabsinkt.

Die Kantsche Losung ist eine Auflésung — nicht eine
solutio, sondern dissolutio, eine Zerstorung des Wissens.
Der Vf. selbst fragt: ,Wie wenn es Kant buchstéblich
Ernst gewesen wéire mit den bekannten Worten, er habe
das Wissen aufheben miissen, um zum Glauben Platz zu
bekommen“ (S 6)? Wohl soll dieser Glaube aus den
innersten Notwendigkeiten des menschlichen Lebens her-
ausgelost sein (S. 7), und tatsidchlich haben die ,Ideen*
von Gott, Freiheit und Unsterblichkeit die tiefsten Wurzeln
in der Vernunft. Im Kantschen System aber sind sie so
dufierlich dem Ganzen eingefiigt, daB es fiir die Fichte,
Schelling, Hegel, Schopenhauer ein leichtes war, sie aus
dem Zusammenhang ,herauszulésen®,



264 Zum Kantjubilium.

Als Kernpunkt der Kantschen Weltanschauung wird
der Gegensatz der sinnlichen und iibersinnlichen Welt
bezeichnet. Welchen Wert aber kann die Uberzeugung
von der Existenz der iibersinnlichen Welt haben, wenn
alles Erkennen auf die sinnliche eingeschréinkt sein soll ?
Dieser Widerspruch erklirt die nicht bloB scheinbare
Unbestimmtheit und Dehnbarkeit der letzten Prinzipien,
die der Vf. an dem Gegensatz von Fries und Hegel in
dem einen Heidelberg illustriert (S. 11).

Beziiglich der Kantschen Moral soll ,niemals von der
Wiirde der Personlichkeit hoher gedacht und niemals
hérter ihr Leben unter ein unpersonliches Gesetz gebeugt*
worden sein (S. 18). In dieser Verbindung widerspre-
chender Bestimmungen enthiillt sich der latente Pantheis-
mus des Kantschen Systems, der auf der einen Seite den
Menschengeist zu unnatiirlicher Hé6he emporschraubt, um
ihn auf der andern Seite zu einem Bestandteil im Rider-
werke einer blinden Macht und Notwendigkeit herabzu-
driicken. Derselbe Widerspruch tritt in der Unterscheidung
des intellegiblen und empirischen Charakters zu Tage,
indem der letztere Erscheinung der wahren, freien
Personlichkeit sein soll. Also ein Freies, das, indem es
erscheint, in Notwendigkeit sich verwandelt (S. 19).

Die Kantsche Moral (im umfassenden, die Politik ein-
schliefenden Sinne) kennt nur unerfiillbare Ideale. ,Die
Herbeifiihrung der besten Staatsverfassung, der ewige
Friede der Volker, der vollkommene Sieg der sittlichen
Gesinnung, die Herrschaft der unsichtbaren Kirche, die
Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden, sie liegen
alle auf demselben Punkte: an dem Schneidepunkte der
Parallelen“ (S. 30).

Darum ist ,vielleicht das Hochste von Kants Weisheit*,
daB er kein Griibeln darauf verwendet hat, den Dualismus
zu ,iiberwinden“ (S. 31), also: Resignation, die auf die
philosophische Losung der wichtigsten Fragen des Men-
schengeistes verzichtet und sich mit einem, jedem Wind-
stoB weichenden Glauben begniigt.

Das Verhiltnis der Kantschen Philosophie zur pla-
tonischen bildet den Gegenstand der Schrift von Th.
Valentiner ,Kant und die platonische Philosophie*
Gewisse Ubereinstimmungen der Kantschen mit der pla-
tonischen Philosophie sind auch von anderen, z. B. von
Zigliara, hervorgehoben worden. Ungefihr dieselben



(3.) Th. Valentiner, Kant und die platonische Philosophie. 263

Grundsatze, die Kant, um dem skeptischen Empirismus
Humes zu entgehen, adoptierte, hatten Platon, um den skep-
tischen Sensualismus Heraklits und anderer zu vermeiden,
zum Idealismus gefithrt. (Zigliara, Summa Philos. Lo-
gica n. 56. III.) Ferner: Kant, an Platon sich anschlieBend,
zog daraus, das das Allgemeine und Notwendige sich vom
einzelnen unterscheidet und das der Wissenschaft eigen-
timliche Element ausmacht, falschlicherweise den Schluf},
daB das Allgemeine und Notwendige auf keinerlei Weise
im einzelnen sei, und fiigte dem bei, dafl es nicht aus der
objektiven Realitit, sondern aus dem denkenden Subjekte
stammt (L. c¢. Psychologia n. 36. III).

Das Unfertige, Mehrdeutige des Kantschen Apriorismus
ist von dem scharfsinnigen Kardinal in folgender Stelle tref-
fend hervorgehoben, die wir uns nicht versagen wollen, dem
Leser mitzuteilen. ,Kants Verfahren weicht von der Wahrheit
mehr ab als das Platos. Dieser néimlich nahm zwar in der
Seele intellegible Formen a priori (d. h. vor aller Erfahrung)
an, hielt aber an dem von uns so oft eingeschérften Prin-
zip hochstverstindigerweise als der Grundlage unserer
gesamten Wissenschaft fest, nimlich an dem Prinzip der
Passivitdt unseres Verstandes in der Ordnung zu dem
Intellegiblen. Hieraus folgt klar und notwendig, dall die
platonischen Formen wesentlich objektive sind, deren
Gegenstand (terminus) getrennte oder fiir sich bestehende
Formen bilden oder solche, die als urtypische Ideen im
gottlichen Verstande sich finden. Dagegen setzt Kant
Formen a priori in der Seele, sei es nun Kategorien oder
Ideen. Woher aber stammen diese Formen? Zweifels-
ohne entweder von den Objekten der Erfahrung, d. h.
von den Dingen selbst immanenten Universalien, oder von
einem duBleren Prinzip (das nur Gott sein kann), das jene
Formen unserer Seele einprigt, oder von einer das In-
tellegible selbst bewirkenden intellektiven Seelenkraft,
oder endlich die Formen sind bloBle logische Gebilde
(entia logica). Behauptet man das erste,!.. so sind die
genannten Formen wesentlich objektiv und driicken die
Dinge, wie sie an sich selbst sind, ideell aus, da sie nur
von .den Dingen selbst in uns hervorgebracht werden.

1 Das Innesein der Universalien im einzelnen ist indes, wie Z. ander-
wirts ausfithrt, nicht ein formelles; denn das Allgemeine existiert als
solches weder iiber noch in den Dingen; die letztere (Hegelsche) An-
nahme macht die Dinge zu bloBen Erscheinungen.



266 Zum Kantjubilium.

Wenn das zweite, so sind wiederum die apriorischen
Formen objektiv, weil von Gott nicht zu unserer Téu-
schung, sondern zur Erkenntnis der Dinge an sich uns
eingeprigt. Wenn das dritte, so verletzt Kant den Grund-
satz von der Passivitidt unseres Intellekts, und es ist ihm
unmdoglich, einen Grund anzugeben, warum jene Formen
unserem Geiste innewohnen oder innewohnen konnen.
Wenn endlich das letzte, so setzen logische Entia, da sie
nur Modi oder Beziehungen sind, die vom Geiste zur
Realitit der Dinge hinzugefiigt werden, diese Realitit
voraus, daher dieses letzte Glied Kants eigenen Beifall
nicht findet. Daher ist es in jedem Betracht absurd,
unseren Ideen, oder den ideal ausgedriickten intellegiblen
Objekten die entsprechende objektive Realitit in den auBer
uns existierenden Dingen abzusprechen* (Psych. L. c.).

Kant unterscheidet zwar die logische von der onto-
logischen Ordnung; der letzteren gehdren die Kategorien
an, durch welche uns Gegenstinde gegeben sind; indem
er aber auch die ontologische Ordnung als Produkt des
Subjektes (der Gattungsintelligenz) betrachtet, ohne indes
dem Denken Schopfermacht zuschreiben zu wollen, gestal-
tete sich ihm die erkennbare Wirklichkeit zu einer Welt
derErscheinungen, der ein theoretisch unerfafibares Sein
zugrunde liegen soll. Selbstverstindlich verliert in dieser
Auffassung das ,Ontologische® seinen natiirlichen Sinn.
Kant bedient sich der Ausdriicke: empirische und trans-
zendentale Realitit. Dem Verhiltnis von Ursache und
Wirkung kommt nach seiner Redeweise empirische, nicht
transzendentale Realitiit zu.

Kehren wir zu Kants Verhiltnis zu Platon zuriick,
so ldBt sich kurz sagen, alle Ubereinstimmungen und
Differenzen seien darauf zu reduzieren, daB Kant die
platonische Idee aus dem Objektivistischen ins Subjekti-
vistische libertrug. Die Bestiitigung ist in der vorliegenden
Schrift auf jeder Seite zu finden. Darin liegt aber auch
fir uns die Quelle der Kant eigentiimlichen Irrtiimer.
Von dem Werdegang des Kantschen Denkens miissen wir
hier absehen. Auf Kants Verhiltnis zur Geschichte der
Philosophie wirft ein ungiinstiges Licht die Bemerkung
des Vf.s, Kant habe die platonische Philosophie nie so
eingehend studiert, daB er sie von der neuplatonischen
zu trennen vermocht hitte (S. 2 Anm. 3). Hier liegt eine
der schwiichsten Seiten Kants; auch das Verstéindnis der



(8.) Th. Valentiner, Kant und die platonische Philosbphie. 267

aristotelischen Philosophie ist dem Kodnigsberger Denker
verschlossen geblieben.

Als seine Aufgabe bezeichnet der Vf., den Verwandt-
schaftsgrad und die Gegensitze in den Punkten festzu-
stellen, in denen sich Kant mit der platonischen Philosophie
beriihrt (S. 4). In erster Linie kommen erkenntnistheore-
tische Gesichtspunkte inbetracht. Kant verlie} die (Leib-
nitz-Wolffsche) Unterscheidung der Erkenntnisse in klare
und verworrene und setzte an ihre Stelle die in sinnliche
und intellektuelle (S. 7). Dem entspricht die Unterschei-
dung der Phénomena und Noumena. Kant unterscheide
scharf zwischen Begriff und Gegenstand, Platon kenne einen
solchen Unterschied nicht (S. dageg. S. 17).!

Von der Meinung Kants, Platon habe, indem er dle
Sinnenwelt verlieB, keinen Wlderhalt gefunden, urteilt der
V{, sie sei nicht historisch, da Platon vielmehr im Begriff
als dem Beharrlichen, wahrhaft Seienden den Widerhalt
fand, auf den er sich stiitzen konnte (S. 11). Fiir Kant
war eben die Begriffswelt ein leerer Raum, den er durch
den Vernunftglauben seiner praktischen Ideen auszufiillen
suchte.

Die Differenz beziiglich der Seele ist in dem Satze
ausgedriickt: ,Die Seele steckt nicht in dem Leibe wie in
einem Kerker, sondern dieser ist vielmehr in ihr*

Wihrend man nach Platon die Ideen ,sich ohne Wesen
denken konnte*, die sie schauen, da sie das Sein sind
(S. 17), ist bei Kant das Schwergewicht in den Subjekts-
begriff geriickt; ,,von dem erkennenden Ich aus mufl man
die Erscheinungswelt begreifen, und die intellegible Welt
ist nicht ohne ein Wesen zu denken, das sie anschaut®
(S. 18). ,Vollig fremd ist Platon die Anschauung, daB
die Korperwelt wegfiele, sobald das vorstellende Subjekt
aufgehoben wire“ (a. a. O.). ,Dachte sich nun Platon die
Erscheinung aus Sein und Nichtsein entstanden, so liegt
fiir Kant der Grund der Erscheinungen in der .Einrichtung
unserer Vernunft“ (S. 20).

Zur Bestitigung des obigen Urteils iiber Kants Un-
kenntnis der Geschichte der Philosophie dient seine S. 22
zitierte AuBerung iiber Aristoteles, er konne als Haupt

1 Platon lehrt zwar die Gleichartigkeit von Begriff und Gegen-
stand, nicht aber deren Einheit; die Ideen bestehen nach ihm unab-
hangzo vom Gedanken, der sie vorstellt.



268 : Zum Kantjubilium.

der Empiristen angesehen werden, dem Locke gefolgt
sei, wie Leibnitz dem Platon. Ein wertvolles Gestédndnis
liegt in den Worten: ,Die Anschauung von einer Titig-
keit des Erkenntnisverm{gens an einem ihm gegebenen
Gegenstand ist dem platonischen Denken vdollig fremd“
(S. 25).1

Wiederum wird das Gemeinsame beriihrt S. 30: ,Das
Problem klingt an Platon an, der entsprechend gefragt
hatte, wie wir zu dem Wissen der Begriffe kommen, die
uns nicht die Sinne geben, wihrend doch die Sinnendinge
an ihnen teilhaben.*

Zur weiteren Bestiatigung der Differenz sei angefiihrt:
,E8 ist einmal der Gedanke einer notwendigen Beziehung
der Dinge auf ein Subjekt, das dieselben vorstellt, und
dann die Anschauung von der Tétigkeit eines Bewustseins,
durch das die Dinge entstehen, Platon génzlich fremd.
Auf diesen beiden Punkten ruhen dann weiter die wesent-
lichsten Unterschiede des objektiven Idealismus Platons
und des transzendentalen Kants* (S. 32 f.).

Als eine kolossale Tduschung miissen wir es bezeich-
nen, wenn der V{f. sagt: ,,Von dem BewuBltsein des Wissens
bis zur Erkenntnis der Prinzipien der Erweiterung des
Wissens in den rationalen Wissenschaften ist ein weiter
Weg; zweitausend Jahre stetig fortschreitender (!?) Ent-
wicklung philosophischen und (?) wissenschaftlichen Den-
kens liegen dazwischen“ (S. 35). Also vor Kant besaB
man nur ein Bewulltsein vom Wissen; erst Kant lehrte
uns die Prinzipien der Erweiterung des Wissens. Als ob
nicht gerade die absurde Fassung des Wissensproblems
in die Frage: Wie sind synthetische Urteile a priori mog-
lich? zur Leugnung jeder wirklichen Erweiterung des
Wissens — nidmlich iiber die sinnliche Erfahrung hinaus,
was allein fiir uns Wert besitzt — bei Kant selbst schon
gefithrt hétte!

Indem der V{. den objektiven Idealismus Platons mit
dem transzendentalen Kants auf beider Inhalt — ihr entspre-
chendes Weltbild — vergleicht, geht er von der Darstel-
lung im Timius aus (S. 36 ff.). Folgendes sei hervorge-
hoben: ,,Wenn die gewordenen Dinge nach Platon durch das

! Nach einem Zitat S. 26 Anm. 3 lieB die Gebundenheit des an-
tiken Denkens die Vorstellung von einer schopferischen Energie des
BewubBtseins nicht aufkommen. Mit vollem Rechte! Diese ,schopferische
Energie* ist ein Grundirrtum der modernen Erkenntnistheorie.



(3.) Th. Valentiner, Kant und die platonische Philosophie. 269

Schauen der Gétter an dem Intellegiblen teil bekommen
haben, so bekommen, wie man bei Kant sagen mdochte,
die Erscheinungen durch eine Handlung des Intellekts
des Menschen (actio mentis) an dem Begrifflichen teil“
(S. 42). ,
Gelegentlich gesteht der Vf, daB auch der transzen-
dentale Idealismus unseren heutigen Anschauungen ferner
geriickt sei (S. 43). Was entspricht wohl ,junserer* heu-
tigen Anschauung? Etwa der nackte Positivismus und
Phédnomenalismus? Wozu dann der Aufwand mit Kant?
In folgenden zwei Sitzen des Vf.s widerspiegelt sich
die ganze Misere des widerspruchsvollen Kantianismus.
yMenschliches und gottliches Erkennen ist bei Kant vollig
getrennt und verschieden voneinander.“ Dagegen: ,Die
Vernunft (gemeint ist die menschliche) ist selbst der Real-
grund (!) der angeschauten und erkannten Welt“ (S. 44 f.).
Hier setzt die Kritik des Vf.s ein. Wenn Kant die Ant-
wort, die Platon auf dieFrage nach dem Grund der Beziehung
der Vorstellung auf den Gegenstand gibt, das ungereimteste
genannt hat, was man wihlen kann: so findet der V¥,
daB Kants Antwort unnatiirlich, zum mindesten unwahr-
scheinlich ist (S. 45). Es finde sich in ihr derselbe Fehl-
schluf}, den Kant in den Sétzen der Metaphysik aufgedeckt (?),
indem das Erkenntnisvermoigen als Realgrund der Form
und Ordnung der Welt, nicht bloB als Erkenntnisgrund
gesetzt wird, worin sich ein ontologisches Argument ver-
stecke. ,Das korperlich ohnméchtige Geschopf soll durch
seinen duBeren und inneren Sinn die Kraft haben, die
Korperwelt in Raum und Zeit zu ordnen!* (S. 47). ,Es
ist ein rein logischer und ein die reale Welt der Erfahrung
moéglich machender Faktor in dem Erkenntnisvermégen,
wie es Kant deduziert, ebenso fiir uns zu unterscheiden,
wie Kant in den Platonischen Ideen . . . neben dem
begrifflichen Element ein ihm entsprechendes Objekt
oder Sein entdeckt hatte, das mit ihm zugleich ... gegeben
sein sollte“ (S. 48). Beide, Platon und Kant, kniipfen an
die Seelenvermogen metaphysische Hypothesen, und in
anderer Bedeutung taucht die Platonische Idee im Kant-
schen System wieder auf (S. 49). Die Idee bei Kant bildet
dementsprechend den Gegenstand eines weiteren Kapitels
(S. 50 ff.).
Vollendung im empirischen Vernunftgebrauch, Voll-
kommenheit der Gesinnung im sittlichen Handeln, subjektive



270 Zum Kantjubildum.

ZweckmaBigkeit der Naturschénheit und objektive der
Naturzwecke spiegeln in neuer Perspektive die Platonische
Idee wider. Der Quell ihrer Wirksamkeit aber ist die
Vernunft, der Mensch selbst, und der glinzenden Ideen-
welt Platons stellt Kant einen schemenhaften mundus
mtelllglbllls gegeniiber. Nur ein praktischer Weg fiihrt
ins Gebiet des Ubersinnlichen und nur von der prak-
tischen Vernunft geforderten Ideen kommt die Realitit zu,
die allerdings auch Platon in ganz hervorragender Weise
den ethischen Begriffen zuerkennt.

Charakteristisch ist die beiderseitige Auffassung der
Idee des Guten. Bei Platon ist das ansich und schlecht-
hin Gute, ob nun mit der Gottheit eins oder davon ver-
schieden, objektiv real; bei Kant aber ist es ein bloBer
Vernunftbegriff, der erst durch unser vernunftgemiles
Handeln und ein notwendiges Handeln des Urwesens einen
Gegenstand erhilt (S. 60).

Alle Ideen sind (fiir Kant) Erzeugnisse der eigenen
Vernunft, wir legen die Zweckursache in die Dinge hinein;
der Mensch ist Urheber der Ideen. Andererseits ist der
Begriff des Guten bei Kant zur Personlichkeit geworden,
indes unter Platons Ideen sich keine Personen finden, so
daB unter den vielen Platonischen Idealen die beiden von
Kants Metaphysik aufgestellten keine bevorzugte Stellung
einnehmen (S. 61 f) Tduschen wir uns, wenn wir in dieser
Parrallelisierung eine vollstindige Verkehrung desrichtigen
Verstindnisses zu finden glauben? Platons Lehren werden
verstindlich, wenn wir mit Augustin und Thomas die
Ideen als gottliche Gedanken auffassen. Dagegen bleibt
Kants Ideenlehre absolut unverstindlich und 1df8t schlieB-
lich die absurde Deutung zu, daBl die Idee Gottes eben
nur ein Produkt der Vernunft und die Gottheit, wie die
Hegelsche Linke erklirte (nachdem Idee und Gegenstand
ein und dasselbe sein sollen), ein GeschOpf des Menschen-
geistes sei. Das ist das Ende, zu dem!' ein konsequentes
Denken den Kantschen Subjektivismus trotz aller Betonung
des Sittengesetzes fithren mulbte.

Der Abgrund, der Platons und Kants Ansichten trennt,
offnet sich vollends dem Blick in dem Abschnitt: Vernunft
und Moral, wo die Differenz in die Worte gefaBit ist:
,Nicht ein auBerweltlicher Gott ist die Ursache von dem
Schonen, Zweckmiéfiigen und Guten in der Welt, sondern
der Mensch selbst . .. Und kein Demiurg hat mit dem



(8.) Th. Valentiner, Kant und die platonische Philosophie. 271

vovg das Gute in die Welt- und Menschenseele gepflanzt;
wir selbst als verniinftige Wesen sollen es erst in die
Welt bringen und wirklich machen“ (S. 64). Der Mensch
ist durch seine Vernunft der Grund aller Begriffe und
des Guten (S. 65).

Wie eine Bestiatigung unseres obigen Urteils, dem
Kantschen Idealismus falle die Konsequenz zur Last, die
Gottheit sei ein Produkt der Vernunft, klingen die Worte
des Vfs: ,Eine das Sein der Dinge ermodglichende
Fiahigkeit zeichnet.. die spekulative wie die prak-
tische Vernunft aus; erstere macht die Gegen-
stinde der natiirlichen, letztere die der sittlichen
Welt moglich“ In einer Anmerkung bemerkt der Vf.
hierzu, Kant lege nur dar, was die Vernunft leistet; daB
diese Leistung in gar keinem Verhiltnis zu den realen
LebensduBerungen und Willensakten steht, erscheine uns
erst heute so (S. 73).

Als erster kardinaler Gegensatz der Platonischen und
Kantschen Moral ist angegeben, dall nach der letzteren
von dem Guten, das in der Welt geschieht, der Mensch
selbst vermoge seiner Vernunft letzter und einziger Ur-
heber sei, nicht der Begriff des Guten, der sich in
Welt- und Menschenseele abgebildet hat (S. 80 f.). Auf
der einen Seite also ein ausschliefllich subjektives Prinzip
der Sittlichkeit, auf der anderen (Platons) objektive
Griinde. Die einzige objektive Realitit der Idee des
Guten besteht fiir Kant darin, dal es in einer unendlichen
Zeit wirklich wird (S. 82). Wird denn das iiberhaupt
wirklich, was in einer unendlichen Zeit wirklich wird ?
Und gibt es noch Zeit in einem iiberempirischen Dasein,
wenn sie nur subjektive Anschauungsform der Sinnlich-
keit ist?

Der Mensch, der das sittliche Gesetz selbst vorschrelbt
ist Endzweck seines Handelns und Endzweck der Schop-
fung tberhaupt (S. 87).

Mit dem Gegensatz des Ob]ektlven und Subjektiven
hingt die verschiedene Betrachtungsweise, die paradig-
matische Platons und die genetische Kants zusammen.
Platon stellt den Begriff als Ursein den Einzeldingen der
sinnlichen Welt gegeniiber, Kant lifit ihn gewissermalien
zu einem ihm (sic) an Vollkommenheit immer niher
kommenden Sein fortschreiten (S. 88 f.). Der Mensch
wichst im Guten, ist also uranfiinglich nicht gut — daher



272 Zum Kantjubildum.

die Kantsche Annahme eines radikal Bosen (S. 92). Das
gittliche Gemeinwesen hat fiir Kant sein Ziel vor sich, in
Platons moAiresia aber ihr Vorbild im Himmel (S. 93).

Fassen wir das Thema: Platon und Kant kurz zusam-
men, so ist beiden ein gewisser Idealismus sowohl als
eine Unabgeschlossenheit des Systems gemeinsam. Der
erstere steht auf objektivem, der letztere auf subjektivi-
stischem Boden; der eine fand seinen Vollender, seinen
Systematiker in Aristoteles, der andere in Hegel. Sollen
beide nach den Friichten beurteilt werden, so ist das
Kantsche System geschichtlich gerichtet; denn die absurden
Konsequenzen der nachkantischen Systeme sind seine legi-
timen Kinder.

Die Marburger Richtung des Neukantianismus bringt
H. Cohens Rede bei der Gedenkfeier der Univer-
sitdt Marburg zur hundertsten Wiederkehr des
Todestages von I. Kant zum Ausdruck. In schwir-
merischen Worten wird hier Kant gefeiert. ,Man hat
Kant nicht zu lesen, sondern sich in ihn zu versenken.
An ein groftes Kunstwerk muf man sein Leben setzen“
(S. 30). Der Redner wirft die Frage auf, wie es zu
begriinden sei, daB Kant der Philosoph des deutschen
Volkes (?) sei. Kant habe zuerst ein System der Philo-
sophie errichtet, was allerdings paradox klinge (S. 9). Es
sei der Vorzug Newtons, zuerst ein System der Prinzipien
entworfen zu haben, und Kant sei vorzugsweise ein
Schiiler Newtons geworden. Kant wurde zum ersten
Systematiker der Philosophie, weil jetzt erst ein System
der Prinzipien erreicht worden sei. In Nachahmung der
Methode Newtons habe Kant den Gedanken der Prinzipien
von der mathematischen Naturwissenschaft auf das Prob-
lem der Geisteswissenschaften iibertragen.

Wie wurde also Kant der Philosoph des deutschen.
Volkes? Er trat in die Fuflstapfen des Kardinals Nikolaus
von Cues. Dieser ,,deutsche Mann“ hatte nach Platons Vor-
gang Logik mit Mathematik verbunden (S. 9). Nach ihm
kniipfte Descartes an die Mathematik an; wiederum ein
deutscher Mann, Leibniz, ein Protestant, der die geschicht-
liche Tendenz des Protestantismus fortfithrte, in dem das
Recht der Vernunft wieder ergliihte, wird zum Wieder-
entdecker des Idealismus (S. 10 £). Sammlung der Prob-
leme unter dem idealistischen Begriffe des BewuBtseins:
das ist sein Protestantismus. Wissenschaft auf Grund der



(4) H. Cohen, Rede zum hundertsten Todestage I. Kants. 273

Mathematik fiir sich allein (S. 11). — Der erste Teil der
Kritik Kants bildet den positiven Grund des Lehrgebédudes;
er enthidlt die Begriindung der mathematischen Natur-
wissenschaft. Dieser platonische Anfang wurde sein Anker.
Die Vernunft wird bei ihm vorerst als die wissenschaft-
liche Vernunft in Reinheit dargestellt (S. 12). Die Dialektik
zeigt die Widerspriiche auf, die den Inhalt der Metaphysik
bilden. Dagegen sollte durch die positive Leistung der
Ethik die Metaphysik, die Philosophie des Mittelalters
entsetzt und ersetzt werden (S. 14 f.).

_ Die Autonomie stellt als das Prinzip des Vernunft-
glaubens eine Fortfithrung der Methode des reinen Idea-
lismus dar (S. 19). In der ethischen Autonomie ist der
politische Inhalt gegriindet, der die Konsequenz der prote-
stantischen Staatsidee bildet (S. 20). — Man sollte nun,
wie uns scheint, erwarten, daB das rein formale ethische
Prinzip Kants aus dem Staatswillen seinen Inhalt schopfe.
Dies wire konsequent, wiirde aber auch beweisen, daf3 die
Kantsche Ethik auf Vergoitterung des Staates hinauslaufe
und sich ebenso mit dem Materialisten Hobbes als mit
dem Pantheisten Hegel beriihre. Kant aber, wie der Vf.
bemerkt, legte den Inhalt seines formalen Sittengesetzes
in einer erweiterten Ausdehnung dar. Im Geiste seines
Jahrhunderts ist es die Menschheit, auf die er seinen
kategorischen Imperativ anlegt (S.21). Die Schwiche dieser
Position: —— des Humanismus der Aufklirung — zeigte
sich ‘alsbald darin, daB an die Stelle der Menschheit bald
die Nationalitit, bald das Individuum (der Einzige Stir-
ners) trat. Der kategorische Imperativ vermochte, obgleich
er ,im Geriichte“ stand, daB ,in ihm etwas GrofBles sich
offenbart habe“ (S. 21), weder der liberalokonomischen
Theorie schrankenloser Konkurrenz noch den michtig
aufstrebenden sozialistischen und kommunistischen Ideen
einen Damm entgegenzusetzen.

Ungebrochener Zusammenhang der Kunst mit
der Natur und der Sittlichkeit ist der in der Kritik
der Urteilskraft geoffenbarte deutsche Geist (!) der Kunst
(S. 24). ,Gegenstand und Inhalt des dsthetischen BewuBt-
seins ist das dsthetische Gefiithl selbst“ (S. 25). Die
Gesetze des Schonen zu entdecken ist das Werk des Genies.
Schillers vorkritischer Irrtum war, daB er ein objektives
Geschmacksprinzip forderte, gliicklicherweise (!) aber nicht
fand (S. 26). Es ist der hochste Triumph der Methode

Tahrbueh fiir Philosophie ete. XIX. 18



274 Zum Kantjubildum.

Kants (in den Grundlagen des Bewulltseins die Gesetz-
lichkeit aufzusuchen), dal Natur und Sittlichkeit, die Vor-
bilder der Gesetzlichkeit, in das Gefiihl (!) des Schonen ver-
wandelt werden (S.27). Erste Vorbedingung der wissenschaft-
lichen Dankbarkeit und der nationalen Pietét ist, den Genius
zu erkennen, das Distanzgefiihl fiir den Genius immer tiefer
auszubilden. Also Geniekult, aprioristischer Subjektivis-
mus im theoretischen, Autonomie (Selbstgesetzgebung einer
unpersonlichen Vernunft) im praktischen, endlich absolute
Willkiir des Genies im isthetischen Gebiete: das ist die
Summe der Weisheit des Marburger Neukantianismus. Dem
setzen wir entgegen die vom menschlichen Geiste unab-
héingig bestehende Naturordnung, die fiir den menschlichen
Willen bestimmende Norm eines objektiv Guten und die
Elemente des Schonen im Seienden, Einheit im Mannig-
faltigen, Lichtfiille des Intellegiblen, iiberhaupt was das
Wohlgefallen des geistig Anschauenden erregt.

Auch Freudenthal in seiner zu Breslau gehaltenen,
c,2JJmmanuel Kant“ betitelten Rede bleibt an Hochschiit-
zung Kants und seines Einflusses nicht hinter Cohen
zuriick. Genannt werden Herder, Goethe und Schiller;
von dem ersten wird jedoch konstatiert, dal er zum ent-
schiedenen Gegner Kants geworden sei. Zeugnis seine
Metakritik, die den Geist Leibniz’ atmet. Die zitierte
AuBerung Goethes, des Pantheisten, hat wenig zu bedeuten,
Schiller endlich konnte nicht umhin, in dem bekannten
Xenion Kants bodenloses, neigungsfeindliches Moral-
prinzip zu persifflieren. Kants EinfluB auf die Wissen-
schaften, auf Theologie, Rechtsauffassung, Physiologie der
Sinne, auf die Theorie der Sprache ist nicht zu leugnen,
kann aber keineswegs als ein giinstiger bezeichnet werden,
es sei denn, daB man in der Rationalisierung der Theo-
logie, in der Trennung von Recht und Moral, in dem
Subjektivismus der Sinnentheorie einen Fortschritt ersieht.
Der grofie Sprachforscher W. v. Humboldt lieB sich durch
Kants Urteilstheorie zur Annahme einer synthetischen
Funktion des Satzes verleiten, durch die das Ideelle in
ein Objektiv-Reales sozusagen umgesetzt werde. Auch
fiir die ,,neue Raumtheorie*, die man in Gegensatz zur
idealistischen Auffassung Kants bringen zu sollen meinte,
diirfte Kant verantwortlich gemacht werden; denn ist der
Raum eine subjektive Anschauungsform, warum sollen sich
dann nicht Wesen denken lassen, die ein-, zwei- und



(5.) Dr. Freudenthal, Rede .bei der Breslauer Gedenkfeier. 279

mehr dimensional ,anschauen“. Allerdings iibertrifft eine
Auffassung, die n-dimensionale Riume als moglicherweise
unabhingig vom Subjekt _ bestehend annimmt, noch weit
die Absurditiit des Kantschen Raumbegriffs.

Fr. gesteht die Schwichen und Irrtiimer Kants zu,
meint aber, es gebe keine absolute Philosophie, keine, dle
fir alle Zeiten und fiir die Wandlungen der Wissenschaft
giiltig wire (S. 29). Ich meine, wandelbar seien Meinun-
gen, nicht aber Wissen und Wissenschaft; soll es also
eine wissenschaftliche Philosophie geben, so wird sie zwar
fortbildungs- und erweiterungsfihig, nicht aber wandelbar
sein diirfen. Wenn Kant selbst ,anerkennt“ (a. a. O.), daB
es keinen klassischen Philosophen gebe, so hat er diese
Ansicht alsbald gegeniiber Fichte verleugnet.

Eine SchluBbemerkung betrifft. die neukantischen
Forschungen, deren Ergebnisse abzuwarten seien. Liegen
sie denn noch nicht, fragen wir, bereits deutlich vor
Augen? Bieten sie nicht das Schauspiel neuer Verwirrung
und Zerfahrenheit? Bei der Wiirdigung des Philoso-
phen Kant handelt es sich aber nicht um persénliche
Eigenschaften, um die vom V{. hervorgehobenen Tugenden
(S. 30), sondern um den Wahrheitsgehalt und den wissen-
schaftlichen Wert seiner Philosophie, und iiber diesen hat
die Kritik der Geschichte fiir jeden Vorurteilsfreien bereits
gerichtet. Auch diirfte es kaum mehr einen Kantianer geben,
der die Grundlehren des alten Kant noch aufrecht erhielte.

Im Verlaufe der Rede sind die fiir Kant charakte-
ristischen Einfliisse, der Pietismus, die Leibniz-Wolffsche
Philosophie, Newtons mathematisch - mechanische Natur-
forschung hervorgehoben. Der Philosoph des Protestan-
tismus tritt nach Ritschl in seiner Erkenntnismethode der
Ethik zutage, welche die Bedeutung einer praktischen
Wiederherstellung des Protestantismus habe (S. 11).

Wenn Kant die Geschichte aus dem Kreise der eigent-
lichen Wissenschaften ausschliefft, weil sie der mathe-
matischen Grundlage entbehre (S. 13), so hat er in der
Sache recht, doch die Begriindung ist verfehlt. — Den
Vitalismus betreffend erklirt Fr., diesem Problem stehe
die Naturwissenschaft heutzutage nicht anders gegeniiber
als zur Zeit Kants, und bekennt sich selbst zum ,Igno-
ramus“. Wir unsererseits wissen, dal die mechanische
Erklirung des Lebens unmoglich ist (S. 15).

DaBl in der Wahrnehmung unmittelbar die Tétigkeit des

18*



276 Zum Kantjubilium.

Denkens stecke: diese vermeintliche Wahrheit eingeschirft
zu haben, sei eine der wichtigsten philosophischen Taten
Kants (S. 18). Nicht, wie der Vf. glaubt, hat Kant die Einsei-
tigkeiten der Empiristen und Rationalisten iiberwunden,
sondern deren Irrtiimer verschirft,indem er die Erfahrungs-
erkenntnisse auf Erscheinungen einschrinkt und die Ver-
nunfterkenntnisse als ,rein formale“ auffafit (a. a. O.). --
Den Begriff des ,,Dinges an sich“ erkliirt der Vf. als den un-
klarsten der gesamten Vernunftkritik (S. 19). Gleichwohl
ende die Bestimmung der Grenzen wissenschaftlichen Erken-
nens in einer neuen tiefsinnigen Weltanschauung (S. 20).
- Die Wirkung der Kantschen Lehre auf seine Zeit-
genossen war sicherlich keine nachhaltige; denn rasch
wurden die ,Kantianer“ durch die Fichtianer und Schel-
lingianer verdridngt. Uber die ethische Wirkung haben
wir uns bereits. ausgesprochen und bezweifeln stark, daB
Kant durch seinen Pflichtbegriff der Erzieher des ,eisernen
Geschlechts®“ geworden, das fiir die Rettung des Vater-
landes alles dahingab.

An ein von Kant ,gepriigtes Wort: ,Der Lehrer im
Ideal“ (d. h. der Philosoph, dessen Aufgabe es ist, das
Ideal aller Erkenntnis mitzuteilen, was aber auch im Sinne
des idealen Lehrers gedeutet werden kann S, 6) ankniipfend,
richtet Kants Nachfolger auf dem philosophischen Lehr-
stuhl der Universitit Konigsberg, Dr. L. Busse, in seinem
slmmanuel Kant“ begeisterte Mahnungen an die Konigs-
berger Studentenschaft. Dr. Busse erklidrt die Kantsche
Lehre, dal} die ganze empirische Wirklichkeit von unserem
BewuBtsein abhiingige Erscheinung sei, fiir die eine grofie
Wahrheit, die sich zu eigen machen miisse, wer sich iiber
die Grundlagen seines wissenschaftlichen Erkennens Klar-
heit verschaffen will. Sie mache jeden Versuch, das
geistige Leben selbst als Ergebnis des Spiels der Natur-
krifte anzusehen, fiir immer unmoglich. - Wer diese
Wahrheit erkennt, sei gefeit gegen den dden, geisttOtenden
Materialismus (S. 5). Die Botschaft hor’ ich wohl —
moéchten wir da ausrufen — doch ach! mir fehlt der
Glaube. Abgesehen von dem indirekten Zusammenhang
des Kantschen Phiéinomenalismus mit dem Materialismus,
der durch das Zwischenglied des modernen sensualistischen
Positivismus hergestellt wird, weisen wir auf die Kon-
zession hin, die Kant der mechanischen Naturauffassung
gemacht hat, indem er nicht allein die mechanische



(6.) Dr. L. Busse, Immanuel Kant, Ansprache. 277

Erklérung der Naturvorgénge als die ausschlieBlich wissen-
schaftliche gelten 1é8t, sondern auch das empirische Be-
wulltsein der mechanischen Kausalitit unterwirft. Sinken
da nicht sowohl das Ding an sich als auch die intellegible
Freiheit zu leeren Schemen herab, so daB sich die ,Wirk-
lichkeit“ schlieflich doch auf das , Empirische*, die Sinnen-
phinomene reduziert?

Wir gestehen zu, daB das ,hehre Gebot der Pflicht“
wie ein ernster Mahnruf in das wiiste Getén vom Uber-
menschen hineinklinge (S. 5), vermdgen aber auch das
Auge nicht zu verschlieBen gegen den nagenden Wurm
der Autonomie im Kantschen Pflichtbegriff, der schon
bei Fichte zur Vergitterung der Vernunft, bei den Ast-
hetikern zum genialen Spiel mit den Forderungen der
Sittlichkeit und dann schlieBlich — doch wohin? ja zum
Ubermenschen fiihrte mit dem sophistischen Satze:
Nichts ist wahr, alles ist erlaubt. Fiirwahr die geschicht-
liche Konsequenz trieb mit den Kantschen Lehren ein
grausames Spiel. Wir werden deshalb aus der letzten zu
besprechenden Kantbroschiire entnehmen, wie die atheisti-
sche Philosophie Schopenhauers die Kantschen Grund-
lehren zur Vollendung gefiihrt haben soll. Einer Ethik
ohne Gott aber fehlt allen theoretischen Sympathien fiir
christliche und brahmanische Aszese zum Trotz die
Sanktion, damit aber auch der Ernst und das Funda-
ment selbst.

Die Erinnerung, dafl die Universisit keine blofie Fach-
schule sei, und die Aufforderung, iiber den engen Kreis
der Spezialwissenschaft den Horizont zu erweitern (S.6{.),
sind umsomehr am Platze, als heutzutage die philosophi-
schen Studien Igeringgeschétzt und vernachlissigt werden
auf Kosten einer wahrhaft allgemeinen Bildung und logi-
schen Schulung. Ein Zwang philosophischer Vorbildung
besteht nur mehr fiir die Theologen, aufrechterhalten von
den kirchlichen Behorden, soweit nicht das Einjihrig-
Freiwilligen - System auch hier zu einer in jedem Falle
bedauernswerten Nachsicht gefiihrt hat.

Die Forderung der Freiheit der wissenschaftlichen
Forschung und die unbedingte Achtung vor der Wahr-
heit, die der Vf. am Schlusse betont, halten wir gleich
hoch; was die Freiheit der Wissenschaft anbetrifft, unter
Voraussetzung der von der Vernunft selbst geforderten
Schranken, unter anderem der Riicksicht auf das 6ffentliche



278 Zum Kantjui)ilﬁum.

Wohl und die Grundlagen des sittlich-sozialen Lebens,
eine Riicksicht, die der Wahrheit nicht widerstreiten kann,
weil sie in der Natur der Dinge begriindet ist. Wir
nehmen dieselbe auch fiir uns in Anspruch; wie wir
glauben mit groBerem Rechte als jene, welche an die
Stelle der Wissenschaft die ,,Weltanschauung setzen, d. h.
Willkiir mit Freiheit verwechseln, indes die wahre Frei-
heit der Wissenschaft darin besteht, nichts aufnehmen
zu miissen, was nicht mit GewiBheit aus ihren Prinzipien
hervorgeht.’

Dr. P. Deussens Schrift: Vedinta und Platonis-
mus im Lichte der Kantschen Pilosophie ist noch
mehr als der Kants der Verherrlichung Schopenhauers
gewidmet. In der Kantschen Philosophie habe der Gedanke:
y»Die Welt ist Erscheinung, nicht Ding an sich“ den klar-
sten Ausdruck gefunden. Deussen bewundert die Beson-
nenheit (?), mit der Kant zeige, wie alle Organe und
Funktionen des intellektuellen Apparates unverkennbar
nur (!) dazu bestimmt und befdhigt seien, den Erfahrungs-
stoff zu verarbeiten. Als positives Resultat aber erklirt
Deussen ,die groBite Entdeckung, welche die Geschichte
der Philosophie zu verzeichnen habe“, den Nachweis, daf}
gewisse Bestandstiicke der uns umgebenden Wirklichkeit
angeborene Anschauungsformen unseres Intellektes seien,
nimlich der unendliche Raum, die unendliche Zeit
und die von den zwolf Kantschen Kategorien allein auf-
recht zu haltende Kausalitédt. Hierin liege die von
Kant und seinem groflen Vollender, Schopenhauer, un-
widerleglich bewiesene Fundamentalwahrheit aller Philo-
sophie (S. 3).

Der Bewunderer der indischen Philosophie und Scho-
penhauers versteigt sich zu der horrenden Behauptung, die
»hochsten Giiter derReligion*: Gott, Unsterblichkeit und Frei-
heit, seien nur aufrecht zu halten, wenn Raum, Zeit und Kau-
salitit subjektive Anschauungsformen seien, wihrend aus
der Existenz einer unabhiingig vom Bewul}tsein vorhandenen
Welt das Nichtsein Gottes als unabwendbare Folgerung
erscheine. Warum? Weil in einer realen raumzeitlichen
Welt nur fiir die Materie, nicht aber fiir Gott Platz sei,
ferner, weil was in der Zeit einen Anfang, in ihr not-
wendig auch ein Ende hat, endlich weil, wo das Kausalver-
hiltnis stattfindet, von einer Freiheit nicht die Rede sein
konne. Im letzten Falle sei allerdings nicht zu begreifen,



(7.) Dr. P. Deussen, Vedanta und Platonismus im Lichte ete. 279

wie physische Unfreiheit mit metaphysischer Freiheit in
derselben Handlung zusammenbestehen koénne. Fiirwahr!
Methode ist in diesem Unsinn. Denn wie schon ent-
sprechen die drei hochsten Giiter den drei Anschauungs-
formen! Selbst Kant, Meister im Konstruieren, hitte nicht
schoner konstruieren konnen.

Wie hoch steht tiber diesen willkiirlichen Behauptun-
gen die Begriffstheorie des Stagiriten, dessen Unterschei-
dung von Aoyoc Evvior und A. dviloc allein geeignet ist, den
Kantschen Apriorismus iiber den Haufen zu werfen. Es
gibt, abgesehen von den entia rationis der Logik Begriffe,
die nur auf die Kérperwelt Anwendung finden, aber auch
Begriffe, die keine notwendige Beziehung darauf haben,
also geeignet sind, iliber sie hinaus zur Erkenntnis des
Intellegiblen und Gottes zu fiithren.

Als Vorliaufer Kants und Schopenhauers sind genannt
die Lehren. vom Brahman und vom Atman, denen erst der
Genius Schopenhauers durch die Auffassung des Subjektes
(des Atman) als in der Welt sich ausbreitenden Wollens
und als moglicherweise in einer anderen, uns unbekannten
Gotteswelt zur Erscheinung kommenden Nichtwollens (sic
S. 12) zur letzten Tiefe verholfen habe; ferner der Pan-
theismus des Parmenides (S. 15), sofern dieser die Kant-
sche Lehre vorwegnahm, da die Welt nur Erscheinung,
nicht Ding an sich sei, endlich die Ideen Platons, die
dieser filschlich mit den Begiffen verwechselte, deren
tieferer Sinn aber in der Schopenhauerschen Philosophie
zur Geltung gelangte (S. 21). (Die platonischen Ideen
lassen sich nur rechtfertigen als gottliche, vorbildliche
Gedanken, denen die spezifischen Formen in den Dingen
entsprechen. Diese hinwiederum werden in den Wesens-
begriffen vom menschlichen Geiste erfaBit. Im Systeme
Schopenhauers sind sie eine augenfillige Inkonsequenz;
denn -ist das , Ding an sich* Wille, so mag sich dieser in
Willensakten, in Strebungen, in Anziehungen und
AbstoBungen dullern, kurz in allem, wozu eine Sinn-
liches und Geistiges vermischende Phantasie den Willen
zu gestalten geneigt ist, fiir Ideen ist in einer Welt von
Willensobjektivationen kein Raum. Die Strebungen und
Begehrungen wiirden sich wie Kraftpunkte verhalten, deren
mannigfaltige Verhiltnisse den Schein spezifischer Ver-
schiedenheit erzeugen wiirden, was einer dynamischen Ato-
mistik dquivalierte, in keiner Weise aber eine objektivreale,



280 Zum Kantjubilium.

nach Ideen gestaltete, von spezifischen Formprinzipien
durchdrungene Welt ergiibe.)

Ein umfangreiches Heft widmet die in Paris erschei-
nende Revue de Metaphysique et de Morale der
Kantschen Philosophie (Mai 1904 p. 279—620). In dem
Artikel von Natorp: ,Zur Erinnerung an Kant“ wird
die Bedeutung Kants in die Probleme gesetzt, die er der
Philosophie neu vorlegte, und die Methoden, die er erfand,
sie zu losen. Errungenschaften, welche die Menschen auf
eine hohere Stufe erhoben haben (2) S. 283. Wenn Hume
durch seine beriihmte Kritik des Kausalbegriffs irgend
einen Punkt aufgedeckt habe, so sei es der, dal die Kau-
salitit nicht gegeben sein konne: eine Einsicht, die
konsequent zum kritischen Idealismus fithre und die
dauernde Errungenschaft der Kantschen Erkenntniskritik
bilde (S. 289). Nietzsches Antinomie sei keineswegs die
Konsequenz von Kants Autonomie; denn im Kampfe zwi-
schen Gesetz und Willkiir wird immer das Gesetz siegreich
sein. S. 294 f. (Es handelt sich aber doch hier um Theo-
rien und fiirwahr: die Autonomie fiihrt konsequent zur
Antinomie!) Kant vollendete die Laisierung oder Huma-
nisierung der Religion, die Luther begonnen hatte (S.295).
An Kant hat die Sozialphilosophie anzukniipfen; seine
Philosophie ist eminent p#dagogisch, Philosophie der
Geistesbildung, wobei der Vf. das Studium der Werke
H. Cohens empfiehlt. Seit Kant und durch Kant (?) wissen
wir, daB die Theorie dem Leben, dem goldenen Leben,
der Menschenbildung zu dienen hat (S. 301).

F. Paulsen (Zur Jahrhundertfeier des Todestages
Kants) unterscheidet im Kantschen Idealismus drei Mo-
mente, den praktischen Idealismus, den der theoretischen
Erkenntnis und den metaphysischen Idealismus. Kants
Philosophie charakterisiere sich als Losung des tiefsten
Problems: des Begriffs der Notwendigkeit in der- Wirk-
lichkeit als einer rationellen Notwendigkeit (S. 303 f.).

C. Cantoni behandelt die Aprioritidt des Raumes
in der Kantschen Kritik (S.305—319). Die Hauptpunkte
der Kantschen Theorie vom Raume lassen sich auf drei
reduzieren: 1. Der Raum ist a priori; 2. er ist formell;
3. er ist subjektiv. ,,Obgleich Kant die Natur der Erkennt-
nisse a priori tief erforschte, unterlieB er doch, eine
Unterscheidung von grofier Wichtigkeit zu machen; diese
Unterlassung zog Zweideutigkeiten nach sich, die einen



(8.) Revue de Metaphysique et de Morale. Mai 1904. 281

bedeutenden Einflufl auf seine Gedanken hatten, ‘besonders
auf die Losung des ersten und dritten Punktes.* Die
angedeutete Unterscheidung ist 'die des psychologischen
und des logischen Apriori (S. 307). ,Zweifellos ist Kant
in seiner ganzen Erorterung iiber die Aprioritit des
Raumes und der ihn betreffenden Erkenntnisse iiberzeugt
und setzt immer .voraus, dall eine allgemeine und not-
wendige Erkenntnis nicht nur in sich, logisch a priori,
d. h. nicht nur a priori demonstrierbar, sondern daf§ sie
auch psychologisch a priori ist, daB sie nur aus der
Aktivitit des Geistes stammen, nur eine Funktion des-
selben sein kann, wenn nicht effektiv, so doch der Potenz
nach eingeboren und unabhiingig von den sensiblen Daten
gegeben“ (S. 309). Kant — fiihrt der V{. weiter aus —
hatte zwar in der Psychologie einen durchdringenden
Blick, gab sich aber keine Miihe, seine psychologischen
Erkenntnisse zu systematisieren. Ungeniigend sei seine
Unterscheidung psychischer und physischer Fakta. Der
Unterschied bestehe darin, dal jene sich auf ein Objekt
beziehen (S. 315). Psychologisch betrachtet bilden wir
die Idee des unendlichen (?) Raumes mittels des Gesichts-
sinnes und der freien Bewegung nach allen Richtungen
und wenn ein solcher Raum nicht a priori gegeben ist
psychologisch, so wird er es sicherlich logisch. — Ein
niheres Eingehen auf diese Theorie liegt nicht in unserer
Absicht; der Grundgedanke Kants ist hier offenbar preis-
gegeben. -

L. Couturat stellt an die Spitze seines Artikels (S.
321—383) als Motto die Worte Zimmermanns: ,,Wenn die
mathematischen Urteile nicht synthetisch sind, so fehlt
Kants ganzer Vernunftkritik der Boden.“ Zunichst wird
der Unterschied analytischer und synthetischer Urteile
dahin bestimmt, da in den ersteren das Attribut einen
Bestandteil der Definition ausmacht, wihrend die Verifi-
zierung der letzteren weitere Daten auller den logischen
Prinzipien und den Definitionen erheischt (S. 327 ff.).
Gelegentlich macht der Vf. einen Ausfall gegen die ,for-
male“ Logik, die ausschlieflich auf einem Prinzip, dem
der Identitdt beruhe, was zu ihrer Unfruchtbarkeit fithren
mufite, wihrend die neuere Logik auf ungefihr zwanzig
(une vingtaine) unabhéngigen Prinzipien beruhe (? !).
Die Unterscheidung analytischer und synthetischer Defini-
tionen, fiihrt der Vf. ferner aus, habe kein Fundament,



282 Zum Kantjubilium.

die Definition sei iiberhaupt nur ein Mittel der Abkiirzung.
Im folgenden polemisiert der Vf. gegen die Kantsche
Auffassung der mathematischen Erkenntnisse, die auf rein
logischem Wege ohne Riicksicht auf Anschauung, sei es
reine oder empirische, gewonnen wiirden, und faBit das
Resultat seiner Kritik in die Konstatierung der angeb-
lich notorischen Tatsache zusammen, daff die Mathematik
seit einem Jahrhundert ungeheuere und ungeahnte Fort-
schritte gemacht habe, nicht nur in dem Sinne der um-
fassenderen Anwendung, sondern auch in dem Sinne der
Prinzipien und ihrer Vertiefung, so daB, wollte man sich
inbezug auf Mathematik an die Theorien und Formeln
Kants halten, dies einen Riickschritt um ein Jahrhundert
bedeuten wiirde. Kants Irrtum bestehe in einem zu engen
Begriff des Mathematischen, nicht darin, daBl er die Mathe-
matik ausschlieBlich zur Basis seiner Kritik genommen
habe. Die Mathematik in ihrer modernen Vervollkomm-
nung sei die wahre Logik der Naturwissenschaften; auf sie
bauesichdieder Mathematik coextensive Logik, die.deduktive
auf, die wie die Mathematik elner unendlichen Entwick-
lung fahig sei (S. 382).

Wir haben keinen Grund, fiir die Kantsche Theorie
der arithmetischen und geometrischen Erkenntnisweise ein-
zutreten. Was aber der Vf. an die Stelle setzt, die sub-
limierte Mathemathik, die von aller Riicksicht auf Grofle
{(kontinuirliche wie diskrete) losgeloste, rein hypothetische,
die mit Moglichkeiten, mit ,n“dimensionalen Riumen u.
dgl. operiert, so kann ihr der Wert einer Wissenschaft
nicht zuerkannt werden, denn eine solche hat es mit Reali-
titen (was librigens nicht mit Wirklichkeiten identischist) zu
tun. Reale Mathematik wird sich nie zur Universalitéit
der Logik erschwingen, sie miiflite sich denn an die Stelle
der Ontologie setzen, was einer Erneuerung des lidngst
iiberwundenen Pythagoreismus gleichkommen wiirde.

Die Wurzel des pythogoreischen Irrtums hat der heil.
Thomas aufgedeckt in der Verwechslung der ontologischen
Einheit mit der quantitativen, die Element der Zahl Iist.
Man hat daher die quantitative Zahl von der transzen-
dentalen zu unterscheiden, indem man unter jener die
Zahl versteht, die aus der Zusammenfassung von Ein-
heiten resultiert, welche aus der Teilung des Kontinuir-
lichen entstehen. Die Zahl in diesem Sinne bildet den
Gegenstand der Arithmetik. Vollig anderer Art ist die



(8.) Revue de Metaphysique et de Morale. Mai 1904. 283

Vielheit der Merkmale eines Begriffs, die sich nicht wie Ein-
heiten verhalten, sondernals die successiv konkreteren Be-
stimmungen ein und derselben Einheit. Man ersieht aus die-
sem Beispiel, dafl die aristotelische Logik keineswegs so,,mes-
quine“ ist, wie sie der Vf. hinstellt.. Bietet sie doch den
Schliissel fiir die richtige Beantwortung der Frage nach
der Moglichkeit von notwendigen Urteilen, in denen das
Pradikat nicht formell in der Definition enthalten ist, durch
ihren Begriff des proprium, das notwendig mit dem
Wesen zusammenhéngt, ohne einen Bestandteil der Defi-
nition zu bilden. . Als Beispiel. dienen die Attribute des
Geraden und Ungeraden der quantitativen Zahl, deren
das eine oder andere jeder Zahl notwendig zukommt, deren
keines aber in die Definition der Zahl eingeht.

Um wenigstens eine Einzelheit zu beriihren, so meint
der Vf. 1, die Gleichung V4 = V4 beruhe nicht auf dem
Prinzip der Identitit, da eine solche Annahme zu der
absurden Formel fithre: 4+ 2 = — 2. Der V{. tiduscht
sich, da vielmehr logisch folgende Gleichungen sich er-
geben + V4 = + V4, + V4= 4+ V4, — V4= —V4, also
entweder + 2 = 4+ 2 oder — 2 = — 2, keineswegs
aber: 4 2 = — 2 (S. 347 L.

Uber das mathematische Erkennen und den
transzendentalen Idealismus handelt . Milhaud
(S. 385—400). Der V{. rithmt an Kant, sich nicht aus-
schlieBlich mit Philosophie, sondern auch mit Wissenschaft
(science, nach einem bekannten, englisch - franzésischen
Sprachgébrauch auf die sog. exakten Disziplinen bezogen)
durchdrungen zu haben;’ dies geniige, die Frage nach den
Beziehungen des wissenschaftlichen Gedankens zur Philo-
sophie bei Kant zu stellen. Er setzt das Wesen der mathe-
matischen Erkenntnis in die Konstruktion der Begriffe
in der Anschauung. Klarheit und Evidenz begleiten nicht
die abstrakte Idee, sondern was man in concreto, in der
Intuition gewahre. Die Synthese der mathematischen Postu-
late sei aufs engste an die Konstruktion der Begriffe in
concreto gekniipft. Dagegen scheint die reinigende (épu-
ratoire) Bewegung der Mathematik heutzutagejkeine Grenzen
zu kennen. Sie lduft in eine riesige, logische Konstruktion
aus, aus der die konkrete Intuition ausgeschlossen ist.
Es machte sich hierin der EinfluB der beriihmten ,Prin-
zipien“ Newtons geltend. Indes driingte das Problem der
Kausalitit die Sorge um Feststellung der mathematischen



284 Zum Kantjubildum.

Erkenntnis in den Hintergrund. ,Wéire aber Kant je zur
Loésung dieses Problems gelangt, wenn ihm auf seinem
Wege nicht das des Raumes und der Geometrie begegnet
ware?“ Hierauf antworten wir, daB die Ansicht Kants
von dem GewiBheitsgrunde der mathematischen Erkennt-
nisse allerdings konsequent zu der Annahme einer rein
formellen Bedeutung des Begrifflichen (Intellegiblen) fiihrte,
das seine Realitiit erst durch Anschauung gewinnen miisse.

Uber ,die Prinzipien des reinen Verstandes,
deren Grund und Bedeutung in der Kritik der
reinen Vernunft“ handelt A. Hannequin. Das Re-
sultat der Untersuchung ist in den Worten zusammenge-
faft, daB die Beweglichkeit und Relativitéit der Wissenschaft
nicht legitim sein wiirden ohne Anerkennung der funda-
mentalen Gesetze des Geistes, welche die Bewegungen
regeln und trotz allem in gewisse Grenzen einschlie8en.
Solche Gesetze soll Kant nachgewiesen haben. Speziell
von den Analogien der Erfahrung ist der Nachweis ver-
sucht, daB sie zwar an die Newtonschen Begriffe der
Masse, Bewegung und allgemeinen Attraktion (bei Kant,
Substanz, d. h. Beharrliches, Kausalitit und Wechsel-
wirkung) ankniipfen, jedoch als Prinzipien des reinen
Verstandes zuweilen inbezug auf Prizision die wissen-
schaftlichen Theorien iibertreffen, die ihnen anfangs zur
Illustration dienten (S. 417). Wir bemerken kurz, daB
eine bewegliche und relative Wissenschaft eine contrad.
in adjecto ist. Gesetze des Geistes vermochten derselben
keinen Bestand zu geben, es sei denn, daB man sie im
Sinne Leibnitz’ als Ausdruck einer der realen parallel laufen-
den idealen Ordnung auffaBt, was von Kant entschieden ab-
gelehnt wird und zwar mit Recht da die Ubereinstimmung
paralleler Ordnungen stets fraghch bliebe. Was Kant an
die Stelle setzte, ndmlich die Ansicht, die Analyse des
Verstandes fordere nur zu Tage, was er unbewullt in das
Erfahrungsmaterial hineingelegt, entspricht der Wahrheit
so wenig als der Leibnitzsche Dogmatismus der parallelen
Ordnungen.

Die ,Rolle der Elnblldungskraft in der Kant-
schen Erkenntnistheorie“ bildet den Gegenstand
einer Abhandlung von V. Basch. Diese Rolle ist von
prinzipieller Tragweite, denn der Verstand scheint
nach dem wahren Gedanken Kants nur in bewuBter
Weise die Arbeit zu vollziehen, welche spontan und



(8.) Revue de Metaphysique et de Morale. Mai 1904. 285

die meiste Zeit (sic) unbewuBit von der schopferischen
Aktivitit der Einbildungskraft vollbracht worden ist
(S. 427). Ohne die Wirkung der Einbildungskraft kommt
weder die Vorstellung noch jenes Ganze von Vorstellungen,
das wir Objekt nennen, zu stande. Die produktive Ein-
bildungskraft schafft sozusagen Entwiirfe, Skizzen, Sche-
men — um den richtigen Ausdruck zu gebrauchen, ob-
gleich sich Kant desselben nur fiir die Synthesen der
Zeit bedient —, durch welche die empirische Einbildungs-
kraft in der Konstruktmn der Sinnenbilder geleltet wird“
(S. 433).

yDie transzendentale Apperzeptlon setzt voraus oder
schlieft immer ein eine Synthese, und diese Synthese wird
offenbar von der transzendentalen, der produktiven Ein-

bildungskraft geschaffen ... Dieses Problem ist zweifel-
los das ,delikateste’ der gesamten kantischen Erkennt-
nistheorie.“ ,Ohne die produktive Einbildungskraft

wire die transzendentale Apperzeption selbst unbegreif-
lich* (S. 434).

In noch héherem MafBe — fiigen wir zu den Eror-
terungen des Vf. hinzu — macht sich die produktive
Einbildungskraft geltend im System Fichtes, der die Er:
kenntnis nach Form und Stoff aus der Tatigkeit des
Subjektes entspringen ldB8t. "An Schellings sog. intellek-
tueller Anschauung aber hat die Phantasie einen grifieren
Anteil als der Intellekt und im Hegelschen System geschieht
der dialektische Fortschritt mehr durch die Phantasie als
den reinen Gedanken; denn jene ist es, die in den leeren
Raum des logischen Begrlffs die Bestlmmungen wie Figu-
ren hineinzeichnet.?!

Eine kurze Abhandlung R. Euckens: Die Seele, wie
sie Kant geschildert, hebt rithmend hervor, daB Kant
nicht nur das Bild der Seele bereichert, sondern in ihrem
Wesensgrunde verdndert habe; er habe den Menschen in
seinen eigenen Augen erhéht und ihn gelehrt, etwas Gro-
Beres in ihm zu sehen. — Ob hierin ein Fortschritt liegt?
Wir bestreiten es. Die Ubersehatzung des menschlichen
Geistes, die theoretisch in der Ableitung der Naturord-
nung aus seiner eigenen Tatigkeit und praktisch in der

1 Man vgl. unsere Schrift: ,Der moderne Idealismus“, wo die der
Phantasie in den nachkantischen Systemen eingeriumte Rolle hervor-
zehoben ist.



286 Zum Kantjubildum.

Autonomie liegt, enthilt den pantheistischen Irrtum, der
konsequent denselben Geist zu einer Erscheinungsform des
y,Absoluten, ja zur Scheinexistenz herabsetzt. '

Ausfiihrlich verbreitet sich B. Erdmann iiber die
kantische Erkenntniskritik als Synthese von Ra-
tionalismus und Empirismus (S. 445—475). Geschicht-
lich kniipft Kant an den Leibnitz-Wolffschen Rationalismus
und den Empirismus Humes an. ,Kant erweitert den
Rationalismus im engen Sinne (denjenigen, der von jeder
Erfahrung unabhingige Bedingungen zur Grundlage der
intellektuellen Erkenntnis macht) in einen Apriorismus der
Vernunft oder Spontaneitdt und der Sinnlichkeit oder
Rezeptivitat* (S. 646).

Schlecht verstanden wurde der transzendentale Idea-
lismus von Jacobi und Fichte, der darin einen die uner-
kennbaren Dinge an sich der kantischen Lehre in reine
Gedankendinge auflosenden Idealismus erkannte. Die Mil3-
verstindnisse begreifen sich geschichtlich, indem man nur
auf die Resultate, nicht auf die Prinzipien sah.

In der kantischen Kritik handelt es sich nicht um
eine Synthese zwischen dem Leibnitz-Wolffschen Ratio-
nalismus und ‘dem Empirismus der in einen Idealismus
der Lehre von den Dingen an sich erweiterten Humeschen
Gedanken, sondern um eine kritische Synthese, die den
Dogmatismus der metaphysischen Naturwissenschaft be-
kimpft (S. 469).

Am Schlusse fragt der Vf., wie sich der fast beispiels-
lose EinfluBl der kantischen Philosophie erklire. Da dieser
iberhaupt - die verschiedene Deutung betrifft, die sie
erfuhr, so ist die Antwort fiir uns nicht zweifelhaft. Nicht,
wie der V. meint, die Originalitdt, die Tiefe, die systema-
tische Einheit des kantischen Kritizismus enthalten den
Schliissel zur Losung, sondern die disparaten Elemente,
Rationalismus und Empirismus, Idealismus und Realismus
in unnatiirlicher Verbindung, die eine Fortbildung im
verschiedensten Sinne gestatteten. Nicht zum Heile aber
geriet es der Philosophie, wenn das bisher von den ver-
schiedenen Richtungen festgehaltene Postulat, ndmlich
die Uberzeugung, die Realitit an sich konne erkannt
werden, von Hume und Kant in ein Problem verwandelt
wurde. Das phinomenalistische Resultat seiner Losung
erklirt der Vf, selbst als nicht entscheidend, meint aber
doch, Kant habe eine auBerordentliche Gedankenarbeit



(8.) Revue de Metaphysique et de Morale. Mai 1904. 287

vollbracht, und hierin liege die historische und Welt-Bedeu-
tung seiner Philosophie.

H. Blunt: ,Die kantische Widerlegung des
Idealismus“ (S. 477 ff.) driickt den leitenden Gedanken
Kants in der folgenden Weise aus: ,In der Analyse der
Erfahrung finde ich eine reale Welt (phinomenal reell)
in der Zeit und im Raume, die ich direkt wahrnehme,
wovon und mittels welcher ich viel spidter meine eigenen
Erkenntnisprozesse unterscheiden lerne. Diese Welt ist
rationell, die Rationalitét reflektiert sich in gewisser Weise
in mir, und ich begreife sie, weil ihre Rationalitit in
gewisser Weise in mir ist. Wenn dies schopferische Ak-
tivitit dem Gedanken zuschreiben und in mir ein gott-
liches BewuBtsein bestimmen (définir) heifit, in Ausdriicken,
die mich vom Dinge an sich befreien, um so besser. Aber
die Analyse der Erfahrung, in dem Sinne, in welchem die
Erfahrung analysierbar ist, autorisiert solche Folgerungen
nicht. Und was die Erfahrung nicht autorisiert, ist
Schein*“ (S. 491).

Fiir Kant bleibt es also dabei, daB die Erfahrungs-
tatsachen ohne ein Ding an sich, dessen: Existenz wir
annehmen miissen, ohne .es irgend'wie zu erkennen, nicht
begriffen werden konnen. Fiir uns aber ist dieser zwischen
dem Dogmatismus des Leibnitz und dem pantheistischen
Idealismus Fichtes und seiner Nachfolger unhaltbar schwan-
kende kritische Standpunkt unannehmbar und nur insofern
von Bedeutung, als er uns lehrt, da die vor- wie nach-
kantische Philosophie im Irrtum ist.

Hat Kant die Existenz der Pflicht festgestellt?
fragt A. Fouillée und gibt, auf die Widerspriiche zwischen
theoretischer und praktischer Vernunft in der kantischen
Kritik hinweisend, auf die Frage eine verneinende Antwort.
,Das Gesetz einer numenalen Kausalitit kann weder durch
ein Beispiel dargestellt noch durch Induktion oder Deduk-
tion bewiesen, noch als Erfahrungs- oder Vernunftstatsache
aufgezeigt werden, weder denkbar als mogliches noch
erkennbar als gegebenes Gesetz, noch féhig, praktisch
Gegenstinde zu erzeugen, denn es miulite zuvor erst ein
Objekt haben und an sich objektiv sein... Ohne Evidenz
und ohne Beweis schreibt Kant einen objektiven Wert
der reinen praktischen Vernunft und ihr allein zu: es
ist dies das notwendige Postulat, wenn es eine auf ein rein
und ausschlieBlich rationelles Gesetz, auf ein Gesetz von ganz



2388 Zum Kantjubilium.

formeller Universalitit zuriickfiihrbare Pflicht geben soll....
Statt einen kategorischen Imperativ anzurufen, hat Kant
nur das Recht, an unseren guten Willen zu appellieren,
um der reinen Vernunft und ihren Befehlen praktisch
einen absoluten Wert zu verleihen . ... Den rationellen
Formen Kants mu man die Erfahrung substituiren, aber
zur radikalsten und totalsten' Erfahrung fortschreitend.
Der kantischen Theorie des SelbstbewuBtseins, das Kant
sei es als inneren Sinn oder als intellektuelles BewuBitsein
von einer einfachen leeren Form hinstellt, muBl man die
des Bewulltseins als tiefster Erfahrung des Reellen ent-
gegensetzen ... Wir miissen aber voraus durch das ideale
Objekt des Gesetzes iiberzeugt sein, um uns als verpflichtet
zu erkldren oder uns selbst zu verpflichten“ (8. 520 ff.).

An dieser Kritik ist richtig, daB in einer formellen
Universalitit ein Verpflichtungsgrund nicht gelegen sein
kann. Das Gesetz bedarf eines Inhalts, der erst theoretisch
erkannt werden mul}, um praktisch zu werden, nach dem
scholastischen Grundsatz, das Theoretische werde durch
Ausdehnung praktisch. Um aber wirkliche Verpflichtung
zu erzeugen, mufBl die intellegible Ordnung als gewollt
erkannt werden, gewollt von einem hdheren, dem gottlichen
Willen, der allein unbedingt verpflichten kann, indes der
kantische Begriff einer rein formalen verpflichtenden Ver-
nunft eine leere Abstraktion ist und den pantheistischen
Gedanken einer unpersonlichen Vernunftordnung, dessen
sich bekanntlich Fichte bemichtigte, in sich schlieBt.

Im Gegensatz zu der eben besprochenen Abhandlung
sucht E. Boutroux unter dem Titel: ,,Die Moral Kants
und die Gegenwart“ der Kritik der praktischen Ver-
nunft wenigstens einige haltbare Seiten abzugewinnen:
eine Apologie, die nicht geeignet ist, Eindruck zu machen,
da der Maflstab unbestimmt ist, denn die Gegenwart weist
verschiedene ethische Richtungen auf, und der Objek-
tivitit entbehrt, indem, was der ,Gegenwart“, den herr-
schenden Meinungen entspricht, nicht notwendig auch wahr
ist. Im Namen der Gegenwart versichert der Vf.: ,Unter
dem Stachel der Idee der Pflicht bestreben wir uns, unsere
Pflichten zu bestimmen. Bei diesem Bemiihen halten wir
uns allerdings nicht an die sehr allgemeinen Formeln
Kants und versuchen namentlich enger, als er getan hat, das
natiirliche Leben an. das moralische anzukniipfen.“ ,Wenn
aber diekantische Moral mit einigen der hervorspringendsten



(8.) Revue de Metaphysique et de Morale. Mai 1904. 289

Charaktere des modernen Geistes harmoniert, so folgt
keineswegs, dafl sie uns in allen Punkten geniigt. Voll-
stindig gepriift, zeigt sie dieselbe schwache Seite wie die
gesamte Philosophie Kants. Diese ist synthetisch, d. h.
sie beginnt damit, als heterogen begriffene Termini, die
ohne innere Beziehung sind, zusammenzubringen; dann
verbindet sie dieselben dullerlich durch die Titigkeit der
Vernunft . ... Die Verbindung bleibt aber eine auller-
liche und gleicht mehr einer Juxtaposition von Dingen
als einer gegenseitigen Durchdringung lebendiger Reali-
titen' (S. 533 £). Als Beispiel ist angefiihrt die Synthese
des sittlichen Willens und der Sinnlichkeit mittels des
Begriffs der Achtung. ,Kann man sagen, daB der Mensch
wirklich besser werde, wenn seine Sinnlichkeit nur gezii-
gelt wird von seiner Vernunft, ohne sich mit ihr ver-
schmelzen und identifizieren zu kénnen?“ (A. a. O.) Die
letztere AuBerung deutet auf eine monistische Tendenz
des V{. hin.

»Ist Kant Pessimist?“ fragt T. Ruyssen (S. 535 ff.).
Die Antwort lautet im wesentlichen verneinend. ,Obgleich
nicht das ,,Gliick“ nach Kant des Menschen letztes Ziel ist
und daher von einem eudédmonistischen Pessimismus bei
ihm geredet werden kann, so dndert dies doch nichts an
seinem moralischen und sozialen Optimismus“ (S. 540).
Der Begriff des ,radikal Bosen®“, obgleich eine Erinnerung
aus dem Glauben seiner Jugend, erscheint in seiner Phi-
losophie spidt und. ein einziges Mal als eine theoretische
Ansicht, als eine notwendige, aber nicht verifizierbare
Hypothese, die sich auf folgende Schliisse zuriickfiihren
liBt: Es gibt ein moralisch Boses, und weil moralisch,
kann dieses Bose nur ‘das Werk der Freiheit sein . . .;
es ist also,radikal“ in dem Sinne, dafl man seinen Ursprung
einer auBerzeitlichen Entscheidung des freien Willens zu-
schreiben muB} (S. 544).

,Die Harmonien des kantischen Gedankens nach
der Kritik der Urteilskraft* betitelt sich eine Abhand-
von Delbos, der am Inhalt der dritten unter den Kri-
tiken die umfasSendere und ,,konz111antere“ Inspiration
sowie ihre grofere Popularltat rithmt. Uber das Verhilt-
nis des Zweckbegriffs im Organischen zur mechanischen
Erklirungsweise nach kantischer Ansicht spricht der Vf.
sich dahin aus, daB wir das unbegrenzte Recht besitzen,
eine mechanische Erklirung aller Naturereignisse ins

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIK. 19



290 Zum Kantjubildum.

\
Unbestimmte zu verfolgen; das Interesse der Wissenschaft
gebiete dies sogar. Ein Grund nur widersetze sich der
Erwartung, daB dies uns je gelingen werde, nimlich die
Unmoglichkeit, in der wir uns Menschen befinden, das
Prinzip zu bestimmen, aus dem diese Einheit der par-
tikuliren Erfahrungsgesetze, ohne welche das Leben unver-
stindlich erscheint, abzuleiten wire (S.553). — (Teleologie
und mechanische Erkldrung wiirden sich indes nicht aus-
schlieBen, wenn nicht der Organismus eben etwas anderes
wére als ein Mechanismus; was den Organismus zum Or-
ganismus macht, ist die Beseeltheit, die sich in Ernih-
rung usw. kundgibt, nicht der zweckmiBige Bau desselben,
der auch einer- Maschine zukommt. Folglich wiirde auch
ein Prinzip (princ. cognitionis) nicht geniigen zur Er-
klirung des organischen Lebens, aus dem die ,Einheit
der empirischen Gesetze“ abgeleitet werden konnte.)

Als Harmonien des kantischen Gedankens nach der
Kritik der Urteilskraft zdhlt der Vf. auf: die Verbindung
von Mechanismus und Finalitit, Natur und Freiheit,
Schonheit und Moralitdt, Gefiihl und Gesetz, Antagonismus
der Energien und juridische Vereinigung, Gliick und Pflicht,
Individualitit und Personlichkeit; entgegengesetzte Be-
griffe, zwischen welchen die Kritik Zusammenhang und
Ubereinstimmung entdecke. Diese Harmonie bestehe aber
nur im urteilenden Menschengeiste, dessen Intellekt das
Absolute nicht erreichen koénne, jedoch die hinreichende
Fiahigkeit besitze, in einer harmonischen Ordnung, nach
einer regelmifligen Hierarchie alles das zu begreifen, was
ihm theoretisch zuginglich sei, und alles, was ihn prak-
tisch interessiere (8. 557).

Das Thema: ,Kant und Swedenborg® bildet den
Vorwurf der folgenden Abhandlung von H. Delacroix.
Es soll aber nicht Swedenborg, sondern Kant, d. h. sein
Verhalten gegeniiber Swedenborg ins Auge gefalit werden.
In den ,Triumen eines Geistersehers® tritt die Priifung
der Tatsachen in den Hintergrund gegeniiber der Be-
kimpfung des Geistbegriffs der vorkritischen Meta-
physik, worauf als ihrer theoretischen Grundlage die
Visionen Swedenborgs beruhen und mit dem ihnen zugleich
der Boden entzogen werde.

,Gleichzeitig entdeckte Kant eine innige Verwandt-
schaft zwischen der Lehre Swedenborgs und der Wolff-
schen Schulphilosophie. Im Grunde beruht nach beiden



(8.) Revue de Metaphysique et de Morale. Mai 1904. 291

der Begriff des Geistes auf demselben Prinzip, und beide
leiten aus diesem Prinzip eine vollstindige, die Erfahrung
iberschreitende Metaphysik ab . . . mit dem einzigen
Unterschiede, dal Swedenborg an einen reellen, empiri-
schen Verkehr zwischen sinnenfiilliger und intellegibler
Welt glaubt, wihrend die gewdhnliche Metaphysik nur die
Moglichkeit dieses Verkehrs annimmt“ (S. 566). (Kant
tduschte sich, wenn er meinte, durch seine Beschrinkung
des menschlichen Erkennens auf Erfahrung der ,Schwir-
merei” Einhalt zu tun, da er im Gegenteil, indem er dem
Menschengelste den natiirlichen Weg verniinftiger Er-
kenntnis zu einer iibernatiirlichen Welt versperrte, den-
selben bei dessen unausrottbarem Verlangen nach einer
hoheren die sinnliche Erfahrung iiberragenden geistigen
Welt gerade auf den Weg der Erfahrung hindringte.
Positivismus und Spiritismus sind ungleiche Briider der-
selben erkenntnistheoretischen Richtung, die nur durch
Erfahrung Realitit erkennen zu koénnen glaubt.)

Eine ausfiihrliche Studie A. Riehls (8. 579 — 603)
betitelt sich: ,Helmholtz und Kant“ Riehl rechnet es
Helmholtz als Verdienst an, die Aufmerksamkeit wieder
auf Kant gelenkt und das Band zwischen Philosophie und
Wissenschaft (!), das durch die spekulativen Systeme
Schellings und Hegels zerrissen worden war, erneuert zu
kaben (S. 579). Bei Joh. Miiller wandelte sich die kri-
tische Erkenntnistheorie in eine nativistische Theorie vom
Ursprung unserer Vorstellungen um, soweit es sich um
die Vorstellung des Raumes handelte; Helmholtz neigt sich
der entgegengesetzten Seite zu, bleibt aber Kant in dem
einen Punkte treu, daB er jede transzendente Metaphysik
verwirft und das Bereich der theoretischen Philosophie
begrenzt. Er warnt die Gelehrten davor, mit den unbe-
rechtigten Anspriichen der Identitdtsphilosophen auch die
rechtmiBigen Anspriiche der Philosophie iiber Bord zu
werfen, namentlich den Anspruch, an den Urspriingen der
Erkenntnis Kritik zu iiben, um die Norm der intellektuellen
Arbeit festzustellen (S. 582).

In der Auffassung des Kausalititsprinzips wandte sich
Helmholtz spiter einer Ansicht zu, die mit Hume und
Mill nihere Verwandtschaft zeigt als mit Kant, was sich
aus der physiologischen Auffassungsweise der kriti-
schen Philosophie seitens Helmholtz erklirt.

Eine bemerkenswerte AuBerung Riehls, welche das

19*



292 Zum Kantjubilium.

richtige Verstindnis des kantischen Apriori betrifft, moge
hier angefiihrt werden. ,Die Charaktere der Aprioritét:
strikte Universalitit und- Notwendigkeit sind innere Cha-
raktere gewisser Erkenntnisse selbst, nicht einfache Konse-
quenzen der Tatsache, dafl sie aus dem Subjekte entnommen
sind. Apriori im Sinne Kants bedeutet nicht ein zeitliches
Verhiltnis, sondern ein ideales gegeniiber der Erfahrung*
(S. 585). Nur an dieses Apriori konnten die nachkantischen
spekulativen Systeme ankniipfen; ohne dies wiren sie
geschichtlich unverstindlich.

Ein anderer, die Anschauungsformen und deren Ver-
héltnis zu den Arten der Sinnlichkeit (den spezifischen
Sinnesenergien) betreffender Ausspruch vérdient hervor-
gehoben zu werden. Die Anschauungsformen werden von
Kant nicht mit den Arten der Sinnlichkeit zusammen-
geworfen, sondern davon unterschieden. Denn zu diesen
Formen gelangen wir prizis dank der Tatsache, daB wir
von den Sensationen abstrahieren. Die Absicht Helmholtz’
aber geht dahin, die theoretische Auseinandersetzung Kants
in dem MaBe zu bestitigen, als sie ihm durch der Phy-
siologie der Sinne entlehnte Erklidrungen gerechtfertigt
erscheint, und sie erscheint ihm so in dem Male, als sie
sich durch dergleichen Erklirungen aufhellen liBt. Damit
aber kniipfte er sie an empirische Anschauungen, die nie
vollkommen gewiBl sind. Das Miillersche Gesetz, das ihm
als Stiitze dienen sollte, ist nicht unbestritten geblieben,
und gerade Helmholtz selbst ist es, der es in einer Weise
vervollkommnete, die einer Aufhebung gleichkommt. Man
kann die Modalitit eines Sinnes nicht fiir ausschlieBlich
subjektiv erkliren und zu gleicher Zeit jede besondere
Qualitdt auch als abhingig von dem #dulleren Reize be-
trachten. Denn die Modalitit ist eine Abstraktion. Es
gibt kein Sehen im allgemeinen, sondern nur das Sehen
dieser oder jener bestimmten Iarbe, kein Hoéren, das
nicht Horen dieses oder jenes bestimmten Geridusches oder
eines Tones von einer bestimmten Hohe wiire.

Beziiglich des von Helmholtz angenommenen unbe-
wuBten Schlusses in der Wahrnehmung fragt Riehl: ,MiiBte
nicht ein unbewufites Risonnement iiber die Existenz des
Objektes, wie es H. versteht, im Grunde, physiologisch
betrachtet, ein Sophisma sein, das uns zwingen wiirde,
die Wirkung fiir die Ursache zu nehmen. Die Physio-
logie lehrt uns, daB die Sensation von blau z. B. ein



(8.) Revue de Metaphysique et de Morale. Mai 1904. 293

Erregungszustand unseres optischen Nervs ist; diese In-
duktion macht daraus ein blaues Ding. Unsere Erkenntnis
der duBleren Phinomene kénne nur eine unmittelbare sein.
(er wiirden sagen: In der Wahrnehmung findet nicht
ein Ubergang, am wenigsten ein solcher mittels eines
unbewuBten Schlusses, vom subjektiven Eindruck auf einen
einwirkenden ‘éiuBeren Gegenstand statt, sondern dér durch
den #uBeren Eindruck modifizierte Sinn ist unmittelbar
auf den einwirkenden Gegenstand gerichtet. Das Auge, d. i.
der Gesichtssinn, nimmt nicht den Zustand des Nervs,
sondern den blauen Gegenstand wahr.)

Es war — so fafit R. das Resultat seiner Unter-
suchung zusammen — das aullerordentliche Verdienst
Helmholtz’, zur Zeit der Hegemonie, wir konnen vielleicht
sagen der Tyrannei der Naturwissenschaften (von 1860 bis
1880), mit dem ganzen Gewicht seiner Autoritét die Rechte
der Philosophie und ihre Bedeutung auch fiir die Naturwis-
senschaften selbst vertreten zu haben . ... Durch seine
auf die Erkenntnistheorie beziiglichen Arbeiten sah er
sich zudem auf eine unmittelbare Beriithrung mit der
Philosophie hingewiesen. Es handelte sich darum, genau
das Werkzeug kennen zu lernen, mit dem der Gelehrte
arbeitet. Wenn er die Kritik Kants mit den Augen des
Physiologen las, so war es nicht schwer fiir die seinen
Wegen nachgehende philosophische Forschung, seine Auf-
fassungsweise zu berichtigen. In der allgemeinen Richtung,
die er der letzteren gab, erscheinen seine Arbeiten noch
heutzutage als ,orientiert“. Auch wir halten darauf, eine
wechselseitige und fruchtbare Verbindung und Einfluf$}
zwischen Philosophie und Wissenschaft, zwischen Kritik
und experimentaler Untersuchung herzustellen (S. 602).

Die letzte Abhandlung: Die Kritik der kantischen
Kategorien bei Ch. Renouvier von D. Parodi sucht
wenigstens teilweise die kantische Kategorientafel gegen-
iiber den Einwendungen Renouviers aufrecht zu erhalten.
Renouvier rithmt zwar Kant als das erste ,kategorische“
Genie der modernen Ara und rechnet es ihm zur hohen
Ehre, den Ternar von Thesis, Antithesis und Synthesis
entdeckt zu haben, erklidrt aber die in der Kritik der
reinen Vernunft aufgestellte Liste der apriorischen Begriffe
fiir willkiirlich und unlogisch. Vor allem habe Kant die
wesentliche Rolle der Idee der Relation verkannt. Dann
frage es sich, warum die Personlichkeit fiir ihn keine



294 Zum Kantjubilium.

Kategorie bilde; ob denn das Gesetz des Bewulltseins nicht
eine Form unserer Urteile sei, da sich alle und stets not-
wendig auf die urteilende Person beziehen?

. Parodi gesteht zu, dall heutzutage niemand die kanti-
sche Kategorientafel fiir einwandfrei und definitiv halte;
man werde Ren. nicht bestreiten koénnen, daBl die iiber-
trieben - systematische Tendenz des kantischen Denkens
und seine Vorliebe fiir Symmetrie, die oft eine kiinstliche
sei, fast auf jeder Seite sich zeige. Vom geschichtlichen
Standpunkt aber liege vor allem daran, die Absicht Kants
zu verstehen und zu sehen, ob die geriigten Fehler in
zufilligen Unaufmerksamkeiten und Verwirrungen oder
in dem Zwecke, den sich Kant vorgesetzt, ihren Grund
haben. ‘Demnach sucht der Vf. den verinderten Sinn,
welchen Kant den Terminis Quantitit und Qualitit unter-
legt, indem er sie aus der formal-logischen in die ontolo-
gische Sphire iibertrigt, mit der Bemerkung zu entschul-
digen, daBl die Analytik und Dialektik einen Teil der
transzendentalen Logik bilden, die sich von der all-
gemeinen Logik dadurch unterscheide, daBl sie nicht von
jeder Materie der Erkenntnis abstrahiere, sondern den
Inhalt des Urteils selbst betreffe, sofern er durch die
notwendigen Gesetze der Erkenntnis der Objekte von
vornherein bestimmt ist. Auch sie sei, wenn man wolle,
formell, wie jede Logik es sein miisse; es sei aber sozu-
sagen die Form der Objekte, insofern sie erkannt sind,
nicht die Form unseres Gedankens, sofern er sie erkennt,
was sie (die transzendentale Logik) untersucht; ihr Wert
ist wesentlich objektiv (S. 611).

(Der Grundirrtum der Kritik ist eben der, daB Kant
nicht blo die Formen, wclche das Denken in die Objekte
eintrigt, fiir subjektiv erklirt, sondern auch jene Begriffe,
welche der Konstitution der Objekte als solcher zukommen,
wie Substanz, Qualitdt als bloB logisch und in seinem
Sinne als formal betrachtet und somit das Ontologische
mit dem Logischen vermischt und daraus den SchluB zieht,
daB nicht allein die kiinstliche logische Ordnung, sondern
auch die natiirliche, intellegible Ordnung das Werk des
denkenden Geistes sei.)

y,Die Deduktion der Kategorien der Moglichkeit, Exi-
stenz und Notwendigkeit, unter dem Namen von Postulaten
des empirischen Denkens im allgemeinen, scheint uns
besonders dunkel und zweideutig. Einerseits erinnert sich



(8.) Revue de Metaphysique et de Morale. Mai 1904. 295

Kant seiner Definition der Kategorie, die uns a priori
einige der fiir das Objekt, um erkennbar zu sein, not-
wendige Bedingungen offenbaren, anderseits aber erklirt
er, daB Moglichkeit, Existenz und Notwendigkeit nicht
den Begriff an sich selbst, sondern sein Verhéltnis zum
Erkenntnisvermdégen betreffen® (S. 613).

Renouvier vermifit in der Kategorientafel die Begriffe
der Verdnderung und der Finalitdt. 'Dagegen meint der
V{. beziiglich des letzteren, Kant habe denselben nicht
zum Range einer Kategorie erhoben, da er bei ihm wenig-
stens implicite an die Ideen der Vernunft gekniipft sei.
— Den Vorwurf, die Bedeutung der ,Relation“ verkannt
zu haben, sucht der V{. dadurch zu entkréften, -dafl das-
jenige, was Renouvier vermisse, in der synthetischen Ein-
heit der Apperzeption enthalten sei. Anderseits entspreche
diese synthetische Einheit der Apperzeption allem, was
in der ,Personlichkeit“ Renouviers wesentlich und vielleicht
haltbar ist; sie liuft darauf hinaus, daB die Vorstellung:
»lch bin“ das Bewulltsein ausdriicke, das jeden Gedanken
begleiten kénne. Die genannte Vorstellung ist aber bei
Kant nur eine logische Relation, wihrend Renouviers
wPersonlichkeit die lebendige Person, das Bewulltsein, der
Schauplatz sei, auf welchem sich die Phinomene der intellek-
tuellen sowie der Gefiihls- und Willensordnung mischen
und durchkreuzen. Kants und seines franzosischen Kri-
tikers Begriffe der Kategorie seien eben verschieden; der
letztere verstehe darunter die allgemeinsten Gesetze der
Erfahrung, die sich hochstens verifizieren, nicht aber dedu-
zieren lassen; der erstere betrachte sie als die notwen-
digen malBligebenden Regeln, von demonstrierbarer logischer
Notwendigkeit, von denen sich a priori feststellen lasse,
daBl auBerhalb ihrer keine Erfahrung mdoglich sei.

Unter den Referaten aus Zeitschriften findet sich in
dem vorliegenden Hefte der Revue de Metaphysique ein
solches iiber das Festheft der Kantstudien (Bd. IX.
H. 1 u. 2). Um nicht die Geduld des Lesers zu sehr in
Anspruch zu nehmen, der -auszurufen geneigt sein maochte,
Kant und kein Ende! glauben wir, dem Interesse des Jahr-
buches sei geniigend gedient durch ein Referat iiber das
Referat, indem wir zur Annahme streng objektiver Be-
richterstattung .der Revue vollen Grund zu haben glauben.
Als bewuBter oder unbewuBter Hauptzweck des ,Dutzend
von Arbeiten“ ist angegeben, zu bestimmen, unter welchen



296 : Zum Kantjubiliam.

Bedingungen und in welcher Form die kantische Lehre
von uns fortgefiihrt werden konne und wie sie sich mit
dem modernen Charakter der Wissenschaft in Uberein-
stimmung bringen lasse (Supplément, p. 17). Windelband
dringt unter der Aufschrift: ,Nach hundert Jahren“, dar-
auf, daB man Kants Methode und Resultate auf die neuen
Dominen der Geschichte ausdehne, welche die Menschheit
zur Zeit, als Kant starb, erst zu entdecken begann. Was
die Erkenntnistheorie betreffe, bleibe der modernen Phi-
losophie nicht viel zu tun. Nach der Verdunklung, die
Kants Ideen bis 1860 erfuhren, und nach der iibertrie-
benen Reaktion des positivitischen Agnostizismus hat der
Neukantianismus die Dinge nahezu richtiggestellt (?).
Riehl zeigt in einer kurzen Studie, wie Helmholtz den
Ideen Kants seit 18556 huldigte. Der Mittelpunkt der
kantischen Lehre liege jedoch in der Kritik der prakti-
schen Vernunft und noch mehr der Urteilskraft, die Windel-
band das gewaltigste Werk Kants nennt. Die Wert-
theorie, wie Kant sie auffafite, ist fiir uns zu mathematisch,
zu logisch. Oder vielmehr Kant hat iiberhaupt eine
Theorie der Werte nicht aufgestellt. Er konstruierte ein
Reich der Gesetze, deren abstrakten Charakter wir um-
bilden und sozusagen materialisieren miissen, indem wir
uns auf die neuen Wissenschaften stiitzen; auf diese Weise
werden wir bei unserem Bemiihen, Logik und Geschichte
in Ubereinstimmung zu bringen, die ersten Versuche
Hegels, Schellings und Schleiermachers wiederfinden (S. 17).

Wie Kant selbst dieses geschichtliche Studium voraus-
sah oder begriff, sucht Troltsch in einem Artikel iiber
das Historische in der Religionsphilosophie Kants nach-
zuweisen. Kant unterscheidet den religiosen Glauben vom
Kirchenglauben, der nur geschichtliche und psychologische
Bedeutung habe. -Schon bei Kant findet sich ein Uber-
gang vom Quasihistorismus zur wahren kritischen Ge-
schichte und zur analogischen Rekonstruktion. Kiihne-
ma nn setzt diesen Unterschied ins Licht, indem er vielleicht
zu kurz von Herder und Kant handelt, von denen jener
die erfinderische Einbildungskraft, dieser das logische
Bewulltsein reprisentiert.

Heman aus Basel macht Fichte fiir die Abweichung
von den kantischen Ideen verantwortlich; er gab sich
nicht die Miihe, Kant zu verstehen, und zog es vor, ihn
einen ,Dreiviertelskopf“ zu nennen. Kant ist der Feind



(8.) Revue de Metaphysique et de Morale. Mai 1904. 297

jedes absoluten Idealismus; sein Phinomenalismus ist nur
relativ, und wir konnen aus seinem letzten Werke (dem
Manuskript iiber den Ubergang von der Metaphysik zur
Naturphilosophie) die groBen Linien eines Systems ziehen,
das an Schonheit und Umfang das Spinozas selbst iiber-
trifft; dies ist der Weg, den wir einzuschlagen haben (?).

Staudinger behandelt Kants Verhiltnis zur modernen
Pidagogik, Runze den indirekten EinfluB, den Kant auf
einen Emerson, der ihn nie zitierte, haben konnte. End-
lich Paulsen gibt einige Seiten, die als Vorrede einer
neuen Ausgabe seines Kant dienen sollen. An die sach-
lichen Artikel schliefen sich Notizen iiber Kants Person-
lichkeit (Bauch) und seine Korrespondenz (Schmid).

Der Stand der Sache Kants ist nicht geeignét, uns in
der Wahl zwischen Thomas und Kant schwankend zu
machen. Der Neukantianismus hat sich zur Lésung der
Widerspriiche in der kritischen Philosophie unfihig er-
wiesen. Kant legt das Hauptgewicht auf die beiden Kri-
tiken der theoretischen und praktischen Vernunft, wihrend
die der Urteilskraft wie ein LiickenbiiBer erscheint, der
nicht leistet, was er leisten soll, da die Finalitdt doch
nur regulative, nicht konstitutive Bedeutung haben soll],
die Harmonie von Vernunft und Sinnlichkeit im ,Schénen*
aber mehr Schein als Realitit ist.

So sehr es anzuerkennen ist, daBl Kant gegen Leibniz
die Sinnlichkeit als einen der Stimme menschlichen Er-
kennens geltend macht, ebensosehr ist darauf hinzuweisen,
daBl es Kant nicht gelang, Verstand und Sinnlichkeit ins
richtige Verhéltnis zu setzen, daher ihr Auseinanderstreben
in absoluten Idealismus und Positivismus. Theoretisches
und praktisches Erkennen aber stehen trotz der Urteils-
kraft in unversdhnlichem Widerspruche.

Anders im thomistischen System. Die Vernunft erhebt
sich hier mittels einer Abstraktion, die im Sinnlichen das
Intellegible erfaBt, zur Erkenntnis einer iibersinnlichen
Ordnung, die dem Willen gegeniiber als maflgebende Norm
sich geltend macht, und als AusfluB einer transzendenten
Intelligenz und eines hoheren gesetzgebenden Willens dem
geschopflichen verpflichtend gegeniibertritt. Der Zweck
aber ist ein konstitutives Prinzip, und endlich hat der
Schonheitsbegriff in der harmonischen, lichtvollen Ordnung
einen objektiven Grund.

R



	Zum Kantjubiläum

