
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 19 (1905)

Artikel: Zum Kantjubiläum

Autor: Gloszner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762017

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762017
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUM KANTJUBILÄUM.
Von DR. M. GLOSZNER.

1. Dr. Falckenberg, Gedächtnisrede auf Kant. Erlangen 1904.
2. Windelband, Imm. Kant und seine Weltanschauung. Heidelberg 1904.
8. Valentiner, Kant und die platonische Philosophie. Heidelberg 1904.
4. Cohen, Rede zur hundertsten Wiederkehr des Todestages von 1mm.
Kant. Marburg 1904. 5. Dr. Freudenthal. Immanuel Kant. Rede. Breslau
1904. 6. Dr. L. Busse, Ansprache. Leipzig 1904. 7. Dr. P. Deussen,
Vedänta und Piatonismus im Lichte der Kantschen Philosophie. Berlin
1904. 8. Revue de Métaphysique et de Morale. Mai 1904.

Der auf den 12. Februar 1804 gefallene hundertste
Jahrestag des Todes Immanuel Kants gab einer Reihe
hervorragender Anhänger der modernen Philosophie,
darunter bedeutender Kenner speziell der Kantschen, Gelegenheit,

sich über Bedeutung und Wert derselben für
Gegenwart und Zukunft auszusprechen. So sehr dieselben
im allgemeinen den Charakter des Panegyrischen an sich
tragen und den Königsberger Philosophen als den größten,
wenigstens unter den deutschen Philosophen feiern, so
fehlt es doch nicht an kritischen Bemerkungen, in denen
die inneren Widersprüche des Kantschen Systems
zugestanden werden, so daß die gewünschte Sammlung aus
der herrschenden philosophischen Verwirrung um den
kritischen Philosophen in einem sehr eigentümlichen Lichte
sich präsentiert und vielmehr die Frage sich erhebt, wie
eine solche auf einem Punkte möglich sei, von welchem
aus gerade die Zerstreuung nach allen Richtungen der
philosophischen Windrose ursprünglich erfolgt ist.

Diesen Eindruck erweckt zunächst schon die an erster
Stelle genannte Gedächtnisrede auf Kant, gehalten
von Dr. Richard Falckenberg. Im Sinne Kants, doch
nicht in dem der christlichen Ethik läßt der Vf. die Seele
des Philosophen vom Leibe sich trennen, um „in einem
höheren Dasein die unvollendete und unvollendbare
Wanderung zum Ziele der sittlichen Vollkommenheit
fortzusetzen^ (S. 3).

Jahrbuch für Philosophie etc. XIX. 17



258 Zum Kantjubiläum.

Der Vf. hebt die Vielseitigkeit der Impulse hervor,

die der Philosoph aussandte, versteht aber darunter
die Vieldeutigkeit seiner Ergebnisse, in der er nichts
weniger als einen Mangel erblicke (S. 4). Wir werden
auf diesen Punkt zurückkommen.

Als Wahrzeichen des Kritizismus werde vom Wanderer
begrüßt der transzendentale Idealismus in der Erkenntnislehre

und der kategorische Imperativ in der Sittenlehre

(S. 5). In der ersteren Beziehung gehe Kant aus
von der Tatsache allgemeingültiger Erfahrungserkenntnis,
die mathematische Naturwissenschaft Newtons als
Beispiel wählend; eine solche setze gewisse apriorische
Formen voraus. — In der Vernunftkritik verschlingen
sich drei Grundgedanken: der Transzendentalismus,
der nicht vom Sein, sondern vom gesetzgebenden (der
Natur Gesetze vorschreibenden) Wissen ausgeht, der Aprio-
rismus, zufolge dessen im Erfahrungswissen Elemente
sich finden, die nicht aus Erfahrung stammen, endlich
die „schmerzliche Einschränkung", der Empirismus.

Als psychologische Grundlage dieser Verbindung
erscheint die Kantsclie Annahme eines zweifachen Stammes
unseres Erkennens, nämlich von Verstand und Sinnlichkeit,

welch letztere das Material gibt, also auch in
Verbindung mit ihren apriorisolien Formen von Raum
und Zeit und den Verstandeskategorien wirkliches (reales)
Erkennen ermöglicht, das demnach nur auf eine (sinnliche)

Erscheinungswelt, nicht aber auf das „Ding an sich"
gerichtet ist.

Ein solches nämlich glaubt Kant nicht entbehren zu
können, da das Wissen nicht schöpferisch, wenn auch
gesetzgeberisch sei. Es existiere ein Etwas, das auf die
Sinnlichkeit wirke, nach seiner Beschaffenheit aber uns
unerkennbar sei, da wir überhaupt nur in den apriorischen

Formen, zu denen auch die Ursache gehöre, zu
erkennen vermögen, diese aber rein subjektiv seien. Der
Widerspruch, der in der Annahme liegt, daß die Dinge
an sich unsere Sinnlichkeit „affizieren" und die Empfindungen

„bewirken", obgleich der transzendentale Gebrauch
der Kategorien ungültig sein solle, wird vom Vf. auf eine
Weise „gelöst", resp. entschuldigt, die für den großen
Kant in keiner Weise schmeichelhaft ist: es sei „das nicht
dogmatisch gemeint, sondern ein laxer, populärer und
unverständlicher Ausdruck, der eigentlich nur besagen



(1.) Dr. Falckenberg, Gedächtnisrede. 25!»

will: woher die Empfindung stammt, wissen wir nicht."
Die Wahrheit ist, daß in diesem Falle bei Kant die Macht
der natürlichen Überzeugung sich geltend machte und
ihn zwang, den Widerspruch zu „verschlucken". Naturam
expellas furca, tarnen usque redibit. Der kühnere Fichte
wagte es, der Natur zu trotzen und das Erkennen nach
Form und Materie als Werk des Menschengeistes
hinzustellen, so daß sein Schüler, der nachmalige Meister
Schelling sagen konnte: die Natur erkennen heißt sie
schaffen.

Die Mannigfaltigkeit der Auslegungen, die Kants
Erkenntnislehre erfahren hat, soll den schlagendsten
Beweis für die Größe Kants enthalten (S. 9 f.). Es ist das
die schon früher erwähnte Vieldeutigkeit. Wir bestreiten

die Kraft dieses Beweises. Der Theologe könnte an
die Mehrfachheit des Sinnes der Hl. Schriften hingewiesen
werden. Aber erstens sind die Schriften Kants noch nicht
als Gottes Wort anerkannt. Zweitens bedeutet der mehrfache

Sinn nach den Theologen, daß in den Hl. Schriften
nicht nur die Worte, sondern auch die Tatsachen bedeutsam

seien. Tatsachen wie Worte gebrauchen ist nun aber
ein göttliches Vorrecht; denn Gott allein bringt sie als
c. prima in seinen Werkzeugen, den zweiten Ursachen,
hervor. Die Vergleichung, deren sich der Vf. bedient,
ist ebenso schief und unzutreffend, wie die Berufung auf
die sokratischen Schulen, von denen die platonische und
in noch vollkommenerer Weise die peripatetische den ganzen
und vollkommenen Sokrates repräsentieren, während
die von Kant ausgegangenen Richtungen mit gleichem
Rechte die widersprechenden Elemente in Kants Philosophie

zur Geltung zu bringen suchen. Wir haben also
auf der einen Seite einen Vervollkommnungs-, auf der
andern einen Zersetzungsprozeß. Was aber die
Vergleichung mit der Fülle der Deutungsversuche betrifft,
die für die Tiefe der Hamletdichtung spreche, so bietet
diese Dichtung eine Reihe der wirksamsten Szenen dar,
die in dem obligat letzten, dem fünften Akte einen gewaltsamen

Abschluß finden. Dem Dichter war es offenbar
um den tragischen und theatralischen Zweck zu tun, er
gab nach Goethes bekanntem Worte, das Stück in Stücken,
und überließ es den deutschen Professoren, nach tiefsinnigen

Ideen zu forschen. Der Segen also, der „dem
kinderlosen Manne" (Kant!) wie keinem andern Philosophen

17*



260 Zum Kantjubiläum.

an verschieden gearteten Kindern beschieden war, ist von
sehr zweifelhaftem Werte '(S. 10).

Sollte Volkelt (S. 12) das Richtige getroffen haben,
daß die Motive, die das Kantsche Denken regieren, einem
ganzen Parlament gegeneinander wirkender und
Kompromisse schließender Parteien zu vergleichen seien, so
können wir hierin unmöglich einen Vorzug der Kantschen
Philosophie entdecken. Die in der nachkantschen
Philosophie herrschende Zerfahrenheit hat ihren direkten
Grund in diesem widerspruchsvollen Charakter der
kritischen Philosophie, die einen theoretischen Empirismus
mit einem praktischen Spiritualismus mühsam zusammenzuschweißen

versuchte.1
„In der Ethik vertritt Kant die Autonomie der

Vernunft." Indem er aber als den Gegenstand des
sittlichen Urteils nicht das Gewollte, sondern die Güte und
Reinheit des Willens selbst erkennt, macht er den Kern
der christlichen Moral zum Mittelpunkt der philosophischen

Sittenlehre (S. 14).
Darauf ist zu sagen, daß eine autonome Moral nicht

christlich ist, nicht christlich sein kann; denn die christliche

Moral leitet die unbedingte Geltung des
Sittengesetzes vom gesetzgeberischen göttlichen Willen ab, nicht
aber von einer abstrakten, in der Luft schwebenden
gesetzgebenden Vernunft, und läßt in der allein haltbaren
Auffassung das Ansich-Gute im Wesen Gottes gründen, nicht
in einer unpersönlichen Vernunftordnung, „der einen
allgemeinen Vernunft" (S. 15). Der Wille aber ist gut
und rein durch Hingabe an die gottgewollte und
gottgesetzte, durch den göttlichen Willen unbedingt ver-
pflichtendeOrdnung. Trotz der gegenteiligen Behauptung
ist in der Kantschen Ethik die so sehr betonte Pflicht
nichts weiter als ein leeres Wort. In der Behauptung
des Vf. aber, die „deutsche Moralphilosophie" sei Gesin-
nungsethik gegenüber der Erfolgsethik des Auslandes,
liegt eine nicht zu billigende chauvinistische Überhebung
(a. a. O.).

Einer Einschränkung will der Vf. den Kantschen

1 Nach Kant ist unser Erkennen ganz auf die Sinnenwelt
eingeschränkt; gleichwohl sollen wir uns durch das Sittengesetz als Bürger einer
(ieisterwelt erkennen. Kann ein Widerspruch schärfer sein? Oder ist
der Kantsche Schluß von der Tatsache des Sittengesetzes auf eine intelle-
gible Welt kein Erkennen?



(1.) Dr. Falckenberg, Gedächtnisrede. 261

Widerstreit von Pflicht und Neigung unterwerfen, meint
aber, ohne diese Einseitigkeit wäre der Kantschen Moral
die ungeheuere Wirkung nicht beschieden gewesen, die
sie auf das Zeitalter ausgeübt; ohne sie hätte Kant die
Menschheit nicht auf ein höheres Niveau der Sittlichkeit
erhoben. Was sollen doch Überschwenglichkeiten von der
Art, wie sie der letzte Satz enthält? Oder hat die Kant-
sche Moral auch nur den „matten Geist" des Zeitalters
aufgerüttelt, des Zeitalters der Dreimännerfrauen, der
Wertherschen Sentimentalität, der Lucinde, zu der ein
Theologe den Kommentar schrieb? Oder sollen wir die
Begeisterung der Freiheitskämpfe als ein Produkt der
Kantschen Moral betrachten? Leider nicht! Wir mußten
erst mit Skorpionen gezüchtigt werden, um aus der
moralischen Erschlaffung aufgerüttelt zu werden.

Im angeführten Falle räche sich die Geringschätzung
der Psychologie; wäre Kant dem psychologischen Wirken
der Grundsätze nachgegangen, so wäre er auch nicht zu
der widerspruchsvollen Gegenüberstellung eines intelle-
giblen und empirischen Charakters gelangt. — Die Wendung

von theoretischer Resignation und praktischem
Aufbau sei einer der Punkte, über welchen die Urteile
am weitesten auseinandergingen. Nicht der Glückshunger,
sondern das Sittengesetz erschließt die der Theorie
verschlossene Welt. Die Art aber, wie Kant diese
übersinnliche Welt bevölkere, zeige seine geschichtliche
Bedingtheit; die heraufbeschworenen Gestalten seien die
Ideale der deutschen Aufklärung: der persönliche Gott,
die individuelle Unsterblichkeit und die Freiheit des Willens.

Die Erhabenheit des Sittengesetzes mit seinen Annexen,
den „Idealen der deutschen Aufklärung", dürfte so ziemlich

an den der Kantschen Epoche folgenden Geschlechtern
spurlos vorübergegangen sein, umsomehr nachdem Fichte
den ganz unverständlichen Apriorismus Kants in seinen
idealistischen Pantheismus umgedeutet hatte. Der
kategorische Imperativ gestaltete sich zur absoluten Souveränität

des Ich, das sich über Gesetz und Pflicht erhaben
dünkt und, wie sich die Sache in der Romantik auswuchs,
mit der moralischen Ordnung ein ästhetisches Spiel treibt.
Man hielt sich daher statt an die Kritik der praktischen
Vernunft an die der Urteilskraft, an die „Leistungen ersten
Ranges" in der Ästhetik (S. 20). Schelling knüpfte hieran
sein Identitätssystem und setzte an die Stelle des innerlich



26 2 Zum Kantjubiläum.

unmöglichen Fichteschen Pantheismus mit seinem kantisch-
moralischen Aufputz den konsequenteren und verständlicheren

naturalistischen Spinozas, den er mit Kantscher
Teleologie zu verquicken suchte.

Dieser Entwicklung gegenüber wird man begreifen,
daß wir vom Erbe Kants nichts wissen wollen. Seinem
Apiriorismus setzen wir die aristotelisch - thomistische
Abstraktionstheorie, seiner autonomen Moral das durch
Vernunft erkennbare objektive Sittengesetz entgegen. Mit dem
objektiv Seienden und Guten vereint sich dann auch das
Schöne als ein Objektives, ein Geschautes, d. h. durch
Vernunft Erkanntes, sofern es Wohlgefallen erregt: quae
visa placent. Ob das Geschlecht der Urenkel nach aber
100 Jahren den Manen Kants ein Dankopfer bringen
wird (S. 21), bleibe dahingestellt; in jedem Falle würde
ein solches von zweifelhaftem Werte sein, nachdem die
eben verflossene Jubelfeier trotz alledem und alledem
gezeigt hat, daß vom echten und alten Kant im Grunde
schon heutzutage niemand mehr wissen will.

Zeugnis für die Tatsache, daß schon die Kant nächste
Generation für seine echte Lehre kein Verständnis besaß,
gibt W. Windelband in seiner Gedenkrede: Immanuel
Kant und seine Weltanschauung, indem er erklärt:
„Er (Kant) ist niemals der Meinung gewesen, daß sich
damit (mit dem Teleologischen und Ästhetischen) die
Kluft zwischen Sinnlichem und Übersinnlichem wirklich
schließe; er hat nie gewollt, daß das schöne Spiel über
den Ernst der Wirklichkeit für immer hinwegtäuschen
dürfe. Erst nach Schillers Ausgestaltung der kantischen
Kunstlehre haben die Philosophen der Romantik, wie
Schlegel, Schelling, Solger und Schopenhauer, daraus den
Grundstein ihrer Metaphysik gemacht und sind damit zu
jener aristokratischen Ästhetisierung der Welt- und
Lebensanschauung gelangt, die in dem willenlosen Schauen sich
zu erlösen hofft, nicht nur von den Leiden des Lebens,
sondern auch von dem harten Ernst der Arbeit an der
Wirklichkeit.

Auch Windelband rühmt den unvergleichlichen Reichtum

der Kantschen Ideen, worau seine bunte Mannigfaltigkeit
philosophischer Lehren erwachsen sei, von denen

aber bezeichnenderweise keine lebenskräftig sich erwies.
Daher der Ruf: Zurück zu Kant, der eine Bewegung
hervorrief, aus welcher an die Entwicklungen in Kants



(2.) Windelband, Imm. Kant und seine Weltanschauung. 263

erster großer Schule erinnernde Gestaltungen hervorgingen

(S. 3 f.). Übersetzen wir diese geschraubten
Wendungen in einfaches Deutsch, so besagen sie, daß die
durch Kant hervorgerufene Verwirrung mit dem Rückgang

auf ihn sich erneuerte. Das Heil der Philosophie
ist eben nicht von Kant zu erwarten und der angebliche
Stamm von Kants eigener Lehre, der seine urlebendige
Triebkraft durch die Zeiten bewährt habe und bewähren
werde (S. 4), dürfte sich schwer aufweisen lassen, wie die
folgenden Ausführungen des Vf.s selbst beweisen; denn
eine Philosophie, die nichts anderes ist, als die auf die
Wirklichkeit projizierte Eigenart der Individualität des
Philosophen (a. a. O.), kann unmöglich auf mehr als
ephemere Bedeutung Anspruch erheben. Die Wissenschaft
will, wie ja der eigene Ausgangspunkt der Kantschen
Kritik feststellt, allgemeingültiges und notwendiges
Erkennen sein, Wie soll also eine rein individuelle
Weltanschauung, die „aus dem intimsten und konzentriertesten
Wesen der Persönlichkeit" hervorging (a. a. O.), den Wert
und die Macht wirklicher Wissenschaft besitzen? Nicht
die geschichtliche Stellung, sondern der Wahrheitsgehalt
macht den Wert einer Philosophie aus, und es ist für den
wissenschaftlichen Gewinn völlig indifferent, wie eine aus
der Persönlichkeit heraus gelöste Aufgabe dem
Philosophen eine hervorragende Stellung in der Geschichte
verschafft hat. Nur wenn die Wissenschaft mit ihrer
Geschichte zusammenfällt, mag das Windelbandsche
Kriterium Geltung besitzen, aber dann gibt es nur ein
Werden, nicht ein wirkliches Bestehen der Wissenschaft,
die zur unlösbaren Aufgabe herabsinkt.

Die Kantsche Lösung ist eine Auflösung — nicht eine
solutio, sondern dissolutio, eine Zerstörung des Wissens.
Der Vf. selbst fragt: „Wie wenn es Kant buchstäblich
Ernst gewesen wäre mit den bekannten Worten, er habe
das Wissen aufheben müssen, um zum Glauben Platz zu
bekommen" (S 6)? Wohl soll dieser Glaube aus den
innersten Notwendigkeiten des menschlichen Lebens
herausgelöst sein (S. 7), und tatsächlich haben die „Ideen"
von Gott, Freiheit und Unsterblichkeit die tiefsten Wurzeln
in der Vernunft. Im Kantschen System aber sind sie so
äußerlich dem Ganzen eingefügt, daß es für die Fichte,
Schelling, Hegel, Schopenhauer ein leichtes war, sie aus
dem Zusammenhang „herauszulösen".



264 Zum Kantjubiläum.

Als Kernpunkt der Kantschen Weltanschauung wird
der Gegensatz der sinnlichen und übersinnlichen Welt
bezeichnet. Welchen Wert aber kann die Überzeugung
von der Existenz der übersinnlichen Welt haben, wenn
alles Erkennen auf die sinnliche eingeschränkt sein soll?
Dieser Widerspruch erklärt die nicht bloß scheinbare
Unbestimmtheit und Dehnbarkeit der letzten Prinzipien,
die der Yf. an dem Gegensatz von Fries und Hegel in
dem einen Heidelberg illustriert (S. 11).

Bezüglich der Kantschen Moral soll „niemals von der
Würde der Persönlichkeit höher gedacht und niemals
härter ihr Leben unter ein unpersönliches Gesetz gebeugt"
worden sein (S. 18). In dieser Verbindung widersprechender

Bestimmungen enthüllt sich der latente Pantheismus

des Kantschen Systems, der auf der einen Seite den
Menschengeist zu unnatürlicher Höhe emporschraubt, um
ihn auf der andern Seite zu einem Bestandteil im Räderwerke

einer blinden Macht und Notwendigkeit herabzudrücken.

Derselbe Widerspruch tritt in der Unterscheidung
des intellegiblen und empirischen Charakters zu Tage,
indem der letztere Erscheinung der wahren, freien
Persönlichkeit sein soll. Also ein Freies, das, indem es
erscheint, in Notwendigkeit sich verwandelt (S. 19).

Die Kantsche Moral (im umfassenden, die Politik
einschließenden Sinne) kennt nur unerfüllbare Ideale. „Die
Herbeiführung der besten Staatsverfassung, der ewige
Friede der Völker, der vollkommene Sieg der sittlichen
Gesinnung, die Herrschaft der unsichtbaren Kirche, die
Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden, sie liegen
alle auf demselben Punkte: an dem Schneidepunkte der
Parallelen" (S. 30).

Darum ist „vielleicht das Höchste von Kants Weisheit",
daß er kein Grübeln darauf verwendet hat, den Dualismus
zu „überwinden" (S. 31), also: Resignation, die auf die
philosophische Lösung der wichtigsten Fragen des
Menschengeistes verzichtet und sich mit einem, jedem Windstoß

weichenden Glauben begnügt.
Das Verhältnis der Kantschen Philosophie zur

platonischen bildet den Gegenstand der Schrift von Th.
Valentiner „Kant und die platonische Philosophie".
Gewisse Übereinstimmungen der Kantschen mit der
platonischen Philosophie sind auch von anderen, z. B. von
Zigliara, hervorgehoben worden. Ungefähr dieselben



(3.) Th. Valentiner, Kant und die platonische Philosophie. 265

Grundsätze, die Kant, um dem skeptischen Empirismus
Humes zu entgehen, adoptierte, hatten Piaton, um den
skeptischen Sensualismus Heraklits und anderer zu vermeiden,
zum Idealismus geführt. (Zig Ii ara, Summa Philos. Lo-
gica n. 56. III.) Ferner : Kant, an Piaton sich anschließend,
zog daraus, das das Allgemeine und Notwendige sich vom
einzelnen unterscheidet und das der Wissenschaft
eigentümliche Element ausmacht, fälschlicherweise den Schluß,
daß das Allgemeine und Notwendige auf keinerlei Weise
im einzelnen sei, und fügte dem bei, daß es nicht aus der
objektiven Realität, sondern aus dem denkenden Subjekte
stammt (L. c. Psychologia n. 36. III).

Das Unfertige, Mehrdeutige des Kantschen Apriorismus
ist von dem scharfsinnigen Kardinal in folgender Stelle
treffend hervorgehoben, die wir uns nicht versagen wollen, dem
Leser mitzuteilen. „Kants Verfahren weicht von der Wahrheit
mehr ab als das Piatos. Dieser nämlich nahm zwar in der
Seele intellegible Formen a priori (d. h. vor aller Erfahrung)
an, hielt aber an dem von uns so oft eingeschärften Prinzip

höchstverständigerweise als der Grundlage unserer
gesamten Wissenschaft fest, nämlich an dem Prinzip der
Passivität unseres Verstandes in der Ordnung zu dem
Intellegiblen. Hieraus folgt klar und notwendig, daß die
platonischen Formen wesentlich objektive sind, deren
Gegenstand (terminus) getrennte oder für sich bestehende
Formen bilden oder solche, die als urtypische Ideen im
göttlichen Verstände sich finden. Dagegen setzt Kant
Formen a priori in der Seele, sei es nun Kategorien oder
Ideen. Woher aber stammen diese Formen? Zweifelsohne

entweder von den Objekten der Erfahrung, d. h.
von den Dingen selbst immanenten Universalien, oder von
einem äußeren Prinzip (das nur Gott sein kann), das jene
Formen unserer Seele einprägt, oder von einer das
Intellegible selbst bewirkenden intellektiven Seelenkraft,
oder endlich die Formen sind bloße logische Gebilde
(entia logica). Behauptet man das erste,1. so sind die
genannten Formen wesentlich objektiv und drücken die
Dinge, wie sie an sich selbst sind, ideell aus, da sie nur
von den Dingen selbst in uns hervorgebracht werden.

1 l)as Innesein der Universalien im einzelnen ist indes, wie Z. anderwärts

ausführt, nicht ein formelles; denn das Allgemeine existiert als
solches weder über noch in den Dingen; die letztere (Hegeische)
Annahme mächt die Dinge zu bloßen Erscheinungen.



266 Zum Kantjubiläum.

Wenn das zweite, so sind wiederum die apriorischen
Formen objektiv, weil von Gott nicht zu unserer
Täuschung, sondern zur Erkenntnis der Dinge an sich uns
eingeprägt. Wenn das dritte, so verletzt Kant den Grundsatz

von der Passivität unseres Intellekts, und es ist ihm
unmöglich, einen Grund anzugeben, warum jene Formen
unserem Geiste innewohnen oder innewohnen können.
Wenn endlich das letzte, so setzen logische Entia, da sie
nur Modi oder Beziehungen sind, die vom Geiste zur
Realität der Dinge hinzugefügt werden, diese Realität
voraus, daher dieses letzte Glied Kants eigenen Beifall
nicht findet. Daher ist es in jedem Betracht absurd,
unseren Ideen, oder den ideal ausgedrückten intellegiblen
Objekten die entsprechende objektive Realität in den außer
uns existierenden Dingen abzusprechen" (Psych. 1. c.).

Kant unterscheidet zwar die logische von der onto-
logischen Ordnung ; der letzteren gehören die Kategorien
an, durch welche uns Gegenstände gegeben sind; indem
er aber auch die ontologische Ordnung als Produkt des
Subjektes (der Gattungsintelligenz) betrachtet, ohne indes
dem Denken Schöpfermacht zuschreiben zu wollen, gestaltete

sich ihm die erkennbare Wirklichkeit zu einer Welt
der Er scheinungen, der ein theoretisch unerfaßbares Sein
zugrunde liegen soll. Selbstverständlich verliert in dieser
Auffassung das „Ontologische" seinen natürlichen Sinn.
Kant bedient sich der Ausdrücke: empirische und
transzendentale Realität. Dem Verhältnis von Ursache und
Wirkung kommt nach seiner Redeweise empirische, nicht
transzendentale Realität zu.

Kehren wir zu Kants Verhältnis zu Piaton zurück,
so läßt sich kurz sagen, alle Übereinstimmungen und
Differenzen seien darauf zu reduzieren, daß Kant die
platonische Idee aus dem Objektivistischen ins Subjektivistische

übertrug. Die Bestätigung ist in der vorliegenden
Schrift auf jeder Seite zu finden. Darin liegt aber auch
für uns die Quelle der Kant eigentümlichen Irrtümer.
Von dem Werdegang des Kantschen Denkens müssen wir
hier absehen. Auf Kants Verhältnis zur Geschichte der
Philosophie wirft ein ungünstiges Licht die Bemerkung
des Vf.s, Kant habe die platonische Philosophie nie so
eingehend studiert, daß er sie von der neuplatonischen
zu trennen vermocht hätte (S. 2 Anm. 3). Hier liegt eine
der schwächsten Seiten Kants; auch das Verständnis der



(3,) Th. Valentiner, Kant und die platonische Philosophie. 207

aristotelischen Philosophie ist dem Königsberger Denker
verschlossen geblieben.

Als seine Aufgabe bezeichnet der Vf., den
Verwandtschaftsgrad und die Gegensätze in den Punkten
festzustellen, in denen sich Kant mit der platonischen Philosophie
berührt (S. 4). In erster Linie kommen erkenntnistheoretische

Gesichtspunkte inbetracht. Kant verließ die (Leib-
nitz-Wolffsche) Unterscheidung der Erkenntnisse in klare
und verworrene und setzte an ihre Stelle die in sinnliche
und intellektuelle (S. 7). Dem entspricht die Unterscheidung

der Phönomena und Noumena. Kant unterscheide
scharf zwischen Begriff und Gegenstand, Piaton kenne einen
solchen Unterschied nicht (S. dageg. S. 17).1

Von der Meinung Kants, Piaton habe, indem er die
Sinnenwelt verließ, keinen Widerhalt gefunden, urteilt der
Vf., sie sei nicht historisch, da Piaton vielmehr im Begriff
als dem Beharrlichen, wahrhaft Seienden den Widerhalt
fand, auf den er sich stützen konnte (S. 11). Für Kant
war eben die Begriffswelt ein leerer Raum, den er durch
den Vernunftglauben seiner praktischen Ideen auszufüllen
suchte.

Die Differenz bezüglich der Seele ist in dem Satze
ausgedrückt : „Die Seele steckt nicht in dem Leibe wie in
einem Kerker, sondern dieser ist vielmehr in ihr."

Während man nach Piaton die Ideen „sich ohne Wesen
denken könnte", die sie schauen, da sie das Sein sind
(S. 17), ist bei Kant das Schwergewicht in den Subjektsbegriff

gerückt; „von dem erkennenden Ich aus muß man
die Erscheinungswelt begreifen, und die intellegible Welt
ist nicht ohne ein Wesen zu denken, das sie anschaut"
(S. 18). „Völlig fremd ist Piaton die Anschauung, daß
die Körperwelt wegfiele, sobald das vorstellende Subjekt
aufgehoben wäre" (a. a. O.). „Dachte sich nun Piaton die
Erscheinung aus Sein und Nichtsein entstanden, so liegt
für Kant der Grund der Erscheinungen in der Einrichtung
unserer Vernunft" (S. 20).

Zur Bestätigung des obigen Urteils über Kants
Unkenntnis der Geschichte der Philosophie dient seine S. 22
zitierte Äußerung über Aristoteles, er könne als Haupt

1 Piaton lehrt zwar die Gleichartigkeit von Begriff und Gegenstand,

nicht aber deren Einheit; die Ideen bestehen nach ihm
unabhängig vom Gedanken, der sie vorstellt.



268 Zum Kantjubiläum.

der Empiristen angesehen werden, dem Locke gefolgt
sei, wie Leibnitz dem Piaton. Ein wertvolles Geständnis
liegt in den Worten: „Die Anschauung von einer Tätigkeit

des Erkenntnisvermögens an einem ihm gegebenen
Gegenstand ist dem platonischen Denken völlig fremd"
(S. 25). i

Wiederum wird das Gemeinsame berührt S. 30 : „Das
Problem klingt an Piaton an, der entsprechend gefragt
hatte, wie wir zu dem Wissen der Begriffe kommen, die
uns nicht die Sinne geben, während doch die Sinnendinge
an ihnen teilhaben."

Zur weiteren Bestätigung der Differenz sei angeführt:
„Es ist einmal der Gedanke einer notwendigen Beziehung
der Dinge auf ein Subjekt, das dieselben vorstellt, und
dann die Anschauung von der Tätigkeit eines Bewustseins,
durch das die Dinge entstehen, Piaton gänzlich fremd.
Auf diesen beiden Punkten ruhen dann weiter die
wesentlichsten Unterschiede des objektiven Idealismus Piatons
und des transzendentalen Kants" (S. 32 f.).

Als eine kolossale Täuschung müssen wir es bezeichnen,

wenn der Vf. sagt: „Von dem Bewußtsein des Wissens
bis zur Erkenntnis der Prinzipien der Erweiterung des
Wissens in den rationalen Wissenschaften ist ein weiter
Weg; zweitausend Jahre stetig fortschreitender
Entwicklung philosophischen und wissenschaftlichen
Denkens liegen dazwischen" (S. 35). Also vor Kant besaß
man nur ein Bewußtsein vom Wissen; erst Kant lehrte
uns die Prinzipien der Erweiterung des Wissens. Als ob
nicht gerade die absurde Fassung des Wissensproblems
in die Frage : Wie sind synthetische Urteile a priori
möglich? zur Leugnung jeder wirklichen Erweiterung des
Wissens — nämlich über die sinnliche Erfahrung hinaus,
was allein für uns Wert besitzt — bei Kant selbst schon
geführt hätte!

Indem der Vf. den objektiven Idealismus Piatons mit
dem transzendentalen Kants auf beider Inhalt — ihr entsprechendes

Weltbild — vergleicht, geht er von der Darstellung

im Timäus aus (S. 36 ff.). Folgendes sei hervorgehoben:

„Wenn die gewordenen Dinge nach Piaton durch da3

1 Nach einem Zitat S. 26 Anm. 3 ließ die Gebundenheit des
antiken Denkens die Vorstellung von einer schöpferischen Energie des
Bewußtseins nicht aufkommen. Mit vollem Rechte! Diese „schöpferische
Energie' ist ein Grundirrtum der modernen Erkenntnistheorie.



(3.) Th. Valentiner, Kant und die platonische Philosophie. 269

Schauen der Götter an dem Intellegiblen teil bekommen
haben, so bekommen, wie man bei Kant sagen möchte,
die Erscheinungen durch eine Handlung des Intellekts
des Menschen (actio mentis) an dem Begrifflichen teil"
(S. 42).

Gelegentlich gesteht der Vf., daß auch der transzendentale

Idealismus unseren heutigen Anschauungen ferner
gerückt sei (S. 43). Was entspricht wohl „unserer"
heutigen Anschauung? Etwa der nackte Positivismus und
Phänomenalismus? Wozu dann der Aufwand mit Kant?

In folgenden zwei Sätzen des Vf.s widerspiegelt sich
die ganze Misere des widerspruchsvollen Kantianismus.
„Menschliches und göttliches Erkennen ist bei Kant völlig
getrennt und verschieden voneinander." Dagegen: „Die
Vernunft (gemeint ist die menschliche) ist selbst der
Realgrund der angeschauten und erkannten Welt" (S. 44 f.).

Hier setzt die Kritik des Vf.s ein. Wenn Kant die
Antwort, die Piaton auf die Frage nach dem Grund derBeziehung
der Vorstellung auf den Gegenstand gibt, das ungereimteste
genannt hat, was man wählen kann: so findet der Vf.,
daß Kants Antwort unnatürlich, zum mindesten
unwahrscheinlich ist (S. 45). Es finde sich in ihr derselbe
Fehlschluß, den Kant in den Sätzen der Metaphysik aufgedeckt
indem das Erkenntnisvermögen als Realgrund der Form
und Ordnung der Welt, nicht bloß als Erkenntnisgrund
gesetzt wird, worin sich ein ontologisChes Argument
verstecke. „Das körperlich ohnmächtige Geschöpf soll durch
seinen äußeren und inneren Sinn die Kraft haben, die
Körperwelt in Raum und Zeit zu ordnen!" (S. 47). „Es
ist ein rein logischer und ein die reale Welt der Erfahrung
möglich machender Faktor in dem Erkenntnisvermögen,
wie es Kant deduziert, ebenso für uns zu unterscheiden,
wie Kant in den Platonischen Ideen neben dem
begrifflichen Element ein ihm entsprechendes Objekt
oder Sein entdeckt hatte, das mit ihm zugleich gegeben
sein sollte" (S. 48). Beide, Piaton und Kant, knüpfen an
die Seelenvermögen metaphysische Hypothesen, und in
anderer Bedeutung taucht die Platonische Idee im Kant-
schen System wieder auf (S. 49). Die Idee bei Kant bildet
dementsprechend den Gegenstand eines weiteren Kapitels
(S. 50 ff.).

Vollendung im empirischen Vernunftgebrauch,
Vollkommenheit der Gesinnung im sittlichen Handeln, subjektive



270 Zum Kantjubiläum.

Zweckmäßigkeit der NaturSchönheit und objektive der
Naturzwecke spiegeln in neuer Perspektive die Platonische
Idee wider. Der Quell ihrer Wirksamkeit aber ist die
Vernunft, der Mensch selbst, und der glänzenden Ideenwelt

Piatons stellt Kant einen schemenhaften mundus
intelligibilis gegenüber. Nur ein praktischer Weg führt
ins Gebiet des Übersinnlichen und nur von der
praktischen Vernunft geforderten Ideen kommt die Realität zu,
die allerdings auch Piaton in ganz hervorragender Weise
den ethischen Begriffen zuerkennt.

Charakteristisch ist die beiderseitige Auffassung der
Idee des Guten. Bei Piaton ist das ansich und schlechthin

Gute, ob nun mit der Gottheit eins oder davon
verschieden, objektiv real ; bei Kant aber ist es ein bloßer
Vernunftbegriff, der erst durch unser vernunftgemäßes
Handeln und ein notwendiges Handeln des Urwesens einen
Gegenstand erhält (S. 60).

Alle Ideen sind (für Kant) Erzeugnisse der eigenen
Vernunft, wir legen die Zweckursache in die Dinge hinein;
der Mensch ist Urheber der Ideen. Andererseits ist der
Begriff des Guten bei Kant zur Persönlichkeit geworden,
indes unter Piatons Ideen sich keine Personen finden, so
daß unter den vielen Platonischen Idealen die beiden von
Kants Metaphysik aufgestellten keine bevorzugte Stellung
einnehmen (S. 61 f.). Täuschen wir uns, wenn wir in dieser
Parrallelisierung eine vollständige Verkehrung des richtigen
Verständnisses zu finden glauben? Piatons Lehren werden
verständlich, wenn wir mit Augustin und Thomas die
Ideen als göttliche Gedanken auffassen. Dagegen bleibt
Kants Ideenlehre absolut unverständlich und läßt schließlich

die absurde Deutung zu, daß die Idee Gottes eben
nur ein Produkt der Vernunft und die Gottheit, wie die
Hegeische Linke erklärte (nachdem Idee und Gegenstand
ein und dasselbe sein sollen), ein Geschöpf des Menschengeistes

sei. Das ist das Ende, zu demj ein konsequentes
Denken den Kantschen Subjektivismus trotz aller Betonung
des Sittengesetzes führen mußte.

Der Abgrund, der Piatons und Kants Ansichten trennt,
öffnet sich vollends dem Blick in dem Abschnitt: Vernunft
und Moral, wo die Differenz in die Worte gefaßt ist :

„Nicht ein außerweltlicher Gott ist die Ursache von dem
Schönen, Zweckmäßigen und Guten in der Welt, sondern
der Mensch selbst Und kein Demiurg hat mit dem



(3.) Th. Valenliner, Kant und die platonische Philosophie. 271

vovç das Gute in die Welt- und Menschenseele gepflanzt;
wir selbst als vernünftige Wesen sollen es erst in die
Welt bringen und wirklich machen" (S. 64). Der Mensch
ist durch seine Vernunft der Grund aller Begriffe und
des Guten (S. 65).

Wie eine Bestätigung unseres obigen Urteils, dem
Kantschen Idealismus falle die Konsequenz zur Last, die
Gottheit sei ein Produkt der Vernunft, klingen die Worte
des Vf.s: „Eine das Sein der Dinge ermöglichende
Fähigkeit zeichnet. die spekulative wie die
praktische Vernunft aus; erstere macht die Gegenstände

der natürlichen, letztere die der sittlichen
Welt möglich." In einer Anmerkung bemerkt der Vf.
hierzu, Kant lege nur dar, was die Vernunft leistet; daß
diese Leistung in gar keinem Verhältnis zu den realen
Lebensäußerungen und Willensakten steht, erscheine uns
erst heute so (S. 73).

Als erster kardinaler Gegensatz der Platonischen und
Kantschen Moral ist angegeben, daß nach der letzteren
von dem Guten, das in der Welt geschieht, der Mensch
selbst vermöge seiner Vernunft letzter und einziger
Urheber sei, nicht der Begriff des Guten, der sich in
Welt- und Menschenseele abgebildet hat (S. 80 f.). Auf
der einen Seite also ein ausschließlich subjektives Prinzip
der Sittlichkeit, auf der anderen (Piatons) objektive
Gründe. Die einzige objektive Realität der Idee des
Guten besteht für Kant darin, daß es in einer unendlichen
Zeit wirklich wird (S. 82). Wird denn das überhaupt
wirklich, was in einer unendlichen Zeit wirklich wird?
Und gibt es noch Zeit in einem überempirischen Dasein,
wenn sie nur subjektive Anschauungsform der Sinnlichkeit

ist
Der Mensch, der das sittliche Gesetz selbst vorschreibt,

ist Endzweck seines Handelns und Endzweck der Schöpfung

überhaupt (S. 87).
Mit dem Gegensatz des Objektiven und Subjektiven

hängt die verschiedene Betrachtungsweise, die
paradigmatische Piatons und die genetische Kants zusammen.
Piaton stellt den Begriff als Ursein den Einzeldingen der
sinnlichen Welt gegenüber, Kant läßt ihn gewissermaßen
zu einem ihm (sie) an Vollkommenheit immer näher
kommenden Sein fortschreiten (S. 88 f.). Der Mensch
wächst im Guten, ist also uranfänglich nicht gut — daher



272 Zum Kantjubiläum.

die Kantsche Annahme eines radikal Bösen (S. 92). Das
sittliche Gemeinwesen hat für Kant sein Ziel vor sich, in
Piatons noXixBia aber ihr Vorbild im Himmel (S. 93).

Fassen wir das Thema : Piaton und Kant kurz zusammen,

so ist beiden ein gewisser Idealismus sowohl als
eine Unabgeschlossenheit des Systems gemeinsam. Der
erstere steht auf objektivem, der letztere auf subjektivi-
stischem Boden; der eine fand seinen Vollender, seinen
Systematiker in Aristoteles, der andere in Hegel. Sollen
beide nach den Früchten beurteilt werden, so ist das
Kantsche System geschichtlich gerichtet; denn die absurden
Konsequenzen der nachkantischen Systeme sind seine
legitimen Kinder.

Die Marburger Richtung des Neukantianismus bringt
H. Cohens Rede bei der Gedenkfeier der Universität

Marburg zur hundertsten Wiederkehr des
Todestages von I. Kant zum Ausdruck. In
schwärmerischen Worten wird hier Kant gefeiert. „Man hat
Kant nicht zu lesen, sondern sijcli in ihn zu versenken.
An ein größtes Kunstwerk muß man sein Leben setzen"
(S. 30). Der Redner wirft die Frage auf, wie es zu
begründen sei, daß Kant der Philosoph des deutschen
Volkes sei. Kant habe zuerst ein System der
Philosophie errichtet, was allerdings paradox klinge (S. 9). Es
sei der Vorzug Newtons, zuerst ein System der Prinzipien
entworfen zu haben, und Kant sei vorzugsweise ein
Schüler Newtons geworden. Kant wurde zum ersten
Systematiker der Philosophie, weil jetzt erst ein System
der Prinzipien erreicht worden sei. In Nachahmung der
Methode Newtons habe Kant den Gedanken der Prinzipien
von der mathematischen Naturwissenschaft auf das Problem

der Geisteswissenschaften übertragen.
Wie wurde also Kant der Philosoph des deutschen.

Volkes? Er trat in die Fußstapfen des Kardinals Nikolaus
von Cues. Dieser „deutsche Mann" hatte nach Piatons
Vorgang Logik mit Mathematik verbunden (S. 9). Nach ihm
knüpfte Descartes an die Mathematik an; wiederum ein
deutscher Mann, Leibniz, ein Protestant, der die geschichtliche

Tendenz des Protestantismus fortführte, in dem das
Recht der Vernunft wieder erglühte, wird zum
Wiederentdecker des Idealismus (S. 10 f.). Sammlung der Probleme

unter dem idealistischen Begriffe des Bewußtseins:
das ist sein Protestantismus. Wissenschaft auf Grund der



(4.) H. Cohen, Rede zum hundertsten Todestage I. Kants. 273

Mathematik für sich allein (S. 11). — Der erste Teil der
Kritik Kants bildet den positiven Grund des Lehrgebäudes;
er enthält die Begründung der mathematischen
Naturwissenschaft. Dieser platonische Anfang wurde sein Anker.
Die Vernunft wird bei ihm vorerst als die wissenschaftliche

Vernunft in Reinheit dargestellt (S. 12). Die Dialektik
zeigt die Widersprüche auf, die den Inhalt der Metaphysik
bilden. Dagegen sollte durch die positive Leistung der
Ethik die Metaphysik, die Philosophie des Mittelalters
entsetzt und ersetzt werden (S. 14 f.).

Die Autonomie stellt als das Prinzip des Vernunftglaubens

eine Fortführung der Methode des reinen
Idealismus dar (S. 19). In der ethischen Autonomie ist der
politische Inhalt gegründet, der die Konsequenz der
protestantischen Staatsidee bildet (S. 20). — Man sollte nun,
wie uns scheint, erwarten, daß das rein formale ethische
Prinzip Kants aus dem Staatswillen seinen Inhalt schöpfe.
Dies wäre konsequent, würde aber auch beweisen, daß die
Ivantsche Ethik auf Vergötterung des Staates hinauslaufe
und sich ebenso mit dem Materialisten Hobbes als mit
dem Pantheisten Hegel berühre. Kant aber, wie der Vf.
bemerkt, legte den Inhalt seines formalen Sittengesetzes
in einer erweiterten Ausdehnung dar. Im Geiste seines
Jahrhunderts ist es die Menschheit, auf die er seinen
kategorischen Imperativ anlegt (S. 21). Die Schwäche dieser
Position — des Humanismus der Aufklärung — zeigte
sich alsbald darin, daß an die Stelle der Menschheit bald
die Nationalität, bald das Individuum (der Einzige
Stirners) trat. Der kategorische Imperativ vermochte, obgleich
er „im Gerüchte" stand, daß „in ihm etwas Großes sich
offenbart habe" (S. 21), weder der liberalökonomischen
Theorie schrankenloser Konkurrenz noch den mächtig
aufstrebenden sozialistischen und kommunistischen Ideen
einen Damm entgegenzusetzen.

Ungebrochener Zusammenhang der Kunst mit
der Natur und der Sittlichkeit ist der in der Kritik
der Urteilskraft geoffenbarte deutsche Geist der Kunst
(S. 24). „Gegenstand und Inhalt des ästhetischen Bewußtseins

ist das ästhetische Gefühl selbst" (S. 25). Die
Gesetze des Schönen zu entdecken ist das Werk des Genies.
Schillers vorkritischer Irrtum war, daß er ein objektives
Geschmacksprinzip forderte, glücklicherweise aber nicht
fand (S. 26). Es ist der höchste Triumph der Methode

•Tahrbuch für Philosophie etc. XIX. 18



274 Zum Kantjubiläum.

Kants (in den Grundlagen des Bewußtseins die
Gesetzlichkeit aufzusuchen), daß Natur und Sittlichkeit, die
Vorbilder der Gesetzlichkeit, in das Gefühl des Schönen ver-
wandeltwerden (S.27). Erste Vorbedingung der wissenschaftlichen

Dankbarkeit und der nationalen Pietät ist, den Genius
zu erkennen, das Distanzgefühl für den Genius immer tiefer
auszubilden. Also Geniekult, aprioristischer Subjektivismus

im theoretischen, Autonomie (Selbstgesetzgebung einer
unpersönlichen Vernunft) im praktischen, endlich absolute
Willkür des Genies im ästhetischen Gebiete: das ist die
Summe der Weisheit des Marburger Neukantianismus. Dem
setzen wir entgegen die vom menschlichen Geiste
unabhängig bestehende Naturordnung, die für den menschlichen
Willen bestimmende Norm eines objektiv Guten und die
Elemente des Schönen im Seienden, Einheit im
Mannigfaltigen, Lichtfülle des Intellegiblen, überhaupt was das
Wohlgefallen des geistig Anschauenden erregt.

Auch Freudenthal in seiner zu Breslau gehaltenen,
„Immanuel Kant" betitelten Rede bleibt an Hochschätzung

Kants und seines Einflusses nicht hinter Cohen
zurück. Genannt werden Herder, Goethe und Schiller;
von dem ersten wird jedoch konstatiert, daß er zum
entschiedenen Gegner Kants geworden sei. Zeugnis seine
Metakritik, die den Geist Leibniz' atmet. Die zitierte
Äußerung Goethes, des Pantheisten, hat wenig zu bedeuten,
Schiller endlich konnte nicht umhin, in dem bekannten
Xenion Kants bodenloses, neigungsfeindliches
Moralprinzip zu persifflieren. Kants Einfluß auf die
Wissenschaften, auf Theologie, Rechtsauffassung, Physiologie der
Sinne, auf die Theorie der Sprache ist nicht zu leugnen,
kann aber keineswegs als ein günstiger bezeichnet werden,
es sei denn, daß man in der Rationalisierung der Theologie,

in der Trennung von Recht und Moral, in dem
Subjektivismus der Sinnentheorie einen Fortschritt ersieht.
Der große Sprachforscher W. v. Humboldt ließ sich durch
Kants Urteilstheorie zur Annahme einer synthetischen
Funktion des Satzes verleiten, durch die das Ideelle in
ein Objektiv-Reales sozusagen umgesetzt werde. Auch
für die „neue Raumtheorie", die man in Gegensatz zur
idealistischen Auffassung Kants bringen zu sollen meinte,
dürfte Kant verantwortlich gemacht werden; denn ist der
Raum eine subjektive Anschauungsform, warum sollen sich
dann nicht Wesen denken lassen, die ein-, zwei- und



(5.) Dr. Freudenthal, Rede bei der Breslauer Gedenkfeier. 275

mehr dimensional ,,anschauen". Allerdings übertrifft eine
Auffassung, die n-dimensionale Räume als möglicherweise
unabhängig vom Subjekt _ bestehend annimmt, noch weit
die Absurdität des Kantschen Raumbegriffs.

Fr. gesteht die Schwächen und Irrtümer Kants zu,
meint aber, es gebe keine absolute Philosophie, keine, die
für alle Zeiten und für die Wandlungen der Wissenschaft
gültig wäre (S. 29). Ich meine, wandelbar seien Meinungen,

nicht aber Wissen und Wissenschaft; soll es also
eine wissenschaftliche Philosophie geben, so wird sie zwar
fortbildungs- und erweiterungsfähig, nicht aber wandelbar
sein dürfen. Wenn Kant selbst „anerkennt" (a. a. O.), daß
es keinen klassischen Philosophen gebe, so hat er diese
Ansicht alsbald gegenüber Fichte verleugnet.

Eine Schlußbemerkung betrifft die neukantischen
Forschungen, deren Ergebnisse abzuwarten seien. Liegen
sie denn noch nicht, fragen wir, bereits deutlich vor
Augen? Bieten sie nicht das Schauspiel neuer Verwirrung
und Zerfahrenheit? Bei der Würdigung des Philosophen

Kant handelt es sich aber nicht um persönliche
Eigenschaften, um die vom Vf. hervorgehobenen Tugenden
(S. 30), sondern um den Wahrheitsgehalt und den
wissenschaftlichen Wert seiner Philosophie, und über diesen hat
die Kritik der Geschichte für jeden Vorurteilsfreien bereits
gerichtet. Auch dürfte es kaum mehr einen Kantianer geben,
der die Grundlehren des alten Kant noch aufrecht erhielte.

Im Verlaufe der Rede sind die für Kant
charakteristischen Einflüsse, der Pietismus, die Leibniz-Wolffsehe
Philosophie, Newtons mathematisch-mechanische
Naturforschung hervorgehoben. Der Philosoph des Protestantismus

tritt nach Ritsehl in seiner Erkenntnismethode der
Ethik zutage, welche die Bedeutung einer praktischen
Wiederherstellung des Protestantismus habe (S. 11).

Wenn Kant die Geschichte aus dem Kreise der eigentlichen

Wissenschaften ausschließt, weil sie der
mathematischen Grundlage entbehre (S. 13), so hat er in der
Sache recht, doch die Begründung ist verfehlt. — Den
Vitalismus betreffend erklärt Fr., diesem Problem stehe
die Naturwissenschaft heutzutage nicht anders gegenüber
als zur Zeit Kants, und bekennt sich selbst zum
„Ignoramus". Wir unsererseits wissen, daß die mechanische
Erklärung des Lebens unmöglich ist (S. 15).

Daß in der Wahrnehmung unmittelbar die Tätigkeit des
IS"



276 Zum Kantjubiläum.

Denkens stecke: diese vermeintliche Wahrheit eingeschärft
zu haben, sei eine der wichtigsten philosophischen Taten
Kants (S. 18). Nicht, wie der Vf. glaubt, hat Kant die
Einseitigkeiten der Empiristen und Rationalisten überwunden,
sondern deren Irrtümer verschärft, indem er die
Erfahrungserkenntnisse auf Erscheinungen einschränkt und die Ver-
nunfterkenntnisse als „rein formale" auffaßt (a. a. Ö.). --
Den Begriff des „Dinges an sich" erklärt der Vf. als den
unklarsten der gesamten Vernunftkritik (S. 19). Gleichwohl
ende die Bestimmung der Grenzen wissenschaftlichen Erkennens

in einer neuen tiefsinnigen Weltanschauung (S. 20).
Die Wirkung der Kantschen Lehre auf seine

Zeitgenossen war sicherlich keine nachhaltige; denn rasch
wurden die „Kantianer" durch die Fichtianer und Schel-
lingianer verdrängt. Über die ethische Wirkung haben
wir uns bereits ausgesprochen und bezweifeln stark, daß
Kant durch seinen Pflichtbegriff der Erzieher des „eisernen
Geschlechts" geworden, das für die Rettung des
Vaterlandes alles dahingab.

An ein von Kant „geprägtes" Wort: „Der Lehrer im
Ideal" (d. h. der Philosoph, dessen Aufgabe es ist, das
Ideal aller Erkenntnis mitzuteilen, was aber auch im Sinne
des idealen Lehrers gedeutet werden kann S. 6) anknüpfend,
richtet Kants Nachfolger auf dem philosophischen Lehrstuhl

der Universität Königsberg, Dr. L. Busse, in seinem
„Immanuel Kant", begeisterte Mahnungen an die Königsberger

Studentenschaft. Dr. Busse erklärt die Kantsche
Lehre, daß die ganze empirische Wirklichkeit von unserem
Bewußtsein abhängige Erscheinung sei, für die eine große
Wahrheit, die sich zu eigen machen müsse, wer sich über
die Grundlagen seines wissenschaftlichen Erkennens Klarheit

verschaffen will. Sie mache jeden Versuch, das
geistige Leben selbst als Ergebnis des Spiels der Natür-
kräfte anzusehen, für immer unmöglich. Wer diese
Wahrheit erkennt, sei gefeit gegen den öden, geisttötenden
Materialismus (S. 5). Die Botschaft hör' ich wohl —
möchten wir da ausrufen — doch ach! mir fehlt der
Glaube. Abgesehen von dem indirekten Zusammenhang
des Kantschen Phänomenalismus mit dem Materialismus,
der durch das Zwischenglied des modernen sensualistischen
Positivismus hergestellt wird, weisen wir auf die
Konzession hin, die Kant der mechanischen Naturauffassung
gemacht hat, indem er nicht allein die mechanische



(6.) Dr. L. Busse, Immanuel Kant, Ansprache. 277

Erklärung der Naturvorgänge als die ausschließlich
wissenschaftliche gelten läßt, sondern auch das empirische
Bewußtsein der mechanischen Kausalität unterwirft. Sinken
da nicht sowohl das Ding an sich als auch die intellegible
Freiheit zu leeren Schemen herab, so daß sich die
„Wirklichkeit" schließlich doch auf das „Empirische", die
Sinnenphänomene reduziert?

Wir gestehen zu, daß das „hehre Gebot der Pflicht"
wie ein ernster Mahnruf in das wüste Getön vom
Übermenschen hineinklinge (S. 5), vermögen aber auch das
Auge nicht zu verschließen gegen den nagenden Wurm
der Autonomie im Kantschen Pflichtbegriff, der schon
bei Fichte zur Vergötterung der Vernunft, bei den
Ästhetikern zum genialen Spiel mit den Forderungen der
Sittlichkeit und dann schließlich — doch wohin? ja zum
Übermenschen führte mit dem sophistischen Satze:
Nichts ist wahr, alles ist erlaubt. Fürwahr die geschichtliche

Konsequenz trieb mit den Kantschen Lehren ein
grausames Spiel. Wir werden deshalb aus der letzten zu
besprechenden Kantbroschüre entnehmen, wie die atheistische

Philosophie Schopenhauers die Kantschen Grundlehren

zur Vollendung geführt haben soll. Einer Ethik
ohne Gott aber fehlt allen theoretischen Sympathien für
christliche und brahmanische Aszese zum Trotz die
Sanktion, damit aber auch der Ernst und das Fundament

selbst.
Die Erinnerung, daß die Universisät keine bloße

Fachschule sei, und die Aufforderung, über den engen Kreis
der Spezialwissenschaft den Horizont zu erweitern (S. 6 f.),
sind umsomehr am Platze, als heutzutage die philosophischen

Studien Igeringgeschätzt und vernachlässigt werden
auf Kosten einer wahrhaft allgemeinen Bildung und
logischen Schulung. Ein Zwang philosophischer Vorbildung
besteht nur mehr für die Theologen, aufrechterhalten von
den kirchlichen Behörden, soweit nicht das Einjährig-
Freiwilligen-System auch hier zu einer in jedem Falle
bedauernswerten Nachsicht geführt hat.

Die Forderung der Freiheit der wissenschaftlichen
Forschung und die unbedingte Achtung vor der Wahrheit,

die der Vf. am Schlüsse betont, halten wir gleich
hoch; was die Freiheit der Wissenschaft anbetrifft, unter
Voraussetzung der von der Vernunft selbst geforderten
Schranken, unter anderem der Rücksicht auf das öffentliche



278 Zum Kantjubiläum.

Wohl und die Grundlagen des sittlich-sozialen Lebens,
eine Rücksicht, die der Wahrheit nicht widerstreiten kann,
weil sie in der Natur der Dinge begründet ist. Wir
nehmen dieselbe auch für uns in Anspruch ; wie wir
glauben mit größerem Rechte als jene, welche an die
Stelle der Wissenschaft die „Weltanschauung" setzen, d. h.
Willkür mit Freiheit verwechseln, indes die wahre Freiheit

der Wissenschaft darin besteht, nichts aufnehmen
zu müssen, was nicht mit Gewißheit aus ihren Prinzipien
hervorgeht.

Dr. P. Deussens Schrift: Vedânta und Platonis-
mus im Lichte der Kantschen Pilosophie ist noch
mehr als der Kants der Verherrlichung Schopenhauers
gewidmet. In der Kantschen Philosophie habe der Gedanke:
„Die Welt ist Erscheinung, nicht Ding an sich" den klarsten

Ausdruck gefunden. Deussen bewundert die
Besonnenheit mit der Kant zeige, wie alle Organe und
Funktionen des intellektuellen Apparates unverkennbar
nur dazu bestimmt und befähigt seien, den Erfahrungsstoff

zu verarbeiten. Als positives Resultat aber erklärt
Deussen „die größte Entdeckung, welche die Geschichte
der Philosophie zu verzeichnen habe", den Nachweis, daß
gewisse Bestandstücke der uns umgebenden Wirklichkeit
angeborene Anschauungsformen unseres Intellektes seien,
nämlich der unendliche Raum, die unendliche Zeit
und die von den zwölf Kantschen Kategorien allein
aufrecht zu haltende Kausalität. Hierin liege die von
Kant und seinem großen Vollender, Schopenhauer,
unwiderleglich bewiesene Fundamentalwahrheit aller
Philosophie (S. 3).

Der Bewunderer der indischen Philosophie und
Schopenhauers versteigt sich zu der horrenden Behauptung, die
„höchsten Güter derReligion": Gott, Unsterblichkeit und Freiheit,

seien nur aufrecht zu halten, wenn Raum, Zeit und
Kausalität subjektive Anschauungsformen seien, während aus
der Existenz einer unabhängig vom Bewußtsein vorhandenen
Welt das Nichtsein Gottes als unabwendbare Folgerung
erscheine. Warum? Weil in einer realen raumzeitlichen
Welt nur für die Materie, nicht aber für Gott Platz sei,
ferner, weil was in der Zeit einen Anfang, in ihr
notwendig auch ein Ende hat, endlich weil, wo das Kausalverhältnis

stattfindet, von einer Freiheit nicht die Rede sein
könne. Im letzten Falle sei allerdings nicht zu begreifen,



(7.) Dr. P. Deussen, Vedânta und Piatonismus im Lichte etc. 279

wie physische Unfreiheit mit metaphysischer Freiheit in
derselben Handlung zusammenbestehen könne. Fürwahr!
Methode ist in diesem Unsinn. Denn wie schön
entsprechen die drei höchsten Güter den drei Anschauungsformen!

Selbst Kant, Meister im Konstruieren, hätte nicht
schöner konstruieren können.

Wie hoch steht über diesen willkürlichen Behauptungen
die Begriffstheorie des Stagiriten, dessen Unterscheidung

von Xoyoi svvXoi und X. ävXoi allein geeignet ist, den
Kantschen Apriorismus über den Haufen zu werfen. Es
gibt, abgesehen von den entia rationis der Logik Begriffe,
die nur auf die Körperwelt Anwendung finden, aber auch
Begriffe, die keine notwendige Beziehung darauf haben,
also geeignet sind, über sie hinaus zur Erkenntnis des
Intellegiblen und Gottes zu führen.

Als Vorläufer Kants und Schopenhauers sind genannt
die Lehren vom Brahman und vom Âtman, denen erst der
Genius Schopenhauers durch die Auffassung des Subjektes
(des Àtman) als in der Welt sich ausbreitenden Wollens
und als möglicherweise in einer anderen, uns unbekannten
Gotteswelt zur Erscheinung kommenden Nichtwollens (sie
S. 12) zur letzten Tiefe verholfen habe; ferner der
Pantheismus des Parmenides (S. 15), sofern dieser die Kant-
sche Lehre vorwegnahm, daß die Welt nur Erscheinung,
nicht Ding an sich sei, endlich die Ideen Piatons, die
dieser fälschlich mit den Begiffen verwechselte, deren
tieferer Sinn aber in der Schopenliauerschen Philosophie
zur Geltung gelangte (S. 21). (Die platonischen Ideen
lassen sich nur rechtfertigen als göttliche, vorbildliche
Gedanken, denen die spezifischen Formen in den Dingen
entsprechen. Diese hinwiederum werden in den
Wesensbegriffen vom menschlichen Geiste erfaßt. Im Systeme
Schopenhauers sind sie eine augenfällige Inkonsequenz;
denn ist das „Ding an sich" Wille, so mag sich dieser in
Willensakten, in Strebungen, in Anziehungen und
Abstoßungen äußern, kurz in allem, wozu eine
Sinnliches und Geistiges vermischende Phantasie den Willen
zu gestalten geneigt ist, für Ideen ist in einer Welt von
Willensobjektivationen kein Raum. Die Strebungen und
Begehrungen würden sich wie Kraftpunkte verhalten, deren
mannigfaltige Verhältnisse den Schein spezifischer
Verschiedenheit erzeugen würden, was einer dynamischen
Atomistik äquivalierte, in keiner Weise aber eine objektivreale,



280 Zum Kantjubiläum.

nach Ideen gestaltete, von spezifischen Formprinzipien
durchdrungene Welt ergäbe.)

Ein umfangreiches Heft widmet die in Paris erscheinende

Revue de Métaphysique et de Morale der
Kantschen Philosophie (Mai 1904 p. 279—620). In dem
Artikel von Natorp: „Zur Erinnerung an Kant" wird
die Bedeutung Kants in die Probleme gesetzt, die er der
Philosophie neu vorlegte, und die Methoden, die er erfand,
sie zu lösen. Errungenschaften, welche die Menschen auf
eine höhere Stufe erhoben haben S. 283. Wenn Hume
durch seine berühmte Kritik des Kausalbegriffs irgend
einen Punkt aufgedeckt habe, so sei es der, daß die
Kausalität nicht gegeben sein könne: eine Einsicht, die
konsequent zum kritischen Idealismus führe und die
dauernde Errungenschaft der Kantschen Erkenntniskritik
bilde (S. 289). Nietzsches Antinomie sei keineswegs die
Konsequenz von Kants Autonomie; denn im Kampfe
zwischen Gesetz und Willkür wird immer das Gesetz siegreich
sein. S. 294 f. (Es handelt sich aber doch hier um Theorien

und fürwahr: die Autonomie führt konsequent zur
Antinomie!) Kant vollendete die Laisierung oder
Humanisierung der Religion, die Luther begonnen hatte (S. 295).
An Kant hat die Sozialphilosophie anzuknüpfen; seine
Philosophie ist eminent pädagogisch, Philosophie der
Geistesbildung, wobei der Vf. das Studium der Werke
H. Cohens empfiehlt. Seit Kant und durch Kant wissen
wir, daß die Theorie dem Leben, dem goldenen Leben,
der Menschenbildung zu dienen hat (S. 301).

F. Paulsen (Zur Jahrhundertfeier des Todestages
Kants) unterscheidet im Kantschen Idealismus drei
Momente, den praktischen Idealismus, den der theoretischen
Erkenntnis und den metaphysischen Idealismus. Kants
Philosophie charakterisiere sich als Lösung des tiefsten
Problems: des Begriffs der Notwendigkeit in der
Wirklichkeit als einer rationellen Notwendigkeit (S. 303 f.).

C. Cantoni behandelt die Apriorität des Raumes
in der Kantschen Kritik (S. 305—319). Die Hauptpunkte
der Kantschen Theorie vom Räume lassen sich auf drei
reduzieren: 1. Der Raum ist a priori; 2. er ist formell;
3. er ist subjektiv. „Obgleich Kant die Natur der Erkenntnisse

a priori tief erforschte, unterließ er doch, eine
Unterscheidung von großer Wichtigkeit zu machen ; diese
Unterlassung zog Zweideutigkeiten nach sich, die einen



(8.) Revue de Métaphysique et de Morale. Mai 1904. 281

bedeutenden Einfluß auf seine Gedanken hatten, besonders
auf die Lösung des ersten und dritten Punktes." Die
angedeutete Unterscheidung ist die des psychologischen
und des logischen Apriori (S. 307). „Zweifellos ist Kant
in seiner ganzen Erörterung über die Apriorität des
Raupies und der ihn betreffenden Erkenntnisse überzeugt
und setzt immer voraus, daß eine allgemeine und
notwendige Erkenntnis nicht nur in sich, logisch a priori,
d. h. nicht nur a priori demonstrierbar, sondern daß sie
auch psychologisch a priori ist, daß sie nur aus der
Aktivität des Geistes stammen, nur eine Funktion
desselben sein kann, wenn nicht effektiv, so doch der Potenz
nach eingeboren und unabhängig von den sensiblen Daten
gegeben" (S. 309). Kant — führt der Vf. weiter aus —
hatte zwar in der Psychologie einen durchdringenden
Blick, gab sich aber keine Mühe, seine psychologischen
Erkenntnisse zu systematisieren. Ungenügend sei seine
Unterscheidung psychischer und physischer Fakta. Der
Unterschied bestehe darin, daß jene sich auf ein Objekt
beziehen (S. 315). Psychologisch betrachtet bilden wir
die Idee des unendlichen Raumes mittels des Gesichtssinnes

und der freien Bewegung nach allen Richtungen
und wenn ein solcher Raum nicht a priori gegeben ist
psychologisch, so wird er es sicherlich logisch. — Ein
näheres Eingehen auf diese Theorie liegt nicht in unserer
Absicht; der Grundgedanke Kants ist hier offenbar
preisgegeben.

L. Couturat stellt an die Spitze seines Artikels (S.
321—383) als Motto die Worte Zimmermanns: „Wenn die
mathematischen Urteile nicht synthetisch sind, so fehlt
Kants ganzer Vernunftkritik der Boden." Zunächst wird
der Unterschied analytischer und synthetischer Urteile
dahin bestimmt, daß in den ersteren das Attribut einen
Bestandteil der Definition ausmacht, während die
Verifizierung der letzteren weitere Daten außer den logischen
Prinzipien und den Definitionen erheischt (S. 327 ff.).
Gelegentlich macht der Vf. einen Ausfall gegen die
„formale" Logik, die ausschließlich auf einem Prinzip, dem
der Identität beruhe, was zu ihrer Unfruchtbarkeit führen
mußte, während die neuere Logik auf ungefähr zwanzig
(une vingtaine) unabhängigen Prinzipien beruhe
Die Unterscheidung analytischer und synthetischer Definitionen,

führt der Vf. ferner aus, habe kein Fundament,



282 Zum Kantjubiläum.

<lie Definition sei überhaupt nur ein Mittel der Abkürzung.
Im folgenden polemisiert der Vf. gegen die Kantsche
Auffassung der mathematischen Erkenntnisse, die auf rein
logischem Wege ohne Rücksicht auf Anschauung, sei es
reine oder empirische, gewonnen würden, und faßt das
Resultat seiner Kritik in die Konstatierung der angeblich

notorischen Tatsache zusammen, daß die Mathematik
seit einem Jahrhundert ungeheuere und ungeahnte
Fortschritte gemacht habe, nicht nur in dem Sinne der
umfassenderen Anwendung, sondern auch in dem Sinne der
Prinzipien und ihrer Vertiefung, so daß, wollte man sich
inbezug auf Mathematik an die Theorien und Formeln
Kants halten, dies einen Rückschritt um ein Jahrhundert
bedeuten würde. Kants Irrtum bestehe in einem zu engen
Begriff des Mathematischen, nicht darin, daß er die Mathematik

ausschließlich zur Basis seiner Kritik genommen
habe. Die Mathematik in ihrer modernen Vervollkommnung

sei die wahre Logik der Naturwissenschaften; auf sie
baue sich die der Mathematik coextensive Logik, die deduktive
auf, die wie die Mathematik einer unendlichen Entwicklung

fähig sei (S. 382).
Wir haben keinen Grund, für die Kantsche Theorie

der arithmetischen und geometrischen Erkenntnisweise
einzutreten. Was aber der Vf. an die Stelle setzt, die sub-
limierte Mathematliik, die von aller Rücksicht auf Größe
(kontinuirliche wie diskrete) losgelöste, rein hypothetische,
die mit Möglichkeiten, mit „n"dimensionalen Räumen u.
dgl. operiert, so kann ihr der Wert einer Wissenschaft
nicht zuerkannt werden, denn eine solche hat es mit Realitäten

(was übrigens nicht mit Wirklichkeiten identisch ist) zu
tun. Reale Mathematik wird sich nie zur Universalität
der Logik erschwingen, sie müßte sich denn an die Stelle
der Ontologie setzen, was einer Erneuerung des längst
überwundenen Pythagoreismus gleichkommen würde.

Die Wurzel des pythogoreischen Irrtums hat der heil.
Thomas aufgedeckt in der Verwechslung der ontologischen
Einheit mit der quantitativen, die Element der Zahl ist.
Man hat daher die quantitative Zahl von der transzendentalen

zu unterscheiden, indem man unter jener die
Zahl versteht, die aus der Zusammenfassung von
Einheiten resultiert, welche aus der Teilung des Kontinuir-
lichen entstehen. Die Zahl in diesem Sinne bildet den
Gegenstand der Arithmetik. Völlig anderer Art ist die



(8.) Revue de Métaphysique et de Morale. Mai 1904. 283

Vielheit der Merkmale eines Begriffs, die sich nicht wie
Einheiten verhalten, sondern als die successiv konkreteren
Bestimmungen ein und derselben Einheit. Man ersieht aus
diesem Beispiel, daß die aristotelische Logik keineswegs so
„mesquine" ist, wie sie der Vf. hinstellt. Bietet sie doch den
Schlüssel für die richtige Beantwortung der Frage nach
der Möglichkeit von notwendigen Urteilen, in denen das
Prädikat nicht formell in der Definition enthalten ist, durch
ihren Begriff des proprium, das notwendig mit dem
Wesen zusammenhängt, ohne einen Bestandteil der
Definition zu bilden. Als Beispiel dienen die Attribute des
Geraden und Ungeraden der quantitativen Zahl, deren
das eine oder andere jeder Zahl notwendig zukommt, deren
keines aber in die Definition der Zahl eingeht.

Um wenigstens eine Einzelheit zu berühren, so meint
der Vf. 1, die Gleichung YA VA beruhe nicht auf dem
Prinzip der Identität, da eine solche Annahme zu der
absurden Formel führe: -(- 2 — 2. Der Vf. täuscht
sich, da vielmehr logisch folgende Gleichungen sich
ergeben ± VA ±VA, -j- VA VA, — YA — Va, also
entweder -|- 2 -J— 2 oder — 2 — 2, keineswegs
aber: + 2 - 2 (S. 347 f.).

Über das mathematische Erkennen und den
transzendentalen Idealismus handelt Ç1. Milhaud
(S. 385—400). Der Vf. rühmt an Kant, sich nicht
ausschließlich mit Philosophie, sondern auch mit Wissenschaft
(science, nach einem bekannten, englisch - französischen
Sprachgébrauch auf die sog. exakten Disziplinen bezogen)
durchdrungen zu haben; dies genüge, die Frage nach den
Beziehungen des wissenschaftlichen Gedankens zur
Philosophie bei Kant zu stellen. Er setzt das Wesen der
mathematischen Erkenntnis in die Konstruktion der Begriffe
in der Anschauung. Klarheit und Evidenz begleiten nicht
die abstrakte Idee, sondern was man in concreto, in der
Intuition gewahre. Die Synthese der mathematischen Postulate

sei aufs engste an die Konstruktion der Begriffe in
concreto geknüpft. Dagegen scheint die reinigende (épu-
ratoire) Bewegung der Mathematik heutzutagejkeineGrenzen
zu kennen. Sie läuft in eine riesige, logische Konstruktion
aus, aus der die konkrete Intuition ausgeschlossen ist.
Es machte sich hierin der Einfluß der berühmten
„Prinzipien" Newtons geltend. Indes drängte das Problem der
Kausalität die Sorge um Feststellung der mathematischen



284 Zum Kantjubiläum.

Erkenntnis in den Hintergrund. „Wäre aber Kant je zur
Lösung dieses Problems gelangt, wenn ihm auf seinem
Wege nicht das des Raumes und der Geometrie begegnet
wäre?" Hierauf antworten wir, daß die Ansicht Kants
von dem Gewißheitsgrunde der mathematischen Erkenntnisse

allerdings konsequent zu der Annahme einer rein
formellen Bedeutung des Begrifflichen (Intellegiblen) führte,
das seine Realität erst durch Anschauung gewinnen müsse.

Über „die Prinzipien des reinen Verstandes,
deren Grund und Bedeutung in der Kritik der
reinen Vernunft" handelt A. Hannequin. Das
Resultat der Untersuchung ist in den Worten zusammengefaßt,

daß die Beweglichkeit und Relativität der Wissenschaft
nicht legitim sein würden ohne Anerkennung der
fundamentalen Gesetze des Geistes, welche die Bewegungen
regeln und trotz allem in gewisse Grenzen einschließen.
Solche Gesetze soll Kant nachgewiesen haben. Speziell
von den Analogien der Erfahrung ist der Nachweis
versucht, daß sie zwar an die Newtonschen Begriffe der
Masse, Bewegung und allgemeinen Attraktion (bei Kant,
Substanz, d. h. Beharrliches, Kausalität und
Wechselwirkung) anknüpfen, jedoch als Prinzipien des reinen
Verstandes zuweilen inbezug auf Präzision die
wissenschaftlichen Theorien übertreffen, die ihnen anfangs zur
Illustration dienten (S. 417). Wir bemerken kurz, daß
eine bewegliche und relative Wissenschaft eine contrad.
in adjecto ist. Gesetze des Geistes vermöchten derselben
keinen Bestand zu geben, es sei denn, daß man sie im
Sinne Leibnitz' als Ausdruck einer der realen parallel laufenden

idealen Ordnung auffaßt, was von Kant entschieden
abgelehnt wird und zwar mit Recht, da die Übereinstimmung
paralleler Ordnungen stets fraglich bliebe. Was Kant an
die Stelle setzte, nämlich die Ansicht, die Analyse des
Verstandes fördere nur zu Tage, was er unbewußt in das
Erfahrungsmaterial hineingelegt, entspricht der Wahrheit
so wenig als der Leibnitzsche Dogmatismus der parallelen
Ordnungen.

Die „Rolle der Einbildungskraft in der Kant-
schen Erkenntnistheorie" bildet den Gegenstand
einer Abhandlung von V. Bäsch. Diese Rolle ist von
prinzipieller Tragweite, denn der Verstand scheint
nach dem wahren Gedanken Kants nur in bewußter
Weise die Arbeit zu vollziehen, welche spontan und



(8.) Revue de Métaphysique et de Morale. Mai 1904. 285

die meiste Zeit (sic) unbewußt von der schöpferischen
Aktivität der Einbildungskraft vollbracht worden ist
(S. 427). Ohne die Wirkung der Einbildungskraft kommt
weder die Vorstellung noch jenes Ganze von Vorstellungen,
das wir Objekt nennen, zu stände. Die produktive
Einbildungskraft schafft sozusagen Entwürfe, Skizzen, Schemen

— um den richtigen Ausdruck zu gebrauchen,
obgleich sich Kant desselben nur für die Synthesen der
Zeit bedient —, durch welche die empirische Einbildungskraft

in der Konstruktion der Sinnenbilder geleitet wird"
(S. 433).

„Die transzendentale Apperzeption setzt voraus oder
schließt immer ein eine Synthese, und diese Synthese wird
offenbar von der transzendentalen, der produktiven
Einbildungskraft geschaffen Dieses Problem ist zweifellos

das ,delikateste' der gesamten kantischen
Erkenntnistheorie." „Ohne die produktive Einbildungskraft
wäre die transzendentale Apperzeption selbst unbegreiflich"

(S. 434).
In noch höherem Maße — fügen wir zu den

Erörterungen des Vf. hinzu — macht sich die produktive
Einbildungskraft geltend im System Fichtes, der die Er
kenntpis nach Form und Stoff aus der Tätigkeit des
Subjektes entspringen läßt. An Schellings sog. intellektueller

Anschauung aber hat die Phantasie einen größeren
Anteil als der Intellekt und im Hegeischen System geschieht
der dialektische Fortschritt mehr durch die Phantasie als
den reinen Gedanken; denn jene ist es, die in den leeren
Raum des logischen Begriffs die Bestimmungen wie Figuren

hineinzeichnet.1
Eine kurze Abhandlung R. Euckens: Die Seele, wie

sie Kant geschildert, hebt rühmend hervor, daß Kant
nicht nur das Bild der Seele bereichert, sondern in ihrem
Wesensgrunde verändert habe; er habe den Menschen in
seinen eigenen Augen erhöht und ihn gelehrt, etwas
Größeres in ihm zu sehen. — Ob hierin ein Fortschritt liegt?
Wir bestreiten es. Die Überschätzung des menschlichen
Geistes, die theoretisch in der Ableitung der Naturord-
nung aus seiner eigenen Tätigkeit und praktisch in der

1 Man vgl. unsere'Schrift: „Der moderne Idealismus", wo die der
Phantasie in den nachkantischen Systemen eingeräumte Rolle
hervorgehoben ist.



286 Zum Kantjubiläum.

Autonomie liegt, enthält den pantheistischen Irrtum, der
konsequent denselben Geist zu einer Erscheinungsform des
„Absoluten", ja zur Scheinexistenz herabsetzt.

Ausführlich verbreitet sich B. Erdmann über die
kantische Erkenntniskritik als Synthese von
Rationalismus und Empirismus (S. 445—475). Geschichtlich

knüpft Kant an den Leibnitz-Wolffschen Rationalismus
und den Empirismus Humes an. „Kant erweitert den
Rationalismus im engen Sinne (denjenigen, der von jeder
Erfahrung unabhängige Bedingungen zur Grundlage der
intellektuellen Erkenntnis macht) in einen Apriorismus der
Vernunft oder Spontaneität und der Sinnlichkeit oder
Rezeptivität" (S. 646).

Schlecht verstanden wurde der transzendentale
Idealismus von Jacobi und Fichte, der darin einen die
unerkennbaren Dinge an sich der kantischen Lehre in reine
Gedankendinge auflösenden Idealismus erkannte. Die
Mißverständnisse begreifen sich geschichtlich, indem man nur
auf die Resultate, nicht auf die Prinzipien sah.

In der kantischen Kritik handelt es sich nicht um
eine Synthese zwischen dem Leibnitz-Wolffschen
Rationalismus und dem Empirismus der in einen Idealismus
der Lehre von den Dingen an sich erweiterten Humeschen
Gedanken, sondern um eine kritische Synthese, die den
Dogmatismus der metaphysischen Naturwissenschaft
bekämpft (S. 469).

Am Schlüsse fragt der Vf., wie sich der fast beispielslose
Einfluß der kantischen Philosophie erkläre. Da dieser

überhaupt die verschiedene Deutung betrifft, die sie
erfuhr, so ist die Antwort für uns nicht zweifelhaft. Nicht,
wie der Vf. meint, die Originalität, die Tiefe, die systematische

Einheit des kantischen Kritizismus enthalten den
Schlüssel zur Lösung, sondern die disparaten Elemente,
Rationalismus und Empirismus, Idealismus und Realismus
in unnatürlicher Verbindung, die eine Fortbildung im
verschiedensten Sinne gestatteten. Nicht zum Heile aber
geriet es der Philosophie, wenn das bisher von den
verschiedenen Richtungen festgehaltene Postulat, nämlich
die Überzeugung, die Realität an sich könne erkannt
werden, von Hume und Kant in ein Problem verwandelt
wurde. Das phänomenalistische Resultat seiner Lösung
erklärt der Vf. selbst als nicht entscheidend, meint aber
doch, Kant habe eine außerordentliche Gedankenarbeit



(8.) Revue de Métaphysique et de Morale. Mai 1904. 287

vollbracht, und hierin liege die historische und Welt-Bedeutung
seiner Philosophie.

H. Blunt: „Die kantische Widerlegung des
Idealismus" (S. 477 ff.) drückt den leitenden Gedanken
Kants in der folgenden Weise aus: „In der Analyse der
Erfahrung finde ich eine reale Welt (phänomenal reell)
in der Zeit und im Räume, die ich direkt wahrnehme,
wovon und mittels welcher ich viel später meine eigenen
Erkenntnisprozesse unterscheiden lerne. Diese Welt ist
rationell, die Rationalität reflektiert sich in gewisser Weise
in mir, und ich begreife sie, weil ihre Rationalität in
gewisser Weise in mir ist. Wenn dies schöpferische
Aktivität dem Gedanken zuschreiben und in mir ein
göttliches Bewußtsein bestimmen (définir) heißt, in Ausdrücken,
die mich vom Dinge an sich befreien, um so besser. Aber
die Analyse der Erfahrung, in dem Sinne, in welchem die
Erfahrung analysierbar ist, autorisiert solche Folgerungen
nicht. Und was die Erfahrung nicht autorisiert, ist
Schein" (S. 491).

Für Kant bleibt es also dabei, daß die Erfahrungstatsachen

ohne ein Ding an sich, dessen Existenz wir
annehmen müssen, ohne es irgendwie zu erkennen, nicht
begriffen werden können. Für uns aber ist dieser zwischen
dem Dogmatismus des Leibnitz und dem pantheistischen
Idealismus Fichtes und seiner Nachfolger unhaltbar schwankende

kritische Standpunkt unannehmbar und nur insofern
von Bedeutung, als er uns lehrt, daß die vor- wie nach-
kantische Philosophie im Irrtum ist.

Hat Kant die Existenz der Pflicht festgestellt?
frägt A. Fouillée und gibt, auf die Widersprüche zwischen
theoretischer und praktischer Vernunft in der kantischen
Kritik hinweisend, auf die Frage eine verneinende Antwort.
„Das Gesetz einer numenalen Kausalität kann weder durch
ein Beispiel dargestellt noch durch Induktion oder Deduktion

bewiesen, noch als Erfahrungs- oder Vernunftstatsache
aufgezeigt werden, weder denkbar als mögliches noch
erkennbar als gegebenes Gesetz, noch fähig, praktisch
Gegenstände zu erzeugen, denn es müßte zuvor erst ein
Objekt haben und an sich objektiv sein Ohne Evidenz
und ohne Beweis schreibt Kant einen objektiven Wert
der reinen praktischen Vernunft und ihr allein zu: es
ist dies das notwendige Postulat, wenn es eine auf ein rein
und ausschließlich rationelles Gesetz, auf ein Gesetz von ganz



288 Zum Kantjubiläum.

formeller Universalität zurückführbare Pflicht geben soll
Statt einen kategorischen Imperativ anzurufen, hat Kant
nur das Recht, an unseren guten Willen zu appellieren,
um der reinen Vernunft und ihren Befehlen praktisch
einen absoluten Wert zu verleihen Den rationellen
Formen Kants muß man die Erfahrung substituiren, aber
zur radikalsten und totalsten Erfahrung fortschreitend.
Der kantischen Theorie des Selbstbewußtseins, das Kant
sei es als inneren Sinn oder als intellektuelles Bewußtsein
von einer einfachen leeren Form hinstellt, muß man die
des Bewußtseins als tiefster Erfahrung des Reellen
entgegensetzen Wir müssen aber voraus durch das ideale
Objekt des Gesetzes überzeugt sein, um uns als verpflichtet
zu erklären oder uns selbst zu verpflichten" (S. 520 ff.).

An dieser Kritik ist richtig, daß in einer formellen
Universalität ein Verpflichtungsgrund nicht gelegen sein
kann. Das Gesetz bedarf eines Inhalts, der erst theoretisch
erkannt werden muß, um praktisch zu werden, nach dem
scholastischen Grundsatz, das Theoretische werde durch
Ausdehnung praktisch. Um aber wirkliche Verpflichtung
zu erzeugen, muß die intellegible Ordnung als gewollt
erkannt werden, gewollt von einem höheren, dem göttlichen
Willen, der allein unbedingt verpflichten kann, indes der
kantische Begriff einer rein formalen verpflichtenden
Vernunft eine leere Abstraktion ist und den pantheistischen
Gedanken einer unpersönlichen Vernunftordnung, dessen
sich bekanntlich Fichte bemächtigte, in sich schließt.

Im Gegensatz zu der eben besprochenen Abhandlung
sucht E. Boutroux unter dem Titel: „Die Moral Kants
und die Gegenwart" der Kritik der praktischen
Vernunft wenigstens einige haltbare Seiten abzugewinnen:
eine Apologie, die nicht geeignet ist, Eindruck zu machen,
da der Maßstab unbestimmt ist, denn die Gegenwart weist
verschiedene ethische Richtungen auf, und der Objektivität

entbehrt, indem, was der „Gegenwart", den
herrschenden Meinungen entspricht, nicht notwendig auch wahr
ist. Im Namen der Gegenwart versichert der Vf.: „Unter
dem Stachel der Idee der Pflicht bestreben wir uns, unsere
Pflichten zu bestimmen. Bei diesem Bemühen halten wir
uns allerdings nicht an die sehr allgemeinen Formeln
Kants und versuchen namentlich enger, als er getan hat, das
natürliche Leben an das moralische anzuknüpfen." „Wenn
aber die kantische Moral mit einigen der hervorspringendsten



(8.) Revue de Métaphysique et de Morale. Mai 1904. 289

Charaktere des modernen Geistes harmoniert, so folgt
keineswegs, daß sie uns in allen Punkten genügt.
Vollständig geprüft, zeigt sie dieselbe schwache Seite wie die
gesamte Philosophie Kants. Diese ist synthetisch, d. h.
sie beginnt damit, als heterogen begriffene Termini, die
ohne innere Beziehung sind, zusammenzubringen; dann
verbindet sie dieselben äußerlich durch die Tätigkeit der
Vernunft Die Verbindung bleibt aber eine äußerliche

und gleicht mehr einer Juxtaposition von Dingen
als einer gegenseitigen Durchdringung lebendiger
Realitäten" (S. 533 f.). Als Beispiel ist angeführt die Synthese
des sittlichen Willens und der Sinnlichkeit mittels des
Begriffs der Achtung. „Kann man sagen, daß der Mensch
wirklich besser werde, wenn seine Sinnlichkeit nur gezü-
gelt wird von seiner Vernunft, ohne sich mit ihr
verschmelzen und identifizieren zu können?" (A. a. O.) Die
letztere Äußerung deutet auf eine monistische Tendenz
des Vf. hin.

j,Ist Kant Pessimist?" fragt T. Ruyssen (S. 535 ff.).
Die Antwort lautet im wesentlichen verneinend. „Obgleich
nicht das „Glück" nach Kant des Menschen letztes Ziel ist
und daher von einem eudämonistischen Pessimismus bei
ihm geredet werden kann, so ändert dies doch nichts an
seinem moralischen und sozialen Optimismus" (S. 540).
Der Begriff des „radikal Bösen", obgleich eine Erinnerung
aus dem Glauben seiner Jugend, erscheint in seiner
Philosophie spät und ein einziges Mal als eine theoretische
Ansicht, als eine notwendige, aber nicht verifizierbare
Hypothese, die sich auf folgende Schlüsse zurückführen
läßt: Es gibt ein moralisch Böses, und weil moralisch,
kann dieses Böse nur das Werk der Freiheit sein .;
es ist also „radikal" in dem Sinne, daß man seinen Ursprung
einer außerzeitlichen Entscheidung des freien Willens
zuschreiben muß (S. 544).

„Die Harmonien des kantischen Gedankens nach
der Kritik der Urteilskraft" betitelt sich eine Abhand-
von Delbos, der am Inhalt der dritten unter den
Kritiken die umfassendere und „konziliantere" Inspiration
sowie ihre größere Popularität rühmt. Über das Verhältnis

des Zweckbegriffs im Organischen zur mechanischen
Erklärungsweise nach kantischer Ansicht spricht der Vf.
sich dahin aus, daß wir das unbegrenzte Recht besitzen,
eine mechanische Erklärung aller Naturereignisse ins

Jahrbuch für Philosophie etc. XU. 19



290

\—
Zum Kantjubiläum.

Unbestimmte zu verfolgen; das Interesse der Wissenschaft
gebiete dies sogar. Ein Grund nur widersetze sich der
Erwartung, daß dies uns je gelingen werde, nämlich die
Unmöglichkeit, in der wir uns Menschen befinden, das
Prinzip zu bestimmen, aus dem diese Einheit der
partikulären Erfahrungsgesetze, ohne welche das Leben
unverständlich erscheint, abzuleiten wäre (S. 553). — (Teleologie
und mechanische Erklärung würden sich indes nicht
ausschließen, wenn nicht der Organismus eben etwas anderes
wäre als ein Mechanismus; was den Organismus zum
Organismus macht, ist die Beseeltheit, die sich in Ernährung

usw. kundgibt, nicht der zweckmäßige Bau desselben,
der auch einer Maschine zukommt. Folglich würde auch
ein Prinzip (princ. cognitionis) nicht genügen zur
Erklärung des organischen Lebens, aus dem die „Einheit
der empirischen Gesetze" abgeleitet werden könnte.)

Als Harmonien des kantischen Gedankens nach der
Kritik der Urteilskraft zählt der Vf. auf: die Verbindung
von Mechanismus und Finalität, Natur und Freiheit,
Schönheit und Moralität, Gefühl und Gesetz, Antagonismus
der Energien und juridische Vereinigung, Glück und Pflicht,
Individualität und Persönlichkeit; entgegengesetzte
Begriffe, zwischen welchen die Kritik Zusammenhang und
Übereinstimmung entdecke. Diese Harmonie bestehe aber
nur im urteilenden Menschengeiste, dessen Intellekt das
Absolute nicht erreichen könne, jedoch die hinreichende
Fähigkeit besitze, in einer harmonischen Ordnung, nach
einer regelmäßigen Hierarchie alles das zu begreifen, was
ihm theoretisch zugänglich sei, und alles, was ihn praktisch

interessiere (S. 557).
Das Thema: „Kant und Swedenborg" bildet den

Vorwurf der folgenden Abhandlung von H. Delacroix.
Es soll aber nicht Swedenborg, sondern Kant, d. h. sein
Verhalten gegenüber Swedenborg ins Auge gefaßt werden.
In den „Träumen eines Geistersehers" tritt die Prüfung
der Tatsachen in den Hintergrund gegenüber der
Bekämpfung des Geistbegriffs der vorkritischen
Metaphysik, worauf als ihrer theoretischen Grundlage die
Visionen Swedenborgs beruhen und mit dem ihnen zugleich
der Boden entzogen werde.

„Gleichzeitig entdeckte Kant eine innige Verwandtschaft

zwischen der Lehre Swedenborgs und der Wolff-
schen Schulphilosophie. Im Grunde beruht nach beiden



(8.) Revue de Métaphysique et de Morale. Mai 1904. 291

der Begriff des Geistes auf demselben Prinzip, und beide
leiten aus diesem Prinzip eine vollständige, die Erfahrung
überschreitende Metaphysik ab mit dem einzigen
Unterschiede, daß Swedenborg an einen reellen, empirischen

Verkehr zwischen sinnenfälliger und intellegibler
Welt glaubt, während die gewöhnliche Metaphysik nur die
Möglichkeit dieses Verkehrs annimmt" (S. 566). (Kant
täuschte sich, wenn er meinte, durch seine Beschränkung
des menschlichen Erkennens auf Erfahrung der „Schwärmerei"

Einhalt zu tun, da er im Gegenteil, indem er dem
Menschengeiste den natürlichen Weg vernünftiger
Erkenntnis zu einer übernatürlichen Welt versperrte,
denselben bei dessen unausrottbarem Verlangen nach einer
höheren die sinnliche Erfahrung überragenden geistigen
Welt gerade auf den Weg der Erfahrung hindrängte.
Positivismus und Spiritismus sind ungleiche Brüder
derselben erkenntnistheoretischen Richtung, die nur durch
Erfahrung Realität erkennen zu können glaubt.)

Eine ausführliche Studie A. Riehls (S. 579 — 603)
betitelt sich: „Helmholtz und Kant". Riehl rechnet es
Helmholtz als Verdienst an, die Aufmerksamkeit wieder
auf Kant gelenkt und das Band zwischen Philosophie und
Wissenschaft das durch die spekulativen Systeme
Schellings und Hegels zerrissen worden war, erneuert zu
kaben (S. 579). Bei Joh. Müller wandelte sich die
kritische Erkenntnistheorie in eine nativistische Theorie vom
Ursprung unserer Vorstellungen um, soweit es sich um
die Vorstellung des Raumes handelte; Helmholtz neigt sich
der entgegengesetzten Seite zu, bleibt aber Kant in dem
einen Punkte treu, daß er jede transzendente Metaphysik
verwirft und das Bereich der theoretischen Philosophie
begrenzt. Er warnt die Gelehrten davor, mit den
unberechtigten Ansprüchen der Identitätsphilosophen auch die
rechtmäßigen Ansprüche der Philosophie über Bord zu
werfen, namentlich den Anspruch, an den Ursprüngen der
Erkenntnis Kritik zu üben, um die Norm der intellektuellen
Arbeit festzustellen (S. 582).

In der Auffassung des Kausalitätsprinzips wandte sich
Helmholtz später einer Ansicht zu, die mit Hume und
Mill nähere Verwandtschaft zeigt als mit Kant, was sich
aus der physiologischen Auffassungsweise der
kritischen Philosophie seitens Helmholtz erklärt.

Eine bemerkenswerte Äußerung Riehls, welche das
19«



292 Zum Kantjubiläum.

richtige Verständnis des kantischen Apriori betrifft, möge
hier angeführt werden. „Die Charaktere der Apriorität :

strikte Universalität und Notwendigkeit sind innere
Charaktere gewisser Erkenntnisse selbst, nicht einfache
Konsequenzen der Tatsache, daß sie aus dem Subjekte entnommen
sind. Apriori im Sinne Kants bedeutet nicht ein zeitliches
Verhältnis, sondern ein ideales gegenüber der Erfahrung"
(S. 5ß5). Nur an dieses Apriori konnten die nachkantischen
spekulativen Systeme anknüpfen; ohne dies wären sie
geschichtlich unverständlich.

Ein anderer, die Anschauungsformen und deren
Verhältnis zu den Arten der Sinnlichkeit (den spezifischen
Sinnesenergien) betreffender Ausspruch verdient
hervorgehoben zu werden. Die Anschauungsformen werden von
Kant nicht mit den Arten der Sinnlichkeit zusammengeworfen,

sondern davon unterschieden. Denn zu diesen
Formen gelangen wir präzis dank der Tatsache, daß wir
von den Sensationen abstrahieren. Die Absicht Helmholtz'
aber geht dahin, die theoretische Auseinandersetzung Kants
in dem Maße zu bestätigen, als sie ihm durch der
Physiologie der Sinne entlehnte Erklärungen gerechtfertigt
erscheint, und sie erscheint ihm so in dem Maße, als sie
sich durch dergleichen Erklärungen aufhellen läßt. Damit
aber knüpfte er sie an empirische Anschauungen, die nie
vollkommen gewiß sind. Das Müllersche Gesetz, das ihm
als Stütze dienen sollte, ist nicht unbestritten geblieben,
und gerade Helmholtz selbst ist es, der es in einer Weise
vervollkommnete, die einer Aufhebung gleichkommt. Man
kann die Modalität eines Sinnes nicht für ausschließlich
subjektiv erklären und zu gleicher Zeit jede besondere
Qualität auch als abhängig von dem äußeren Reize
betrachten. Denn die Modalität ist eine Abstraktion. Es
gibt kein Sehen im allgemeinen, sondern nur das Sehen
dieser oder jener bestimmten Farbe, kein Hören, das
nicht Hören dieses oder jenes bestimmten Geräusches oder
eines Tones von einer bestimmten Höhe wäre.

Bezüglich des von Helmholtz angenommenen
unbewußten Schlusses in der Wahrnehmung fragt Riehl: „Müßte
nicht ein unbewußtes Räsonnement über die Existenz des
Objektes, wie es H. versteht, im Grunde, physiologisch
betrachtet, ein Sophisma sein, das uns zwingen würde,
die Wirkung für die Ursache zu nehmen. Die Physiologie

lehrt uns, daß die Sensation von blau z. B. ein



(8.) Revue de Métaphysique et de Morale. Mai 1904. 293

Erregungszustand unseres optischen Nervs ist; diese
Induktion macht daraus ein blaues Ding. Unsere Erkenntnis
der äußeren Phänomene könne nur eine unmittelbare sein.
(Wir würden sagen: In der Wahrnehmung findet nicht
ein Übergang, am wenigsten ein solcher mittels eines
unbewußten Schlusses, vom subjektiven Eindruck auf einen
einwirkenden äußeren Gegenstand statt, sondern der durch
den äußeren Eindruck modifizierte Sinn ist unmittelbar
auf den einwirkenden Gegenstand gerichtet. Das Auge, d. i.
der Gesichtssinn, nimmt nicht den Zustand des Nervs,
sondern den blauen Gegenstand wahr.)

Es war — so faßt R. das Resultat seiner
Untersuchung zusammen — das außerordentliche Verdienst
Helmholtz', zur Zeit der Hegemonie, wir können vielleicht
sagen der Tyrannei der Naturwissenschaften (von 1860 bis
1880), mit dem ganzen Gewicht seiner Autorität die Rechte
der Philosophie und ihre Bedeutung auch für die
Naturwissenschaften selbst vertreten zu haben Durch seine
auf die Erkenntnistheorie bezüglichen Arbeiten sah er
sich zudem auf eine unmittelbare Berührung mit der
Philosophie hingewiesen. Es handelte sich darum, genau
das Werkzeug kennen zu lernen, mit dem der Gelehrte
arbeitet. Wenn er die Kritik Kants mit den Augen des
Physiologen las, so war es nicht schwer für die seinen
Wegen nachgehende philosophische Forschung, seine
Auffassungsweise zu berichtigen. In der allgemeinen Richtung,
die er der letzteren gab, erscheinen seine Arbeiten noch
heutzutage als „orientiert". Auch wir halten darauf, eine
wechselseitige und fruchtbare Verbindung und Einfluß
zwischen Philosophie und Wissenschaft, zwischen Kritik
und experimentaler Untersuchung herzustellen (S. 602).

Die letzte Abhandlung: Die Kritik der kantischen
Kategorien bei Ch. Renouvier von D. Parodi sucht
wenigstens teilweise die kantische Kategorientafel gegenüber

den Einwendungen Renouviers aufrecht zu erhalten.
Renouvier rühmt zwar Kant als das erste „kategorische"
Genie der modernen Ära und rechnet es ihm zur hohen
Ehre, den Ternar von Thesis, Antithesis und Synthesis
entdeckt zu haben, erklärt aber die in der Kritik der
reinen Vernunft aufgestellte Liste der apriorischen Begriffe
für willkürlich und unlogisch. Vor allem habe Kant die
wesentliche Rolle der Idee der Relation verkannt. Dann
frage es sich, warum die Persönlichkeit für ihn keine



294 Zum Kantjubiläum.

Kategorie bilde; ob denn das Gesetz des Bewußtseins nicht
eine Form unserer Urteile sei, da sich alle und stets
notwendig auf die urteilende Person beziehen?

Parodi gesteht zu, daß heutzutage niemand die kantische

Kategorientafel für einwandfrei und definitiv halte;
man werde Ren. nicht bestreiten können, daß die
übertrieben systematische Tendenz des kantischen Denkens
und seine Vorliebe für Symmetrie, die oft eine künstliche
sei, fast auf jeder Seite sich zeige. Vom geschichtlichen
Standpunkt aber liege vor allem daran, die Absicht Kants
zu verstehen und zu sehen, ob die gerügten Fehler in
zufälligen Unaufmerksamkeiten und Verwirrungen oder
in dem Zwecke, den sich Kant vorgesetzt, ihren Grund
haben. Demnach sucht der Vf. den veränderten Sinn,
welchen Kant den Terminis Quantität und Qualität unterlegt,

indem er sie aus der formal-logischen in die ontolo-
gische Sphäre überträgt, mit der Bemerkung zu entschuldigen,

daß die Analytik und Dialektik einen Teil der
transzendentalen Logik bilden, die sich von der
allgemeinen Logik dadurch unterscheide, daß sie nicht von
jeder Materie der Erkenntnis abstrahiere, sondern den
Inhalt des Urteils selbst betreffe, sofern er durch die
notwendigen Gesetze der Erkenntnis der Objekte von
vornherein bestimmt ist. Auch sie sei, wenn man wolle,
formell, wie jede Logik es sein müsse; es sei aber
sozusagen die Form der Objekte, insofern sie erkannt sind,
nicht die Form unseres Gedankens, sofern er sie erkennt,
was sie (die transzendentale Logik) untersucht; ihr Wert
ist wesentlich objektiv (S. 611).

(Der Grundirrtum der Kritik ist eben der, daß Kant
nicht bloß die Formen, welche das Denken in die Objekte
einträgt, für subjektiv erklärt, sondern auch jene Begriffe,
welche der Konstitution der Objekte als solcher zukommen,
wie Substanz, Qualität als bloß logisch und in seinem
Sinne als formal betrachtet und somit das Ontologische
mit dem Logischen vermischt und daraus den Schluß zieht,
daß nicht allein die künstliche logische Ordnung, sondern
auch die natürliche, intellegible Ordnung das Werk des
denkenden Geistes sei.)

„Die Deduktion der Kategorien der Möglichkeit,
Existenz und Notwendigkeit, unter dem Namen von Postulaten
des empirischen Denkens im allgemeinen, scheint uns
besonders dunkel und zweideutig. Einerseits erinnert sich



(8.) Revue de Métaphysique et de Morale. Mai 1904. 295

Kant seiner Definition der Kategorie, die uns a priori
einige der für das Objekt, um erkennbar zu sein,
notwendige Bedingungen offenbaren, anderseits aber erklärt
er, daß Möglichkeit, Existenz und Notwendigkeit nicht
den Begriff an sich selbst, sondern sein Verhältnis zum
Erkenntnisvermögen betreffen" (S. 613).

Renouvier vermißt in der Kategorientafel die Begriffe
der Veränderung und der Finalität. Dagegen meint der
Vf. bezüglich des letzteren, Kant habe denselben nicht
zum Range einer Kategorie erhoben, da er bei ihm wenigstens

implicite an die Ideen der Vernunft geknüpft sei.
— Den Vorwurf, die Bedeutung der „Relation" verkannt
zu haben, sucht der Vf. dadurch zu entkräften, daß
dasjenige, was Renouvier vermisse, in der synthetischen Einheit

der Apperzeption enthalten sei. Anderseits entspreche
diese synthetische Einheit der Apperzeption allem, was
in der „Persönlichkeit" Renouviers wesentlich und vielleicht
haltbar ist; sie läuft darauf hinaus, daß die Vorstellung:
„Ich bin" das Bewußtsein ausdrücke, das jeden Gedanken
begleiten könne. Die genannte Vorstellung ist aber bei
Kant nur eine logische Relation, während Renouviers
„Persönlichkeit" die lebendige Person, das Bewußtsein, der
Schauplatz sei, auf welchem sich die Phänomene der intellektuellen

sowie der Gefühls- und Willensordnung mischen
und durchkreuzen. Kants und seines französischen
Kritikers Begriffe der Kategorie seien eben verschieden ; der
letztere verstehe darunter die allgemeinsten Gesetze der
Erfahrung, die sich höchstens verifizieren, nicht aber
deduzieren lassen; der erstere betrachte sie als die notwendigen

maßgebenden Regeln, von demonstrierbarer logischer
Notwendigkeit, von denen sich a priori feststellen lasse,
daß außerhalb ihrer keine Erfahrung möglich sei.

Unter den Referaten aus Zeitschriften findet sich in
dem vorliegenden Hefte der Revue de Métaphysique ein
solches über das Festheft der Kantstudien (Bd. IX.
H. 1 u. 2). Um nicht die Geduld des Lesers zu sehr in
Anspruch zu nehmen, der auszurufen geneigt sein möchte,
Kant und kein Ende! glauben wir, dem Interesse des
Jahrbuches sei genügend gedient durch ein Referat über das
Referat, indem wir zur Annahme streng objektiver
Berichterstattung der Revue vollen Grund zu haben glauben.
Als bewußter oder unbewußter Hauptzweck des „Dutzend
von Arbeiten" ist angegeben, zu bestimmen, unter welchen



296 Zum Kantjubiläum.

Bedingungen und in welcher Form die kantische Lehre
von uns fortgeführt werden könne und wie sie sich mit
dem modernen Charakter der Wissenschaft in
Übereinstimmung bringen lasse (Supplément, p. 17). Windelband
dringt unter der Aufschrift: „Nach hundert Jahren", darauf,

daß man Kants Methode und Resultate auf die neuen
Domänen der Geschichte ausdehne, welche die Menschheit
zur Zeit, als Kant starb, erst zu entdecken begann. Was
die Erkenntnistheorie betreffe, bleibe der modernen
Philosophie nicht viel zu tun. Nach der Verdunklung, die
Kants Ideen bis 1860 erfuhren, und nach der übertriebenen

Reaktion des positivitischen Agnostizismus hat der
Neukantianismus die Dinge nahezu richtiggestellt
Riehl zeigt in einer kurzen Studie, wie Helmholtz den
Ideen Kants seit 1855 huldigte. Der Mittelpunkt der
kantischen Lehre liege jedoch in der Kritik der praktischen

Vernunft und noch mehr der Urteilskraft, die Windelband

das gewaltigste Werk Kants nennt. Die
Werttheorie, wie Kant sie auffaßte, ist für uns zu mathematisch,
zu logisch. Oder vielmehr Kant hat überhaupt eine
Theorie der Werte nicht aufgestellt. Er konstruierte ein
Reich der Gesetze, deren abstrakten Charakter wir
umbilden und sozusagen materialisieren müssen, indem wir
uns auf die neuen Wissenschaften stützen; auf diese Weise
werden wir bei unserem Bemühen, Logik und Geschichte
in Übereinstimmung zu bringen, die ersten Versuche
Hegels, Schellings und Schleiermachers wiederfinden (S. 17).

Wie Kant selbst dieses geschichtliche Studium voraussah
oder begriff, sucht Tröltsch in einem Artikel über

das Historische in der Religionsphilosophie Kants
nachzuweisen. Kant unterscheidet den religiösen Glauben vom
Kirchenglauben, der nur geschichtliche und psychologische
Bedeutung habe. Schon bei Kant findet sich ein Übergang

vom Quasihistorismus zur wahren kritischen
Geschichte und zur analogischen Rekonstruktion. Kühnein

a nn setzt diesen Unterschied ins Licht, indem er vielleicht
zu kurz von Herder und Kant handelt, von denen jener
die erfinderische Einbildungskraft, dieser das logische
Bewußtsein repräsentiert.

Heinan aus Basel macht Fichte für die Abweichung
von den kantischen Ideen verantwortlich; er gab sich
nicht die Mühe, Kant zu verstehen, und zog es vor, ihn
einen „Dreiviertelskopf" zu nennen. Kant ist der Feind



(8.) Revue de Métaphysique et de Morale. Mai 1904. 297

jedes absoluten Idealismus; sein Phänomenalismus ist nur
relativ, und wir können aus seinem letzten Werke (dem
Manuskript über den Übergang von der Metaphysik zur
Naturphilosophie) die großen Linien eines Systems ziehen,
das an Schönheit und Umfang das Spinozas selbst
übertrifft; dies ist der Weg, den wir einzuschlagen haben

Staudinger behandelt Kants Verhältnis zur modernen
Pädagogik, Runze den indirekten Einfluß, den Kant auf
einen Emerson, der ihn nie zitierte, haben konnte. Endlich

Paulsen gibt einige Seiten, die als Vorrede einer
neuen Ausgabe seines Kant dienen sollen. An die
sachlichen Artikel schließen sich Notizen über Kants Persönlichkeit

(Bauch) und seine Korrespondenz (Schmid).
Der Stand der Sache Kants ist nicht geeignét, uns in

der Wahl zwischen Thomas und Kant schwankend zu
machen. Der Neukantianismus hat sich zur Lösung der
Widersprüche in der kritischen Philosophie unfähig
erwiesen. Kant legt das Hauptgewicht auf die beiden
Kritiken der theoretischen und praktischen Vernunft, während
die der Urteilskraft wie ein Lückenbüßer erscheint, der
nicht leistet, was er leisten soll, da die Finalität doch
nur regulative, nicht konstitutive Bedeutung haben soll,
die Harmonie von Vernunft und Sinnlichkeit im „Schönen"
aber mehr Schein als Realität ist.

So sehr es anzuerkennen ist, daß Kant gegen Leibniz
die Sinnlichkeit als einen der Stämme menschlichen
Erkennens geltend macht, ebensosehr ist darauf hinzuweisen,
daß es Kant nicht gelang, Verstand und Sinnlichkeit ins
richtige Verhältnis zu setzen, daher ihr Auseinanderstreben
in absoluten Idealismus und Positivismus. Theoretisches
und praktisches Erkennen aber stehen trotz der Urteilskraft

in unversöhnlichem Widerspruche.
Anders im thomistischen System. Die Vernunft erhebt

sich hier mittels einer Abstraktion, die im Sinnlichen das
Intellegible erfaßt, zur Erkenntnis einer übersinnlichen
Ordnung, die dem Willen gegenüber als maßgebende Norm
sich geltend macht, und als Ausfluß einer transzendenten
Intelligenz und eines höheren gesetzgebenden Willens dem
geschöpflichen verpflichtend gegenübertritt. Der Zweck
aber ist ein konstitutives Prinzip, und endlich hat der
Schönheitsbegriff in der harmonischen, lichtvollen Ordnung
einen objektiven Grund.


	Zum Kantjubiläum

