Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 19 (1905)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

230 Literarische Besprechungen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Revue Néoscolastique publiée par la Société Philo-
sophique de Louvain. Louvain, Rue des Flamands
1. Prix 12 fr.

Neuscholastik und Neuthomismus, diese Ausdriicke waren nachgerade
zu Schlagwirtern gegen die Lehre von der praemotio physica geworden,
und die Verfechter dieser Schulmeinung konnten sich wehren wie sie wollten,
sie wurden weiter als Neothomisten oder Neuscholastiker bezeichnet. Nun
hat sich nach dem Erscheinen der Enzyklika Aeterni Patris unter don
Anhingern der Philosophie des hl. Thomas eine Richtung miichtig ent-
wickelt, welche in einem ganz verniinftigen und berechtigten Sinne diese
Bezeichnungen fiir sich in Ansprach nimmt. Zu dieser bekennt sich die
Ehilosophische Gesellschaft von Lowen, und das erste, was uns beim Durch-

littern der von ihr herausgegebenen Quartalschrift zufillig auffillt, ist

gerade ein Indizium, daB sie jener als ,neuscholastisch“ verschrieenen Lehre
abhold ist. Es wird nidmlich berichtet, daB unter den Nichtmitgliedern,
welche im Jahre 1901—1902 vor derselben Konferenzen hielten, Pater
de Munnynck, Professor bei den Dominikanern in Lowen, ,den Versuch
machte, seine Zuhorer nicht zwar zu iiberzeugen, sondern nur zum Nach-
denken zu veranlassen iiber die Notwendigkeit einer wahren die causa
secunda treffenden Bewegung, welche von dem Simultankonkurs Gottes
verschieden sei und weiterhin einen zweiten direkten Konkurs erfordere,
von dem wir {ibrigens nur die Existenz kennten“. Dieselbe Stimmung
scheint auch sonst unter den erklirten Neuscholastikern vorzuherrschen.
Und sowenig erfreulich diese Tatsache an sich erscheint, wir erblicken darin
eine Ironie des Schicksals, welche geeignet ist, dem MiBlbrauch, der mit
dem Namen getrieben wurde, ein baldiges Ende zu boreiten.

Der Neothomismus, wie wir ihn verstehen und wie er allein Sinn hat,
ist die natiirliche Folge des in der zweiten Hilfte des verflossenen Jahr-
hunderts zuerst sporadisch vorbereiteten, dann aber fast allgemein ein-
gotretenen neuen Aufschwungs der philosophia perennis, die bis dahin seit
ihrer mittelalterlichen Bliiteperiode nur immer mehr Boden verloren hatte;
und er bedeutet nichts mehr und nichts weniger als die Erneuerung des
Thomismus in organischer Verbindung mit den sicheren Resultaten der
modernen Wissenschaft. Wie bei dem Ausbau der alten Dome hie und
da von dem urspriinglichen Plane abgegangen werden mull, so auch hier
bei der Renovierung des ehrwiirdigsten Lehrgebdudes des ganzen Mittel-
alters und fiberhanpt der ganzen Vorzeit. Wir wiillten nicht, wer sich
daran stollen kionnte, dean es hat noch niemand behauptet, daBl der heil,
Thomas den Ausdruck ne varietur fiir die integrale Wahrheit gefunden
oder dafl der Menschengeist aullerhalb seiner Schule nachher immer nur
leeres Stroh gedroschen habe, Aber man wird darauf sehen miissen, dal}
nichts Festes abgetragen, nichts Minderwertiges eingefiigt werde, und das
ist eine Aufgabe, an der sich alle Thomisten beteiligen sollten, bei der auch
ein Widerstreit der Meinungen unausbleiblich ist, hoffentlich jedoch kein
solcher Gegensatz entstehen wird, der zu einer dauernden Scheidung in
Neu- und Altthomisten fiihren konnte. Wir stehen noch im Anfange dieser
Bewegung, doch so viel liBt sich schon heute sagen, daB der Neothomis-
mus im angegebenen allgemeinen Sinne eine Notwendigkeit ist und bei
normaler Entwicklung im einzelnen kurzweg der Thomismus der Neuzcit
werden mul,



Literarische Besprechungen. 231

In diesem Geiste arbeitet in hervorragender Weise der Begriinder und
Leiter der Revue néoscolastique, Mgr. Mercier, Professor an der Univer-
sitdt und Direktor der St. Thomasschule von Lowen. Seine Handbiicher
(Logique, Ontologie, Critériologie, Psychologie) und sein Werk iiber ,Les
Origines de la Psychologie contemporaine haben eine Aufnahme gefunden,
welche an sich schon einen Erfolg fiir die von ihm eingeschlagene Richtung
bedeutet: Thomisten riilhmen daran das treue Festhalten an den alten Prin-
zipien; Moderne die ,bewunderungswiirdige“ Objektivitit in der Wieder-
gabe der gegnerischen Anschauungen, und alle die klare, anziehende und
methodische Darstellung (P. Gardeil in der Revue Thomiste, Richet in der
Revue scientifique, R. 8. Woodworth in Psychological Review von New-York).

Er geht darauf aus, die aristotelisch-thomistische Philosophie alles
unndtigen Ballastes zu entledigen, mit den annehmbaren Ergebnissen der
ihr fremden, ja oft feindlichen Forschung, gleichsam spolia Aegyptiorum,
zu bereichern und sie in einem zeitgemiillen Gewande den modernen Den-
kern vorzufiihren, welche sie in ihrem alten Scholarenkleide keines Blickes
mehr wiirdigten. Das ist, wie Pater Gardeil sich ausdriickt, ,ein Moder-
nismus von guter Art“, der wohl geeignet ist, die philosophia perennis
wieder in weitere Kreise einzufiihren, und an den bekannten pipstlichen
Kundgebungen zur Empfehlung der Riickkehr zu Thomas einen unanfecht-
baren Riickhalt hat. In der Einleitung zu seinem Buche iiber die Anfingo
der modernen Psychologie schreibt Mgr. Mercier zur Rechtfertigung seines
Standpunktes: ,Das Mittelalter zeichnete sich aus in der Betrachtung der
allgemeinen Wahrheiten; die Forscher der Neuzeit sind wunderbar ans-
geriistet fiir die Analyse (der Tatsachen) und verwenden auf diese Arbeit
ebensoviel Geduld wie Scharfsinn; ist nicht damit gegeben, daB eine schon
alte Philosophie, welche in der Gegenwart wieder aufleben will, ihre Auf-
gabe in der Gegeniiberstellung der Weisheit der vergangenen Zeiten mit
den neuen wissenschaftlichen Errungenschaften und den heutzutage gang-
baren Lehren zu suchen hat?* Wie eine Antwort auf diese Frage klingen
die Worte, welche Leo XIII. in seinem Briefe Nostra erga Fratres
Minores vom 25. November 1898, also im folgenden Jahre, an den General-
minister der Minoriten richtet: ,Gewili, der Gang des menschlichen Denkens
hilt niemals an; Wissenschaft und Lehre machen fast tiiglich Fortschritte,
und wer wollte nicht mit Weisheit die Kenntnisse benutzen, welche die
Gelehrsamkeit und die Arbeit der Zeitgenossen jeden Tag erzeugen? Im
Gegenteil, es ist gut, denselben gern alles zu entlehnen, was sie Richtiges,
Niitzliches, der gottlich geoffenbarten Wahrheit nicht Widersprechendes
enthalten: aber diejenigen, welche wahrhaft Philosophen sein wollen, miissen
dic Prinzipien und Fundamente ihrer Lehre auf den hl. Thomas griinden.“
Und mit diesem Satze hat der groBe Papst nur das wiederholt, was er
fast zwanzig Jahre vorher in seiner Enzyklika Aeterni Patris vom 4. Aug.
1879 gesagt hatte: ,Auream S. Thomae sapientiam restituatis, et quam
latissime propagetis. Sapientiam S. Thomae dicimus; si quid enim a doc-
toribus scholasticis’ vel nimia subtilitate quaesitum, vel parum considerate
traditum; si quid enim exploratis posterioris aevi doctrinis minus cohaerens,
vel denique quoquo modo non probabile, id nullo pacto in animo est aetati
nostrae ad imitandum proponi.“

Damit haben wir die allgemeine Orientierung der Roevue néoscolastique,
welche bereits ein Dezennium hinter sich hat, im voraus genugsam gekenn-
zeichnet und gewiirdigt. .

Was die duBere Einrichtung dieser Quartalschrift, von der uns nur
das erste und das dritte Heft des zehnten Jahrgangs vorliegen, betrifft, so
nehmen die groBeren Originalartikel in jeder Lieferung circa 100 Seiten



232 Literarische Besprechungen.

ein, und es reihen sich danach — mehr oder weniger vollzihlig — fol-
gende Rubriken an:

1. eine philosophische Chronik iiber Preisausschreibungen, Per-
sonalititen, \};reine und hervorragende Publikationen aus allen Léndern;

2.- Nachrichten vom L&wener Institut supérieur de Philosophie und
seinen Abzweigungen: Cercle d’études sociales, Conférence de philosophie
sociale, Séminaire d’bistoire de philosophie médiévale, lauter Einrichtungen,
welche unseren Universititsseminarien entsprechen, und ganz speziell von
der Extension universitaire catholique, worunter einfach das seit 1901
begonnene Unternehmen zu verstehen ist, an verschiedenen Orten Lokal-
komitees zur Abhaltung von wissenschaftlichen Vortrigen zu griinden, ein
Unternehmen, welches P. Vermersch vor kurzem in seinem Manuel Social
einer gesunden Kritik unterzogen hat, in dem Sinne, daB wegen Mangel
an Vorbildung auf seiten der Zuhorer und der Eigenart der Belehrung
solche Vortrige mitunter nachteilig wirkten, im groBlen und ganzen aber
durch die personlichen Eigenschaften der Veranstalter den Erfolg hitten,
viel Schaden abzuwehren und auch einigen Nutzen zu stiften;

3. Bulletins bibliographiques, d. h. zusammenhingende Besprechungen
der neuen Literatur einer besonderen philosophischen Disziplin;

4. Referate (Comptes-rendus) {iber eingesandte Biicher und

5. als Beilage eine vom vorgenannten Institut alle drei Monate heraus-
gegebene ideologische Zusammenstellung philosophischer Werke und Zeit-
schriftenartikel.

Der Inhalt der grieren Abhandlungen entspricht der Devise Nova
et vetera; nach den vorliegenden Heften zu urteilen auch darin, dal die
nova den Vorrang haben. Wir finden da eine gute genetische Darstellung
der Moraltheorien Nietzsches von Ph. de Ribaumont; eine mustergiiltige
Entwicklung .des Gliickseligkeitshegriffes nach Aristoteles von Clodius Piat,
der die minutitse Genanigkeit sciner doch so flieenden Ausfiihrungen
Schritt fiir Schritt mit Stellen des Urtextes in FuBnoten belegt; von Edgar
Janssens eine eingehende Kritik von Brunetiéres Auffassung der Apologetik
als Immanenzapologetik usw. Das geniigt, um die Reichhaltigkeit der
Zeitschrift an interessanten Artikeln zu zeigen; wir wollen jedoch ihre
modernisierende Richtung noch durch cinige Beispiele illustrieren.

Unter dem Titel ,Un probléeme a résoudre liefert uns Professor
Meuffels, der schon frither die Frage angeregt hat, ein ausfiihrliches Re-
quisitorium gegen den Gebrauch des Lateins als Unterrichtssprache fiir die
Philosophie in den Seminarien. Nicht aus Voreingenommenheit bekdmpft
er die traditionelle Methode, denn or bat sie selbst jahrelang befolgt, er
anerkennt die didaktischen Vorziige des Lateins, ja dessen Unentbehrlich-
keit fiir hohere Studien und wiinscht sogar, dall es wieder die Universal-
sprache der Gelehrten werde; bestimmend sind fiir ihn nur praktische
Erwédgungen: die iibrigen Wissenschaften hiitten sich besser entwickelt,
seitdem sie in den Nationalsprachen gelehrt wiirden; der allgemeine Riick-
gang in der Kenntnis und Handhabung des Lateinischen beeintrichtige as
Interesse wie das Verstiindnis beim philosophischen Unterricht, wihrend
der Gebrauch der Volkssprache beides fordere, und es sei schliefilich die
Zeit flir die Sfeminarkurse fiter dieses an sich schon schwierige Fach zu
kurz abgemessen, um auch noch die aus der fremden Sprache sich erge-
benden Schwierigkeiten griindlich bewiiltigen zu kdnnen.

Domet de Vorges, einer der bedeutendsten Vorkdmpfer der Neu-
scholastik in Frankreich, der, im Gegensatz zu Prof. Meuffels, ,in seincm
ganzen Leben keine vier Seiten lateinisch geschrieben“ hat, betrachtet in
seiner Erwiderung die Sachoe unter hoheren Gesichtspunkten: Er sei allerdings



Literarische Besprechungen. 233

ebenfalls der Meinung, dall auf den Universititen die Philosophie in der
Volkssprache vorzutragen sei, denn sie kdnne nur unter dieser Bedingung
auf denselben FuBl fassen, sozialen EinfluB gewinnen und sich in den Strom
der zeitgendssischen Wissenschaft mischen; auch habe er nichts dagegen,
daBl mit der philosophischen Propideutik auf den kleinen Seminarien (wie
auf unseren Gymnasien) ebenso verfahren werde; aber in den Priester-
seminarien (und das gleiche gilt von den Universititskollegien, welche
Seminarkurse ersetzen) sollte das Latein Unterrichtssprache bleiben. Eine
Universalkirche wie die katholische brauche eine Universalsprache, um alle
Nationen zu lehren und zu leiten, und sic finde darin eine schitzenswerte
Stiitze fiir ihre Einheit und die Bestédndigkeit ihrer Lebren und Einrich-
tungen; den Priestern aber, als ihren geborenen Dolmetschern bei den ein-
zelnen Volkern, miisse diese Sprache geliufig sein. In der Kirche sei des-
balb das Latein keine tote Sprache, und ein Geistlicher, der nicht dasselbe
fliefend zu lesen und darin sich angemessen auszudriicken vermige, sei
einfach sciner Aufgabe nicht gewachsen. Dazu komme die innige Verbindung
der Theologie mit der Philusophie; die Anderung der Unterrichtssprache fiir
diese werde nur ein neuer Grund sein, solches auch fiir jene zu verlangen.

Auch bei Benutzung der Volkssprache konne iibrigens die Philosophie
in Formelkram, die Diskussion in Logomachie ausarten, und es werde sich
dabei jedenfalls der Miflstand fiihlbar machen, daBl es in den modernen
Sprachen an einer prizisen, feststchenden und allgemein anerkannten Ter-
minologie fehlt, wie sie das Genie des hl. Thomas geprigt und seine un-
erreichbare Autoritit tiberall in Umlauf gebracht hat, Dagegen kionne und
solle dem Mangel an Schulung im Gebrauche der lateinischen Sprache
abgeholfen werden, und das beste Mittel dazu sei die fleifige Ubung der
kureorischen Lektiire.

Diese Ausfilhrungen scheinen upns der Zeitlage vollauf Rechnung zu
tragen, ohne durch unnotige Zugestindnisse hohere Interessen zu gefihrden,
und es diirfte der von Domet de Vorges abgesteckte Mittelweg sich um-
somehr zur Befolgung empfehlen, als der Ultranationalismus, von dessen
Verkettung mit dem Problem beide Opponenten abgesehen haben, in jeder
Beziehung sich als Negation des katholischen Geistes offenbart.

Professor Nys, der im vorigen Jahre sein Handbuch der ,Kosmologie
oder Naturphilosophie“ herausgegeben hat, fiihrt uns auf dieses Gebiet und
behandelt ex professo ,das Individuum in der anorganischen Welt®,

Im Gegensatz zur traditionellen Anschauung der Scholastik, daBl jeder
anorganische Korper, der sich dem Augenschein als homogenes Kontinuum
darbietet, so z. B. ein Marmorblock, ein Eisenstiick, ein gesondertes W asser-

uantum, eine individuelle Substanz darstelle, glaubt er, auf Grund der
rgebnisse der Physik und Chemie, feststellen zu kiénnen, dafi alle sicht-
baren anorganischen Kérper samt und sonders Agglomerate sind und nur
deren kleinste Bestandteile, némlich bei den chemisch einfachen Korpern
das Atom, bei den zusammengesetzten aber das Molekiil den Charakter
von Individuen haben. Demgegeniiber hat der Dominikaner de Munnynck,
welcher im iibrigen denselben Standpunkt einnimmt, auf dem Freiburger
KongreB im Jahre 1898 die Ansicht vertreten, dall auch bei den chemisch
einfachen Korpern die Individualitit erst dem Molekiil zukdme.
- Dieser aus dem System des chemischen Atomismus tibernommene Streit
1st fiir unseren Zweck irrelevant, und wir brauchen ebensowenig das vor-
gelegte naturwissenschaftliche Material, das keine neue Tatsache enthiilt
und unseies Erachtens nur zu einem Wahrscheinlichkeitsbeweis ausreicht,
einer niheren Untersuchung zu unterziehen: wir fragen blof allgemein nach
den Beziehungen des vorliegenden Artikels zum ‘Thomismus.



234 Literarische Besprechungen.

Thomistisch ist vor allem die Definition vom Individuum: ,Indivisum
in se et divisum a quolibet alio‘, und nur die Deutung derselben bedarf
einer Erginzung.

Zum Beweise nidmlich, daB das zweite Glied ,geschieden von allem
anderen“ nicht eine faktische Losldsung oder Isolierung besage und unbe-
schadet des durch Anziehungskrifte hergestellten Zusammenhangs an den
Molekiilen resp. Atomen realisiert sein konne, zieht Nys die Formulierung
heran, welche jene Definition bei der Anwendung auf die gittlichen Per-
sonen gefunden hat: ,Individluum autem est quod est in se indistinctum,
ab aliis vero distinctum“ (P. I. q. 29. a. 4.). Er hiitte auch aus dem-
selben Artikel die schlichte Erklirung: ,substantia individua, id est di-
stincta vel incommunicabilis“ anfilhren konnen, aber vor allem auf P. III
q. 2. a. 2 ad tertium hinweisen sollen, wo der Ausdruck vollends klar-
gestellt wird. Dem hl. Thomas ist ndmlich schon ,die Hand des Sokrates
ein Individuum (quoddam individuum)“, obschon sie nicht per se, sondern
nur in einem Vollkommeneren, d. i. in dem zugehdrigen Ganzen, existiert,
Fiir ihn ist eben, wie schon Cajetan an dieser Stelle hervorhebt, de: prii-
zise Sinn der Individualitit: aliquid ab aliis distinctum, und es liegt in
keiner Weise darin quod per ipsam individuum separatim existat. Des-
halb paBt denn auch der Begriff, priizis genommen, ebensogut auf Acciden-
tien und Substanzteile, wie auf komplete Substanzen. Nys ist also im
Rechte mit seiner Deutung der thomistischen Definition vom Individuum,
fiir welche er in der Verschmelzung beider Formeln einen deutlicheren
Ausdruck zu finden glaubt (indivis en lui-méme et distinct de tout autre).
Aber wenn seine Atome und Molekiile, wio es der Fall ist, in der Zu-
sammensetzung Einzelsubstanzen sein sollen, so folgt nichtsdestoweniger
anderweitig. nimlich aus dem thomistischen Begriff der kirperlichen Sub-
stanz, die Notwendigkeit einer realen physischen Scheidung derselben von-
einander, wenn auch diese keine sinnenfillige zu sein braucht.

Bevor wir das nachweisen, miissen wir untersuchen, welche Bewandtnis
der Thomismus mit den Nysschen Atomen und Molekiilen haben mag.

Unseres Erachtens ist eine Verbindung des chemischen Atomismus
mit dem aristotelisch-thomistischen Formismus nur unter der Bedingung
moglich, daB von letzterem die beiden Angelpunkte festgehalten werden,
nimlich: die Zusammensetzung der kirperlichen Substauz aus Substanzial-
form und Urmaterie, und die substanziale Verwandlung der Elemente in
der chemischen Zusammensetzung.

Es sind dies die Fundamentalsitze des Systems, und sie stehen auf
dem festen Grunde von Erfahrungstatsachen, welche die alten Denker,
sowoit es notig ist, ebensogut kannten wie die modernen, denen alle Er-
findungen der Neuzeit zur Verfiigung stehen. '

Die reale Ausdehnung und die Aktivitit der Korperwesen fiihren,
wofern nicht dem Subjektivismus Tiir und Tor gedffnet werden soll, un-
mittelbar und notwendig zur Annahme zweier Prinzipien, welche in letzter
Instanz’ nur als Urmaterie und Substanzialform im aristotelischen Sinne
aufgefaBt werden konnen. Anderseits macht das fortwihrende Werden und
Vergehen in der materiellen Welt die substanziale Wandlung nicht minder
evident. Mag auch der Chemiker die Elemente, aus denen eine neue Sub-
stanz entsteht, fiir diese hinsetzen und z. B. schreiben: ,Das Wasser besteht
aus Sauerstoff und Wasserstoff“, der Denker wird immer wieder sagen:
»1)as Wasser entsteht aus der Verbindung dieser so verschiedenen Elemente
und kann wieder in dieselben verwandelt werden; aber solange es Wasser
ist, ist es weder das eine Element noch das andere, noch auch beide als
solche zusammen. Darum wandte sich noch vor wenigen Jahren, in einer



Literarische Besprechungen. 235

Naturforscherversammlung zu Liibeck, Wilhelm Ostwald, Professor der
Chemie zu Leipzig, gegen die Methode, ,chemische Prozesse in Widerspruch
mit der Erscheinung zu konstruieren,” und meinte: ,Wir haben uns an
diese Anschauungsweise so gewohnt, dall es uns schwer fillt, deren Sonder-
barkeit oder vielmehr Absurditit einzusehen. Aber wenn wir bedenken,
daBl wir die Substanzen nur als die Snmme ihrer Eigentiimlichkeiten kennen,
8o erscheint die Annahme, daB eine gegebene Substanz noch wahrhaft gegen-
wirtig ist, widhrend sie keine von ihren Proprietiten mehr besitzt, von
Unsinn nicht weit entfernt.“

In der vorliegenden Arbeit spricht sich Dr. Nys iiber seine Stellung
zu den erwihnten Forderungen der aristotelisch-thomistischen Philosophie
nicht aus, aber aus einzelnen Ausdriicken und sachlichen Auslassungen —
80 z. B. aus seiner Bemerkung iiber die virtuelle Permanenz der Atome im
Molekiil des chemischen Mixtums — kann man entnehmen, daf er sie
beziiglich der von ihm angenommenen Grundbestandteilo der anorganischen
Korper anerkennt.

Unter dieser Voraussetzung wiren also, im Gegensatz zum Chemismus,
seine Atome nicht die letzten Prinzipien der kirperlichen Dinge, sondern
bereits Zusammensetzungen aus solchen, d. h, kleinste, faktisch nicht weiter
teilbare, aber immerhin noch ausgedehnte und daher mathematisch noch
teilbare, aus Substanzialform und Urmaterie bestehende Einzelkdrper, und
seine Molekiile des chemisch zusammengesetzten Korpers wiren nicht bloBe
Aggregate oder Systeme von solidarisch und indivis funktionierenden Atomen,
sondern, als mixta perfecta, ebenfalls korperliche Kinzelsubstanzen.

Der Annahme von solchen Elementen in der anorganischen Korper-
welt steht die scholastische Philosophie so wenig entgegen, daBl kein gerin-
gerer als Thomas ihr die Wege ebnet. Er lehrt nimlich (I. Phys. 1. 9):
Das korperliche Kontinuum sei wohl mathematisch, nicht aber physisch
endlos teilbar, ,nam perveniri tandem posset ad partem ita exiguam, ut
forte minorem nulla forwa naturalis pati posset®. Auf Grund der im
Bereiche des unmittelbar Sinnenfilligen gemachten Erfahrung, daB der
Eintritt und Fortbestand einer jeden Substanzialform von bestimmten Be-
dingungen abhingig ist, hat er offenbar erschlossen, daB es Kdorperfrag-
mente geben konne, welche nur unter Umwandlung ihrer substanzialen
Eigenart weiter geteilt werden konnen, und solche, bei welchen auch dies
nicbt mehr moglich ist. Das sind aber genau die Elemente, welche Pro-
fessor Nys auf Grund seiner Studien auf dem Gebiete des ,unendlich
Kleinen“ annimmt; denn er erklirt, ,dal das Atom bei chemisch einfachen,
und das Molekiil bei chemisch zusammengesetzten Korpern das letate ist,
was bei der moglichen Teilung noch die spezifische Natur des Ganzen
aufweist?,

Der Name tut nichts zur Sache, und anderseits wird an dieser nichts
geiindert, ob man sie als letzten Teil oder als erstes Element eines Kérpers
betrachtet. Soweit es also den Naturforschern gelingt, Atome wie Molekiile
auch nur voriibergehend in freier Existonz nachzuwecisen, haben die Tho-
misten dieselben schon im voraus als Icdividuen anerkannt und ihnen in
ihrem System die richtigo Stelle angewiesen.

Aber wie steht es endlich mit der Behauptung, dall diese Atome und
Molekiile auch in der Vereinigung zu einem sichtbaren homogenen Korper
ihre Individualitit bewahren?

DaB diese Anschauungsweise der ganzen Scholastik widerspricht, ist
gleich anfangs gesagt worden, aber selbst dieser Widerspruch griindet nicht
In Prinzipien, sondern eigentlich nur in der Verschiedenheit der Auffassung
élnes objektiven Tatbestandes.



236 Literarische Besprechungen.

Die Philosophen der Vorzeit hatten bis zum Ende des 18, Jahrhunderts
zur Beurteilung der Natur der anorganischen Korper keine andere Grund-
lage als die Erscheinungen und Experimente, die unmittelbar unter die
Sinne fallen. An einem Korper, der sich als homogenes Kontinuum darbot,
konnten sie damit nur potentielle, nicht aktuelle Teile erkennen; der auf
natiirlichem Wege entstandene Zusammenbang mufBite ihnen als ein Zu-
sammenhang per se erscheinen und an dem ganzen Korper konnten sie nur
eine einheitliche Wirksamkeit gewabren. Damals konnte der Atomismus
nur ein grundloses Phantasiegebilde sein; die aristotclische Schule, welche
mit dem Verstand arbeitete, konnte in einem solchen Kirper nur eine indi-
viduello korperliche Substanz erblicken.

Wenn es aber jetzt mit den Hilfsmitteln der Neuzeit gelingt, Tat-
sachen festzustellen, welche beweisen, dafl die Atome in den chemisch ein-
fachen, und die Molekiile in den zusammengesetzten Kérpern ,selbstindige
Triger der korperlichen Kigenschaften und Wirksamkeiten“ sind, so folgt,
auch nach den thomistischen Prinzipien, daraus, dafl diese Elemente die
eigentlichen und wabren Einzelsubstanzen oder Kérper sind, wihrend die
sichtbare Kérpermasse nur als Agglomerat betrachtet werden kann; denn
die Substanzialform gilt im Thomismus als prima radix, primus fons oder
primum principium quo, wie agendi, so auch essendi. ;

Dies bedeutet iibrigens weiter nichts als die Versetzung der sicht-
baren Korper aus der einen in die andere von zwei Kategorien, welche der
hl. Thomas gleich gut kannte, und iiber welche er Siitze aufgestellt hat,
dio auch heute noch standhalten und beachtet werden miissen.

Wir finden diese Kategorien klar aufgestellt im AnschluBl an die
Frage: Quomodo aliquid unum ex duobus vel pluribus constituitur (P. III.

. 2.8, 1)

) Die zlort erwiihnte Compositio ex imperfectis, sicut ex anima et cor-
pore fit homo, et similiter ex diversis membris unum corpus constituitur,
findet bei der Nysschen Theorie der Korperbildung im Reiche des Anorga-
pischen iiberhaupt keine Anwendung und wiirde bei der, auch nach unserer
Meinung weniger plausiblen Ansicht von der Individualitit der chemisch
einfachen Molekiile nur dann inbetracht kommen, wenn den betreffenden
Atomen nicht bloB die tatsiichliche Existenz, sondern auch die Existenz-
fihigkeit auflerhalb des Molekiils abgesprochen wiirde, was keineswegs der
Fall ist. Es mufl deshalb auch jetzt noch von derselben auf dem in Frage
stehenden Gebiete abgesehen werden, und alsdann blelben fiir die ane
organischen Korpermassen nur zwei Arten von Zusammensetzung als
moglich ibrig:

die Compositio ex integris perfectis remanentibus. bei der nur ein
unum secundum quid zustande kommt und die Komponenten als plura actu
verharren, und -

die Compositio ex perfectis sed transmutatis, sicut ex elementis fit
mixtum, bei der ein unum per se et simpliciter entsteht.

Ausfiihrlichen Aufschlul erhalten wir dariiber im Opusculum de
mixtione, wo unter anderem auch der wahren, eingentlichen Mischung, bei
der eine gemeinsame Substanzialform die besonderen Substanzialformen der
Elemente ablost und in allen Teilen des entstehenden Ganzen die mateiia
prima unmittelbar ergreift, eine Vermengung gcgeniibergestellt wird, welche
nur wegen der minimalen Kleinheit der &uBlerlich verbundenen Kérperchen
der wahren Mischung dhnelt: (Remancntibus formis substantialibus simpli-
cium corporum) ,non erit vera mixtio sed ad sensum, sicut accidit in con-
gregatione invisibilium sive insensibilium corporum propter parvitatem®.

Nach Analogie der eigentlichen Mischung ‘mufl auch die vollkommene



Literarische Besprechungen. 237

Vereinigung gleichartiger Korperelemente aufgefalit werden. Sie ist das
Gegenstiick zur Teilung einer individuellen Korpersubstanz. Wie hier die
Form, welche ja keine ihr eigene Quantitit hat und an sich unteilbar ist,
sich mit den actu vom Kompositum abgetrennten Teilen vervielfiltigt,
sofern ‘nur diese die zu solcher Informierung erforderliche Disposition be-
wahren, so werden mehrere gleichartige Korper resp. Korperfragmente nur
dann zu einem einzigen Korperindividuum, wenn sie derart miteinander
verbunden werden, daB alle ihre Teile per se zusammenhiéngen und ihre
Substanzialform auch als numerisch eine das Ganze beherrscht.

Demnach sind die beiden Kategorien oder Klassen: das Korperindi-
viduum oder die individuelle Korpersubstanz und das Aggregat oder die
congregatio von solchen fiir diec Thomisten scharf definiert und ontologisch
genau bestimmt.

Freilich lebte, wie schon gesagt, der hl. Thomas in der Meinung,
dafl die von Aristoteles fiir die schlechthinige Einheit des anorganischen
Korpers verlangte vollkommene Homogeneitit und per se seiende Kon-
tinuitét der Teile in den sichtbaren Korpern zur Erscheinung kommen, so
daB er einen Stein als Individuum einem Sandhaufen als Aggregat gegen-
iiberstellen konnte, und er hatte keine Ahnung, daf alle substanziellen
Prozesse der anorganischen Korper sich vollstindig und ausschlieflich in
Partikeln von einem Millionstel bis zu einem Hundertmillionstel Milli-
meter abwickeln kdnnten, aber in seiner Theorie liegt an und fiir sich gar
nichts, was einer Versetzung der sichtbaren Korper in die Klasse der blolen
Aggregate entgegenstinde, und wenn er dieselben mit Unrecht fiir Indi-
viduen gehalten, so kann anderseits dieser error facti die Giiltigkeit seiner
auf breitester Grundlage von anderweitigen offenkundigen Tatsachen ent-
wickelten Deduktionen nicht beeintrichtigen. So bleibt, um nur eins an-
zufithren, worauf wir schon gelegentlich der Definition vom Individuum
hingewiesen haben, auch bei Annahme der besprochenen Theorie, das
thomistische Individuationsprinzip notwendig zu Recht bestehen, und dem-
gemil miissen die Atome resp. Molekiile, welche nach jener Theorie die
sichtbaren anorganischen Kdorper ausmachen, voneinander nicht blo8 unter-
schieden, sondern allseitig real geschieden, getrennt sein; denn es liBit sich
kein anderer Grund aufweisen, weshalb die Substanzform des einen Llements
auf den betreffenden Teil der Materie beschrankt sei, als eben jene reale
Isolierung dieser materia quantitate signata, Nys spricht an einer Stelle
von accidentellen Banden, Verwachsungen oder Schweilungen ndmlich, im
Gegensatz zu der Kohiisionskraft; das kann nur imn volkstiimlichen Sinne
von zufillig oder auch anormal gemeint sein, denn im philosophischen
Sinne ist auch die durch die Kohisionskraft hergestellte Verbindung eine
nur accidentelle, eberso wie etwa die zwischen einem Magneteisen und den
von ihm angezogenen Eisenstiickchen bestehende.

Der Formismus hat eine unerschiitterliche Hauptstiitze an den Er-
scheinungen der organischen Welt, denn die Rolle, welche die Substanzial-
form hier offenbar spielt, wire ganz und gar unbegreiflich, wenn nicht
schon in der anorganischen Welt Substanzialform und Urmaterie im aristo-
telischen Sinne die ersten Prinzipien des Korperlichen wiren, und wahre
substanziale Wandlungen stattfinden, wie die Tatsachen auf diesem Ge-
biete selbst beweisen, daBl es der Fall ist. Aber auf der anderen Seite muf}
schon eine oberflichliche Vergleichung der organischex Korper mit den
anorganischen den Gedanken nahelegen, daB mdglicherweise die letzteren
nicht wie die ersteren eine einheitliche Substanz, sondern uur ecin Aggregat
von gleichartigen Substanzen darstellen; haben sie doch in der Natur, von
den Kristallen abgesehen, nicht einmal eine irgendwie konstante duBere



238 Literarische Besprechungen.  ~

Gestalt, und zeigt sich auch sonst an ihnen nichts, was eine durchgreifende
Individualitit positiv bekundet. Dies konnte cbensowenig dem Stagiriten
wie dem Engel der Schule entgehen; daher ihre genaue theoretische Be-
stimmung der beiden mdglichen Fille, an der nichts zu korrigieren ist.
Wo es aber galt, diese Theorie auf die Wirklichkeit anzuwenden, d4 waren
sie ganz auf den Augenschein angewiesen, und sio konnten ebenso gut ein
Aggregat fiir ein Individuum halten, wio moderne Astronomen zwei Sterne
fiir einen. Jetzt, wo dio Forschung des letzten Jahrhunderts auf dem
Gebiete der Atomistik Tatsachen zutage gefordert hat, welche es im
hochsten Grade wahrscheinlich machen, daB die sichtbaren unorganischen
Korper samt und sonders nur Aggregate sind, wiirden sie selbst ohne
Zweifel, unter Benutzung der angedeuteten Ankniipfungspunkte, ibren
Formismus mit einem verstindigen Atomismus verbinden.

Bleibt demnach Dr. Nys mit seiner Hypothese nach unserer Meinung
auf dem eigentlichen Boden des Thomismus, so kionnen wir wenigstens
nicht durchweg dasselbe von G. de Craene sagen, der in einem , Positivis-
mus und falscher Spiritualismus“ f{iberschriebenen Artikel psychologische
Streifbildler — man sollte trotz der Zitate meinen, ex tempore — entwirft.

Sein Bestreben scheint dahin zu gehen, Hyppolytus Taine gleichsam
als paedagogus ad Thomam hinzustellen, was nur insofern angeht, als dieser
Positivist das Allgemeiue niemals ganz aus dem Auge verloren bat; denn
im iibrigen ist er bei seiner hoheren Spekulation selbst unter den Einflu3
Hegels geraten, und diirfte — wie wir an de Craene sehen werden — eher
vom Thomismus ablenken als ihm die Wege ebnen. De Craene meint, dafl
Taines auntispiritualistischer Zug sich nur gegen den falschen Spiritualismus
oder Idealismus der sog. klassischen Philosophen Maino de Biran, Cousin
und Jouffroy richte; denn er sei aus der Normalschule hervorgegangen,
wo diese Philosophie die Alleinherrschaft hatte. Und er sucht, leider ohne
gehdrigen Zusammenhang und allzu fragmentarisch, dureh Zitate und
allgemeine Hinweise auf dessen Werke darzutun, dal} eigentlich seine An-
schanung mit der thomistischen Lehre von der sinnlich-geistigen Natur
des Menschen {ibereinstimmt. In offenbarem -Anschlufl an dessen Analyse
der Erkenntnis, nach welcher die Namen Substitute oder Zeichen fiir Bilder
und diese solche fiir Sensationen sind, drehen sich seinre Ausfilhrungen um
die drei Konzepte: Namen, Bild, Sensation.

Unscre Bedenken und Aussetzungen beziehen sich nur auf den ersten
Teil seiner Arbeit.

Wir baben da gleich anfangs, sozusagen als Einleitung, eine Gegen-
tiberstellung des Bildes und der allgemeinen Idee, welche handgreiflich
beweist, wie sehr die modernisierende Darstellung der Gegenstinde der
Philosophie unter dem oben von Domet de Vorges mit Recht hervorge-
hobenem Mangel an ciner festen, allgemein anerkannten Terminologie leidet
und iiberbaupt, wahrlich nicht zu ihren Gunsten, von der der alten Meister
absticht., “Wir kiirzen die ersten Siitze etwas ab: Das Bild, welches bei
Erwigung des Wortes in unserer Seele auftaucht, erscheint beim ersten
Anblick so unbestimmt, da man nicht sagen kann, ob es iiberhaupt das
Bild eines besonderen Baumes ist, es nimmt aber bald, entsprechend dem
Gesetze seines Ursprungs, bestimmtere Formen an und erscheint, in An-
lebnung an friihere Erfabhrungen, als Pappel an der Landstrafie, Apfelbaum
im Garten oder Buche im Walde. Im Gegensatz zu diesen Dingen, welche
unser Wissen auf einen genan umschriebenen Teil des Raumes und der
Zeit einschrinken, umfaflt die allgemeine Idee, die ich bilde, wenn ich den
Namen Baum ausspreche, notwendig alle Biume, wo und wann sie auch
immer beobachtet werden konnen, Nun heifit es wortlich: ,Die Spiritua-



Literarische Besprechungen, 239

listen haben recht gehabt, diesen Unterschied zwischen der abstrakten
Idee und derjenigen, welche nur eine Wiederholung der Sensation ist, zu
betonen. Aber die klassischen Philosophen, die Taine als Lehrer gehabt,
sind viel weiter gegangen. Sie haben die Idee als ein Ereignis betrachtet,
das mit dem Bilde nichts gemein habe. \Wie das Bild, vergegenwirtige
sie etwas Abwesendes, das sei jedoch alles. Sio habe keine weiteren Eigen-
tiimlichkeiten (die mit denen des Bildes iibereinstimmten): sie sei nicht,
wie das Bild, ein Echo, das Echo eines Tones, eines Geruchs, einer Farbe,
einer Muskelempfindung, kurz, die innerliche Wiederauferweckung irgend
einer Sensation; sie habe nichts Sensibles an sich. Diese Philosophen ver-
gleichen sie mit etwas Luftigem, Unausgedehntem, Unkérperlichem; sie sup-
ponieren ein Wesen, dessen Akt sie sei; sie nennen dasselbe ,Geist® und
sagen, dafl unser Geist, {iber alle Bilder hinaus, die abstrakten Eigen-
schaften der Dinge sich vorstelle und kombiniere. — Wir bekennen offen,
daB wir in diesem neuthomistischen Wortschwall den Thomismus nicht
wiedererkennen, und daB wir manches, was hier als Ubertreibung des
ldealismus aufgefiihrt wird, als echt thomistisch anerkennen.

Freilich lebrt der hl. Thomas, daB unser Intellekt so wenig ein Geist
im gemeinten Sinne ist, daB er vielmehr beziiglich der Erkenntnis ewig in
potentia bleiben miifite, wenn nicht die Einheit der Seelensubstanz aktuelle
Beziehungen zwischen ihm und den Sinnen ermdglichte; daB er nichts er-
kennt, wofiir nicht in letater Instanz Sionliches den Krkenntnisgrund ab-
gibt (nil est in mente, nisi prius fuerit in sensu); ja, daB er nicht nur zur
(Gewinnung neuer species intelligibiles, sondern auch zur Reaktuierung der
erworbenen und behaltenen auf die Phantasmen angewiesen ist (ad hoc
quod intellectus [in praesenti conditione] actu intelligat, non solum acei-
piendo scientiam de novo, sed etiam utendo scientia iam acquisita, requi-
ritur actus imaginationis P, I 9. 84. a. 7). Aber, nachdem er in solcher
Weise dem falschen Idealismus einen festen Riegel vorgeschoben, beugt er
nicht minder entschieden einer sensualistischen Auffassung der intellektuellen
Ideen vor: Ad nihil autem scnsus et phantasia sunt necessaria ad intelli-
gendum, nisi ut ab eis accipiantur species intelligibiles (II Contra Gentiles
c. 83). Bei dem ErkenntnisprozeB, den Thomas in bildlichen, aber leicht
zu deutenden Ausdriicken beschreibt, gelangen Sinne und Phantasie schlief3-
lich nur dazu, dem Intellekte (qui habet operationem absque communi-
catione corporis, non utens organo corporali) in den Phantasmen das Objekt
zu seiner Titigkeit zuzufiihren (pbantasmata sunt materia causae), und die
abstrakten Ideen, das Endergebnis des intellektiven Prozesses, sind, wenn-
gleich aus sinnlichen Erkenntnissen geschiopft und, beim aktuellen Denken,
mit Phantasmen, an sich doch etwas ganz anderes als die Sensationen:
sie sind, als accidentelle Bestimmungen eincs geistigen Vermogens, selbst
etwas Geistiges. Daher kann man auch vom Standpunkte des Thomismus
aus behaupten: Die abstrakte Idce sei ,nicht, wie das Bild ein Echo, das
Echo eines Tones, eines Geruchs . . . oder die Wiederauferweckung irgend
einer Sensation,* und es ist, trotz sller Ankniipfungen an die Sinnenerkenntnis,
statthaft, dieselbe nicht nur mit etwas Unausgedehntem, Unkérperlichem zu
vergleichen“, sondern auch geradezu als solches zu bezeichnen. Und wenn
auch die Annahme als idealistisch zuriickzuweisen ist, ,dafl unser Geist
iber alle Bilder hinaus die abstrakten Eigenschaften der Dinge sich vor-
stelle und kombiniere“, da incorporea, quorum non sunt phantasmata,
cognoscuntur a nobis per comparationem ad corpora sensibilia quorum sunt
Phantasmata“ (P. I.q. 84. a.7.), so ist doch auch mit Thomas zu betonen:
quod sensitiva cognitio non est tota causa intellectualis cognitionis; et ideo
Don est mirum, si iotellectualis congnitio ultra sensitivam se extendit



240 Literarische Besprechungen,

(P. 1. q. 84. a. 6), indem sie nicht nur von Raum und Zeit absieht, sondern
auch durch SchluBfolgerung die Griinde bis zum letzten Urgrund erfaBt.

Wir behaupten hier keineswegs, daB de Craene von der thomistischen
Anschauung abgegangen ist, — er will offenbar bloBl das nil in intellectu
nisi prius in sensu urgieren, — sondern daB er bei der Gegeniiberstellung
der sinnlichen Vorstellung und der abstrakten Idee den Zusammenhang in
einer Weise hervorkehrt, welche den wesentlichen Unterschied, wenn nicht
verwischt, so doch verdunkelt. ‘

Dio Rolle aber, welche er weiterhin dem Worte bei Entstehung der
allgemeinen Begriffe zuweist, konnen wir nicht mehr mit den ausdriick-
lichen Erklirungen und den Andeutungen des hl. Thomas in Einklang
bringen, und das erscheint uns um so bedenklicher, als es sich hier um
ein Gebiet handelt, zu dessen Erforschung lediglich die Introspektion, wie
der moderne Ausdruck fiir Selbstbeobachtung lautet, erforderlich ist.

De Craenc kleidet sein Thema in die Form eines Paradoxons: ,Ich
beobachte der Reihe nach Fichten, Buchen, Kastanienbiiume, Birken, Eschen,
einen ganzen Hochwald, und ich gewahre jenes Aufstreben des Stammes
und jene Entfaltung der Aste, welche die beiden Unterscheidungsmerkmale
des Baumes sind; ich denke den Baum im allgemeinen und spreche den
Namen ,Baum* aus. Welche Rolle hat der Name beim Ursprunge meiner
Idee gespielt?“ Spiter fragt er: ,Ist dieser Name als wirkende Ursache
an der Entstehung meiner Idee beteiligt ?¢

Zur Wiirdigung von Taines Theorie vom Namen sei folgendes hervor-

gehoben.
Er sagt: ,Wir haben keine allgemeinen Ideen im eigentlichen Sinne,
sondern nur Tendenzen zu benennen und Namen . .. Was wir eine all-

gemeine Idee, eine Gesamtanschauung nennen, ist lediglich ein Name,
nicht zwar der bloBe Laut, der in der Luft schwirrt und unser Ohr er-
schiittert oder die zusammengefiigten Buchstaben, welcho das Papier
schwiirzen und unsere Augen treffen; auch nicht einmal diese Buchstaben
geistig wahrgenommen oder dieser Laut innerlich ausgesprochen, sondern
dieser Laut oder diese Buchstaben, insofern sie, wenn wahrgenommen, mit
einer doppelten Eigenttimlichkeit bebaftet sind, nimlich erstens die Bilder
der Individuen einer bestimmten Klasse und nur diese in uns wachzurufen,
zweitens jedesmal, aber auch nur dann sich wiedereinzustellen, wenn ein
Individuum dieser selben Klasse unserem Gediichtnisse oder unserer Er-
fahrung sich darbietet (De I'intelligence I 42). Taino geht nicht so weit,
bemerkt de Craene, zu behaupten, dal das Wort keinen eigenen Sinn
habe; nach ihm besagt die Theorie des Zeichens, dal der Name fiir uns
die Stelle des Bildes vertrete, welches wir von dem mehreren Individuen
gemeinsamen Charakter nicht haben und auch nicht haben konnen. Wenn
ich den Baum allgemein auffasse und den Namen ausspreche, so bedeutet
dios einfach, daBl eine gewisse Tendenz, die beiden Unterscheidungsmerk-
male des Baumes und eben nur diese zu vereinigen, sich schliefilich in
mir entwickelt hat und allein herrscht.

Auch wir geben zu, daB Taines Namen, so schr sie auch vorgedringt
werden, doch nicht, wie die der Sensualisten, blo Registriernummern fiir
sinnliche Erkenntnisse sind. Es geht bei ihm die Benennung zusammen
mit einem wirklichen Abstraktionsprozell, der sich jedoch vom thomistischen
durch Oberflichlichkeit und Unvollstéindigkeit wesentlich unterscheidet.
Nach dem hl. Thomas entspricht dem Universalbegriff eine Realitiit, welche
in den Individuen wirklich, jedoch nicht getrennt fiir sich, existiert und
die schon einen besonderen Zusammenhang bestimmter Eigentiimlichkeiten
(notae) begriindet, welche nicht wie die i{ibrigen variieren. So ist das



Literarische Besprechungen. 241

Universale freilich nicht formaliter, aber doch wirklich als Wesenheit
in jedem Einzelwesen der betreffenden Art und kdnnte an sich auch aus
einem einzigen erkannt werden. Adae vero non inveniebatur adiutor
similis eius. Zu der allgemeinen Idee Mensch, welche in jener Erkenntnis
eingeschlossen war, konnte Adam auch mit der bloBen Vernunft durch
die an ihm, dem einzigen Menschen, gemachten Wahrnehmungen gelangen.
Der ganze Erkenntnisproze8 vollzieht sich, unter der Bedingung oder bei
Anlall der Verbindung mit ibhrem eigenen Objekt, durch die vitale Be-
tatigung der Seelenkrifte. Wie hei demselben Realobjekt das Auge die
Farbe (resp. das, was als Farbe empfunden wird) ohne den Geruch, und
der Geruchsinn diesen ohne die Farbe wahrnimmt, so erfafit, bei geeig-
neter Vorlegung in den Phantasmen, der Intellekt sein obiectum proprium,
die Wesenheit, welche ebendadurch, daB sie separatim betrachtet wird,
formaliter als universale erscheint. Das ist, nach unserer Auffassung, der
nackte Sinn des tiefdurchdachten thomistischen Abstraktionsprozesses,
der je nach den Verhéltnissen, unter denen er sich abwickelt, zu mehr
oder weniger distinkten, aber immer wahrhaft allgemeinen und trotz der
Vielheit der Merkmale einfachen Ideen fuhrt.

Taine dagegen stellt die Sache folgendermaBen dar: Wir gewahren
an dem Individuum gemeinsame charakteristische Merkmale, und wir haben
eine natiirliche Tendenz, dieselben fiir sich allein zusammenzufassen. Sie
lassen sich aber nicht zu einem psychischen Bilde (species sensibilis)
vereinigen, wie wir auch kein materielles Bild davon entwerfen konnten:
es ist nicht moglich, einen Baum zu malen, der nur Stamm und Krone
imallgemeinen wire, ohne irgend welche individualisierende Momente. Fiir
die Summe jener an und fiir sich ungeeinten gemeinsamen Merkmale
setzen wir daher einen Namen hin, gerade wie in der Algebra fir eine
komplizierte Zahlenreihe einen Buchstaben, mit dem wir dann wie mit
einer wirklichen Einheit operieren kénnen. So kommt mit und durch den
Namen eine allgemeine Idee zustande, die, wenn man von ihrer Bildungs-
weise und dem ibrer Einheit anhaftenden hypothetischen Charakter .ab-
gsieht, allerdings in mehrfacher Beziehung mit der thomistischen iiber-
einkommt.

Das geniigt jedoch, damit de Craene eine formliche Lobrede darauf halte.

»50 hat Taine,“ schreibt er, ,einen Weg erdffnet, der das Ver-
stindnis der Scholastik erleichtert, Wie der Geruch oder die Farbe,
welche zur Unterscheidung der Dinge dienen, so sind die Namen Zeichen;
aber im Unterschied von den Zeichen, welche die Natur uns liefert, sind
es Zeichen, welche wir selbst fabrizieren, und welche infolgedessen alles,
was da ist, zu bezeichnen geeignet sind. Das ist bis zur Evidenz bewiesen
durch das Beispiel der Sprache des Rechnens (Taine, de l'intelligence I,
1. 1. ch. 2,). Dank dieser Sprache erreichen wir denselben Erfolg wie
eine Kreatur, deren Gedéichtnis und Einbildungskraft die unsrigen endlos
an Klarheit und Weite itbertreffen wiirde. Die Kraft der Substitution er-
weitert aber nicht bloB das Feld der Kenntnis, die wir den Sinnen
gchulden; sie schafft auBerdem in uns die Idee von Dingen, welche die
Sinne dberhaupt nicht wahrnehmen konnen: ein Dreieck, einen Kreis oder
ein Viereck (als formale Konzepte): ja, sie gewiihrt uns positiv Zutritt
zum Unendlichen, da es zum Wesen jeder abstrakten GroBe gehort, daf
8le sich immer noch dber denjenigen Teil hinaus ausdehne, den wir
gerade betrachten®.

Ist es nicht im hochsten Grade eigentiimlich, daB ein Thomist der
nSubstitutionskraft“ zugute schreibt, was der hl. Thomas sachlicher aus
der Immaterialitit der allgemeinen Ideen deduziert? Intellectus est

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XIX, 16



242 Literariscche Besprechungen.

cognoscitivus universalis, quod est abstractum a materia individuali, et
per consequens . ..quantum est de se, ad indefinita individua se extendit
(P. I. q. 86. a. 2.).

Aber welche Rolle schreibt denn de Craene selbst dem Worte bei
Entstehung unserer allgemeinen Ideen zu?

Gleich nach Aufstellung seines Themas in der angegebenen Fassung
sagt er, dal man auf den ersten Blick versucht sei, das Wort als eine
Begleiterscheinung, gleichsam die Metallmutter, der Idee zu betrachten;
das sei jedoch nur der Fall fir das Bild, welches in der Seele auftaucht,
wenn man das Wort betrachtet. Dann schreibt er: ,Es ist immer gegen-
wiirtig, wenn wir denken,“ ,ich kann den allgemeinen Begriff ,Baum*
nicht fassen (concevoir), ohne dal aus der Tiefe meines Gedankens eine
Buchstabengruppe, ein Wort sich erhebt, welches meine Idee vor meinen
Augen aufleben liBt und fir meine Imagination faBlich macht.” Und er
fuhrt zuletzt den Irrtum der Idealisten, welche von reinen Ideen, reiner
Vernunft und der gleichen Entititen gesprochen haben, darauf zuriick,
dafB sie das Wort nicht beachtet und als Accessorium behandelt haben,
wihrend ,die Idee dank demselben sich bildet®. Kein Zweifel! er
teilt die Ansicht Taines dber die Rolle des Wortes bei Entstehung
unserer allgemeinen Begriffe, und die abstrakte Idee, welche der Intellekt
aus den Phantasmen der kdrperlichen Dinge bildet, erscheint ihm hdchstens
als ein Embryo, das erst durch das &ufere Wort (ndherhin das aus Vor-
stellungen von Buchstaben oder Lauten zusammengesetzte Wortbild der
Phantasie, verbum imaginatum) zur vollen Kntwicklung gelangt.

Dabei ist er so sehr von der Vertrdglichkeit dieser Ansicht mit dem
Thomismus iiberzeugt, daBl er ausruft: ,Wie konnten wir, die wir der
dem Idealismus radikal entgegengesetzten Liehre des hl. Thomas von Aquin
folgen, der Worter vergessen und die uns angebotene Ldsung vernach-
I&ssigen?“

Wir sind der entgegengesetzten Meinung und behaupten, daB der
hl. Thomas, der gewiB nicht dem falschen Spiritualismus huldigte, nur
ein schlichtes Nein als Antwort gegeben hiitte, wenn ihm die thematische
Frage in derselben Form wie uns vorgelegt worden wiire: Ich beobachte
eine Reihe von Bdumen, bemerke Stamm und Krone als gemeinsame
charakteristische Merkmale, denke den Baum im allgemeinen und spreche
den Namen aus; hat dieser Name als causa efficiens bei Bildung meiner
[dee interveniert?

Allgemein und ohne Paradoxie wiirde die Frage in thomistischer
Ausdrucksweise einfach lauten: Ist das &ullere Wort ein wirkender Faktor
bei Eruierung der allgemeinen Idee aus gegebenen Phantasmen? Kine
solche Rolle des Wortes leugnet der hl. Thomas ausdriicklich im Opus-
culum de differentia verbi divini et humani: ,Planum est,“ sagt er, ,quod
illnd quod significatur interius in anima existens (d. i. das verbum cordis,
oder verbum interius, die abstrakte Idee selbst) prius est quam ipsum
verbum voce prolatum, utpote causa eius existens. Also die Idee ist
nach dem hl. Thomas schlechthin friiher da als das Wort, und er be-
zeichuet dieses, einige Zeilen weiter, als das Zeichen des ,verbum interius
Juod intelligens intelligendo format“; es ist also nach ihm lediglich ein
iuBeres Zeichen der fertigen Idee, welche der Intellekt durch seine eigene
T'itigkeit aus den Phantasmen gewinnt.

De Craene meint einen geeigneten Untergrund fiir seine Ansicht im
aristotelisch-thomistischen Satze: Nihil sine phantasmate intelligit anima
tu finden. Mit Unrecht; denn der angezogene Artikel (P. I. q. 84. a. 7)
mnd die Stelle De Veritate q. 10. a. 2, ad 7um, wo dieser Satz erkliirt



Literarische Besprechungen. 243

und begriindet wird, gestalten sich sogar zu einer Widerlegung derselben.
»Keine Potenz,“ 8o wird da in der Hauptsache ausgefiihrt, ,vermag irgend
etwas zu erkennen, wenn sie sich nicht ihrem (eigentlichen) Objekte zu-
wendet; so erkennt der Gesichtssinn nichts auBer dadurch, daB er sich
auf die Farbe richtet. ,Nun ist aber das obiectum proprium des mit
dem Leibe verbundenen menschlichen Intellekts nicht die vom Korper-
lichen getrennte intelligible Substanz, sondern die in der korperlichen
Materie existierende Wesenheit“ und ,das Partikulire (in dem es sich
vorfindet) erfassen wir durch die Sinne und die Phantasie“. ,Ideo necesse
est ad hoc quod intellectus actu intelligat suum obiectum proprium, quod
convertat se ad phantasmata, ut speculetur naturam universalem in parti-
culari existentem.“ Die Phantasmen also, welche der hl. Thomas fir die
Reaktuierung wie fiir die erste Bildung der allgemeinen Ideen als unent-
behrlich erklirt, sind diejenigen, welche die Wesenheit in particulari ab-
spiegeln. Und wenn der Intellekt auf Grund solcher Ideen zu héheren
vordringt, von denen es keine Sinnenbilder gibt, so haben diese, wie ad
tertium ausdriicklich gesagt wird, ibren natiirlichen sensiblen Stiitzpunkt
in den Phantasmen jener, wie z. B. unsere intellektuelle Gottesidee sich
gleichsam vom Phantasma der sichtbaren Welt als Hintergrund abhebt,
da wir Gott als causa et per excessum et per remotionem aus der Welt
(als ErkenntniBgrund) erkennen.

In dem natirlichen Werdeproze8 der allgemeinen Idee hat der
hl. Thomas keine Verwendung fur das &uBere Wort, auch nicht als verbum
imaginatum. Das Phantasiebild des geschriebenen oder gesprochenen
Wortes kann jene natiirlichen Phantasmen an sich ebensowenig ersetzen,
wie etwa ein farbiges Viereck dem Auge zur Vorstellung eines Kreises
verhelfen konnte, obschon das Auge gegebenenfalles diesen nur durch
die Farbe erkennt. Nur in einem Falle kann das Begriffswort uns zu
dem allgemeinen Begriffe auf natiirlichem Wege fiilhren, aber auch da
blo8 per accidens und in anderer Weise, als de Craene meint.

Wenn die Phantasmen uns nicht hinlinglich von selbst aus der
Natur oder der Erinnerung zuflieBen, so daB wir nur eine konfuse Idee
bilden kénnen, die uns nicht befriedigt, dann suchen wir nach neuen.
Quando aliquis conatur aliquid intelligere, format sibi aliqua phantas-
mata per modum exemplorum, in quibus quasi inspiciat quod intelligere
studet. Nun ist es eine bekannte Tatsache, dal die meisten Begriffs-
worter vermdge ihrer Zusammensetzung oder ihrer Ableitung einem, je
nach dem Grade seiner Sprachkenntnis, mehr oder weniger Anla8 zur
Bildung von geeigneten Phantasmen bicten, wie z. B. das Wort Dreieck
ein deutsches Kind auf das Phantasiebild und dadurch auf den Begriff
der betreffenden Figur bringen dirfte, und so kann allerdings ein Name
als causa efficiens bei der Entstehung der mit demselben bezeichneten
allgemeinen Idee inbetracht kommen. Aber in dem von de Craene ge-
wihlten Beispiele wie Gberhaupt, wenn die Phantasmen aus den Gegen-
Stinden durch Anschauung gewonnen sind, kann davon keine Rede sein.

a ist das Wort bezliglich der Idee ein eigentliches Accessorium; das
duBere Wort ist, wie Thomas lehrte, lediglich das Zeichen des inneren
und, da es ein arbitrires Zeichen ist, wie schon die Verschiedenheit der
Sprachen beweist, so beruht das Verhiltnis beider einfach auf einer durch
Gewohnheit begriindeten Assoziation, iiber welche der Engel der Schule
In seiner Abhandlung De Memoria et Reminiscentia die notwendige Auf-
klirung gibt.

_Das Wort erinnert an die Idee und die Idee an das Wort. DaB
dabei das Bild der Buchstabengruppe in der Seele aufsteigt, kommt von



244 Literarische Besprechungen.

der Verbindung des verbum imaginatum mit dem Verbum vocale im
engeren Sinne; denn das Wort von Bonald ist wahr: Wir kdnnen unseren
Gedanken nicht ausdriicken ohne zuvor unseren Ausdruck zu denken,
wohlbemerkt nicht ohne zuvor unseren Gedanken zu denken; denn der
Gedanke muB vorangehen. Und daB desgleichen sachliche Phantasmen
bewuBt oder unbewuBt ins Spiel treten, kommt eben daher, da anima
sine phantasmate nihil actu intelligit. Ein Umstand aber beweist die
AuBerlichkeit der Verkniipfung: Wir stehen oft vor einem bekannten
Worte und suchen nach der Idee, die es uns zuftthren soll, und ebenso
oft erfassen wir eine Idee, ohne das Wort, welches sie deckt, aufzufinden ;
manchmal lebt die vermiBite Kenntnis wieder auf; mitunter ist sie aber
radikal durch Kntwoéhnung verloren gegangen und mufBl de novo gelernt
werden.

Die Bedeutung des Wortes fir das Denken liegt nicht in einer
kausalen Einwirkung auf die naturgemiBe Entstehung der allgemeinen
Ideen, sondern in seinem Charakter als Zeichen und infolgedessen als
Instrument fir die Handhabung der fertigen Ideen. Hier hat der heilige
Thomas freien Raum zu einem interessanten Erginzungskapitel gelassen,
in dem die Modernen zu ihrem Rechte kommen kénnten, ohne daB am
traditionellen Thomismus geriittelt wiirde. Es scheint uns aber, daB de
Craene, in seinem Bestreben Taine die Hand zu reichen, mit' seinen Aus-
fihrungen Gber das Wort aus der goldenen Mitte, welche der Engel der
Schule zwischen dem falschen Realismus und dem falschen Idealismus
mit aller nur wiinschenswerten Klarheit bezeichnet hat, geraten ist, mit
anderen Worten, da8 er den Intellekt nicht geblihrend zur Geltong
kommen la0t.

Im dbrigen enthiilt auch diese Arbeit recht gute und interessante
Partien.

Sourbrodt. Pfarrer Nicolaus Pietkin.

2. Richard Kralikv. Meyrswalden : Uber Philosophie
als Begriffswissenschaft. Leipzig, Barth 1903. gr. 8°. 20 8.

Richard Kralik, dessen Name weit ilber die Grenzen seiner Oster-
reichischen Heimat bekannt ist und mit Respekt genannt wird, hat den
Versuch eines philosophischen Systems gewagt, den er unter dem Titel
» Weltweisheit“ (8 Binde, Wien, Konegen 1894 —1896) verpﬁ'entlicht hat.
Uberweg-Heinzes GrundriB hat, wie ich zu meinem Bedauern sehe, auch
in seiner neuesten Auflage (IV? 1902) von diesem Werke nicht Notiz
genommen.

In dem vorliegenden Vortrag, den Kralik in der Philosophischen
Gesellschaft an der Universitit zu Wien am 9. Dezember 1902 gehalten
hat, bietet er uns ,Prolegomeren einer kiinftigen Philosophie als einer
Theorie und eines Systems der Begriffe“. Er findet, daf ,der einzige
und rechtmiBige Stoff der Philosophie die Begriffe“ sind (3). Die Philo-
sophie ist somit ,Begriffswissenschaft (5), ihre besondere Aufgabe ist es
ncine moglichst zutreffende Systematik der Begriffe“ zu schaffen (6).
nDie ganze Entwicklung der Philosophie ist nichts anderes als das mehr
oder minder bewufite Streben nach diesem Ideal® (7). Dies wird an der
Hand eines philosophiegeschichtlichen Uberblicks gezeigt (7—21). Die
aristotelische Kategorientafel befriedigt Kralik nicht, er findet die Kate-
gorien ,Lage“ und ,Haben“ wenig einleuchtend. Auf die scharfsinnige
Abteilung der Kategorien, die der Aquinate im Kommentar zur Meta-
physik des Aristoteles (lib. V, lect. 7) vorlegt, kommt Kralik nicht zu
sprechen. Den Schlul des Vortrags bildet der Versuch, eine verbesserte



Literarische Besprechungen. 245

Kategorientafel aufzustellen, in der ,Lage“ und ,Haben“ als selbstindige
Kategorien eliminiert und dafiir zwei neue Kategorien, ,Reflexion® und
»Materie“ eingefiihrt sind (23 f.). —

Referent findet, daB der Begriff und das Arbeitsgebiet der Philo-
sophie in der vorliegenden Schrift nicht entsprechend bestimmt sind, und
erlaubt sich diesbeziiglich auf Commers Logik (Paderborn, F. Schoningh
1897) Einleitung § 1 zu verweisen. Auch mit den in der Kategorientafel
vorgenommenen Anderungen und Umdeutungen kann er sich nicht ein-
verstanden erkliren. Trotzdem behdlt Kraliks Untersuchung ihren Wert
als Denkmal ernsten Strebens und Ringens.

Wien. Prof. Dr. Seydl.

3. L. Schmdéller: Die scholastische Lehre von Materie
und Form. Passau, Kleiter 1903. gr. 8% 63 u. IIL S.

M. Schoeid (1877) und A. Michelitsch (1897) haben die scholastische
Lehre von Materie und Form monographisch behandelt. Sie haben, wie
Schmoller im Vorwort vorliegender Publikation sagt, ,auf streng schol-
astischem Standpunkt beharrend unter Bekimpfung des Atomismus die
Tatsachen der Naturwissenschaft zu erkliren uaternommen®. Schmdéller
selbst setzt sich die Aufgabe, ,vom Standpunkt der Naturwissenschaft
aus die scholastische Lehre zu beleuchten und deren Begriffen einen der
modernen Korperlehre entsprechenden Inhalt zu geben®.

Und das Ergebnis, zu dem er kommt? ,Der Korper ist seinem
Wesen nach Kompositum aus Materie und Form. Dabei haben als
Materie zu gelten die kleinsten Teilchen des Stoffes (die Atome) und
als Form das Gesetz der Zusammenordnung derselben zum durchaus
einheitlich gebauten Korper“ (8. 56) . . . . . Seydl.

4. Otto Willmann : Empirische Psychologie (Philosophische
Propideutik, II. Teil). Wien u. Freiburg i. B.,, Herder 1903.
gr. 8% IV u. 174 S.

1901 erschien Willmanns ,Logik“ und wurde im ,Jahrbuche“ XVI.,
S. 874 ff. besprochen. Alle Vorzige, die diesem vorab fiir Osterreichs
Mittelschulen gedachten Lehrbuche eignen, kommen im vollen MaBle auch
dem vorliegenden Leitfaden der Psychologie zu.

Das fortwithrende Zuriickgehen auf die Eigenerfahrung des Schiilers,
auf den Schatz von Einblicken, den ihm die Lektiire alter und moderner
Klassiker zugefiihrt, das etymologische Zergliederz der Termini, das Auf-
decken der Geistesarbeit, die in manchen Redewendungen beschlossen
liegt, gelegentlich Notizen philosophiegeschichtlicher Art — all das flnden
wir in der ,Psychologie* Willmanns ebenso wie in seiner ,Logik®, mit
der jene, wie schon die zahlreichen Verweise zeigen, eine didaktische
Einheit bildet.

DaB die Darlegung der Psychologie auch auf das religiose, ethische
und soziale Gebiet hiniibergreift, ist gewill nicht von Schaden, denn nur
80 gefalit, vermag der Psychologie-Unterricht wahrhaft erziehend zu wirken
und fir die sittliche Lebensfithrung vorzubereiten.

. Moge Gottes Segen auf diesem Biichlein ruhen, moge es mit dazu
be}tragen, unsere Studierenden zu Edelmenschen heranzubilden, zu ganzen
Ménnern von Willmanns Schlag!

Wien. . Prof. Dr. Seydl.



246 Literarische Besprechungen.

9. Anton Seifz: Willensfreiheit und moderner psycho-
logischer Determinismus. Colo, Bachem ohne Jahr (!!).

gr. 8% 62 8.

Der Verfasser vorliegender Studie hat bereits in der Schrift: Die
Willensfreiheit in der Philosophie des Chr. Aug. Crusius gegeniiber dem
Leibniz-Wolffschen Determinismus in historisch-psychologischer Begriindung
und systematischem Zusammenhang (Wirzburg 1899) sich bemiht, der
Widerlegung des modernen psychologischen Determinismus durch Zuriick-
verfolgung bis an sein erstes Auftreten in Deutschland den Weg zu
bahnen. Der philosophiegeschichtlichen Behandlung des Problems
laBt er nunmehr die spekulative folgen (vgl. S. 1f.).

Vorerst handelt es sich ihm um eine genaue Bestimmung des
Begriffes der Freiheit, den er durch das Stichwort ,relativer In-
determinismus“ markiert (S. 3—12). Nach der Erklirung des Begriffes
srelativer Indeterminismus“ wird dessen Begrindung vorgefihrt, und
zwar positiv durch die Beweise fiir die relative Willensfreiheit (ethischer,
psychologischer, metaphysischer Beweis, S. 12—28), negativ durch
Zuriickweisung der deterministischen Begriindung (Motivendeterminismus,
Charakterdeterminismus, S. 28—43). Kin SchluBabschnitt ist der psycho-
logischen Anpalyse der Willensfreiheit gewidmet, d. h. es wird eine Er-
lauterung des Herganges bei der freien Willensentscheidung gegeben,
nachdem zuvor die Elemente der freien Handlung, das Willensvermdgen
und seine Aktivitit, beleuchtet wurden (S. 48—62).

Schon von anderer Seite! wurde darauf aufmerksam gemacht, daB
manche Wendung in Seitz’ neuester, gewiBl beachtenswerter Schrift einen
Wiirzburger Beigeschmack hat, so z. B. die Stelle (S. 10): ,weil nur
Gott von Ewigkeit her kraft eigener Tat im Besitze seiner Voll-
kommenheit ist etc.“. Seydl.

6. Rudolf Eucken: Gesammelte Aufsiitze zur Philosophie
und Lebensanschanung, Leipzig, Diirr 1903. gr.8°. 2428,
Euckens Standpunkt ist nicht unser Standpunkt. In philosophischer

und religioser Beziehung gehen unsere Wege weit auseinander. Vielfach
stehen sich unsere Ansichten wie Ja und Nein schroff gegeniber.

Aber es vertrigt sich mit dem deutlichsten Nein, das man einer
Anschauung entgegenhiilt, doch eine grolie Hochachtung vor dem Triger
dieser Anschauung, wenn man ihn als einen hochbegabten, edelveranlagten,
nach dem Héchsten ringenden Menschen kennen gelernt hat. Eucken
selbst ist vorbildlich in dieser Beziehung, wenn er am Ende seiner Be-
sprechung der ,Geschichte des Idealismus“ von Otto Willmann sagt:
»50 mlssen wir bei allem, was uns trennt, schlieBen mit dem Ausdruck
hochster Achtung vor diesem Lebenswerk eines ehrlichen und tapferen
Mannes, einer lauteren und tiefgriindigen Seele*.

Diese Achtung, die Eucken einem der Unsrigen zollt, bringen auch
wir ihm entgegen, und wir verfolgen mit Interesse seine bedeutsamen
Publikationen. Auch seine ,Gesammelten Aufsitze“ sind uns eine will-
kommene Gabe, enthalten sie doch nebst vielem anderen zum Nachdenken
Anregenden die Anzeige von Willmanns monumentalem Werk,? die sich
g0 vornehm von Paulsens ,Ketzergericht“ abhebt.

Wien. Prof. Dr. Ernst Seydl.

1 Vgl. St. aus M.-L. 64, S. 223.
? Ges. Aufsitze* S. 206—228: ,Ein neuer Durchblick der Welt-
geschichte®,




Literarische Besprechungen, 247

7. Ceslaus M. Schneider: Die fundamentale Glanbens-
lehre der katholischen Kirche, vorgelegt und gegen die
modernen sozialen Irrtimer verteidigt von Papst Leo XIIL.
Aus den pépstlichen Kundgebungen zusammengestellt. KI.8°,

XII, 460 S. Schoningh, Paderborn 1903.

Ein schlichtes, aber hdchst sinnreiches Andenken an den groBen
Papst Leo XIII ist uns hier geboten. Die sozialen Irrtiimer unserer Zeit
greifen geradezu das Fundament der hl. Kirche an. Die Gottheit Christi
wird geleugnet und damit der tibernatiirliche Charakter der katholischen
Kirche. Ist doch gerade das der hl. Kirche innerstes Wesen, ,der Leib
Christi“ zu sein, wie der Apostel (Ephes. 1, 23; 4, 4; 5, 23) ausdriick-
lich sagt. Christus ist das unsichtbare, der jedesmalige Papst das sicht-
bare Fundament. Darum wendet man sich vor allem gegen das sichtbare
Oberhaupt der hl. Kirche. Mit ihm fillt eben diese. Das ist denn so
recht eigentlich die fundamentale Glaubenslehre der katholischen Kirche.
Und gerade diese wird vorgelegt und verteidigt. Hier haben wir mitten
in den Wirrnissen unserer Zeit eine ganz sichere Richtschnur fiir unser
Denken und Handeln. Niher werden wir insbesondere unterrichtet iiber:
die Gewalt und Aufgabe des Papsttums, die Kirche, den Staat, Staat und
Kirche, die Katholiken, das Papsttum und seine Feinde, die Familie, die
soziale Frage, die christliche Demokratie, Freiheit und Freiheiten, die
Kirche und die Sklaverei. Die betreffenden Irrtimer sind vielfach schon
von fritheren Pipsten verurteilt, und Leo XIII. bestitigt deren Verurteilung
und begriindet dieselbe zeitgemdB eingehender. Die Irrtimer nun und
deren frithere Verurteilung sind vorangesetzt bei den einzelnen Punkten.
Durch diese Verbindung zeigt sich so recht der Vollglanz der Wahrheiten,
welche Leo X1II. von neuem dem Erdkreise vorlegt. Der leichteren Uber-
sicht wegen ist am Knde noch der ganze Inhalt in Katechismusform wieder-
gegeben. Zum Nachschlagen dient das ausfiihrliche Sachregister. Mogen
die Erorterungen des groBen Papstes nur recht beherzigt und befolgt
werden. KEs wird sich dann bald zeigen, dal} dieselben vor allem geeignet
sind, méchtig mitzuwirken zur wahren geistigen Freiheit und zum echten
inneren Frieden, zum allseitigen Triumphe der Wahrheit und Liebe.

P. J. a Leonissa O. M. Cap.

8. J. Ribet: La mystique divine distinguée des contrefagons
diaboliques et des analogies humaines. Tomes 3 et 4. in 89,
472 et 420 pages. Nouvelle édition. Paris, Poussielgue 1902/3.

Der kalte Materialismus riumt immermehr einem frischen Idealis-
mus das Feld. Dieser Zeitstrdémung ist es denn auch zum guten Teil zu-
zuschreiben, daB die so sehr verkannte Mystik wieder mehr zu Ehren
kommt, Allerdings wird dabei vielfach die falsche Miinze fiir echte ge-
halten, die falsche Mystik mit der wahren verwechselt. Wir brauchen
nur zu erinnern an die verschiedenen Arten des modernen Mystizismus:
Buddhismus, Gnostizismus, Theosophismus u. dgl. Freudig ist deshalb
ein Werk zu begrtiBen, welches, wie vorliegendes, in griindlicher, echt
Wwissenschaftlicher Weise die wahre Mystik von der falschen wohl zu
unterscheiden lehrt. Schon der Titel besagt dies kurz und deutlich:
nL{t mystique divine distinguée des contrefacons diaboliques et des ana-
logies humaines®.

Einzig und allein die gottliche, tibernatiirliche Mystik ist die wahre.
Mystik ist eben die innigste KEinigung mit Gott, welche nur mit Hilfe



248 Literarische Besprechungen.

Gottes, mit iberpatirlichen Mitteln erreicht werden kann. Deshalb kann
auch bloB von einer eigentlichen Mystik die Rede sein. Wie uns scheint,
verwirft der Verfasser mit Recht die von Gorres gemachte Einteilung der
Mystik in gottliche, natiirliche, diabolische, welche auch jetzt noch in
manchen wissenschaftlichen Werken sich findet. Die sogenannte diabo-
lische, dimonische Mystik ist nur eine Abart, eine Nachéffung der wahren
und cigentlichen, der goétilichen, dbernatiirlichen Mystik. Diese einzig
und allein ist auch patdrlich, unserer verniinftigen Natur entsprechend:
»anima naturaliter christiana“. Diese wahrhaft gottliche Mystik besagt
so recht eigentlich die hienieden hochstmdgliche Vollendung des Menschen.
Sie ist schon auf Erden ein Vorgeschmack der himmlischen Seligkeit, der
Anschauung Gottes, des Genusses des hochsten Gutes, wodurch voll-
kommen unserer Natur Sehnsucht nach dem Unendlichen befriedigt und
gestillt wird. Diese echte Mystik lehrt uns die auf dem festen Grunde
der christlichen Glaubenslehren aufgebaute wissenschaftliche Mystik unter
steter Leitung der hl. Kirche. In dieser durchaus zuverldssigen Weise
lehrten immer die groBen Meister der Mystik, allen voran der mit allem
Rechte ,Vater und First der Mystik, le pére et le prince de la Mystique*,
genannte groBe hl. Dionysius vom Areopag, der Bekehrte des Volker-
apostels St. Paulus. Ihm folgten in der Behandlung der Mystik Klemens
von Alexandrien, Origenes, St. Athanasius, St. Cyrillus von Jerusalem,
der hl, Makarius von Agypten, die groBien Kappadozier, die heil. Basilius,
Gregorius von Nyssa und Gregorius von Nazianz, der hl. Epbrem der
Syrer, der hl, Diadochus, St. Chrysostomus, St. Cyrillus von Alexandrien,
der hl. Nilus, alle vor Proklus. DaBl aber Proklus vom Areopagiten
entlehnte, davon berichtet ausdriacklich schon ein Zeitgenosse des Proklus,
nimlich Prokopius von Gaza (465—528) in seiner Widerlegung des
Proklus.

Das Werk schlieBt sich enge an die Lehre der heil. Viter und
groBen Scholastiker, sowie der Meister der Mystik. Von den Vitern
kommen besonders zu Worte der hl. Augustinus und der hl. Gregorius
der GroBe; von den Scholastikern der Engel der Schule und Suarez;
von den Mystikern der Areopagite, der hl. Bernardus, der hl. Bonaven-
tura, die hl, Theresia, der hl. Johannes vom Kreuz, der hl. Franz von
Sales, der hl. Alphons von Liguori usw. Die entsprechenden Original-
texte sind in den Noten angefiihrt. Zum Belege der Lehre dienen die
zahlreichen Beispiele, fast durchweg den gewill kritisch gehaltenen
Bollandisten entnommen. Die zwei ersten Binde erschienen in neuer
Auflage bereits 1895, Der erste Band behandelt als Wesen, Mittelpunkt
und Ziel des mystischen Lebens die Beschauung. Im allgemeinen
kommen zur Sprache deren Begriff, Vortrefflichkeit, Formen, Gegenstand,
Ursachen, Wirkungen, Dauer, Triger. Als 7 Stufen der Beschauung
werden dann niher behandelt: das Gebet der Sammlung, der Rube,
die Kntzickungen (les transports) als geistige Trunkenheit, mystischer
Schlaf, gottliche Berithrungen (les touches divines), Liebeswunde, die ein-
fach mystische Vereinigung, die ekstatische Vereinigung,
die geistige Ehe, die beseligende Anschauung. Schliellich ist
ndher Rede von den notwendig der Beschauung vorausgehenden passiven
KReinigungen: Reinigung der Sinne, des Geistes, der Liebe. Ganz richtig
wird (S. 21) die Mystik als Teil der aszetischen Theologie gefalit; aber
sie handelt nicht bloB vom auBerordentlichen, vom wunderbaren Einigungs-
wege, sondern auch vom ordentlichen, vom gewdhnlichen; sie schlieit den
ganzen Einigungsweg ein. Von dieser etwas ungenauen Auffassung kommt
auch die weniger richtige Einteilung der Beschauung (S. 72ff.). Der



Literarische Besprechungen. 249

Einteilung des Einigungsweges entspricht durchaus die Einteilung der
Beschauung: dem ordentlichen, gewdhnlichen Einigungswege die ordent-
liche, gewoéhnliche Beschauung; dem auBerordentlichen, wunderbaren
Kinigungswege die aulerordentliche, wunderbare Beschauung; darum heifit
auch oft die via unitiva kurzweg via contemplativa. Der Einteilung der
contemplatio in ordinaria und extraordinaria entspricht nicht die in acqui-
sita und infusa; denn auch die ordinaria ist durchaus infusa und kann
nie durch eigene, von der bloBen Gnade unterstiitzte Bemithung erlangt
werden, sondern ist stets Wirkung der Gaben des HI. Geistes. Ganz in
Ubereinstimmung mit der altiiberlieferten Lehre der Mystik handelt Abbé
A. Saudreau iiber die Beschauung in seinen verschiedenen Schriften:
Les degrés de la vie spirituelle (Angers 1897, Germain et Grassin;
tome 2¢, 1. V); La vie d'union & Dieu etc. (Kbendaselbst 1900; vgl. ins-
besondere S. 464 ff. § IV. Déviation de la doctrine traditionelle); L’état
mystique etc. (Ebendas. 1903; insbes. chap. XII). In gleichem Sinne
duBert sich P. Ludovic de Besse O. M. Cap. in seinem Buche: La
science de la priére (Rome 1903, Desclée et Cie.). Die Kinteilung der
contemplation in acquisita et infusa, activa et passiva, naturalis et super-
naturalis ist zweideutig und miBverstindlich, wie auch Schram O.8S. B.
iSn seing T)heolugia. mysti‘ca ausdriicklich hervorhebt (siebe Ribet I,
. 74, N. 2).

Die von der Beschauung verschiedenen mystischen Erscheinungen
bilden den Gegenstand des zweiten Bandes. Diese Erscheinungen
haben alle auBerordentlichen, wunderbaren Charakter. Sie gehéren einer
dreifachen Ordnung an: der intellektuellen, moralischen und organischen
(vie intellectuelle, morale ou affective, organique ou sensible). Zur
intellektuellen Ordnung sind gezdhlt: die Visionen (kdrperliche,
imaginire, intellektuelle), die ibernatiirlichen Ansprachen, die
Offenbarungen, die eingegossenen intellektuellen Fédhig-
keiten (Wissenschaft und Kiinste). Zur moralischen Ordnung sind
gerechnet: die Eckstase, der Jubel und die innere Hitze (la jubi-
lation et les embrasements mystiques), die mystischen Leiden (Gabe
der Trinen, mystische Krankheiten, Stigmatisation). Zur organischen
Ordoung gehoren: das wunderbare Fasten und Wachen, der
mystische Wohlgeruch, die balsamischen Safte (liqueurs), das
Strahlen (rayonnement), die Umwandlung der Sinne, die Er-
neunerung des Herzens, Befreiung von dulleren Einflissen,
Herrschaft ttber die geschaffenen Wesen. Damit schlieBt denn
das Gebiet der mystischen Tatsachen. ‘

Es eriibrigt noch die Untersuchung der Ursachen der wirklich
oder nur scheinbar mystischen Tatsachen. Dies geschieht im dritten
und vierten Bande in drei Abteilungen (sections). Der dritte Band
spricht in der ersten Abteilung von Gott als alleiniger Ursache
der wahrhaft mystischen Erscheinungen. Letztere sind eben
durchaus iibernatiirlich; die bloB scheinbar mystischen Erscheinungen
sind, von den bosen Geistern gewirkt, nur beziehungsweise iibernatiirlich,
padmlich quoad nos. Die Mittel, durch welche Gott mystische Er-
scheinungen bewirkt, sind die Gaben des HIl. Geistes und die gratiae
gratis datae. KEinesteils gibt es ndmlich bestimmte mystische Er-
scheinungen, welche auBer dem Bereiche der Gaben des HI. Geistes
liegen; und anderseits konnen die meisten dieser hoheren Gunstbezeigungen
selbst Siindern erteilt werden. In diesem Falle aber miissen sie aus-
gehen von gratiae gratis datae, weil die Wirksamkeit der Gaben des
Hl. Geistes notwendig den Gnadenzustand voraussetzt. In der zweiten



250 Literarische Besprechungen.

Abteilung kommen zur Sprache die teuflischen Nachiffungen der
gottlichen Mystik. Selbst solche Wirkungen, welche nur Gott allein
setzen kann, sucht Satan nachzuiiffen. Da heiit es denn, gegen die teuf-
lischen Blendwerke wohl auf der Hut zu sein und sich héchst sorgfiltig
von der Wirklichkeit der Tatsachen zu vergewissern. Zwei Vorsichts-
malregeln sind zu nehmen: zunichst zusehen, ob Veranlassung zu einem
Wunder da ist, und dann, wenn dieser Punkt sicher ist, beweisen, dal
das Wunder wirklich vorliegt. Handelt es sich um Wirkungen, welche
auch der Teufel bewirken kann, so hat man besonders auf die Folgen zu
achten. Gewohnliche Frachte einer teuflischen Einmischung sind: Irrtum,
Stolz, Verachtung der Autoritit, sinnliche Vergniigungen, Vernachldssigung
des Empfangs der heil. Sakramente und deren Milbrauch. Unter den
gewaltsamen Anfdllen werden ndher behandelt der &uBere und
innere Angriff(obsession)unddie eigentliche Besessenheit (possession),
sowie deren Heilmittel. Darauf ist Rede vom freiwilligen Um-
gang mit dem Teufel oder von der Magie, sowie vom Vertrag.
Unter den teuflischen Wundern sind niher besprochen: die Be-
schwoérungen, die Wahrsagerei, die Bezauberungen, die sata-
nischenGunstbezeigungen,derTeufelslarm (sabbat). Verschiedene
Artenvon Zauberei, Wahrsagerei, Teufelsbeschwdérung werden
angefilhrt. Der Umgang mit dem Teufel wird auch ofter durch
AuBlere Zeichen verraten. Besonders bemerkenswert ist bei Beurteilung
der teuflischen Kundgebungen einerseits ihre kindische, unedle, licherliche
Seite, anderseits ihre Veridnderlichkeit und Unbestindigkeit.

Der vierte Band bringt als dritte Abteilung der Ursachen der
mystischen Erscheinungen die menschlichen Ahnlichkeiten (les
analogies) d.i.die natiirlichenErscheinungen, hesonders im mensch-
lichen Leben, welche den mystischen dhnlich sind. Es ist durchaus not-
wendig, diese Ahnlichkeiten scharf zu unterscheiden von den wahrhaft
mystischen, sowie von den teuflischen Blendwerken. Zwei Klippen sind
dabei sorgsam zu meiden: alles AuBlerordentliche als Wunder anzusehen,
und das Wunder durchaus zu leugnen, nur alles das fir auBerordentliche
natiirliche Vorgidnge zu halten. Gleicherweise hat sich also die Unter-
suchung sowohl der Wundersucht als auch der Wunderscheu zu enthalten.
Dabei gilt es auch die groBite Vorsicht und Grindlichkeit anzuwenden, um
nicht gegebenenfalls zu leicht dimonische Einflisse zu vermuten. Daf
solche gewil moglich sind, kann durchaus nicht bestritten werden, aber
damit ist in den meisten Fillen deren Wirklichkeit keineswegs_gegeben.
Der Irrtum nun, bloBen Schein far wirklich mystische Erscheinungen
anzusehen, kann herkommen von tatsichlichem Betrug oder aber von
physiologischer oder psychologischer Beschaffenheit, von an-
genommenen Gewohnheiten, von gewissen Krankheiten, von
kinstlichen Anregungen. Mit vollstem Rechte fordert die hl. Kirche
zur Annahme wirklich wunderbarer Tatsachen den strengsten, unanfecht-
baren Nachweis, da solche durchaus die natirlichen Krifte (auch die
der bdsen Geister) iibersteigen. Wo dieser Nachweis nicht voll zu er-
bringen ist, fordert die Klugheit Neutralitit, Enthaltung des Urteils pro
oder contra, bis hinlingliches Beweismaterial vorliegt. Ganz zeitgemil
wird der Hypnotismus (Magnetismus) besonders eingehend behandelt.
Aber, wie uns scheinen will, werden die neuesten, wirklich ernsten und
objektiven, psycho-physischen und physiologischen Forschungen nicht genau
verwertet. Die natirliche Erklirungsweise des Hypnotismus an sich
gewinnt immer mehr Boden. Damit ist nicht geleugnet, da Dimonisches
sich unter Umstinden daranheften kann. Auch kaon sehr leicht der



Literarische Besprechungen. 251

Hypnotismus in Spiritismus dbergehen, welcher wesentlich Aber-
glaube ist (vgl. niher das treffliche Buch: Aberglaube und Seel-
sorge mit besonderer Berlicksichtigung des Hypnotismus und Spiritismus
von Prof. Dr. Franz Walter in StraBburg. Paderborn 1904, Schoningh,
insbes. S. 178 ff.,, 218 ff.,, 226 ff.). Betreffs des Spiritismus ist das
sicher, daBl in seinem ganzen Charakter, seiner unheimlichen Ausbreitung
und seinen schlimmen Folgen fir Sitte und Religion die Holle die Hand
im Spiele hat. Im Prinzip ist die Moglichkeit einer nicht bloB geistig-
moralischen, sondern auch physisch-realen Einmischung seitens der Dimonen
durchaus festzuhalten; doch ist gegeniiber der vermeinten Wirklichkeit
eines damonischen Einflusses groBe Vorsicht und Zurickhaltung zu
empfeblen. Zudem wurden viele Medien schon als Betrtiger entlarvt,
so auch das (Ribet, IV, S. 325f. u. Anhang, 8. 355 ff.) genannte Medium
Eusapia Paladino (vgl. zum Spiritismus a. 0. S. 306—373, sowie das aus-
gezeichnete Werk: Schneider, Bischof von Paderborn, Der neuere
Geisterglaube, ebdas.). Die gemachten Bemerkungen sollen nur zur
Vervollkommnung des auch in Deutschland angesehenen Werkes in bald
erwiinschter Neuauflage dienen. P. Jos. Leonissa O. M. Cap.

9. Etudes Franciscaines. Tomes IX. et X. 1903.

Der 5. Jahrgang der allgemein wissenschaftlichen Monatsschrift
schlieBt mit dem 10. Bande. Er entbdlt auch wioder mehrere philo-
sophische und theologische Arbeiten. KEin Artikel behandelt Methode,
Wert, Nutzen der mystischen Philosophie. Solche wird ndher
bestimmt als: ,l'alliance de la pensée et de 'amour, P'indissoluble union
de Dintelligence et du coeur dans la recherche de la verité“. Plato driickt
sich dahin aus: ,il faut aller au vrai avec toute son Ame“. Diesem Ge-
danken liegt zugrunde die geheimnisvolle, tief im Innersten unserer Natur
verborgene Sehnsucht nach dem Unendlichen, welche sich #&uBert im
Verlangen unserer Vernunft nach der ersten Wahrheit. nach der prima
veritas, und im Streben unseres Willens nach dem bochsten Gute, nach
dem summum bonum. Es ist jenes desiderium naturale, von welchem
St. Augustinus (Conf. 1. I. cp. 1.) sagt: ,inquietum est cor nostrum, donec
requiescat in té“ (Deus). Darch diesen innigen Bund von Wahrheit und
Liebe wird die Philosophie wahrhaft Liebe zur Weisheit, vera sapientia,
80 recht eine Vorschule des Christentums, Wegweiser zu Christus und
durch ihn za Gott dem Dreieinen. — KEine l4ngere Abhandlung in mehreren
Artikeln bringt theologische Anmerkungen (notes théologiques)
tiber die Vereinigung des Menschen mit Jesus Christus. Diese
Einigung beginnt in der hl, Taufe, wird vervollkommnet durch die heil.
Eucharistie und vollendet im Himmelreich. Danach zerfillt die Abhand-
lung in 3 Teile. Der 1. Teil handelt besonders von Christus als unserm
Mittler und Fiihrer; von der hl. Kirche als mystischem Leibe Christi;
von der geheimpisvollen Einheit zwischen Christus und seinen mystischen
Gliedern. Der 2. Teil bespricht niher die Einigung mit Christus in der
sakramentalen unl geistlichen Kommunion. Der 3. Teil behandelt die
Vollendung aller Einigung nach der Ordnung der Gnade in der Glorie.

ber die einzelnen Punkte sind Texte der heil. Viter, groBen Scholastiker
und spiterer bedeutender Gottesgelehrten angefiihrt und die in den Texten
enthaltene Lehre kurz zusammengefallt. — Die neue Exegese des Abbé
Loisy wird in drei Artikeln eingehend untersucht und griindlich wider-
legt. Diese vortreffliche Studie ist auch eigens erschienen (Maison
St.-Roch, zum Preise von 1 fr. 650 ¢.). — Ein Artikel iiber die Bedeutung



252 Literarische Besprechungen.

des hl. Bonaventura kann gelten als Erginzung der von den gelehrten
Herausgebern der Opera omnia St. Bonaventurae (Quaracchi) sehr emp-
fohlenen Schrift: Le Séraphin de 1’'école (ebdas.). — KEin kurzer
Artikel: ,Infiltrations kantiennes et protestantes dans le
clergé francais“ bringt interessante Enthiillungen iiber eine Art von
Gelehrtengenossenschaft (une sorte de syndicat doctrinal) im SchoBe der
Kirche, nicht blof in Frankreich, sondern auch in Belgien, Holland und
besonders in Deutschland (!!). Diese geistige Bewegung richtet sich gegen
den altitberlieferten Glauben der katholischen Kirche. Dieses Syndikat
hat seine ansehnliche Zahl von Organen, in welchen grundsitzlich die
gegnerischen Werke totgeschwiegen werden. Was nicht in ihr Horn
bliast, ist ganz verfemt. Die Lehren der Syndikatsgenossen dagegen
werden den Lesern ihrer Organe in solchem Lichte dargestellt, dal sie
gar keinen Widerspruch erfabren kénnten. Um nicht als inferior oder
naiv zu gelten, bringen nicht etwa nur sonst gutgesinnte Laien, sondern
auch Welt- und Ordensgeistliche (!!) diesem Moloch ihr Opfer. Darum
mahnt der Herr schon: ,Seid einfiltig wie die Tauben, aber klug wie die
Schlangen.“ Die hl. Mutter, die Kirche, aber mahnt uns tiglich im
Kompletorium mit dem Apostelfiirsten: ,Fratres!... vigilate, quia adver-
sarius vester diabolus ... circuit quaerens, quem devoret, cui resistite
fortes in fide. Vergessen wir nie die so sehr zeitgemiBie Warnung
des Volkerapostels (I. Tim. 6, 20 f.): ,0 Timothee, depositum custodi,
devitans profanas vocum novitates, et oppositiones falsi
nominis scientiae, quam quidam promittentes, circa fidlem exciderunt!
— Der Artikel, welcher die geistige Erkenntnis und die christ-
liche Apologetik betrachtet nach der subjektivistischen und der
scholastischen Philosophie, bringt den unanfechtbaren Nachweis,
daB es nur leerer Wahn ist, mit Hilfe der modernen Philosophie den
katholischen Glauben besser verteidigen zu wollen, als die Kirche selber;
statt dessen wird vielmehr nur die Wahrheit verdunkelt und die Apolo-
getik entkriftet, — Eine kurze Studie iiber den Sozialismus beweist,
daB dieser wahrhaft eine Hiresie und zwar die allergefihrlichste
ist. — Philosophie-geschichtliche Bedeutung haben die Artikel tber
Descartes und Pascal. — In eigenen Artikeln ist ndher Rede vom
sogenannten Feminismus (Frauenbewegung), beurteilt nach theologischen
und philosophischen Prinzipien, sowie von der Definierbarkeit der
assumptio B. V. Mariae. — Die beiden Artikel ,Geistige Krank-
heiten“ handeln: vom Kritizismus, welcher im MiBlbrauch der Kritik
zum Skeptizismus fiihrt; vom Dilettantismus, welcher mit der Kr-
kenntnis und Wahrheit leeres Spiel treibt und beide vernichtet, das sitt-
liche Leben erstickt und zur reinsten Selbstsucht fahrt, und so auch die
Gesellschaft selbst vollig lahmlegt; vom Intellektualismus, welcher
nur den Fortschritt der Erkenntnis sucht und dabei die anderen Seelen-
fihigkeiten ganz verkiimmern Jaft; vom Voluntarismus (action séparée),
welcher auf Kosten der Erkenntnis nur den Willen, nur die rein éullere
Tatigkeit pflegt, aber so zur Unfruchtbarkeit und Unruhe fiohrt, Es gilt
vielmebr zur Vollkommenheit der Seele Erkennen und Wollen, Vernunft
und Wille in schonster Kintracht bilden. — Das Abonnement, jihrlich
12 fr., ist am besten direkt einzusenden: A I’Administration des Ktudes
Franciscaines, Maison St-Roch, Couvin, province de Namur (Belgique).

P. Jos. Leonissa O. M. Cap.



Literarische Besprechungen. 253

10. Giuseppe Clementi: 11 B. Venturino da Bergamo
dell’ ordine de’ Predicatori. Storia e documenti. Roma,
Tipografia Vaticana 1904. gr. 80 (XXXII. 479. 149 8.)

Es ist eine merkwiirdige Tatsache der Geschichte, wie oftmals groBe
Minner, die einen tiefen EinfluB auf ihre Zeit ausgeiibt und Generationen
hindurch viele Bewunderer gefunden haben, spiter vergessen oder selbst
verachtet werden, so daBl ihr Andenken fast verschwindet. Das ist z. B.
dem groBlen Savonarola geschehen, dessen Name dem XVIII. Jahrhundert
fast unbekannt klang. Und dasselbe ist auch einem anderen Helden
Italiens und der Christenheit widerfahren, der nicht mit Unrecht mit dem
jetzt beriihmten Frate von S. Marco verglichen wird und ihm vielleicht
gleichgestellt werden kann. Wer erinnert sich noch an den Seligen
yventurino da Bergamo“? In Smyrna, wo er fiir die Gottessache sein
Leben geopfert hat, ,ist vom Wohlverdienten .kein Grabstein und kein
Andenken vorhanden“;! in Bergamo, seiner Heimat, und in ganz Italien,
das er so sehr geliebt und fiir das er so viel getan, ist sein Name fast
nur den Historikern bekannt.

Ein junger Professor, Dr. Clementi, der sich schon einen guten Ruf
als Geschichtsforscher erworben hat, nahm sich vor, das Leben des
heiligen Mannes, den einmal Italien als ,Nuntius Dei“ verehrte, in seinem
ganzen Glanze darzustellen. Ks sei mir gestattet, dem soeben erschienenen
Werke folgend, die ganze Figur des groBen katholischen Helden in ihren
Hauptziigen wiederzugeben.

Am 9. April 1304 geboren, konnte der hochbegabte Venturino erst
14 Jahre alt als 6ffentlicher Lehrer auftreten, und in den Dominikaner-
orden eingetreten, war er schon im Jahre 1822 ,repetitor de arte vetere
et nova¥, und wurde bald Novizenmeister.

Der Selige lebte in einer fir Italien und die ganze Christenheit sehr
traurigen Zeit: es war die Zeit der Avignonesischen Gefangenschaft, der
unaufhorlichen Kémpfe zwischen Papsttum und Kaisertum, und diese
Kéimpfe fanden ein Echo in fast allen italienischen Stidten, wo ver-
schiedene Parteien sich feindselig gegeniiberstanden. Uberall Tyrannei
der Stirkeren, Rebellion der Unterdriickten und blutige Rache. Tausende
waren mit dem Kirchenbann belegt, diber vicle Stidte war das Interdikt
ausgesprochen. Wegen der wild entfachten religiésen und politischen
Streitigkeiten herrschte selbst in manchem Kloster stetiger Kampf, und
die gegnerische Partei wurde mit bewaffneter Hand hinausgeworfen. Es
ist daher kein Wunder, da8 die Sitten sowohl des Klerus wie der Laien
ganz verdorben waren, so daB die Notwendigkeit einer Reform sich
immer geltend machte. Hie. und da tauchten neue gefahrliche Geistes-
richtungen und Strebungen auf, denen sich viele aus unklugem Eifer hin-
gaben. In diesen unglicklichen Zeiten entstand in der Lombardei eine
religivse Bewegung, deren Seele der junge Dominikaner war. Er hatte
die klarste Einsicht in die zahllosen Ubel Italiens und in die Schwierig-
keiten gewonnen, die er zu bewaltigen hatte, um ihm zuhilfe zu kommen.
Er unterzog sich der ihm von der Vorsehung gewordenen Aufgabe und
entfaltete eine staunenswerte Titigkeit. Er trat als Prediger auf; Gott
schenkte ihm die Gabe der Wunder und der Prophezeiung. Manchmal
wurden die Zuhérer auf mehr als 40000 berechnet. Die Beredsamkeit
“seiner Worte besiegte selbst die héirtesten Herzen; bald waren die Sitten
ganz umgewandelt. Venturino denkt an eine groBe Wallfahrt nach Rom,

1 Guglielmotti, Storia della Marina Pontificia, Roma 1886, V. II p. 66.



254 Literarische Besprechungen.

mehrere Tausend folgen ihm dahin, denen er ein einformiges Kleid gab,
was zum erstenmal fir die Laienkongregation geschah. Von Stadt zu
Stadt wichst die Zahl der Pilger. Jene religibse Bewegung war so
enthusiastisch und so ausgebreitet, da ,man nie eine gleiche sah von
den Zeiten Peters des Mirtyrers bis zu den Zeiten des Vincenz Ferrer®
(Giovanni Flaminio). Nach Rom kamen nach einigen Berichten gegen
60000 Menschen. Zwei Ideen waren dem Dominikaner die hdchsten:
Religion und Vaterland, und sie unterstiitzten sich wechselseitig. Reli-
gions- und Vaterlandsliebe bewog ihn zu dem Versuche, den Blick des
Papstes und der Vdlker auf den Plan zu lenken, den Christen im Orient
zuhilfe zu kommen. KEr begab sich nach Avignon. Aber dort war er
schon verdichtig geworden. Die kirchlichen Richter aber konnten ihn
nicht verurteilen; und doch wurde ihm verboten, nach Italien zurick-
zugehen. Er weilte in der Provence und entfaltete eine groBle Tatigkeit
als Mystiker. Er schrieb Hunderte von Briefen an die vielen, die sich
aus allen Staaten Europas an ihn um Rat und Trost wandten. Die be-
rithmtesten Mystiker der deutschen Schule in jener Zeit verehrten ihn
als Freund, wenn nicht als Lehrer. So beeinfluite er sehr die deutsche
Mystik, was auch die deutschen Historiker, die in den letzten Jahren die
Entwicklung der Mystik im Mittelalter studiert haben, hervorheben, und
heute wird er Tauler selbst gleichgestellt.

Endlich sandte ihn Klemens VI. nach Italien, um den Kreuzzug zu
predigen. Der von ihm erregte Enthusiasmus war grofier als der zur Zeit
Peters des Einsiedlers. Aber die Hoffnungen, die er gehegt hatte, sollten
sich nicht erfiillen. Der Neid und die Unklugheit der Menschen liefen
den Kreuzzug vollstindig scheitern. Der Selige starb am 28. Marz 1346
in Smyrna, das von den Tiirken belagert wurde.

Ich glaube, diese wenige Zeilen geniigen, um den Inhalt des spannenden
Buches anzudeuten. Der Held derselben ist gewil bestimmt, das Interesse
nicht nur Italiens, sondern auch Deutschlands zu erwecken, wo die Pro-
testanten sich oft mit dem groBlen Dominikaner beschiftigen und ihnalseinen
Vorldufer der Reformation gelten lassen. Der Inhalt des Werkes ist
streng historisch: der Verfasser hat seinen Gegenstand lange Jahre studiert,
hat Archive erforscht und viele Dokumente gesammelt, die er kritisch zu
gebrauchen verstand. Der vielfache Zusammenhang der Titigkeit Venturinos
mit dem religidsen, sozialen und politischen Leben seiner Zeit geben dem
Verfasser AnlaB, die damaligen Zeitverhéltnisse, deren Geschichte erst
noch meistenteils zu schreiben ist, zu schildern, was das Werk noch
interessanter macht: so konnen wir auch besser aus des Seligen Taten
uns einen Begriff seines Innern bilden, um so zu einem gerechten Urteil
fiber sein sogenanntes Handeln zu kommen. Am Ende des Werkes sind
verschiedene Dokumente gesammelt, von denen einige bis jetzt ungedruckt
waren ; darunter die schone ,Legenda B. F. Venturini ab Anonymo Fratre
conventus Bononiensis exarata“, und Venturinos Schriften ,Tractatus et
Epistolae spirituales ex Cod. mss. Regiae Navarreae“.

Trient, Luigi Mario Degasperi.

11. Vine. Zapletal O.Praed.: Der Schipfungsbericht der
Genesis (1, 1—2, 3), mit Beriicksichtigung der neuesten

Entdeckungen und Forschungen erklirt. Freiburg (Schweiz),
Universitats-Buchhandlung 1902. VI, 104 S.



Literarische Besprechungen. 255

Vine. Zapletal: Le Récit de 1a Création dans la Genése,
expliqué d’ aprés les découvertes les plus récentes. Trad.

par P.Meyer-Boggio de Stadelhofen. Genéve, Kiindig. 1904.

XI, 158 8.

Obgleich die Literatur iber das erste Kapitel der Genesis in unseren
Tagen bedeutend angewachsen ist, so ist doch auf die schwierigen Fragen,
welche der biblische Schépfungsbericht bietet, noch nicht eine allseitig
befriedigende Antwort gegeben; daher ist jeder neue Beitrag zur Losung
derselben mit Freuden zu begraBen. Als ein solcher Beitrag kaon V.
Zapletals Schrift bezeichnet werden, welche in engem Rahmen reichen
Stoff enthdlt. Nachdem der Herr Verfasser die Berechtigang pachge-
wiesen, das Hexaemeron (Gen. 1, 1—2, 8) gesondert zu behandeln (1. Kap.),
erklirt er zunéchst rein philologisch den bibl. Text (2. K.), untersucht
sodann die Parallelen aus den Kosmogonien anderer Vdlker (3. K.). —
Das ist ein Vorzug gegeniiber anderen KErklirungen des Schépfungs-
berichtes, welche diese Parallelen vollig ignorieren — und prift die ver-
schiedenen Auslegungen des Hexaemeron auf ihren wissenschaftlichen
Wert (4. K.). Im 5. Kapitel ,Die natiirlichste Erklirung des biblischen
Schopfungsberichtes® entwickelt Zapletal seine eigene Ansicht; dieselbe
beruht auf einer Modifikation des bereits von den Scholastikern im Hexae-
meron entdeckten Schemas; statt ndmlich mit ihnen ein opus distinctionis
und opus ornatus zu unterscheiden, glaubte der H, Verf., indem er dem
Worte sabbi die gewdhnliche Bedeutung ,Herr“ gibt, eine Zweiteilung in:
»Schopfung der Regionen (productio regionum) und der Heere (pr. exer-
cituum), welche diese Regionen bevilkern,* annebmen zu konnen. Viel-
leicht aber verdient die traditionelle, durch die Ubersetzung der Septuaginta
(xoouog) gestiitzte Erklirung den Vorzug. Der Autor des Hexaemeron,
welcher seine Leser belehren wollte, daB diese Welt von Gott geschaffen
ist, und zwar von ihm allein, ohne die Beihilfe eines Demiurgen, und zu-
gleich die Absicht hatte, die Heiligung des Sabbats einzuschirfen, hat an
die zu seiner Zeit herrschenden naturwissenschaftlichen Anschauungen
angekniipft; hierin wird man Zapletal eher zustimmen als jenen Erklirern,
welche den Schopfungsbericht durch die Brille unser naturwissenschaft-
lichen Kenntnisse betrachten und moderne Hypothesen in denselben hin-
eintragen. KEbenso wird man ihm unbedingt recht geben, wenn er dartut,
daBB der biblische Schépfungsbericht nicht die monotheistische Umbildung
eines babylonischen Schopfungsmythus ist. Ob der hl. Schriftsteller auf
mythologische Anschauungen, die in Paldstina gang und gibe waren,
Riicksicht genommen, beziehungsweise gewisse Ausdriicke, die bei einigen
Volkern mythologische Bedeutung hatten, vermerkt hat, um dadurch
mythologische Ansichten zu widerlegen, mag dahingestellt bleiben. Von
besonderem Interesse ist das letzte (6.) Kapitel: Die literar-historische
Seite von Gen, 1, 1—2, 8.; hier verteidigt der Herr Verf. mit Gliick das
verhiltnismaBig hohe Alter des bibl. Schopfungsberichtes gegen einzelne
Vertreter der hoheren Kritik, welche denselben in eine sehr spite Zeit
versetzen. Wenn Zapletal des weiteren ausfihrt, daf die Israeliten ver-
schiedene im Hexaemeron verarbeitete Ideen, welche babylonischen, phoni-
zischen und agyptischen Ursprunges seien, bei ihrer Einwanderung in
Kanaan vorgefunden und im Laufe der Zeit sich angeeignet bhitten, so
1st das an sich kein Ding der Unmdglichkeit, verstot auch nicht gegen
den inspirierten Charakter der HI. Schrift. Doch wird man gerne zdgern,
dergleichen Assertionen, die allenfalls miBverstanden werden konnen,
beiznstimmen, solange nicht zwingende Beweise dafir erbracht sind.



256 Literarische Besprechungen.

Uberhaupt hitten wir gerade in diesem letzten Kapitel etwas mehr Aus-
fiihrlichkeit gewiinscht, namentlich inbezug auf die Abfassungszeit von
Gen. 1. Im iibrigen ist anzuerkennen, daB V. Zapletal, der auf exege-
tischem Gebiete zu Hause und mit allen modernen Theorien und der ein-
schligigen Literatur wohl vertraut ist, die Schwierigkeiten im Hexaemeron
nicht umgangen, sondern scharf ins Auge gefait und bis in ihre Wurzeln
verfolgt hat. Man kann in einzelnen Punkten anderer Ansicht sein, jeden-
falls wird die gehaltvolle Schrift zur weiteren Untersuchung der schwierigen
Probleme anregen und schitzenswerte Fingerzeige zu deren Losung bieten.

P. Meyer-Boggio de Stadelbofen hat eine wortgetreue franzdsische
Ubersetzung der Schrift Zapletals geliefert; Druck und Ausstattung des
deutschen Originals sind entschieden gefalliger.

Rom (S. Anselmo). P. Hildebrand Hopfl O. S. B.

12. Vincenz Zapletal O. Praed.: Der Totemismus und die
Religion Israels. Ein Beitrag zur Religionswissenschaft
und zur Erklirung des Alten Testamentes. Freiburg(Schweiz),
Universitdtsbuchhandlung 1901. XIV, 176 S. gr. 8°

Heutzutage nehmen die religionsgeschichtlichen Fragen im Studium
des Alten Testamentes eine hervorragende Stelle ein. Die rationalistische
destruktive Kritik wendet das evolutionistische Prinzip, demzufolge sich
aus den rohesten Religionsformen, dem Fetischismus und Totemismus,
im Laufe der Zeiten durch allmihliche Gradition der ethische Monotheis-
mus ausgebildet habe, auch auf die religiose Entwicklung des Volkes
Israel an und sucht nachzuweisen, daB noch deutliche Spuren eines ur-
spriinglich bei den israelitischen Nomadenstimmen heimischen Totemismus
in der HI. Schrift sich finden. Zu dieser hauptsichlich von R. Smith
verteidigten Hypothese nimmt Zapletal in vorliegender Schrift Stellung.
Nach einer ausfiihrlichen Einleitung, in welcher tiber Wesen und Er-
scheinungsformen des Totemismus auf Grund der neuesten Forschungen
Aufschlull gegeben wird, werden der Reihe nach je in einem Kapitel die
einzelnen Argumente, welche fiir den Totemismus bei den Israeliten zu
sprechen scheinen, streng wissenschaftlich auf ihren Wert gepriift, nimlich:
die Tiernamen im A, T., die Naturverehrung, die Speisenverbote, Opfer,
Tatowierung, Tierbilder auf Fahnen, ebenso wird der Gumono- (Geister-)
glaube und das bei den Israeliten angenommene, aber nicht nachgewiesene
Matriarchat eingehend behandelt. Dem gelehrten Verfasser, welcher die
einschligige dltere und neuere Literatur vollkommen beherrscht, ist es
gelungen, den umfangreichen Stoff zu bewiltigen und ein Werk zu
schaffen, welches wegen seiner Griindlichkeit und Ubersichtlichkeit einen
wertvollen Beitrag zur Religionsgeschichte und zur Erklirung des Alten
Testamentes bildet. Jeder wird nach aufmerksamer Lesung des Buches
gerne dem Endresultate beistimmen, dalBl alle Argumente, welche zugunsten
des israelitischen Totemismus angefithrt werden, keine Beweiskraft haben,
Uberdies findet man in dem Werke eine Menge interessanter Details und
erhilt Belehrung iiber verschiedene Dinge, iiber die Herkunft der Semiten
wie Gber die Bedeutung der Gottesnamen, die Ehe der Sohne Gottes mit
den Tochtern der Menschen usw. Uberall zeigt sich der Meister, der mit
sicherem Blick und geibter Hand Gewisses vom Ungewissen scheidet und
nicht in Oberflichlichkeiten sich ergeht, sondern stets den Kernpunkt der
Frage trifft. Zapletals Buch verdient daher mit Recht die allgemeine
Anerkennung, die er in den verschiedensten wissenschaftlichen Kreisen ge-
funden hat.

Rom (S. Anselmo). P. Hildebrand Hopfl O. 8. B.



	Literarische Besprechungen

