
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 19 (1905)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


230 Literarische Besprechungen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Revue Néoscolastique publiée par la Société
Philosophique de Louvain. Louvain, Rue des Flamands
1. Prix 12 fr.
Neuscholastik und Neuthomisraus, diese Ausdrücke waren nachgerade

zu Schlagwörtern gegen die Lehre von der praemotio physica goworden,
und die Verfechter dieser Schulmeinung konnten sich wehren wie sie wollten,
sie wurden weiter als Neothomisten oder Neuscholastiker bezeichnet. Nun
hat sich nach dem Erscheinen der Enzyklika Aeterni Patris unter don
Anhängern der Philosophie des hl. Thomas eine Richtung mächtig
entwickelt, welche in einem ganz vernünftigen und berechtigten Sinne diese
Bezeichnungen für sich in Anspruch nimmt. Zu dieser bekennt sich die
philosophische Gesellschaft von Löwen, und das erste, was uns beim
Durchblättern der von ihr herausgegebenen Quartalschrift zufällig auffällt, ist
gerade ein Indizium, daß sie jener als „neuscholastisch" verschrieenen Lehre
abhold ist. Es wird nämlich berichtet, daß unter den Nichtraitgliedern,
welche im Jahre 1901—1902 vor derselben Konferenzen hielten, Pater
de Munnynck, Professor bei den Dominikanern in Löwon, „den Versuch
machte, seine Zuhörer nicht zwar zu überzeugen, sondern nur zum
Nachdenken zu veranlassen über die Notwendigkeit einer wahren die causa
secunda treffenden Bewegung, welche von dem Simultankonkurs Gottes
verschieden sei und weiterhin einen zweiten direkten Konkurs orfordere,
von dem wir übrigens nur die Existenz kennten". Dieselbe Stimmung
scheint auch sonst unter den erklärten Neuscholastikern vorzuherrschen.
Und sowenig erfreulich diese Tatsache an sich erscheint, wir erblicken darin
eine Ironie des Schicksals, welche geeignet ist, dem Mißbrauch, der mit
dem Namen getrieben wurde, ein baldiges Ende zu boreiten.

Der Neothomismus, wie wir ihn verstehen und wie er allein Sinn hat,
ist die natürliche Folgo dos in der zweiten Hälfte des verflossenen
Jahrhunderts zuerst sporadisch vorbereiteten, dann aber fast allgemein
eingetretenen neuen Aufschwungs der philosophia perennis, die bis dahin soit
ihrer mittelalterlichen Bltiteperiode nur immer mehr Boden verloren hatte;
und er bedoutot nichts mohr und nichts weniger als die Erneuerung dos
Thomismus in organischer Verbindung mit den sicheren Resultaten dor
modernen Wissenschaft. Wie bei dem Ausbau der alten Dome hie und
da von dem ursprünglichen Plane abgegangen werdon muß, so auch hier
bei der Renovierung des ehrwürdigsten Lehrgebäudes des ganzen Mittelalters

und überhaupt der ganzon Vorzeit. Wir wüßten nicht, wer sich
daran stoßen könnte, denn es hat noch niemand behauptet, daß der heil.
Thomas den Ausdruck no varietur für die integrale Wahrheit gefundon
oder daß der Menschengeist außerhalb seiner Schulo nachher immer nur
leeres Stroh gedroschen habe. Aber man wird darauf sehen müssen, daß
nichts Festes abgetragen, nichts Minderwertiges eingefügt werde, und das
ist eine Aufgabo, an der sich alle Thomisten beteiligen sollten, bei der auch
ein Widerstreit der Meinungen unausbleiblich ist, hoffentlich jedoch kein
solcher Gegensatz ontstehen wird, der zu einer dauernden Scheidung in
Neu- und Altthomisten führen könnte. Wir stehon noch im Anfange dieser
Bewegung, doch so viel läßt sich schon heute sagen, daß der Neothomismus

im angegebenen allgemeinen Sinne eine Notwendigkeit ist und bei
normaler Entwicklung im einzelnen kurzweg der Thomismus der Neuzeit
worden muß.



Literarische Besprechungen. 231

In diesem Geiste arbeitet in hervorragender Weise der Begründer und
Leiter der Revue néoscolastique, Mgr. Mercier, Professor an der Universität

und Direktor der St. Thomasschule von Löwen. Seine Handbücher
(Logique, Ontologie, Critériologie, Psychologie) und sein Werk über „Les
Origines de la Psychologie contemporaine" haben eine Aufnahme gefunden,
welche an sich schon einen Erfolg für die von ihm eingeschlagene Richtung
bedeutet: Thomisten rühmen daran das treue Festhalten an den alten
Prinzipien; Moderne die „bewunderungswürdige" Objektivität in der Wiedergabe

der gegnerischen Anschauungen, und alle die klare, anziehende und
methodische Darstellung (P. Gardeil in der Revue Thomiste, Richet in der
Revue scientifique, R. S. Woodworth in Psychological Review von New-York).

Er geht darauf aus, die aristotelisch-thomistische Philosophie alles
unnötigen Ballastes zu entledigen, mit den annehmbaren Ergebnissen der
ihr fremden, ja oft feindlichen Forschung, gleichsam spolia Aegyptiorum,
zu bereichern und sie in einem zeitgemäßen Gewände den modernen Denkern

vorzuführen, welche sie in ihrem alten Scholarenkleide keines Blickes
mohr würdigten. Das ist, wie Pater Gardeil sich ausdrückt, „ein
Modernismus von guter Art", der wohl geeignet ist, die philosophia perennis
wieder in weitere Kreiso einzuführen, nnd an den bekannten päpstlichen
Kundgebungen zur Empfehlung der Rückkehr zu Thomas einen unanfechtbaren

Rückhalt hat. In der Einleitung zu seinem Buche über die Anfängo
der modernen Psychologie schreibt Mgr. Mercier zur Rechtfertigung seines
Standpunktes: „Das Mittelalter zeichnete sich aus in der Betrachtung der
allgemeinen Wahrheiten; die Forscher der Neuzeit sind wunderbar
ausgerüstet für die Analyse (der Tatsachen) und verwenden auf diese Arbeit
ebensoviel Geduld wie Scharfsinn; ist nicht damit gegeben, daß eine schon
alte Philosophie, welche in der Gogenwart wieder aufleben will, ihre
Aufgabe in der Gegenüberstellung der Weisheit der vergangenen Zeiten mit
den neuen wissenschaftlichen Errungenschaften und den heutzutage gangbaren

Lehren zu suchen hat?' Wie eine Antwort auf diese Frage klingen
die Worte, welche Leo XIII. in seinem Briefe Nostra erga Fratres
Minores vom 25. November 1898, also im folgenden Jahre, an den Generalminister

der Minoriten richtet: „Gewiß, der Gang des menschlichen Denkens
hält niemals an; Wissenschaft und Lehre machen fast täglich Fortschritte,
und wer wollte nicht mit Weisheit die Kenntnisse benutzen, welche die
Gelehrsamkeit und die Arbeit der Zeitgenossen jeden Tag erzeugen? Im
Gegenteil, es ist gut, denselben gern alles zu entlehnen, was sie Richtiges,
Nützliches, der göttlich geoffenbarten Wahrheit nicht Widersprechendes
enthalten; aber diejenigen, welche wahrhaft Philosophen sein wollen, müssen
dio Prinzipien und Fundamente ihrer Lehre auf den hl. Thomas gründen."
Und mit diesem Satze hat der große Papst nur das wiederholt, was er
fast zwanzig Jahre vorher in seiner Enzyklika Aeterni Patris vom 4. Aug.
1879 gesagt hatte: „Auream S. Thomae sapientiam restituatis, et quam
latissime propagetis. Sapientiam S. Thomae dicimus; si quid enim a doc-
toribus scholasticis vel nimia subtilitate quaesitum, vel parum considerate
traditum ; si quid enim exploratis posterions aevi doctriuis minus cohaerons,
vel denique quoquo modo noil probabile, id nullo pacto in animo est aetati
nostras ad imitandum proponi."

Damit haben wir die allgemeine Orientierung der Rovue néoscolastique,
welche bereits ein Dezennium hinter sich hat, im voraus genugsam
gekennzeichnet und gewürdigt.

Was die äußere Einrichtung dieser Quartalschrift, von der uns nur
das erste und das dritte Heft des zehnten Jahrgangs vorliegen, betrifft, so
nehmen die größeren Originalartikel in jeder Lieferung circa 100 Seiten



232 Literarische Besprechungen.

ein, und es reihen sich danach — mehr oder weniger vollzählig —
folgende Rubriken an:

1. eine philosophische Chronik über Preisausschreibungen,
Personalitäten, Vereine und hervorragende Publikationen aus allen Ländern;

2. Nachrichten vom Löwener Institut supérieur de Philosophie und
seinen Abzweigungen: Cercle d'études sociales, Conférence de philosophie
sociale, Séminaire d'histoire de philosophie médiévale, lauter Einrichtungen,
welche unseren Universitätsseminarien entsprechen, und ganz speziell von
der Extension universitaire catholique, worunter einfach das seit 1901
begonnene Unternehmen zu verstehen ist, an verschiedenen Orten
Lokalkomitees zur Abhaltung von wissenschaftlichen Vorträgen zu gründen, ein
Unternehmen, welches P. Vermorsch vor kurzem in seinem Manuel Social
einer gesunden Kritik unterzogen hat, in dem Sinne, daß wegen Mangel
an Vorbildung auf Seiten der Zuhörer und der Eigenart dor Belehrung
solche Vorträge mitunter nachteilig wirkten, im großen und ganzen aber
durch die persönlichen Eigenschaften der Veranstalter den Erfolg hätten,
viel Schaden abzuwehren und auch einigen Nutzen zu stiften;

3. Bulletins bibliographiques, d. h. zusammenhängende Besprechungen
der neuen Literatur einer besonderen philosophischen Disziplin;

4. Referate (Comptes-rendus) über eingesandte Bücher und
5. als Beilage eine vom vorgenannten Institut alle drei Monate

herausgegebene ideologische Zusammenstellung philosophischer Werko und
Zeitschriftenartikel.

Der Inhalt der größeren Abhandlungen entspricht der Devise Nova
et vetera; nach den vorliegenden Heften zu urteilen auch darin, daß die
nova den Vorrang haben. Wir finden da eine gute genetische Darstellung
der Moraltheorien Nietzsches von Ph. de Ribaumont; eine mustergültige
Entwicklung .des Glückseligkeitsbegriffes nach Aristoteles von Clodius Piat,
der die minutiöse Genauigkeit seiner doch so fließenden Ausführungen
Schritt für Schritt mit Stellen des Urtextes in Fußnoten belegt; von Edgar
Janssens eine eingehende Kritik von Brunetières Auffassung der Apologetik
als Immanenzapologetik usw. Das genügt, um die Reichhaltigkeit der
Zeitschrift an interessanten Artikeln zu zeigen; wir wollen jedoch ihre
modernisierende Richtung noch durch oinige Beispiele illustrieren.

Unter dem Titel „Un problème à résoudre" liefert uns Professor
Meuffels, der schon früher die Frage angeregt hat, ein ausführliches Re-
quisitorium gegen den Gebrauch des Lateins als Unterrichtssprache für die
Philosophie in den Seminarien. Nicht aus Voreingenommenheit bekämpft
er die traditionelle Methode, denn or hat sie selbst jahrolang befolgt, er
anerkennt die didaktischen Vorzüge des Lateins, ja dessen Unentbehrlieh-
keit für höhere Studien und wünscht sogar, daß es wieder die Universalsprache

der Gelehrten werde; bestimmend sind für ihn nur praktische
Erwägungen: die übrigen Wissenschaften hätten sich besser entwickelt,
seitdem sie in don Nationalsprachen gelehrt würden; der allgemeine Rückgang

in der Kenntnis und Handhabung des Lateinischen beeinträchtige das
Interesse wie das Verständnis beim philosophischen Unterricht, während
der Gebrauch der Volkssprache beides fördere, und es sei schließlich die
Zeit für die Seminarkurse über dieses an sich schon schwierige Fach zu
kurz abgemessen, um auch noch die aus der fremden Sprache sich
ergebenden Schwierigkeiten gründlich bewältigen zu können.

Dornet de Vorges, einer der bedeutendsten Vorkämpfer der
Neuscholastik in Frankreich, der, im Gegensatz zu Prof. Meuffels, „in seinem

ganzen Leben keine vier Seiten lateinisch geschrieben" hat, betrachtet in
seiner Erwiderung die Sache unter höheren Gesichtspunkten : Er sei allerdings



Literarische Besprechuugen. 233

ebenfalls der Meinung, daß auf den Universitäten die Philosophie in der
Volkssprache vorzutragen sei, denn sie könne nur unter dieser Bedingung
auf denselben Fuß fassen, sozialen Einfluß gewinnen und sich in den Strom
dor zeitgenössischen Wissenschaft mischen ; auch habe er nichts dagegen,
daß mit der philosophischen Propädeutik auf den kleinen Seminarien (wie
auf unseren Gymnasien) ebenso verfahren werde; aber in den Priester-
seminarien (und das gleiche gilt von den Universitätskollegien, welche
Seminarkurse ersetzen) sollte das Latein Unterrichtssprache bleiben. Eine
Universalkirche wie die katholische brauche eine Universalsprache, um alle
Nationen zu lehren und zu leiten, und sio finde darin eine schätzenswerte
Stütze für ihre Einheit und die Beständigkeit ihrer Lehren und Einrichtungen;

den Priestern aber, als ihren geborenen Dolmetschern bei den
einzelnen Völkern, miisso diese Sprache geläufig sein. In der Kirche sei
deshalb das Latein keine toto Sprache, und ein Geistlicher, der nicht dasselbe
fließend zu lesen und darin sich angemessen auszudrücken vermöge, sei
einfach seiner Aufgabe nicht gewachsen. Dazu komme die innige Verbindung
der Theologie mit der Philosophie; die Änderung der Unterrichtssprache für
diese werde nur ein neuer Grund sein, solches auch für jeno zu verlangen.

Auch bei Benutzung der Volkssprache könne übrigens die Philosophie
in Formelkram, die Diskussion in Logomachie ausarten, und es werde sich
dabei jedenfalls der Mißstand fühlbar machen, daß es in den modernen
Sprachen an einer präzisen, feststehenden und allgemein anerkannten
Terminologie fehlt, wie sie das Genio des hl. Thomas geprägt und seine
unerreichbare Autorität überall in Umlauf gebracht hat. Dagegen könne und
solle dem Mangel an Schulung im Gebraucho der lateinischen Sprache
abgeholfen werden, und das beste Mittel dazu sei die fleißige Übung der
kursorischen Lektüre.

Diese Ausführungen scheinen uns der Zeitlage vollauf Eechnung zu
tragen, ohne durch unnötige Zugeständnisse höhere Interessen zu gefährden,
und es dürfte der von Dornet do Vorges abgesteckte Mittelweg sich um-
somehr zur Befolgung empfehlen, als der Ultranationalismus, von dessen
Verkettung mit dem Problem beide Opponenten abgesehen haben, in jeder
Beziehung sich als Negation des katholischen Geistes offenbart.

Professor Nys, der im vorigen Jahre sein Handbuch der „Kosmologie
oder Naturphilosophie" herausgegeben hat, führt uns auf dieses Gebiet und
behandelt ex profosso „das Individuum in der anorganischen Welt".

Im Gegensatz zur traditionellen Anschauung der Scholastik, daß jeder
anorganische Körper, der sich dem Augenschein als homogenes Kontinuum
darbietet, so z. B. ein Marmorblock, ein Eisenstück, ein gesondertes W asser-
quantum, eine individuelle Substanz darstelle, glaubt er, auf Grund der
Ergebnisse der Physik und Chemie, feststellen zu können, daß alle sichtbaren

anorganischen Körper samt und sonders Agglomerate sind und nur
deren kleinste Bestandteile, nämlich bei den chemisch einfachen Körpern
das Atom, bei den zusammengesetzten aber das Molekül den Charakter
von Individuen haben. Demgegenüber hat der Dominikaner de Munnynck,
welcher im übrigen denselben Standpunkt einnimmt, auf dem Freiburger
Kongreß im Jahre 1898 dio Ansicht vortreten, daß auch bei den chemisch
einfachen Körpern die Individualität erst dem Molekül zukäme.

Dieser aus dem System des chemisohon Atomisinus übernommene Stroit
ist für unseron Zweck irrelevant, und wir brauchen ebensowenig das
vorgelegte naturwissenschaftliche Material, das keine neue Tatsacho enthält
und unseies Erachtens nur zu einem Wahrscheinlichkeitsbeweis ausreicht,
einer näheren Untersuchung zu unterziehen: wir fragen bloß allgemein nach
den Beziehungen des vorliegenden Artikels zum Thomismus.



234 Literarische Besprechungen.

Thomistisch ist vor allem die Definition vom Individuum: „Indivisum
in se et divisum a quolibet alio", und nur die Deutung derselben bedarf
einer Ergänzung.

Zum Beweise nämlich, daß das zweite Glied „geschieden von allem
anderen" nicht eine faktische Loslösung oder Isolierung besage und
unbeschadet des durch Anziehungskräfte hergestellten Zusammenhangs an den
Molekülen resp. Atomen realisiert sein könne, zieht Nys die Formulierung
heran, welche jene Definition bei der Anwendung auf die göttlichen
Personen gefunden hat: „Individuum autem est quod ost in se indistinctum,
ab aliis vero distinctum" (P. I. q. 29. a. 4.). Er hätte auch aus
demselben Artikel die schlichte Erklärung: „substantia individua, id est
distincts vel incommunicabilis" anführen können, aber vor allem auf P. III.
q. 2. a. 2 ad tertium hinweisen sollen, wo der Ausdruck vollends
klargestellt wird. Dem hl. Thomas ist nämlich schon „die Hand des Sokratcs
ein Individuum (quoddam individuum)", obschon sie nicht per se, sondern
nur in einem Vollkommeneren, d. i. in dem zugehörigen Ganzen, oxistiert.
Für ihn ist eben, wie schon Cajetan an dieser Stelle horvorhebt, der präzise

Sinn der Individualität: aliquid ab aliis distinctum, und es liegt in
keiner Woiso darin quod per ipsain individuum separatim existât. Deshalb

paßt denn auch der Begriff, präzis genommen, ebensogut auf Acciden-
tien und Suhstanzteile, wie auf komplete Substanzen. Nys ist also im
Rechte mit seiner Doutung der thomistischon Definition vom Individuum,
für welche er in der Verschmelzung beider Formeln einen deutlicheren
Ausdruck zu finden glaubt (indivis en lui-môme et distinct do tout autre).
Aber wenn seine Atome und Moleküle, wie es dor Fall ist, in der
Zusammensetzung Einzelsubstanzen sein sollen, so folgt nichtsdestoweniger
anderweitig, nämlich aus dem thomistischen Begriff der körperlichen
Substanz, die Notwendigkeit einer realen physischen Scheidung derselben
voneinander, wenn auch diese keine sinnenfällige zu sein braucht.

Bevor wir das nachweisen, müssen wir untersuchen, welche Bewandtnis
der Thomismus mit den Nysschen Atomen und Molekülon haben mag.

Unseres Erachtens ist eine Verbindung dos chemischen Atomismus
mit dem aristotelisch-thomistischen Formismus nur unter der Bedingung
möglich, daß von letzterem dio beiden Angelpunkte festgehalten werdon,
nämlich: die Zusammensetzung der körperlichen Substanz aus Substanzial-
form und Urmaterie, und die substanziale Verwandlung der Elemente in
der chemischen Zusammensetzung.

Es sind dies die Fundamentalsätze des Systems, und sie stehen auf
dem festen Grunde von Erfahrungstatsachen, welche die alten Denker,
sowoit es nötig ist, ebensogut kannten wie die modernen, denen alle
Erfindungen der Neuzeit zur Verfügung stehen.

Dio reale Ausdehnung und die Aktivität der Körperwesen führen,
wofern nicht dem Subjektivismus Tür und Tor geöffnet werden soll,
unmittelbar und notwendig zur Annahrao zweier Prinzipien, welche in letzter
Instanz' nur als Urmaterie und Substanzialform im aristotelischen Sinne
aufgefaßt werden können. Anderseits macht das fortwährende Worden und
Vergehen in der materiellen Welt die substanziale Wandlung nicht minder
evident. Mag auch der Chemiker die Elemente, aus denen eine neue
Substanz entsteht, für diese hinsetzen und z. B. schreiben: „Das Wasser bostoht
aus Sauerstoff und Wasserstoff", der Denker wird immer wieder sagen:
„Das Wasser entsteht aus der Verbindung dieser so verschiedenen Elemente
und kann wieder in dieselben verwandelt worden; aber solange es Wasser
ist, ist es weder das eine Element noch das andere, noch auch beide als
solche zusammen. Darum wandte sich noch vor wenigen Jahren, in einer



Literarische Besprechungen. 235

Naturforscherversammlung zu Lübeck, Wilhelm Ostwald, Professor der
Chemie zu Leipzig, gegen die Methode, „chemische Prozesse iu Widerspruch
mit der Erscheinung zu konstruieren," und meinte: „Wir haben uns an
diese Anschauungsweise so gewöhnt, daß es uns schwer fällt, deren Sonderbarkeit

oder vielmehr Absurdität einzusehen. Aber wenn wir bedenken,
daß wir die Substanzen nur als die Snmme ihrer Eigentümlichkeiten kennen,
so erscheint die Annahme, daß eine gegebene Substanz noch wahrhaft
gegenwärtig ist, während sie keine von ihren Proprietäten mehr besitzt, von
Unsinn nicht weit entfernt."

In der vorliegenden Arbeit spricht sich Dr. Nys über seine Stellung
zu den erwähnten Forderungen der aristotelisch-thomistischen Philosophie
nicht aus, aber aus einzelnen Ausdrückon und sachlichen Auslassungen —
so z. B. aus seiner Bemerkung über die virtuelle Permanenz der Atome im
Molekül des chemischen Mixtums — kann man entnehmen, daß er sie
bezüglich der von ihm angenommenen Grundbestandteile der anorganischen
Körper anerkennt.

Unter dieser Voraussetzung wären also, im Gegensatz zum Chemismus,
seine Atome nicht die letzten Prinzipien der körperlichen Dingo, sondern
bereits Zusammensetzungen aus solchen, d. h. kleinste, faktisch nicht weiter
teilbare, aber immerhin noch ausgedehnte und dahor mathematisch noch
teilbare, aus Substanzialform und Urraaterie bestehende Einzelkörper, und
seine Moleküle des chemisch zusammengesetzten Körpers wären nicht bloße
Aggregato oder Systeme von solidarisch nnd indivis funktionierenden Atomen,
sondern, als mixta perfecta, ebenfalls körperliche Einzelsubstanzen.

Der Annahmo von solchen Elomenten in der anorganischen Körperwelt

steht die scholastische Philosophie so wenig entgogen, daß kein geringerer

als Thomas ihr die Wege ebnet. Er lehrt nämlich (I. Phys. 1. 9):
Das körperliche Koutinuum sei wohl mathematisch, nicht aber physisch
endlos teilbar, „nam perveniri tandem posset ad partem ita exiguam, ut
forte minorem nulla forma naturalis pati possot". Auf Grund der im
Bereiche des unmittelbar Sinnenfälligen gemachton Erfahrung, daß der
Eintritt und Fortbestand einer jeden Substanzialform von bestimmten
Bedingungen abhängig ist, hat er offenbar erschlossen, daß es Körperfragmente

geben könne, welche nur unter Umwandlung ihrer substanzialen
Eigenart weiter geteilt werden können, und solche, bei welchen auch dies
nicht mehr möglich ist. Das sind aber genau die Elemente, welche
Professor Nys auf Grund seiner Studien auf dem Gobieto des „unendlich
Kleinen" annimmt; denn er erklärt, „daß das Atom bei chomisch einfachen,
und das Molekül bei chemisch zusammengesetzten Körpern das letzte ist,
was bei der möglichen Teilung noch die spezifische Natur des Ganzen
aufweist".

Der Name tut nichts zur Sache, und anderseits wird an dieser nichts
geändert, ob man sie als letzten Teil oder als erstes Element eines Körpers
betrachtet. Soweit es also den Naturforschern gelingt, Atome wie Moloküle
auch nur vorübergehend in freior Existonz nachzuweisen, haben die Tho-
misten dieselben schon im voraus als Individuen anerkannt Und ihnen in
ihrem System die richtigo Stelle angewiesen.

Aber wio steht es endlich mit der Behauptung, daß diese Atome und
Molekiilo auch in der Vereinigung zu einem sichtbaren homogenen Körper
ihre Individualität bewahren?

Daß diese Anschauungsweise der ganzen Scholastik widerspricht, ist
gleich anfangs gesagt worden, aber selbst dieser Widerspruch gründet nicht
in Prinzipien, sondern eigentlich nur in der Verschiedenheit der Auffassung
eines objektiven Tatbestandes.



236 Literarische Besprechungen.

Dio Philosophen der Vorzeit halten bis zum Ende des 18. Jahrhunderts
zur Beurteilung der Natur der anorganischen Körper keine andere Grundlage

als die Erscheinungen und Experimente, die unmittelbar unter die
Sinne fallen. An einem Körper, der sich als homogenes Kontinuum darbot,
konnten sie damit nur potentielle, nicht aktuelle Teile erkennen; der auf
natürlichem Wege entstandene Zusammenhang mußte ihnen als ein
Zusammenhang per se erscheinen und an dem ganzen Körper konnten sie nur
eine einheitliche Wirksamkeit gewahren. Damals konnte der Atomismus
nur ein grundloses Phantasiegebilde sein; die aristotelische Schule, welche
mit dem Verstand arbeitete, konnte in einem solchen Körper nur eine
individuelle körperliche Substanz erblicken.

Wenn es aber jetzt mit don Hilfsmitteln der Neuzeit gelingt,
Tatsachen festzustellen, welche beweisen, daß die Atomo in don chemisch
einfachen, und die Moleküle in den zusammengesetzten Körpern „selbständige
Träger der körperlichen Eigenschaften und Wirksamkeiten" sind, so folgt,
auch nach den thomistischen Prinzipien, daraus, daß diese Elemente die
eigentlichen und wahren Einzelsubstanzen oder Körper sind, während die
sichtbare Körpermasse nur als Agglomorat botrachtet werden kann ; denn
die Substanzialform gilt im Thomismus als prima radix, primus fons oder
primum principium quo, wio agendi, so auch cssondi.

Dies bedeutet übrigens weiter nichts als die Versetzung der
sichtbaren Körper aus der einen in die andere von zwei Kategorion, welche der
hl. Thomas gleich gut kannte, und über welche er Sätze aufgestellt hat,
dio auch heute noch standhalten und beachtet worden müssen.

Wir linden diese Kategorien klar aufgestellt im Anschluß an die
Frage: Quomodo aliquid unum ex duobus vol pluribus constituitur (P. III.
q. 2. a. 1.).

Die dort erwähnte Compositio ex imperfectis, sicut ex anima et
corpore fit homo, et similiter ex diversis membris unum corpus constituitur,
findet bei der Nysschen Theorie der Körperbildung im Reiche des Anorganischen

überhaupt keine Anwendung und würde bei der, auch nach unserer
Meinung weniger plausiblen Ansicht von der Individualität der chemisch
einfachen Moleküle nur dann inbetracht kommen, wonn don betreffenden
Atomen nicht bloß die tatsächliche Existenz, sondern auch die Existenzfähigkeit

außerhalb des Moleküls abgesprochen würde, was keineswegs der
Fall ist. Es muß deshalb auch jetzt noch von derselben auf dem in Frage
stehenden Gebiete abgesehen werden, und alsdann bleiben für die an«
organischen Körpormassen nur zwoi Arten von Zusammensetzung als
möglich übrig:

dio Compositio ex integris perfcctis remanentibus. hei der nur ein
unum secundum quid zustande kommt und die Komponenten als plura actu
verharron, und

die Compositio ex perfectis sed transmutatis, sicut ex elementis fit
mixtum, bei der ein unum per se et simpliciter entsteht.

Ausführlichen Aufschluß erhalten wir dariibor im Opusculum de
mixtions, wo unter anderem auch der wahren, cingontlichen Mischung, bei
der eine gemeinsame Substanzialform die besonderen Substanzialformen der
Elemente ablöst und in allen Teilen des entstehenden Ganzen dio mateiia
prima unmittelbar ergreift, eine Vermengung gegenübergestellt wird, welche
nur wegen der minimalen Kleinheit der äußerlich verbundenen Körperchen
der wahren Mischung ähnelt: (Remanentibus formis substantialibus simpli-
cium corporum) „non erit vera mixtio sed ad sensum, sicut accidit in con-
gregatione invisibilium sive insensibilium corporum propter parvitatem".

Nach Analogio der eigentlichen Mischung muß auch die vollkommene



Literarische Besprechungen. 237

Vereinigung gleichartiger Körperelemente aufgefaßt werden. Sie ist das
Gegenstück zur Teilung einer individuellen Körporsubstanz. Wie hier die
Form, welche ja keine ihr eigene Quantität hat und an sich unteilbar ist,
sich mit den actu vom Kompositum abgetrennten Teilen vervielfältigt,
sofern nur diese die zu solcher Informierung erforderliche Disposition
bewahren, so werden mehrere gleichartige Körper resp. Körperfragmente nur
dann zu einem einzigen Körperindividuum, wenn sie derart miteinander
verbunden werden, daß alle ihre Teile per so zusammenhängen und ihre
Substanzialform auch als numerisch eine das Ganze beherrscht.

Demnach sind die beiden Kategorien oder Klassen: das Körperindividuum

oder die individuelle Körpersubstanz und das Aggregat oder die
congregatio von solchen für dio Thomisten scharf definiert und ontologisch
genau bestimmt.

Freilich lebte, wie schon gesagt, der hl. Thomas in der Meinung,
daß die von Aristoteles für die schlechthinige Einheit des anorganischen
Körpers verlangte vollkommene Homogeneität und per se seiende
Kontinuität der Teile in den sichtbaren Körporn zur Erscheinung kommen, so
daß er einen Stein als Individuum einem Sandhaufen als Aggregat
gegenüberstellen konnte, und er hatte keine Ahnung, daß alle substanziellen
Prozesse der anorganischen Körper sich vollständig und ausschließlich in
Partikeln von einem Millionstel bis zu einem Hundertmillionstel
Millimeter abwickeln könnten, aber in seiner Theorie liegt an und für sich gar
nichts, was einer Versetzung der sichtbaren Körper in die Klasse der bloßen
Aggregate entgegenstände, und wenn er dieselben mit Unrecht für
Individuen gehalten, so kann anderseits dieser error facti die Gültigkeit seiner
auf breitester Grundlage von anderweitigen offenkundigen Tatsachen
entwickelten Deduktionen nicht beeinträchtigen. So bleibt, um nur eins
anzuführen, worauf wir schon gelegentlich der Definition vom Individuum
hingewiesen haben, auch bei Annahme der besprochenen Theorie, das
thomistische Individuationsprinzip notwendig zu Recht bestehen, und
demgemäß müssen die Atome resp. Moleküle, welche nach jener Theorie die
sichtbaren anorganischen Körper ausmachen, voneinander nicht bloß
unterschieden, sondern allseitig real geschieden, getrennt sein; denn es läßt sich
kein anderer Grund aufweisen, weshalb die Substanzform des einen Elements
auf den betreffenden Teil der Materie beschränkt sei, als eben jene reale
Isolierung dieser materia quantitate signata. Nys spricht an einer Stelle
von accidentellen Banden, Verwachsungen oder Schweißungen nämlich, im
Gegensatz zu der Kohäsionskraft; das kann nur im volkstümlichen Sinne
von zufällig oder auch anormal gemeint sein, denn im philosophischen
Sinne ist auch die durch die Kohäsionskraft hergestellte Verbindung eine
nur accidentelle, ebenso wie etwa die zwischen einem Magneteisen und den
von ihm angozogenen Eisenstückchen bestehende.

Der Formismus hat eine unerschütterliche Hauptstütze an den
Erscheinungen der organischen Welt, denn die Rolle, welche die Substanzialform

hier offenbar spielt, wäre ganz und gar unbegreiflich, wenn nicht
schon in der anorganischen Welt Substanzialform und Urmaterie im
aristotelischen Sinne die ersten Prinzipien des Körperlichen wären, und wahre
substanziale Wandlungen stattfänden, wie die Tatsachen auf diesem
Gebiete selbst beweisen, daß es der Fall ist. Aber auf der anderen Seite muß
schon eine oberflächliche Vergleichung der organischen Körper mit den
anorganischen den Gedanken nahelegen, daß möglicherweise die letzteren
nicht wie die erstereu eine einheitliche Substanz, sondern nur ein Aggregat
von gleichartigen Substanzen darstellen; haben sie doch in der Natur, von
den Kristallen abgesehen, nicht einmal eine irgendwie konstante äußere



238 Literarische Besprechungen.

Gestalt, und zeigt sich auch sonst an ihnen nichts, was eino durchgreifende
Individualität positiv bekundet. Dies konnte ebensowenig dem Stagiriten
wie dem Engel der Schule entgehen; daher ihre genauo theoretische
Bestimmung der beiden möglichen Fälle, an der nichts zu korrigieren ist.
Wo es aber galt, diese Theorie auf die Wirklichkeit anzuwenden, dä waren
sie ganz auf den Augenschein angewiesen, und sio konnten obenso gut ein
Aggregat für ein Individuum halten, wio moderne Astronomon zwei Sterne
für einen. Jetzt, wo dio Forschung dos letzten Jahrhunderts auf dem
Gebiete der Atomistik Tatsachen zutage gefördert hat, welche es im
höchsten Grade wahrscheinlich machen, daß die sichtbaren unorganischen
Körper samt und sonders nur Aggregate sind, würden sie selbst ohne
Zweifel, unter Benutzung der angedeuteten Anknüpfungspunkte, ihren
Formismus mit einem verständigen Atomismus vorbinden.

Bleibt demnach Dr. Nys mit Beiner Hypothese nach unsorer Meinung
auf dem eigentlichen Boden des Thomismus, so können wir wenigstens
nicht durchweg dasselbe von G. de Craeno sagen, der in einem „Positivismus

und falscher Spiritualismus" überschriebenon Artikel psychologische
Streifbilder — man sollte trotz der Zitate meinen, ex temporo — entwirft.

Sein Bestreben scheint dahin zu gehen, Hyppolytus Taino gleichsam
als paedagogus ad Thomam hinzustellen, was nur insofern angeht, als dieser
Positivist das Allgemeine niemals ganz aus dem Auge verloren hat; denn
im übrigen ist er bei seiner höheren Spekulation selbst unter den Einfluß
Hegels geraten, und dürfte — wie wir an de Craene sehen werden — eher
vom Thomismus ablenken als ihm die Wege ebnen. De Craeno meint, daß
Taincs antispiritualistischer Zug sich nur gegen den falschen Spiritualismus
oder Idealismus der sog. klassischen Philosophen Maino de Biran, Cousin
und Jouffroy richte; denn er sei aus der Norraalschule hervorgegangen,
wo diese Philosophie die Alleinherrschaft hatte. Und er sucht, leider ohne
gehörigen Zusammenhang und allzu fragmentarisch, durch Zitate und
allgemeine Hinweise auf dessen Worke darzutun, daß eigentlich seine
Anschauung mit der thomi6tischen Lehre von der sinnlich-geistigen Natur
des Menschen übereinstimmt. In offenbarem Anschluß an dessen Analyse
der Erkenntnis, nach welcher die Namen Substitute oder Zeichen für Bilder
und diese solche für Sensationen sind, drehen sich seine Ausführungen um
die drei Konzepte: Namen, Bild, Sensation.

Unsoro Bedenken und Aussetzungen beziehen sich nur auf den ersten
Teil seiner Arbeit.

Wir haben da gleich anfangs, sozusagen als Einleitung, eino
Gegenüberstellung des Bildes und der allgemeinen Idee, welche handgreiflich
beweist, wie sehr die modernisierende Darstellung der Gegenstände der
Philosophie unter dem oben von Dornet de Vorges mit Recht hervorgehobenem

Mangel an oiner festen, allgeipein anerkannten Terminologie leidet
und überhaupt, wahrlich nicht zu ihren Gunsten, von der der alten Meistor
absticht. Wir kürzen die ersten Sätze etwas ab: Das Bild, welcheB bei
Erwägung des Wortes in unserer Seele auftaucht, erscheint beim ersten
Anblick so unbestimmt, daß man nicht sagen kann, ob es überhaupt das
Bild eines besonderen Baumes ist, es nimmt aber bald, entsprechend dem
Gesetze seineB Ursprungs, bestimmtere Formen an und erscheint, in
Anlehnung an frühere Erfahrungen, als Pappel an dor Landstraßo, Apfelbaum
im Garten oder Buche im Walde. Im Gegensatz zu diesen Dingen, welche
unser Wissen auf einen genau umschriebenen Teil dos Raumos und der
Zeit einschränken, umfaßt die allgemeine Idee, die ich bilde, wenn ich den
Namen Baum ausspreche, notwendig alle Bäume, wo und wann sio auch
immer beobachtet werden können. Nun heißt es wörtlich: „Die Spiritua-



Literarische Besprechungen.

listen haben recht gehabt, diesen Unterschied zwischen der abstrakten
Idee und derjenigen, welche nur eine Wiederholung der Sensation ist, zu
betonen. Aber die klassischen Philosophen, die Taine als Lehrer gehabt,
sind viel weiter gegangen. Sie haben die Idee als ein Ereignis betrachtet,
das mit dem Bilde nichts gemein habe. Wie das Bild, vergegenwärtige
sie etwas Abwesendes, das sei jedoch alles. Sio habe keine weiteren
Eigentümlichkeiten (die mit denen des Bildes übereinstimmten): sie sei nicht,
wie das Bild, ein Echo, das Echo eines Tones, eines Geruchs, einer Farbe,
einer Muskelempfindung, kurz, die innerliche Wiederauferweckung irgend
einer Sensation; sie habe nichts Sensibles an sich. Diese Philosophen
vergleichen sie mit etwas Luftigem, Unausgedehntem, Unkörperlichem; sie sup-
ponieren ein Wesen, dessen Akt sie sei; sie nennen dasselbe „Geist" und
sagen, daß unser Geist, über alle Bilder hinaus, die abstrakten
Eigenschaften der Dinge sich vorstelle und kombiniere." — Wir bekennen offen,
daß wir in diesem neuthomistischen Wortschwall den Thomismus nicht
wiedererkennen, und daß wir manches, was hier als Übertreibung des
Idealismus aufgeführt wird, als echt thomistisch anerkennen.

Freilich lehrt der hl. Thomas, daß unser Intellekt so wenig ein Geist
im gemeinten Sinne ist, daß er vielmehr bezüglich der Erkenntnis ewig in
potentia bleiben müßte, wenn nicht die Einheit der Seelensubstanz aktuelle
Beziehungen zwischen ihm und den Sinnen ermöglichte; daß er nichts
erkennt, wofür nicht in letzter Instanz Sinnliches den Erkenntnisgrund
abgibt (nil est in mente, nisi prius fuerit in sensu); ja, daß er nicht nur zur
Gewinnung neuer species intelligibiles, sondern auch zur Reaktuierung der
erworbenon und behaltenen auf die Phantasmen angewiesen ist (ad hoc
quod intellect us [in praesenti conditione] actu intelligat, non solum acci-
piendo scientiam de novo, sed etiara utendo scientia iam acquisita, requi-
ritur actus imaginationis P. I 9. 84. a. 7). Aber, nachdem er in solcher
Weise dem falschen Idealismus einen festen Riegel vorgeschoben, beugt er
nicht minder entschieden einer sensualistischen Auffassung der intellektuellen
Ideen vor: Ad nihil autem srnsus et phantasia sunt necessaria ad intelli-
gendum, nisi ut ab eis accipiantur species intelligibiles (II Contra Gentiles
e. 83). Bei dem Erkenntnisprozeß, den Thomas in bildlichen, aber leicht
zu deutenden Ausdrücken beschreibt, gelangen Sinne und Phantasie schließlich

nur dazu, dem Intellekte (qui habet operationem absque communi-
catione corporis, non utens organo corporali) in den Phantasmen das Objekt
zu seiner Tätigkeit zuzuführen (pbantasmata sunt materia causae), und die
abstrakten Ideen, das Endergebnis des intellektivon Prozesses, sind,
wenngleich aus sinnlichen Erkenntnissen geschöpft und, beim aktuellen Denken,
mit Phantasmen, an sich doch etwas ganz anderes als die Sensationen:
sie sind, als accidentelle Bestimmungen eines geistigen Vermögens, selbst
etwaB Geistiges. Daher kann man auch vom Standpunkte des Thomismus
aus behaupten: Die abstrakte Idee sei „nicht, wie das Bild ein Echo, das
Echo eines Tones, eines Geruchs oder die Wiederauferweckung irgend
einer Sensation," und es ist, trotz s 11er Anknüpfungen an die Sinnenerkenntnis,
8tatthaft, dieselbe nicht nur mit etwas Unausgedehntem, Unkörperlichem zu
vergleichen", sondern auch geradezu als solches zu bezeichnen. Und wenn
auch die Annahme als idealistisch zurückzuweisen ist, „daß unser Geist
über alle Bilder hinaus die abstrakten Eigenschaften der Dinge sich
vorstelle und kombiniere", da incorpores, quorum non sunt pbantasmata,
eognoscuntur a nobis per cömparationem ad corpora sensibilia quorum sunt
phantasmata" (P. I. q. 84. a. 7.), so ist doch auch mit Thomas zu betonen:
quod sensitiva cognitio non est tota causa intellectualis cognitionis; et ideo
non est mirum, si intellectualis congnitio ultra sensitivam se extendit



240 Literarische Besprechungen.

(P. I. q. 84. a. 6), indem sie nicht nur von Baum und Zeit absieht, sondern
auch durch Schlußfolgerung die Gründe bis zum letzten Urgrund erfaßt.

Wir behaupten hier keineswegs, daß de Craeno von der thomistischen
Anschauung abgegangen ist, — er will offenbar bloß das nil in intellectu
nisi prius in sensu urgieren, — sondern daß er bei der Gegenüberstellung
der sinnlichen Vorstellung und der abstrakten Idee den Zusammenhang in
einer Weise hervorkehrt, welche den wesentlichen Unterschied, wenn nicht
verwischt, so doch verdunkelt.

Dio Bolle aber, welche er weiterhin dem Worte bei Entstehung der
allgemeinen Begriffe zuweist, können wir nicht mehr mit den ausdrücklichen

Erklärungen und don Andeutungen des hl. Thomas in Einklang
bringen, und das erscheint uns um so bedenklicher, als es sich hior um
ein Gebiet handelt, zu dessen Erforschung lediglich die Introspektion, wie
der moderne Ausdruck für Selbstbeobachtung lautet, erforderlich ist.

De Craeno kleidet sein Thema in die Form eines Paradoxons : „Ich
beobachte der Eeihe nach Fichten, Buchen, Kastanienbäume, Birken, Eschen,
einen ganzen Hochwald, und ich gewahre jenes Aufstreben des Stammes
und jene Entfaltung der Äste, welche dio beiden Unterscheidungsmerkmale
des Baumes sind; ich denke den Baum im allgemeinen und spreche den
Namen „Baum" aus. Welche Bolle hat der Name beim Ursprungo meiner
Idee gespielt?" Später fragt er: „Ist dieser Name als wirkende Ursache
an der Entstehung meinor Idee beteiligt?"

Zur Würdigung von Taines Theorie vom Namen sei folgendes
hervorgehoben.

Er sagt: „Wir haben keine allgemeinen Ideen im eigentlichen Sinno,
sondern nur Tendenzen zu benennen und Namen WaB wir eine
allgemeine Idee,- eine Gesamtanschauung nennen, ist lediglich ein Name,
nicht zwar der bloße Laut, der in der Luft schwirrt und unser Ohr
erschüttert oder die zusammengefügten Buchstaben, welcho das Papier
schwärzen und unsere Augen treffen; auch nicht einmal diese Buchstabon
geistig wahrgenommen oder dieser Laut innerlich ausgesprochen, sondern
dieser Laut oder diese Buchstaben, insofern sio, wenn wahrgenommen, mit
einer doppelten Eigentümlichkeit behaftet sind, nämlich erstens die Bilder
der Individuen einer bestimmten Klasse und nur diese in uns wachzurufen,
zweitons jedesmal, aber auch nur dann sich wiedereinzustellen, wenn eiu
Individuum dieser selben Klasse unserem Gedächtnisse oder unserer
Erfahrung sich darbietet" (De l'intelligonce I 42). Taino geht nieht so weit,
bemerkt de Craeno, zu behaupten, daß das Wort koinen eigenen Sinn
habe; nach ihm besagt die Theorie des Zeichens, daß der Name für uns
die Stelle des Bildes vertrete, welches wir von dem mehreren Individuen
gemeinsamen Charakter nicht haben und auch nicht haben könnon. Wenn
ich den Baum allgemein auffasse und den Namen ausspreche, so bedeutet
dios einfach, daß eine gewisse Tendenz, die beiden Unterscheidungsmerkmale

des Baumes und eben nur dieso zu vereinigen, sich schließlich in
mir entwickelt hat und allein herrscht.?

Auch wir geben zu, daß Taines Namen, so sohr sie auch vorgedrängt
werden, doch nicht, wie die der Sensualisten, bloß Begistriernummern für
sinnliche Erkenntnisse sind. Es geht bei ihm die Benennung zusammen
mit einem wirklichen Abstraktionsprozeß, der sich jedoch vom thomistischen
durch Oberflächlichkeit und Unvollständigkeit wesentlich unterscheidet.
Nach dem hl. Thomas entspricht dem Universalbegriff eine Eealität, welche
in den Individuen wirklich, jedoch nicht getrennt für sich, oxistiort und
die schon einen besonderen Zusammenhang bestimmter Eigentümlichkeiten
(notae) begründet, wolche nicht wie die übrigen variieren. So ist das



Literarische Besprechungen. 241

Universale freilich nicht formaliter, aber doch wirklich als Wesenheit
in jedem Einzelwesen der betreffenden Art und könnte an sich auch aus
einem einzigen erkannt werden. Adae vero non inveniehatur adiutor
similis eius. Zu der allgemeinen Idee Mensch, welche in jener Erkenntnis
eingeschlossen war, konnte Adam auch mit der bloßen Vernunft durch
die an ihm, dem einzigen Menschen, gemachten Wahrnehmungen gelangen.
Der ganze Erkenntnisprozeß vollzieht sich, unter der Bedingung oder bei
Anlaß der Verbindung mit ihrem eigenen Objekt, durch die vitale
Betätigung der Seelenkräfte. Wie hei demselben Realobjekt das Auge die
Farbe (resp. das, was als Farbe empfunden wird) ohne den Geruch, und
der Geruchsinn diesen ohne die Farbe wahrnimmt, so erfaßt, bei geeigneter

Vorlegung in den Phantasmen, der Intellekt sein obiectum proprium,
die Wesenheit, welche ebendadurch, daß sie separatim betrachtet wird,
formaliter als universale erscheint. Das ist, nach unserer Auffassung, der
nackte Sinn des tiefdurchdachten thomistischen Ahstraktionsprozesses,
der je nach den Verhältnissen, unter denen er sich abwickelt, zu mehr
oder weniger distinkten, aber immer wahrhaft allgemeinen und trotz der
Vielheit der Merkmale einfachen Ideen führt.

Taine dagegen stellt die Sache folgendermaßen dar: Wir gewahren
an dem Individuum gemeinsame charakteristische Merkmale, und wir haben
eine natürliche Tendenz, dieselben für sich allein zusammenzufassen. Sie
lassen sich aber nicht zu einem psychischen Bilde (species sensibilis)
vereinigen, wie wir auch kein materielles Bild davon entwerfen könnten:
es ist nicht möglich, einen Baum zu malen, der nur Stamm und Krone
im allgemeinen wäre, ohne irgend welche individualisierende Momente. Für
die Summe jeuer au und für sich ungeeinten gemeinsamen Merkmale
setzen wir daher einen Namen hin, gerade wie in der Algebra für eine
komplizierte Zahlenreihe einen Buchstaben, mit dem wir dann wie mit
einer wirklichen Einheit operieren können. So kommt mit und durch den
Namen eine allgemeine Idee zustande, die, wenn man von ihrer Bildungsweise

und dem ihrer Einheit anhaftenden hypothetischen Charakter
absieht, allerdings in mehrfacher Beziehung mit der thomistischen
übereinkommt.

Das genügt jedoch, damit deCraeneeineförmlicheLobrede darauf halte.
„So hat Taine," schreibt er, „einen Weg eröffnet, der das

Verständnis der Scholastik erleichtert. Wie der Geruch oder die Farbe,
welche zur Unterscheidung der Dinge dienen, so sind die Namen Zeichen;
aber im Unterschied von den Zeichen, welche die Natur uns liefert, sind
es Zeichen, welche wir selbst fabrizieren, und welche infolgedessen alles,
was da ist, zu bezeichnen geeignet sind. Das ist bis zur Evidenz bewiesen
durch das Beispiel der Sprache des Rechnens (Taine, de l'intelligence I.
1. 1. ch. 2.). Dank dieser Sprache erreichen wir denselben Erfolg wie
eine Kreatur, deren Gedächtnis und Einbildungskraft die unsrigen endlos
an Klarheit und Weite übertreffen würde. Die Kraft der Substitution
erweitert aber nicht bloß das Feld der Kenntnis, die wir den Sinnen
schulden; sie schafft außerdem in uns die Idee von Dingen, welche die
Sinne überhaupt nicht wahrnehmen können; ein Dreieck, einen Kreis oder
ein Viereck (als formale Konzepte): ja, sie gewährt uns positiv Zutritt
zum Unendlichen, da es zum Wesen jeder abstrakten Größe gehört, daß
sie sich immer noch über denjenigen Teil hinaus ausdehne, den wir
gerade betrachten".

Ist es nicht im höchsten Grade eigentümlich, daß ein Thomist der
„Substitutionskraft" zugute schreibt, was der hl. Thomas sachlicher aus
4er Immaterialität der allgemeinen Ideen deduziert? Intellectus est

Jahrbuch für Philosophie etc. XIX. 16



242 Literariscche Besprechungen.

cognoscitivus universalis, quod est abstractum a materia individual!, et
per coa8equens quantum est de se, ad indefinita iudividua se extendit
(P. I. q. 86. a. 2.).

Aber welche Rolle schreibt denn de Craene selbst dem Worte bei
Entstehung unserer allgemeinen Ideen zu?

Gleich nach Aufstellung seines Themas in der angegebenen Fassung
sagt er, daß man auf den ersten Blick versucht sei, das Wort als eine
Begleiterscheinung, gleichsam die Metallmutter, der Idee zu betrachten;
das sei jedoch nur der Fall für das Bild, welches in der Seele auftaucht,
wenn man das Wort betrachtet. Dann schreibt er: „Es ist immer
gegenwärtig, wenn wir denken," „ich kann den allgemeinen Begriff ,Baum'
nicht fassen (concevoir), ohne daß aus der Tiefe meines Gedankens eine
Buchstabengruppe, ein Wort sich erhebt, welches meine Idee vor meinen
Augen aufleben läßt und für meine Imagination faßlich macht." Und er
führt zuletzt den Irrtum der Idealisten, welche von reinen Ideen, reiner
Vernunft und der gleichen Entitäten gesprochen haben, darauf zurück,
daß sie das Wort nicht beachtet und als Accessorium behandelt haben,
während „die Idee dank demselben sich bildet". Kein Zweifel! er
teilt die Ansicht Taines über die Rolle des Wortes bei Entstehung
unserer allgemeinen Begriffe, und die abstrakte Idee, welche der Intellekt
aus den Phantasmen der körperlichen Dinge bildet, erscheint ihm höchstens
als ein Embryo, das erst durch das äußere Wort (näherhin das aus
Vorstellungen von Buchstaben oder Lauten zusammengesetzte Wortbild der
Phantasie, verbum imaginatum) zur vollen Entwicklung gelangt.

Dabei ist er so sehr von der Verträglichkeit dieser Ansicht mit dem
Thomismus überzeugt, daß er ausruft: „Wie könnten wir, die wir der
dem Idealismus radikal entgegengesetzten Lehre des hl. Thomas von Aquin
folgen, der Wörter vergessen und die uns angebotene Lösung
vernachlässigen?"

Wir sind der entgegengesetzten Meinung und behaupten, daß der
hl. Thomas, der gewiß nicht dem falschen Spiritualismus huldigte, nur
ein schlichtes Nein als Antwort gegeben hätte, wenn ihm die thematische
Frage in derselben Form wie uns vorgelegt worden wäre: Ich beobachte
eine Reihe von Bäumen, bemerke Stamm und Krone als gemeinsame
charakteristische Merkmale, denke den Baum im allgemeinen und spreche
den Namen aus; hat dieser Name als causa efficiens bei Bildung meiner
Idee interveniert?

Allgemein und ohne Paradoxie würde die Frage in thomistischer
Ausdrucksweise einfach lauten: Ist das äußere Wort ein wirkender Faktor
bei Eruierung der allgemeinen Idee aus gegebenen Phantasmen? Eine
solche Rolle des Wortes leugnet der hl. Thomas ausdrücklich im Opus-
culum de differentia verbi divini et humani: „Planum est," sagt er, „quod
illud quod siguificatur inteiius in anima existens (d. i. das verbum cordis,
oder verbum interius, die abstrakte Idee selbst) prius est quam ipsum
verbum voce prolalum, utpote causa eius existens." Also die Idee ist
nach dem hl. Thomas schlechthin früher da als das Wort, und er
bezeichnet dieses, einige Zeilen weiter, als das Zeichen des „verbum interius
juod intelligens intelligendo format"; es ist also nach ihm lediglich ein
iußeres Zeichen der fertigen Idee, welche der Intellekt durch seine eigene
Tätigkeit aus den Phantasmen gewinnt.

De Craene meint einen geeigneten Untergrund für seine Ansicht im
iristotelisch-thomistischen Satze: Nihil sine phantasmate intelligit anima
zu finden. Mit Unrecht; denn der angezogene Artikel (P. I. q. 84. a. 7)
ond die Stelle De Veritate q. 10. a. 2. ad 7um, wo dieser Satz erklärt



Literarische Besprechungen. 243

und begründet wird, gestalten sich sogar zu einer Widerlegung derselben.
„Keine Potenz," so wird da in der Hauptsache ausgeführt, „vermag irgeud
etwas zu erkennen, wenn sie sich nicht ihrem (eigentlichen) Objekte
zuwendet; so erkennt der Gesichtssinn nichts außer dadurch, daß er sich
auf die Farbe richtet." „Nun ist aber das obiectum proprium des mit
dem Leibe verbundenen menschlichen Intellekts nicht die vom Körperlichen

getrennte intelligible Substanz, sondern die in der körperlichen
Materie existierende Wesenheit" und „das Partikuläre (in dem es sich
vorfindet) erfassen wir durch die Sinne und die Phantasie". „Ideo necesse
est ad hoc quod intellectus actu intelligat suum obiectum proprium, quod
convertat se ad phantasmata, ut speculetur naturam universalem in
particular existentem." Die Phantasmen also, welche der hl. Thomas für die
Reaktuierung wie für die erste Bildung der allgemeinen Ideen als
unentbehrlich erklärt, sind diejenigen, welche die Wesenheit in particulari
abspiegeln. Und wenn der Intellekt auf Grund solcher Ideen zu höheren
vordringt, von denen es keine Sinnenbilder gibt, so haben diese, wie ad
tertium ausdrücklich gesagt wird, ihren natürlichen sensiblen Stützpunkt
in den Phantasmen jener, wie z. B. unsere intellektuelle Gottesidee sich
gleichsam vom Phantasma der sichtbaren Welt als Hintergrund abhebt,
da wir Gott als causa et per excessum et per remotionem aus der Welt
(als Erkenntnißgrund) erkennen.

In dem natürlichen Werdeprozeß der allgemeinen Idee hat der
hl. Thomas keine Verwendung für das äußere Wort, auch nicht als verbum
imaginatum. Das Phantasiebild des geschriebenen oder gesprochenen
Wortes kann jene natürlichen Phantasmen an sich ebensowenig ersetzen,
wie etwa ein farbiges Viereck dem Auge zur Vorstellung eines Kreises
verhelfen könnte, obschon das Auge gegebenenfalles diesen nur durch
die Farbe erkennt. Nur in einem Falle kann das Begriffswort uns zu
dem allgemeinen Begriffe auf natürlichem Wege führen, aber auch da
bloß per accidens und in anderer Weise, als de Craene meint.

Wenn die Phantasmen uns nicht hinlänglich von selbst aus der
Natur oder der Erinnerung zufließen, so daß wir nur eine konfuse Idee
bilden können, die uns nicht befriedigt, dann suchen wir nach neuen.
Quando aliquis conatur aliquid intelligere, format sibi aliqua phantasmata

per modum exemplorum, in quibus quasi inspiciat quod intelligere
studet. Nun ist es eine bekannte Tatsache, daß die meisten Begriffswörter

vermöge ihrer Zusammensetzung oder ihrer Ableitung einem, je
nach dem Grade seiner Sprachkeuntnis, mehr oder weniger Anlaß zur
Bildung von geeigneten Phantasmen bieten, wie z. B. das Wort Dreieck
ein deutsches Kind auf das Phantasiebild und dadurch auf den Begriff
der betreffenden Figur bringen dürfte, und so kann allerdings ein Name
als causa efficiens bei der Entstehung der mit demselben bezeichneten
allgemeinen Idee inbetracht kommen. Aber in dem von de Craene
gewählten Beispiele wie überhaupt, wenn die Phantasmen aus den
Gegenständen dureb Anschauung gewonnen sind, kann davon keine Rede sein.
Da ist das Wort bezüglich der Idee ein eigentliches Accessorium; das
äußere Wort ist, wie Thomas lehrte, lediglich das Zeichen des inneren
und, da es ein arbiträres Zeichen ist, wie schon die Verschiedenheit der
Sprachen beweist, so beruht das Verhältnis beider einfach auf einer durch
Gewohnheit begründeten Assoziation, über welche der Engel der Schule
jn seiner Abhandlung De Memoria et Reminiscentia die notwendige
Aufklärung gibt.

Das Wort erinnert an die Idee und die Idee an das Wort. Daß
dabei das Bild der Buchstabengruppe in der Seele aufsteigt, kommt von



244 Literarische Besprechungen.

der Verbindung des verbura imaginatum mit dem Verbum vocale im
engeren Sinne; denn das Wort von Bonald ist wahr: Wir können unseren
Gedanken nicht ausdrücken ohne zuvor unseren Ausdruck zu denken,
wohlbemerkt nicht ohne zuvor unseren Gedanken zu denken; denn der
Gedanke muß vorangehen. Und daß desgleichen sachliche Phantasmen
bewußt oder unbewußt ius Spiel treten, kommt eben daher, daß anima
eine phantasmate nihil actu intelligit. Ein Umstand aber beweist die
Äußerlichkeit der Verknüpfung: Wir stehen oft vor einem bekannten
Worte und suchen nach der Idee, die es uns zuführen soll, und ebenso
oft erfassen wir eine Idee, ohne das Wort, welches sie deckt, aufzufinden;
manchmal lebt die vermißte Kenntnis wieder auf; mitunter ist sie aber
radikal durch Entwöhnung verloren gegangen und muß de novo gelernt
werden.

Die Bedeutung des Wortes für das Denken liegt nicht in einer
kausalen Einwirkung auf die naturgemäße Entstehung der allgemeinen
Ideen, sondern in seinem Charakter als Zeichen und infolgedessen als
Instrument für die Handhabung der fertigen Ideen. Hier hat der heilige
Thomas freien Raum zu einem interessanten Ergänzungskapitel gelassen,
in dem die Modernen zu ihrem Rechte kommen könnten, ohne daß am
traditionellen Thomismus gerüttelt würde. Es scheint uns aber, daß de
Craene, in seinem Bestreben Taine die Hand zu reichen, mit seinen
Ausführungen über das Wort aus der goldenen Mitte, welche der Eugel der
Schule zwischen dem falschen Realismus und dem falschen Idealismus
mit aller nur wünschenswerten Klarheit bezeichnet hat, geraten ist, mit
anderen Worten, daß er den Intellekt nicht gebührend zur Geltnng
kommen läßt.

Im übrigen enthält auch diese Arbeit recht gute und interessante
Partien.

Sourbrodt. Pfarrer Nicolaus Pietkin.
2. RichardKralikv.Meyrswalden: Uber Philosophie

als Begriffswissenschaft. Leipzig, Barth 1903. gr. 8°. 20 S.
Richard Kralik, dessen Name weit über die Grenzen seiner

österreichischen Heimat bekannt ist und mit Respekt geuannt wird, hat den
Versuch eines philosophischen Systems gewagt, den er unter dem Titel
„Weltweisheit" (3 Bände, Wien, Konegen 1894—1896) veröffentlicht hat.
Überweg-Heinzes Grundriß hat, wie ich zu meinem Bedauern sehe, auch
in seiner neuesten Auflage (IV9, 1902) von diesem Werke nicht Notiz
genommen.

In dem vorliegenden Vortrag, den Kralik in der Philosophischen
Gesellschaft an der Universität zu Wien am 9. Dezember 1902 gehalten
hat, bietet er uns „Prolegomenon einer künftigen Philosophie als einer
Theorie und eines Systems der Begriffe". Er findet, daß „der einzige
und rechtmäßige Stoff der Philosophie die Begriffe" sind (3). Die
Philosophie ist somit „Begriffswissenschaft" (5), ihre besondere Aufgabe ist es
„eine möglichst zutreffende Systematik der Begriffe" zu schaffen (6).
„Die ganze Entwicklung der Philosophie ist nichts anderes als das mehr
oder minder bewußte Streben nach diesem Ideal" (7). Dies wird an der
Hand eines philosophiegeschichtlichen Überblicks gezeigt (7—21). Die
aristotelische Kategorientafel befriedigt Kralik nicht, er findet die
Kategorien „Lage" und „Haben" wenig einleuchtend. Auf die scharfsinnige
Abteilung der Kategorien, die der Aquinate im Kommentar zur
Metaphysik des Aristoteles (lib. V, lect. 7) vorlegt, kommt Kralik nicht zu
sprechen. Den Schluß des Vortrags bildet der Versuch, eine verbesserte



Literarische Besprechungen. 245

Kategorientafel aufzustellen, in der „Lage" und „Haben" als selbständige
Kategorien eliminiert und dafür zwei neue Kategorien, „Reflexion" und
„Materie" eingeführt sind (23 f.). —

Referent findet, daß der Begriff und das Arbeitsgebiet der
Philosophie in der vorliegenden Schrift nicht entsprechend bestimmt sind, und
erlaubt sich diesbezüglich auf Commers Logik (Paderborn, F. Schöningh
1897) Einleitung § 1 zu verweisen. Auch mit den in der Kategorientafel
vorgenommenen Änderungen und Umdeutungen kann er sich nicht
einverstanden erklären. Trotzdem behält Kraliks Untersuchung ihren Wert
als Denkmal ernsten Strebens und Ringens.

Wien. Prof. Dr. Seydl.

3. L. Schmöller: Die scholastische Lehre von Materie
und Form. Passau, Kleiter 1903. gr. 8°. 63 u. III S.

M. Schneid (1877) und A. Michelitsch (1897) haben die scholastische
Lehre von Materie und Form monographisch behandelt. Sie haben, wie
Schmöller im Vorwort vorliegender Publikation sagt, „auf streng
scholastischem Standpunkt beharrend unter Bekämpfung des Atomismus die
Tatsachen der Naturwissenschaft zu erklären unternommen". Schmöller
selbst setzt sich die Aufgabe, „vom Standpunkt der Naturwissenschaft
aus die scholastische Lehre zu beleuchten und deren Begriffen einen der
modernen Körperlehre entsprechenden Inhalt zu geben".

Und das Ergebnis, zu dem er kommt? „Der Körper ist seinem
Wesen nach Kompositum aus Materie und Form. Dabei haben als
Materie zu gelten die kleinsten Teilchen des Stoffes (die Atome) und
als Form das Gesetz der Zusammenordnung derselben zum durchaus
einheitlich gebauten Körper" (S. 56) Seydl.

4. Otto Willmann : Empirische Psychologie (Philosophische
Propädeutik, II. Teil). Wien u. Freiburg i. B., Herder 1903.

gr. 8°. IV u. 174 S.

1901 erschien Willmanns „Logik" und wurde im „Jahrbuche" XVI.,
S. 374 ff. besprochen. Alle Vorzüge, die diesem vorab für Österreichs
Mittelschulen gedachten Lehrbuche eignen, kommen im vollen Maße auch
dem vorliegenden Leitfaden der Psychologie zu.

Das fortwährende Zurückgehen auf die Eigenerfahrung des Schülers,
auf den Schatz von Einblicken, den ihm die Lektüre alter und moderner
Klassiker zugeführt, das etymologische Zergliedern der Termini, das
Aufdecken der Geistesarbeit, die in manchen Redewendungen beschlossen
liegt, gelegentlich Notizen philosophiegeschichtlicher Art — all das finden
wir in der „Psychologie" Willmanns ebenso wie in seiner „Logik", mit
der jene, wie schon die zahlreichen Verweise zeigen, eine didaktische
Einheit bildet.

Daß die Darleguug der Psychologie auch auf das religiöse, ethische
und soziale Gebiet hinübergreift, ist gewiß nicht von Schaden, denn nur
so gefaßt, vermag der Psychologie-Unterricht wahrhaft erziehend zu wirken
und für die sittliche Lebensführung vorzubereiten.

Möge Gottes Segen auf diesem Büchlein ruhen, möge es mit dazu
beitragen, unsere Studierenden zu Edelmenschen heranzubilden, zu ganzen
Männern von Willmanns Schlag!

Wien. Prof. Dr. Seydl.



246 Literarische Besprechungen.

5. Anton Seit»: Willensfreiheit nnd moderner
psychologischer Determinismus. Cöln, Bachem ohne Jahr
gr. 8°. 62 S.
Der Verfasser vorliegender Studie hat bereits in der Schrift: Die

Willensfreiheit in der Philosophie des Chr. Aug. Crusius gegenüber dem
Leibniz-WolffschenDeterminismusin historisch-psychologischer Begründung
und systematischem Zusammenhang (Würzburg 1899) sich bemüht, der
Widerlegung des modernen psychologischen Determinismus durch
Zurückverfolgung bis an sein erstes Auftreten in Deutschland den Weg zu
bahnen. Der philosophiegeschichtlichen Behandlung des Problems
läßt er nunmehr die spekulative folgen (vgl. S. 1 f.).

Vorerst handelt es sich ihm um eine genaue Bestimmung des
Begriffes der Freiheit, den er durch das Stichwort „relativer
Indeterminismus" markiert (S. 3—12). Nach der Erklärung des Begriffes
„relativer Indeterminismus" wird dessen Begründung vorgeführt, und
zwar positiv durch die Beweise für die relative Willensfreiheit (ethischer,
psychologischer, metaphysischer Beweis, S. 12—28), negativ durch
Zurückweisung der deterministischen Begründung (Motivendeterminismus,
Charakterdeterrainismus. S. 28—43). Ein Schlußabschnitt ist der
psychologischen Analyse der Willensfreiheit gewidmet, d. h. es wird eine
Erläuterung des Herganges bei der freien Willensentscheidung gegeben,
nachdem zuvor die Elemente der freien Handlung, das Willensvermögen
und seine Aktivität, beleuchtet wurden (S. 43—02).

Schon von anderer Seite1 wurde darauf aufmerksam gemacht, daß
manche Wendung in Seitz' neuester, gewiß beachtenswerter Schrift einen
Würzburger Beigeschmack hat, so z. B. die Stelle (S. 10): „weil nur
Gott von Ewigkeit her kraft eigener Tat im Besitze seiner
Vollkommenheit ist etc.". Seydl.

6. RudolfEuchen: Gesammelte Aufsätze zur Philosophie
und Lebensanschauun^. Leipzig, Dürr 1003. gr. 8°. 242 S.
Euckens Standpunkt ist nicht unser Standpunkt. In philosophischer

und religiöser Beziehung gehen unsere Wege weit auseinander. Vielfach
stehen sich unsere Ansichten wie Ja und Nein schroff gegenüber.

Aber es verträgt sich mit dem deutlichsten Nein, das man einer
Anschauung entgegenhält, doch eine große Hochachtung vor dem Träger
dieser Anschauung, wenn man ihn als einen hochbegabten, edelveranlagten,
nach dem Höchsten ringenden Menschen kennen gelernt hat. Eucken
selbst ist vorbildlich in dieser Beziehung, wenn er am Ende seiner
Besprechung der „Geschichte des Idealismus" von Otto Willmann sagt:
„So müssen wir bei allem, was uns trennt, schließen mit dem Ausdruck
höchster Achtung vor diesem Lebenswerk eines ehrlichen und tapferen
Mannes, einer lauteren und tiefgründigen Seele".

Diese Achtung, die Eucken einem der Unsrigen zollt, bringen auch
wir ihm entgegen, und wir verfolgen mit Interesse seine bedeutsamen
Publikationen. Auch seine „Gesammelten Aufsätze" sind uns eine
willkommene Gabe, enthalten sie doch nebst vielem anderen zum Nachdenken
Anregenden die Anzeige von Willmanns monumentalem Werk," die sich
so vornehm von Paulsens „Ketzergericht" abhebt.

Wien. Prof. Dr. Ernst Seydi.

1 Vgl. St. aus M.-L. 64, S. 223.
' „Ges. Aufsätze" S. 206—228: „Ein neuer Durchblick der

Weltgeschichte".



Literarische Besprechungen. 247

7. Ceslaus M. Schneider: Die fundamentale Glaubenslehre

der katholischen Kirche, vorgelegt und gegen die
modernen sozialen Irrtümer verteidigt von Papst Leo XIII.
Aus den päpstlichen Kundgebungen zusammengestellt. Kl. 8°,
XII, 460 S. Schöningh, Paderborn 1903.
Ein schlichtes, aber höchst sinnreiches Andenken an den großen

Papst Leo XIII. ist uns hier geboten. Die sozialen Irrtümer unserer Zeit
greifen geradezu das Fundament der hl. Kirche an. Die Gottheit Christi
wird geleugnet und damit der übernatürliche Charakter der katholischen
Kirche. Ist doch gerade das der hl. Kirche innerstes Wesen, „der Leib
Christi" zu sein, wie der Apostel (Ephes. 1, 23; 4, 4; 5, 23) ausdrücklich

sagt. Christus ist das unsichtbare, der jedesmalige Papst das sichtbare

Fundament. Darum wendet man sich vor allem gegen das sichtbare
Oberhaupt der hl. Kirche. Mit ihm fällt eben diese. Das ist denn so
recht eigentlich die fundamentale Glaubenslehre der katholischen Kirche.
Und gerade diese wird vorgelegt und verteidigt. Hier haben wir mitten
in den Wirrnissen unserer Zeit eine ganz sichere Richtschnur für unser
Denken und Handeln. Näher werden wir insbesondere unterrichtet über:
die Gewalt und Aufgabe des Papsttums, die Kirche, den Staat, Staat und
Kirche, die Katholiken, das Papsttum und seine Feinde, die Familie, die
soziale Frage, die christliche Demokratie, Freiheit und Freiheiten, die
Kirche und die Sklaverei. Die betreffenden Irrtümer sind vielfach schon
von früheren Päpsten verurteilt, und Leo XIII. bestätigt deren Verurteilung
und begründet dieselbe zeitgemäß eingehender. Die Irrtümer nun und
deren frühere Verurteilung sind vorangesetzt bei den einzelnen Punkten.
Durch diese Verbindung zeigt sich so recht der Vollglanz der Wahrheiten,
welche Leo XIII. von neuem dem Erdkreise vorlegt. Der leichteren Übersicht

wegen ist am Endo noch der ganze Inhalt in Katechismusform
wiedergegeben. Zum Nachschlagen dient das ausführliche Sachregister. Mögen
die Erörterungen des großen Papstes nur recht beherzigt und befolgt
werden. Es wird sich dann bald zeigen, daß dieselben vor allem geeignet
sind, mächtig mitzuwirken zur wahren geistigen Freiheit und zum echten
inneren Frieden, zum allseitigen Triumphe der Wahrheit und Liebe.

P. J. a Leonissa 0. M. Cap.

8. J. JRibet: La mystique divine distinguée des contrefaçons
diaboliques et des analogies humaines. Tomes 3 et 4. in 8°,
472 et420 pages. Nouvelle édition. Paris, Poussielgue 1902/3.
Der kalte Materialismus räumt immermehr einem frischen Idealismus

das Feld. Dieser Zeitströmung ist es denn auch zum guten Teil
zuzuschreiben, daß die so sehr verkannte Mystik wieder mehr zu Ehren
kommt. Allerdings wird dabei vielfach die falsche Münze für echte
gehalten, die falsche Mystik mit der wahren verwechselt. Wir brauchen
nur zu erinnern an die verschiedenen Arten des modernen Mystizismus:
Buddhismus, Gnostizismus, Theosophismus u. dgl. Freudig ist deshalb
ein Werk zu begrüßen, welches, wie vorliegendes, in gründlicher, echt
wissenschaftlicher Weise die wahre Mystik von der falschen wohl zu
unterscheiden lehrt. Schon der Titel besagt dies kurz und deutlich:
»La mystique divine distinguée des contrefaçons diaboliques et des
analogies humaines".

Einzig und allein die göttliche, übernatürliche Mystik ist die wahre.
Mystik ist eben die innigste Einigung mit Gott, welche nur mit Hilfe



248 Literarische Besprechungen.

Gottes, mit übernatürlichen Mitteln erreicht werden kann. Deshalb kann
auch bloß von einer eigentlichen Mystik die Rede sein. Wie uns scheint,
verwirft der Verfasser mit Recht die von Görres gemachte Einteilung der
Mystik in göttliche, natürliche, diabolische, welche auch jetzt noch in
manchen wissenschaftlichen Werken sich findet. Die sogenannte
diabolische, dämonische Mystik ist nur eine Abart, eine Nachäffung der wahren
und eigentlichen, der göttlichen, übernatürlichen Mystik. Diese einzig
und allein ist auch natürlich, unserer vernünftigen Natur entsprechend:
„anima naturaliter Christiana". Diese wahrhaft göttliche Mystik besagt
so recht eigentlich die hienieden höchstmögliche Vollendung des Menschen.
Sie ist schon auf Erden ein Vorgeschmack der himmlischen Seligkeit, der
Anschauung Gottes, des Genusses des höchsten Gutes, wodurch
vollkommen unserer Natur Sehnsucht nach dem Unendlichen befriedigt uud
gestillt wird. Diese echte Mystik lehrt uns die auf dem festen Grunde
der christlichen Glaubenslehren aufgebaute wissenschaftliche Mystik unter
steter Leitung der hl. Kirche. In dieser durchaus zuverlässigen Weise
lehrten immer die großen Meister der Mystik, allen voran der mit allem
Rechte „Vater und Kürst der Mystik, le père et le prince de la Mystique",
genannte große hl. Dionysius vom Areopag, der Bekehrte des
Völkerapostels St. Paulus. Ihm folgten iu der Behandlung der Mystik Klemens
von Alexandrien, Origenes, St. Athanasius, St. Cyrillus von Jerusalem,
der hl. Makarius von Ägypten, die großen Kappadozier, die heil. Basilius,
Gregorius von Nyssa und Gregorius von Nazianz, der hl. Ephrem der
Syrer, der hl. Diadochus, St. Chrysostoraus, St. Cyrillus von Alexandrien,
der hl. Nilus, alle vor Proklus. Daß aber Proklus vom Areopagiteu
entlehnte, davon berichtet ausdrücklich schon ein Zeitgenosse des Proklus,
nämlich Prokopius von Gaza (465—528) in seiner Widerlegung des
Proklus.

Das Werk schließt sich enge an die Lehre der hei). Väter und
großen Scholastiker, sowie der Meister der Mystik. Von den Vätern
kommen besonders zu Worte der hl. Augustinus und der hl. Gregorius
der Große; von den Scholastikern der Engel der Schule und Suarez;
von den Mystikern der Areopagite, der hl. Bernardus, der hl. Bonaventura,

die hl. Theresia, der hl. Johannes vom Kreuz, der hl. Franz von
Sales, der hl. Alphons von Liguori usw. Die entsprochenden Originaltexte

sind in den Noten angeführt. Zum Belege der Lehre dienen die
zahlreichen Beispiele, fast durchweg den gewiß kritisch gehaltenen
Bollandisten entnommen. Die zwei ersten Bände erschienen in neuer
Auflage bereits 1895. Der erste Band behandelt als Wesen, Mittelpunkt
und Ziel des mystischen Lebens die Besch au un g. Im allgemeinen
kommen zur Sprache deren Begriff, Vortrefflichkeit, Formen, Gegenstand,
Ursachen, Wirkungen, Dauer, Träger. Als 7 Stufen der Beschauung
werden dann näher behandelt: das Gebet der Sammlung, der Ruhe,
die Entzückungen (les transports) als geistige Trunkenheit, mystischer
Schlaf, göttliche Berührungen (les touches divines), Liebeswundc, die
einfach mystische Vereinigung, die ekstatische Vereinigung,
die geistige Ehe, die beseligende Anschauung. Schließlich ist
näher Rede von den notwendig der Beschauung vorausgehenden passiven
Reinigungen: Reinigung der Sinne, des Geistes, der Liebe. Ganz richtig
wird (S. 21) die Mystik als Teil der aszetiseben Theologie gefaßt; aber
sie handelt nicht bloß vom außerordentlichen, vom wunderbaren Einigungswege,

sondern auch vom ordentlichen, vom gewöhnlichen; sie schließt den
ganzen Einigungsweg ein. Von dieser etwas ungenauen Auffassung kommt
auch die weniger richtige Einteilung der Beschauung (S. 72 ff.). Der



Literarische Besprechungen. 249

Einteilung des Einigungsweges entspricht durchaus die Einteilung der
Beschauung: dem ordentlichen, gewöhnlichen Einigungswege die ordentliche,

gewöhnliche Beschauung; dem außerordentlichen, wunderbaren
Einigungswege die außerordentliche, wunderbare Beschauung; darum heißt
auch oft die via unitiva kurzweg via contemplativa. Der Einteilung der
contemplatio in ordinaria und extraordinaria entspricht nicht die in acqui-
sita und infusa; denn auch die ordinaria ist durchaus infusa und kann
nie durch eigene, von der bloßen Gnade unterstützte Bemühung erlangt
werden, sondern ist stets Wirkung der Gaben des Hl. Geistes. Ganz in
Übereinstimmung mit der altüberlieferten Lehre der Mystik handelt Abbé
A. Saudreau über die Beschauung in seinen verschiedenen Schriften:
Les degrés de la vie spirituelle (Angers 1897, Germain et Grassin;
tome 2e, 1. Y); La vie d'union à Dieu etc. (Ebendaselbst 1900; vgl.
insbesondere S. 464 ff. § IV. Déviation de la doctrine traditionelle); L'état
mystique etc. (Ebendas. 1903; insbes. chap. XII). In gleichem Sinne
äußert sich P. Ludovic de Besse 0. M. Cap. in seinem Buche: La
science de la prière (Rome 1903, Desclée et Cie-). Die Einteilung der
contemplation in acquisita et infusa, activa et passiva, naturalis et super-
naturalis ist zweideutig und mißverständlich, wie auch Schräm O.S.B,
in seiner Theologia mysti'ca ausdrücklich hervorhebt (siehe Ribet I,
S. 74, N. 2).

Die von der Beschauung verschiedenen mystischen Erscheinungen
bilden den Gegenstand des zweiten Bandes. Diese Erscheinungen
haben alle außerordentlichen, wunderbaren Charakter. Sie gehören einer
dreifachen Ordnung an: der intellektuellen, moralischen und organischen
(vie intellectuelle, morale ou affective, organique ou sensible). Zur
intellektuellen Ordnung sind gezählt: die Visionen (körperliche,
imaginäre, intellektuelle), die übernatürlichen Ansprachen, die
Offenbarungen, die eingegossenen intellektuellen Fähigkeiten

(Wissenschaft und Künste). Zur moralischen Ordnung sind
gerechnet: die Eckstase, der Jubel und die innere Hitze (la
jubilation et les embrasements mystiques), die mystischen Leiden (Gabe
der Tränen, mystische Krankheiten, Stigmatisation). Zur organischen
Ordnung gehören: das wunderbare Fasten und Wachen, der
mystische Wohlgeruch, die balsamischen Säfte (liqueurs), das
Strahlen (rayonnement), die Umwandlung der Sinne, die
Erneuerung des Herzens, Befreiung von äußeren Einflüssen,
Herrschaft über die geschaffenen Wesen. Damit schließt denn
das Gebiet der mystischen Tatsachen.

Es erübrigt noch die Untersuchung der Ursachen der wirklich
oder nur scheinbar mystischen Tatsachen. Dies geschieht im dritten
und vierten Bande in drei Abteilungen (sections). Der dritte Band
spricht in der ersten Abteilung von Gott als alleiniger Ursache
der wahrhaft mystischen Erscheinungen. Letztere sind eben
durchaus übernatürlich; die bloß scheinbar mystischen Erscheinungen
sind, von den bösen Geistern gewirkt, nur beziehungsweise übernatürlich,
nämlich quoad nos. Die Mittel, durch welche Gott mystische
Erscheinungen bewirkt, sind die Gaben des Hl. Geistes.und die gratiae
gratis datae. Einesteils gibt es nämlich bestimmte mystische
Erscheinungen, welche außer dem Bereiche der Gaben des Hl. Geistes
liegen; und anderseits können die meisten dieser höheren Gunstbezeigungen
selbst Sündern erteilt werden. In diesem Falle aber müssen sie
ausgehen von gratiae gratis datae, weil die Wirksamkeit der Gaben des
Hl. Geistes notwendig den Gnadenzustand voraussetzt. In der zweiten



250 Literarische Besprechungen.

Abteilung kommen zur Sprache die teuflischen Nachäffungen der
göttlichen Mystik. Selbst solche Wirkungen, welche nur Gott allein
setzen kann, sucht Satan nachzuäffen. Da heißt es denn, gegen die
teuflischen Blendwerke wohl auf der Hut zu sein und sich höchst sorgfältig
von der Wirklichkeit der Tatsachen zu vergewissern. Zwei
Vorsichtsmaßregeln sind zu nehmen: zunächst zusehen, ob Veranlassung zu einem
Wunder da ist, und dann, wenn dieser Funkt sicher ist, beweisen, daß
das Wunder wirklich vorliegt. Handelt es sich um Wirkungen, welche
auch der Teufel bewirken kann, so hat man besonders auf die Folgen zu
achten. Gewöhnliche Früchte einer teuflischen Einmischung sind: Irrtum,
Stolz, Verachtung der Autorität, sinnliche Vergnügungen, Vernachlässigung
des Empfangs der heil. Sakramente und deren Mißbrauch. Unter den
gewaltsamen Anfällen werden näher behandelt der äußere und
innere Angriff (obsession) und die eigentliche Besessenheit (possession),
sowie deren Heilmittel. Darauf ist Rede vom freiwilligen
Umgang mit dem Teufel oder von der Magie, sowie vom Vertrag.
Unter den teuflischen Wundern sind näher besprochen: die
Beschwörungen, die Wahrsagerei, die Bezauberungen, die
satanischen Gunstbezeigungen, derTeufelslärm (sabbat). Verschiedene
Arten von Zauberei, Wahrsagerei, Teufel sbeschwörung werden
angeführt. Der Umgang mit dem Teufel wird auch öfter durch
äußere Zeichen verraten. Besonders bemerkenswert ist bei Beurteilung
der teuflischen Kundgebungen einerseits ihre kindische, unedle, lächerliche
Seite, anderseits ihre Veränderlichkeit und Unbeständigkeit.

Der vierte Band bringt als dritte Abteilung der Ursachen der
mystischen Erscheinungen die menschlichen Ähnlichkeiten (les
analogies) d. i. die natürlich en Erscheinungen, besonders im menschlichen

Leben, welche den mystischen ähnlich sind. Es ist durchaus
notwendig, diese Ähnlichkeiten scharf zu unterscheiden von den wahrhaft
mystischen, sowie von den teuflischen Blendwerken. Zwei Klippen sind
dabei sorgsam zu meiden: alles Außerordentliche als Wunder anzusehen,
und das Wunder durchaus zu leugnen, nur alles das für außerordentliche
natürliche Vorgänge zu halten. Gleicherweise hat sich also die
Untersuchung sowohl der Wundersucht als auch der Wunderscheu zu enthalten.
Dabei gilt es auch die größte Vorsicht und Gründlichkeit anzuwenden, um
nicht gegebenenfalls zu leicht dämonische Einflüsse zu vermuten. Daß
solche gewiß möglich sind, kann durchaus nicht bestritten werden, aber
damit ist in den meisten Fällen deren Wirklichkeit keineswegs gegeben.
Der Irrtum nun, bloßen Schein für wirklich mystische Erscheinungen
anzusehen, kann herkommen von tatsächlichem Betrug oder aber von
physiologischer oder psychologischer Beschaffenheit, von
angenommenen Gewohnheiten, von gowissen Krankheiten, von
künstlichen Anregungen. Mit vollstem Rechte fordert die hl. Kirche
zur Annahme wirklich wunderbarer Tatsachen den strengsten, unanfechtbaren

Nachweis, daß solche durchaus die natürlichen Kräfte (auch die
der bösen Geister) übersteigen. Wo dieser Nachweis nicht voll zu
erbringen ist, fordert die Klugheit Neutralität, Enthaltung des Urteils pro
oder contra, bis hinlängliches Beweismaterial vorliegt. Ganz zeitgemäß
wird der Hypnotismus (Magnetismus) besonders eingehend behandelt.
Aber, wie uns scheinen will, werden die neuesten, wirklich ernsten und
objektiven, psycho-physischen und physiologischen Forschungen nicht genau
verwertet. Die natürliche Erklärungsweise des Hypnotismus an sich
gewinnt immer mehr Boden. Damit ist nicht geleugnet, daß Dämonisches
sich unter Umständen daranheften kann. Auch kann sehr leicht der



Literarische Besprechungen. 251

Hypnotismus in Spiritismus übergehen, welcher wesentlich
Aberglaube ist (vgl. näher das treffliche Buch: Aberglaube und
Seelsorge mit besonderer Berücksichtigung des Hypnotismus und Spiritismus
vo.n Prof. Dr. Franz Walter in Straßburg. Paderborn 1904, Schöningh,
inshes. S. 178 ff., 218 ff., 226 ff.). Betreffs des Spiritismus ist das
sicher, daß in seinem ganzen Charakter, seiner unheimlichen Ausbreitung
und seinen schlimmen Folgen für Sitte und ßeligion die Hölle die Hand
im Spiele hat. Im Prinzip ist die Möglichkeit einer nicht bloß
geistigmoralischen, sondern auch physisch-realeu Einmischung seitens der Dämonen
durchaus festzuhalten; doch ist gegenüber der vermeinten Wirklichkeit
eines dämonischen Einflusses große Vorsicht und Zurückhaltung zu
empfehlen. Zudem wurden viele Medien schon als Betrüger entlarvt,
so auch das (Ribet, IV. S. 325 f. u. Anhang, S. 355 ff.) genannte Medium
Eusapia Paladino (vgl. zum Spiritismus a. 0. S. 305—373, sowie das
ausgezeichnete Werk: Schneider, Bischof von Paderborn, Der neuere
Geisterglaube, ebdas.). Die gemachten Bemerkungen sollen nur zur
Vervollkommnung des auch in Deutschland angesehenen Werkes in bald
erwünschter Neuauflage dienen. P. Jos. Leonissa 0. M. Cap.

9. Etudes Franciscaines. Tomes IX. et X. 1903.

Der 5. Jahrgang der allgemein wissenschaftlichen Monatsschrift
schließt mit dem 10. Bande. Er enthält auch wioder mehrere
philosophische und theologische Arbeiten. Ein Artikel behandelt Methode,
Wert, Nutzen der mystischen Philosophie. Solche wird näher
bestimmt als: „l'alliance de la pensée et de l'amour, l'indissoluble union
de l'intelligence et du coeur dans la recherche de la vérité". Plato drückt
sich dahin aus: „il faut aller au vrai avec toute sou âme". Diesem
Gedanken liegt zugrunde die geheimnisvolle, tief im Innersten unserer Natur
verborgene Sehnsucht nach dem Unendlichen, welche sich äußert im
Verlangen unserer Vernunft nach der ersten Wahrheit, nach der prima
Veritas, und im Streben unseres Willens nach dem höchsten Gute, nach
dem summum bonum. Es ist jenes desiderium naturale, von welchem
St. Augustinus (Conf. 1.1, cp. I.) sagt: „inquietum est cor nostrum, donee
requiescat in te" (Deus). Durch diesen innigen Bund von Wahrheit und
Liebe wird die Philosophie wahrhaft Liebe zur Weisheit, vera sapientia,
so recht eine Vorschule des Christentums, Wegweiser zu Christus und
durch ihn zu Gott dem Dreieinen. — Eine längere Abhandlung in mehreren
Artikeln bringt theologische Anmerkungen (notes théologiques)
über die Vereinigung des Menschen mit Jesus Christus. Diese
Einigung beginnt in der hl. Taufe, wird vervollkommnet durch die heil.
Eucharistie und vollendet im Himmelreich. Danach zerfällt die Abhandlung

in 3 Teile. Der 1. Teil handelt besonders von Christus als unserm
Mittler und Führer; von der hl. Kirche als mystischem Leibe Christi;
von der geheimnisvollen Einheit zwischen Christus und seinen mystischen
Gliedern. Der 2. Teil bespricht näher die Einigung mit Christus in der
sakramentalen uni geistlichen Kommunion. Der 3. Teil behandelt die
Vollendung aller Einigung nach der Ordnung der Gnade in der Glorie.
Über die einzelnen Punkte sind Texte der heil. Väter, großen Scholastiker
und späterer bedeutender Gottesgelehrten angeführt und die in den Texten
enthaltene Lehre kurz zusammengefaßt. — Die neue Exegese des Abbé
Loisy wird in drei Artikeln eingehend untersucht und gründlich widerlegt.

Diese vortreffliche Studie ist auch eigens erschienen (Maison
St.-Roch, zum Preise von 1 fr. 50 c.). — Ein Artikel über die Bedeutung



252 Literarische Besprechungen.

des h). Bonaventura kann gelten als Ergänzung der von den gelehrten
Herausgebern der Opera omnia St. Bonaventurae (Quaracchi) sehr
empfohlenen Schrift: Le Séraphin de l'école (ebdas.). — Ein kurzer
Artikel: „Infiltrations kantiennes et protestantes dans le
clergé français" bringt interessante Enthüllungen über eine Art von
Gelehrtengenossenschaft (une sorte de syndicat doctrinal) im Schöße der
Kirche, nicht bloß in Frankreich, sondern auch in Belgien, Holland und
besonders in Deutschland Diese geistige Bewegung richtet sich gegen
den altüberlieferten Glauben der katholischen Kirche. Dieses Syndikat
hat seine ansehnliche Zahl von Organen, in welchen grundsätzlich die
gegnerischen Werke totgeschwiegen werden. Was nicht in ihr Horn
bläst, ist ganz verfemt. Die Lehren der Syndikatsgenossen dagegen
werden den Lesern ihrer Organe in solchem Lichte dargestellt, daß sie
gar keinen Widerspruch erfahren könnten. Um nicht als inferior oder
naiv zu gelten, bringen nicht etwa nur sonst gutgesinnte Laien, sondern
auch Welt- und Ordensgeistliche diesem Moloch ihr Opfer. Darum
mahnt der Herr schon: „Seid einfältig wie die Tauben, aber klug wie die
Schlangen." Die hl. Mutter, die Kirche, aber mahnt uns täglich im
Kompletorium mit dem Apostelfürsten: „Fratres! vigilate, quia adver-
sarius vester diabolus circuit quaerens, quem devoret, cui resistite
fortes in fide." Vergessen wir nie die so sehr zeitgemäße Warnung
des Völkerapostels (I. Tim. 6, 20 f.): „0 Timothee, depositum custodi,
devitans profanas vocum novitates, et oppositiones falsi
nominis scientiae, quam quidam promittentes, circa fidem excideruut"!
— Der Artikel, welcher die geistige Erkenntnis und die christliche

Apologetik betrachtet nach der subjektivistischen und der
scholastischen Philosophie, bringt den unanfechtbaren Nachweis,
daß es nur leerer Wahn ist, mit Hilfe der modernen Philosophie den
katholischen Glauben besser verteidigen zu wollen, als die Kirche selber;
statt dessen wird vielmehr nur die Wahrheit verdunkelt und die Apologetik

entkräftet. — Eine kurze Studie über den Sozialismus beweist,
daß dieser wahrhaft eine Häresie und zwar die allergefährlichste
ist. — Philosophie-geschichtliche Bedeutung haben die Artikel über
Descartes und Pascal. — In eigenen Artikeln ist näher Rede vom
sogenannten Feminism us (Frauenbewegung), beurteilt nach theologischen
und philosophischen Prinzipien, sowie von der Definierbarkeit der
assumptio B. V. Mariae. — Die beiden Artikel „Geistige
Krankheiten" handeln: vom Kritizismus, welcher im Mißbrauch der Kritik
zum Skeptizismus führt; vom Dilettantismus, welcher mit der
Erkenntnis und Wahrheit leeres Spiel treibt und beide vernichtet, das
sittliche Leben erstickt und zur reiusteu Selbstsucht führt, und so auch die
Gesellschaft selbst völlig lahmlegt; vom Intellektualismus, welcher
nur den Fortschritt der Erkenntnis sucht und dabei die anderen
Seelenfähigkeiten ganz verkümmern läßt; vom Voluntarismus (action séparée),
welcher auf Kosten der Erkenntnis nur den Willen, nur die rein äußere
Tätigkeit pflegt, aber so zur Unfruchtbarkeit und Unruhe führt. Es gilt
vielmehr zur Vollkommenheit der Seele Erkennen und Wollen, Vernunft
und Wille in schönster Eintracht bilden. — Das Abonnement, jährlich
12 fr., ist am besten direkt einzusenden: A l'Administration des Etudes
Franciscaines, Maison St-Roch, Cou vin, province de Namur (Belgique).

P. Jos. Leonissa 0. M. Cap.



Literarische Besprechungen. 253

10. Giuseppe Clementi: Il B. Venturino da Bergamo
dell' ordine de' Predicatori. Storia e documenti. Roma,
Tipografia Vaticana 1904. gr. 8°. (XXXII. 479. 149 S.)
Es ist eine merkwürdige Tatsache der Geschichte, wie oftmals große

Männer, die einen tiefen Einfluß auf ihre Zeit ausgeübt und Generationen
hindurch viele Bewunderer gefunden haben, später vergessen oder selbst
verachtet werden, so daß ihr Andenken fast verschwindet. Das ist z. B.
dem großen Savonarola geschehen, dessen Name dem XVIII. Jahrhundert
fast unbekannt klang. Und dasselbe ist auch einem anderen Helden
Italiens und der Christenheit widerfahren, der nicht mit Unrecht mit dem
jetzt berühmten Frate von S. Marco verglichen wird und ihm vielleicht
gleichgestellt werden kann. Wer erinnert sich noch an den Seligen
„Venturino da Bergamo"? In Smyrna, wo er für die Gottessache sein
Leben geopfert hat, „ist vom Wohlverdienten -kein Grabstein und kein
Andenken vorhanden";1 in Bergamo, seiner Heimat, und in ganz Italien,
das er so sehr geliebt und für das er so viel getan, ist sein Name fast
nur den Historikern bekannt.

Ein junger Professor, Dr. Clementi, der sich schon einen guten Ruf
als Geschichtsforscher erworben hat, nahm sich vor, das Leben des
heiligen Mannes, den einmal Italien als „Nuntius Dei" verehrte, in seinem
ganzen Glänze darzustellen. Es sei mir gestattet, dem soeben erschienenen
Werke folgend, die ganze Figur des großen katholischen Helden in ihren
Hauptzügen wiederzugeben.

Am 9. April 1304 geboren, konnte der hochbegabte Venturino erst
14 Jahre alt als öffentlicher Lehrer auftreten, und in den Dominikanerorden

eingetreten, war er schon im Jahre 1322 „repetitor de arte vetere
et nova", und wurde bald Novizenmeister.

Der Selige lebte in einer für Italien und die ganze Christenheit sehr
traurigen Zeit: es war die Zeit der Avignonesischen Gefangenschaft, der
unaufhörlichen Kämpfe zwischen Papsttum und Kaisertum, und diese
Kämpfe fanden ein Echo in fast allen italienischen Städten, wo
verschiedene Parteien sich feindselig gegenüberstanden. Überall Tyrannei
der Stärkeren, Rebellion der Unterdrückten und blutige Rache. Tausende
waren mit dem Kirchenbann belegt, über viele Städte war das Interdikt
ausgesprochen. Wegen der wild entfachten religiösen und politischen
Streitigkeiten herrschte selbst in manchem Kloster stetiger Kampf, und
die gegnerische Partei wurde mit bewaffneter Hand hinausgeworfen. Es
ist daher kein Wunder, daß die Sitten sowohl des Klerus wie der Laien
ganz verdorben waren, so daß die Notwendigkeit einer Reform sich
immer geltend machte. Hie. und da tauchten neue gefährliche
Geistesrichtungen und Strebungen auf, denen sich viele aus unklugem Eifer
hingaben. In diesen unglücklichen Zeiten entstand in der Lombardei eine
religiöse Bewegung, deren Seele der junge Dominikaner war. Er hatte
die klarste Einsicht in die zahllosen Übel Italiens und in die Schwierigkeiten

gewonnen, die er zu bewältigen hatte, um ihm zuhilfe zu kommen.
Er unterzog sich der ihm von der Vorsehung gewordenen Aufgabe und
entfaltete eine staunenswerte Tätigkeit. Er trat als Prediger auf; Gott
schenkte ihm die Gabe der Wunder und der Prophezeiung. Manchmal
wurden die Zuhörer auf mehr als 40000 berechnet. Die Beredsamkeit
seiner Worte besiegte selbst die härtesten Herzen; bald waren die Sitten
ganz umgewandelt. Venturino denkt an eine große Wallfahrt nach Rom,

1 Guglielmotti, Storia della Marina Pontificia, Roma 1886, V. II p. 66.



254 Literarische Besprechungen.

mehrere Tausend folgen ihm dahin, denen er ein einförmiges Kleid gab,
was zum erstenmal für die Laienkongregation geschah. Von Stadt zu
Stadt wächst die Zahl der Pilger. Jene religiöse Bewegung war so
enthusiastisch und so ausgebreitet, daß „man nie eine gleiche sah von
den Zeiten Peters des Märtyrers bis zu den Zeiten des Vincenz Ferrer"
(Giovanni Flaminio). Nach Rom kamen nach einigen Berichten gegen
60000 Menschen. Zwei Ideen waren dem Dominikaner die höchsten:
Religion und Vaterland, nnd sie unterstützten sich wechselseitig.
Religions- und Vaterlandsliebe bewog ihn zu dem Versuche, den Blick dos
Papstes und der Völker auf den Plan zu lenken, den Christen im Orient
zuhilfe zu kommen. Er begab sich nach Avignon. Aber dort war er
schon verdächtig geworden. Die kirchlichen Richter aber konnten ihn
nicht verurteilen; und doch wurde ihm verboten, nach Italien
zurückzugehen. Er weilte in der Provence und entfaltete eine große Tätigkeit
als Mystiker. Er schrieb Hunderte von Briefen an die vielen, die sich
aus allen Staaten Europas an ihn um Rat und Trost wandten. Die
berühmtesten Mystiker der deutschen Schule in jener Zeit verehrten ihn
als Freund, wenn nicht als Lehrer. So beeinflußte er sehr die deutsche
Mystik, was auch die deutschen Historiker, die in den letzten Jahren die
Entwicklung der Mystik im Mittelalter studiert haben, hervorheben, und
heute wird er Tauler selbst gleichgestellt.

Endlich sandte ihn Klemens VI. nach Italien, um den Kreuzzug zu
predigen. Der von ihm erregte Enthusiasmus war größer als der zur Zeit
Peters des Einsiedlers. Aber die Hoffnungen, die er gehegt hatte, sollten
sich nicht erfüllen. Der Neid und die Unklugheit der Menschen ließen
den Kreuzzug vollständig scheitern. Der Selige starb am 28. März 1346
in Smyrna, das von den Türken belagert wurde.

Ich glaube, diese wenige Zeilen genügen, um den Inhalt des spannenden
Buches anzudeuten. Der Held derselben ist gewiß bestimmt, das Interesse
nicht nur Italiens, sondern auch Deutschlands zu erwecken, wo die
Protestanten sich oft mit dem großen Dominikaner beschäftigen und ihn als einen
Vorläufer der Reformation gelten lassen. Der Inhalt des Werkes ist
streng historisch : der Verfasser hat seinen Gegenstand lange Jahre studiert,
hat Archive erforscht und viele Dokumente gesammelt, die er kritisch zu
gebrauchen verstand. Der vielfacheZusammenhang derTätigkeitVenturinos
mit dem religiösen, sozialen und politischen Leben seiner Zeit geben dem
Verfasser Anlaß, die damaligen Zeitverhältnisse, deren Geschichte erst
noch meistenteils zu schreiben ist, zu schildern, was das Werk noch
interessanter macht: so können wir auch besser aus des Seligen Taten
uns einen Begriff seines Innern bilden, um so zu einem gerechten Urteil
über sein sogenanntes Handeln zu kommen. Am Ende des Werkes sind
verschiedene Dokumente gesammelt, von denen einige bis jetzt ungedruckt
waren; darunter die schöne „Legenda B. F. Venturini ab Anonymo Fratre
conventus Bononiensis exarata", und Venturinos Schriften „Tractatus et
Epistolae spirituales ex Cod. mss. Regiae Navarreae".

Trient. Luigi Mario Degasperi.

11. Vine. Zapletal 0. Praed.: Der Schöpfungsbericht der
Genesis (1, 1—2, 3), mit Berücksichtigung der neuesten
Entdeckungen und Forschungen erklärt. Freiburg (Schweiz),
Universitäts-Buchhandlung 1902. VI, 104 S.



Literarische Besprechungen. 255

Vvnc. Zapletal: Le Récit de la Création dans la Genèse,
expliqué d' après les découvertes les plus récentes. Trad.
par P. Meyer-Boggio de Stadelhofen. Genève, Kündig. 1904.
XI, 158 S.
Obgleich die Literatur über das erste Kapitel der Genesis in unseren

Tagen bedeutend angewachsen ist, so ist doch auf die schwierigen Fragen,
welche der biblische Schöpfuugsbericht bietet, noch nicht eine allseitig
befriedigende Antwort gegeben; daher ist jeder neue Beitrag zur Lösung
derselben mit Freuden zu begrüßen. Als ein solcher Beitrag kann V.
Zapletals Schrift bezeichnet werden, welche in engem Kähmen reichen
Stoff enthält. Nachdem der Herr Verfasser die Berechtigung nachgewiesen,

das Hexaemeron (Gen. 1,1—2, 3) gesondert zu behandeln (1. Kap.),
erklärt er zunächst rein philologisch den bibl. Text (2. K.), untersucht
sodann die Parallelen aus den Kosmogonien anderer Völker (3. K.). —
Das ist ein Vorzug gegenüber anderen Erklärungen des Schöpfungsberichtes,

welche diese Parallelen völlig ignorieren — und prüft die
verschiedenen Auslegungen des Hexaemeron auf ihren wissenschaftlichen
Wert (4. K.). Im 5. Kapitel „Die natürlichste Erklärung des biblischen
Schöpfungsberichtes" entwickelt Zapletal seine eigene Ansicht; dieselbe
beruht auf einer Modifikation des bereits von den Scholastikern im Hexaemeron

entdeckten Schemas; statt nämlich mit ihnen ein opus distinctionis
und opus ornatus zu unterscheiden, glaubte der H. Verf., indem er dem
Worte sabhâ die gewöhnliche Bedeutung „Herr" gibt, eine Zweiteilung in:
„Schöpfung der Kegionen (productio regionum) und der Heere (pr. exer-
cituum), welche diese Regionen bevölkern," annehmen zu können.
Vielleicht aber verdient die traditionelle, durch die Übersetzung der Septuaginta
(xôopoç) gestützte Erklärung den Vorzug. Der Autor des Hexaemeron,
welcher seine Leser belehren wollte, daß diese Welt von Gott geschaffen
ist, und zwar von ihm allein, ohne die Beihilfe eines Demiurgen, und
zugleich die Absicht hatte, die Heiligung des Sabbats einzuschärfen, hat an
die zu seiner Zeit herrschenden naturwissenschaftlichen Anschauungen
angeknüpft; hierin wird man Zapletal eher zustimmen als jenen Erklärern,
welche den Schöpfungsbericht durch die Brille unser naturwissenschaftlichen

Kenntnisse betrachten und moderne Hypothesen in denselben
hineintragen. Ebenso wird man ihm unbedingt recht geben, wenn er dartut,
daß der biblische Schöpfungsbericht nicht die monotheistische Umbildung
eines babylonischen Schöpfungsmythus ist. Ob der hl. Schriftsteller auf
mythologische Anschauungen, die in Palästina gang und gäbe waren,
Rücksicht genommen, beziehungsweise gewisse Ausdrücke, die bei einigen
Völkern mythologische Bedeutung hatten, vermerkt hat, um dadurch
mythologische Ansichten zu widerlegen, mag dahingestellt bleiben. Von
besonderem Interesse ist das letzte (6.) Kapitel: Die literar-historische
Seite von Gen. 1, 1—2, 3.; hier verteidigt der Herr Verf. mit Glück das
verhältnismäßig hohe Alter des bibl. Schöpfungsherichtes gegen einzelne
Vertreter der höheren Kritik, welche denselben in eine sehr späte Zeit
versetzen. Wenn Zapletal des weiteren ausführt, daß die Israeliten
verschiedene im Hexaemeron verarbeitete Ideen, welche babylonischen, phöni-
zischen und ägyptischen Ursprunges seien, bei ihrer Einwanderung in
Kanaan vorgefunden und im Laufe der Zeit sich angeeignet hätten, so
ist das an sich kein Ding der Unmöglichkeit, verstößt auch nicht gegen
den inspirierten Charakter der Hl. Schrift. Doch wird man gerne zögern,
dergleichen Assertionen, die allenfalls mißverstanden werden können,
beizustimmen, solange nicht zwingende Beweise dafür erbracht sind.



256 Literarische Besprechungen.

Überhaupt hätten wir gerade in diesem letzten Kapitel etwas mehr
Ausführlichkeit gewünscht, namentlich inbeztig auf die Ahfassungszeit von
Gen. 1. Im übrigen ist anzuerkennen, daß V. Zapletal, der auf
exegetischem Gebiete zu Hause und mit allen modernen Theorien und der
einschlägigen Literatur wohl vertraut ist, die Schwierigkeiten im Hexaemeron
nicht umgangen, sondern scharf ins Auge gefaßt und bis in ihre Wurzeln
verfolgt hat. Man kann in einzelnen Punkten anderer Ansicht sein, jedenfalls

wird die gehaltvolle Schrift zur weiteren Untersuchung der schwierigen
Probleme anregen und schätzenswerte Fingerzeige zu deren Lösung bieten.

P. Meyer-Boggio de Stadelhofen hat eine wortgetreue französische
Übersetzung der Schrift Zapletals geliefert; Druck und Ausstattung des
deutschen Originals sind entschieden gefälliger.

Rom (S. Anselmo). P. Hildebrand Höpfl 0. S. B.

12. Vincenz Zapletal 0. Praed. : Der Totemismus und die
Religion Israels. Ein Beitrag zur Religionswissenschaft
und zur Erklärung des Alten Testamentes. Freiburg (Schweiz),
Universitätsbuchhandlung 1901. XIV, 176 S. gr. 8°.
Heutzutage nehmen die religionsgeschichtlichen Fragen im Studium

des Alten Testamentes eine hervorragende Stelle ein. Die rationalistische
destruktive Kritik wendet das evolutionistische Prinzip, demzufolge sich
aus den rohesten Religionsformen, dem Fetischismus und Totemismus,
im Laufe der Zeiten durch allmähliche Gradition der ethische Monotheismus

ausgebildet habe, auch auf die religiöse Entwicklung des Volkes
Israel an und sucht nachzuweisen, daß noch deutliche Spuren eines
ursprünglich bei den israelitischen Nomadenstämmen heimischen Totemismus
in der Hl. Schrift sich fänden. Zu dieser hauptsächlich von R. Smith
verteidigten Hypothese nimmt Zapletal in vorliegender Schrift Stellung.
Nach einer ausführlichen Einleitung, in welcher über Wesen und
Erscheinungsformen des Totemismus auf Grund der neuesten Forschungen
Aufschluß gegeben wird, werden der Reihe nach je in einem Kapitel die
einzelnen Argumente, welche für den Totemismus bei den Israeliten zu
sprechen scheinen, streng wissenschaftlich auf ihren Wert geprüft, nämlich:
die Tiernamen im A. T., die Naturverehrung, die Speisenverbote, Opfer,
Tätowierung, Tierbilder auf Fahnen, ebenso wird der Gumono- (Geister-)
glaube und das bei den Israeliten angenommene, aber nicht nachgewiesene
Matriarchat eingehend behandelt. Dem gelehrten Verfasser, welcher die
einschlägige ältere und neuere Literatur vollkommen beherrscht, ist es
gelungen, den umfangreichen Stoff zu bewältigen und ein Werk zu
schaffen, welches wegen seiner Gründlichkeit und Übersichtlichkeit einen
wertvollen Beitrag zur Beligionsgeschicbte und zur Erklärung des Alteu
Testamentes bildet. Jeder wird nach aufmerksamer Lesung des Buches
gerne dem Endresultate beistimmen, daß alle Argumente, welche zugunsten
des israelitischen Totemismus angeführt werden, keine Beweiskraft haben.
Überdies findet mau in dem Werke eine Menge interessanter Details und
erhält Belehrung über verschiedene Dinge, über die Herkunft der Semiten
wie über die Bedeutung der Gottesnamen, die Ehe der Söhne Gottes mit
den Töchtern der Menschen usw. Überall zeigt sich der Meister, der mit
sicherem Blick und geübter Hand Gewisses vom Ungewissen scheidet und
nicht in Oberflächlichkeiten sich ergeht, sondern stets den Kernpunkt der
Frage trifft. Zapletals Buch verdient daher mit Recht die allgemeine
Anerkennung, die er in den verschiedensten wissenschaftlichen Kreisen
gefunden hat.

Rom (S. Anselmo). P. Hildebrand Höpfl 0. S. B.


	Literarische Besprechungen

