Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 19 (1905)

Artikel: Die geschaffenen Geister und das Ubel
Autor: Leonissa, Josephus a
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762015

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

176 Die geschaffenen Geister und das Ubel.

Ineinem Nachtragist Cornelius’,Einleitung“erwihnt,
dem Monismus der selbstverstdndliche Standpunkt der
Philosophie sei. Nach Cornelius sind die Erscheinungen
nicht kausal bedingt vor unserem Begreifen, sondern als
frei zu betrachten. Er gesteht offen, da man vom Emp-
findungsmonismus eigentlich auf den Solipsismus gefiihrt
werde, den nur die Fremdartigkeit, welche die gesamte
belebte Welt durch diese Anschauungen erhalte, als eine
Ungeheuerlichkeit erscheinen lasse (S. 533).

Das Bild, das der neueste Zustand der Philosophie
auBerhalb der Neuscholastik bietet, ist kein erfreuliches.
Monismus, Idealismus, Agnostizismus, Phinomenalismus,
ein unsicher tastender Eklektizismus charakterisiert den-
selben. Er gleicht einem Triimmerfelde, das mit allen
Mitteln der Kritik zu reinigen, um darauf den soliden
Bau der christlichen Philosophie in erweitertem Malstabe
neu zu errichten das Ziel unserer Bestrebungen sein muf}.
DaB dieselben nicht erfolglos sind, zeigt der Vf. selbst,
der in dem Besten seiner kritischen Bemerkungen sich in
erfreulicher Weise den neuscholastischen Anschauungen
nihert.

_——
DIE GESCHAFFENEN GEISTER UND DAS UBEL.
VonN
P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. CAP.

Ahnlich wie in Gott (dieses Jahrb. XVIII. S. 327 ff.)
gibt es auch in den Geschopfen kein Ubel. Dies zeigt
der Areopagite an der Geister- und Korperwelt; zunichst
an den geschaffenen Geistern: Engeln, Didmonen, Seelen.
Wir folgen wiederum der Erklirung des Aquinaten (Com-
mentarium, lectio 18 spp.): ,Postquam Dionysius ostendit
quod in Deo non est malum, incipit ostendere quod in crea-
turis malum non sit ahquld “

1. In den Engeln ist durchaus kein Ubel. Dies er-
gibt sich aus dem Namen und aus der Begriffsbestimmung:
,Et primo ostendit de Angelis bonis, quod in eis nullo
modo sit malum: et circa hoc duo facit. Primo ostendit
veritatem; secundo excludit objectionem ... Circa primum
duo facit. Primo ponit expositionem angelici nominis;



Die geschaffenen Geister und das Ubel. : 177

secundo ex illa expositione accipit definitionem Angeli .. .*
Der Engel als Bote verkiindet der gottlichen Giite d&hnlich
diese Giite, insofern er an derselben teilnimmt, wie z. B.
die helle Luft, von der Sonne erleuchtet, deren Klarheit
verkiindet: ,,Circa primum sciendum est, quod Angelus
nuntius interpretatur. Dicitur ergo divinae bonitati con-
formis annuntiare divinam bonitatem, inquantum in An-
gelis secundario per participationem existit quod primo
enunciatur de Deo, non secundum participationem, sed
secundum causam, sicut si dicerem, quod aér illuminatus
annunciat claritatem solis, inquantum secundario et parti-
cipative est in aére, et primo et causaliter est in sole.“
Was nun teilnimmt an einer Eigenschaft irgend eines
Wesens, welches jene Eigenschaft in erster Linie und
ursichlich besitzt, ist Abbild jenes Wesens. Des Abbildes
Titigkeit ist es, das Urbild zu offenbaren. DemgeméD ist
die Bekanntmachung des guten Engels eine Offenbarung
des gottlichen Lichtes, welches uns wegen seiner Erhaben-
heit und Einfachheit verborgen ist: ,Et quia illud quod
participative et secundario habet aliquid, est imago ejus
quod primo et causaliter habet illud, et actus imaginis
est ut manifestet illud cujus est imago; consequenter con-
cludit notificationem quamdam boni Angeli, manifestationem
divini luminis, quod est nobis occultum propter sui ex-
cellentiam et simplicitatem.“ Der Engel ist Abbild Gottes,
dhnlich wie das Spiegelbild Abbild dessen ist, welcher sich
im Spiegel beschaut: ,Hanc autem notificationem mani-
festat consequenter: et primo manifestat quomodo Angelus
sit imago Dei; secundo quomodo sit manifestatio occulti
lIuminis . . . Quod autem Angelus sit imago Dei, manifestat
per quoddam sensibile exemplum. Videmus enim sensi-
biliter quod in speculo repraesentatur imago videntis.“

Wie der Spiegel seiner Wesenheit nach fihig ist, irgend
ein Bild aufzunehmen, so ist auch der Engel von Natur
aus geeignet, ein reiner, heller, makelloser Spiegel Gottes
zu sein: ,Est autem in speculo duo considerare. Primo
quidem substantiam ipsius speculi. Unde per quamdam
similitudinem Angelum secundum suam naturam vocat
speculum. Requiritur autem in speculo quaedam oppor-
tunitas ad recipiendam imaginem alicujus rei; quae quidem
opportunitas invenitur in Angelo, qui quidem dicitur ,specu-
lum purum‘ propter simplicitatem et immaterialitatem suae
naturae, ,clarissimum‘ autem propter perfectissimam par-

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XIX. 12



178 Die geschaffenen Geister und das Ubel.

ticipationem intellectualis luminis, ,incontaminatum‘ autem,
inquantum nihil est in Angelo repugnans rectitudini ejus,
quae ad sanctitatem pertinet. Nam proprie sancta con-
taminari dicuntur. Dicitur autem ,incoinquinatum‘ in-
quantum nihil est in Angelo repugnans puritati naturae,
,et immaculatum‘, inquantum nihil est in eo repugnans
claritati intellectus.* Wie aber der Spiegel wirklich das
Bild aufnimmt, so strahlt auch der Engel das Bild Gottes
wieder; und zwar wegen der sehr guten Einrichtung der
Engelnatur vollkommen: ,Si¢c autem descripta opportuni-
tate istius speculi, exponit receptionem similitudinis, se-
cundum quam imago dicitur; et dicit, quod suscipit ,totam
pulchritudinem boniformis deiformitatis’, idest similitudinis
ad Dei bonitatem comparatam: quia si optime disposita
est natura Angeli, oportet quod perfecte suscipiat dictam
similitudinem.“

Darin jedoch unterscheidet sich der Engel vom Spiegel,
dafl er nicht die volle Schonheit Gottes wegen seiner ge-
schopflichen Unvollkommenheit abbilden kann, sondern
nur teilweise: ,Sed considerandum est, quod non dicit
quod suscipiat totam pulchritudinem Deitatis, sed deifor-
mitatis: quia impossibile est quod in aliquo creato speculo
recipiatur tota pulchritudo Dei; sed in aliquo creato
speculo propter sui puritatem et claritatem recipitur per-
fecte tota pulchritudo quae est possibilis esse in creatura
per assimilationem ad Deum. Et quia deiformitas crea-
turae semper est ex parte, et non tota, propter hoc tem-
peravit, addens: ,Si est conveniens dicere'.“ Insofern nun
ist der Engel Abbild Gottes. Als solches offenbart er das
verborgene gottliche Licht. Weil er nimlich vollkommen
die Ahnlichkeit der gottlichen Schonheit aufnimmt, strahlt
er in sich ab, soweit es dem Geschopfe moglich ist, die
ganz verborgene, unendliche Giite Gottes: ,,Ostenso igitur
quomodo Angelus sit imago, ostendit consequenter quomodo
manifestat divinum bonum (i. e. lumen): et dicit, quod ex
hoc ipso quod perfecte recipit divinae pulchritudinis simili-
tudinem, fit hoc consequenter quod in ipso resplendet quo-
dammodo, sicut est possibile creaturae, bonitas ,silentii,
quod est in abditis, idest occultis Dei, qui exprimi non
potest propter ho¢ quod occultus est intellectui creato.*
Das kommt eben daher, weil der Engel dazu eingerichtet
ist, Gottes Bild in sich aufzunehmen: ,Dicit autem, ,Fa-
ciens, non active, sed dispositive; sicut si dicerem, quod



Die geschaffenen Geister und das Ubel. 179

speculum facit in seipso resplendere imaginem alicujus
corporis, ex hoc ipso quod est dispositum ad recipiendum
ejus similitudinem.“  Weil daher der Engel ein so voll-
kommenes Abbild der gottlichen Giite ist, die Giite aber
alles Ubel ausschlieBt, kann folgerichtig in den Engeln
kein Ubel sein. ,,Qula igitur Angelus est tam perfecta
imago divinae bonitatis, bonitas autem nullum malum
compatitur; sequitur quod neque in Angelis sit malum.*
Damit ist bewiesen, daB in den guten Engeln durchaus
kein Ubel sich flndet

Der Areopagite geht dann zur Widerlegung eines Ein-
wurfes iiber. Es konnte ndmlich einer sagen, die Engel
seien insoweit bose, als sie die Siinder strafen. Sagt doch
der gottliche Heiland ausdriicklich, daBl sie dies tun. Es
fragt sich also, ob sie deshalb bose seien: ,Deinde cum
dicit, ,Sed eo quod puniunt peccantes, sunt mali?* excludit
objectionem. Et primo ponit eam. Posset enim aliquis
dicere, quod in eo ipso quod Angeli puniunt peccatores,
sunt mali. Et quod puniant peccatores, expresse habetur
Matth. 13 quod ejicient de regno omnia scandala. Est
ergo quaestio, an eo quod puniant, sint mali.“ Das ist nun
nicht der Fall; ebensowenig die weltliche oder geistliche
Obrigkeit deshalb bose ist, weil sie die Schlechten strafen:
yoecundo ostendit quod non propter hoc possunt dici malij,
quia secundum eamdem rationen etiam illi qui castigant
malos, puniendo eos, essent mali, sicut judices et magistri:
et similiter sequeretur quod aliqui sacerdotum, qui exclu-
dunt ,immundum‘, idest peccatorem, ,a divinis mysteriis’,
excommunicando eum, essent mali: quod est contra Aposto-
lum, qui hoe praeclplt 1 Corinth. 5.“ Gestraft werden ist
eben schlechthin und an sich kein Ubel, vielmehr ein Gut,
weil es gerecht ist; bez1ehungswelse ]edoch ist es ein Ubel
insofern es 1rgend eines Gutes beraubt. Aber siindlgen
ist durchaus ein Ubel. Der ist also nicht bdse, welcher
einen Siinder straft, sondern der, welcher siindigt: ,Sed
quia multiplicare inconveniens non est solvere, ideo tertio
solvit omnia praemissa; et dicit, quod puniri non est malum
simpliciter et secundum se, sed est secundum se bonum,
cum sit justum; sed est malum secundum quid, inquantum
privat aliquod bonum alicujus. Sed fieri peccatorem, hoc
est simpliciter malum: et ideo ille qui punit peccatorem,
non est malus; sed est malus ille qui peccat.“ Auch ist
es an sich kein Ubel, in gerechter Weise vom Heiligtum

12*



180 Die geschaffenen Geister und das Ubel.

ausgeschlossen zu werden. Das ist vielmehr ein Ubel
schlechthin, wenn einer siindigt und von der Heiligkeit
abweicht und dadurch fiir Gottliches ungeeignet wird. Es
siindigt auch nicht der, welcher ausschliet, sondern jener,
welcher etwas tut, um dessentwillen er die AusschlieBung
verdient: ,Eadem ratione non est secundum se malum
exludi a sanctis secundum justitiam; sed secundum se
malum est quod inquinetur aliquis per peccatum et dis-
cedat a sanctitate, et per hoc fiat non idoneus ad divina,
quae sunt secundum se incontaminata. Et non peccat ille
qui excommunicat; sed ille peccat qui facit aliquid unde
fit excommunicatione dignus.“

2. Von den guten Engeln geht der grofle hl. Dionysius
iiber zu den bdsen Engeln, zu den Ddémonen. Aber selbst
diese sind nicht von Natur bése: ,Postquam Dionysius
ostendit quod malum non est in Angelis, hic ostendit quod
non sit in daemonibus; et circa hoc duo facit. Primo
ostendit quod daemones non sunt naturaliter mali; secundo
qualiter mali sunt. . . .“ Die Dimonen sind nicht von
Natur schlecht aus vier Griinden. Gutes verursacht nicht
etwas von Natur Ubeles. Alles nun in der Welt ist von
Gott, dem Urgute selber, verursacht, auch die Dimonen.
Also sind diese nicht von Natur aus bose: ,,Circa primum
ponit quatuor rationes. Quarum prima talis est. Ex bono
non causatur aliquid naturaliter malum. Sed omnia quae
sunt in mundo, sunt causata a Deo, qui est ipsum primum
bonum, inter quae sunt daemones. Ergo daemones non
sunt naturaliter mali.“ Wie friiher gezeigt worden, ist das
Ubel weder fiir sich bestehend, noch in den Dingen. Wiren
nun die Didmonen von Natur schlecht, dann gehdrten sie
nicht zu den verschiedenen Dingen: ,Secunda ratio talis
est. Ostensum est quod malum neque est existens, neque
est in existentibus. Si igitur daemones essent naturaliter
mali, non essent de numero existentium.“ Was einem Dinge
von Natur aus zukommt, das kommt ihm immer zu. Wenn
also die Dimonen von Natur schlecht wiren, dann wiren
sie immer so gewesen. Sie wiren dann nicht aus guten
Engeln bose geworden, wie es der katholische Glaube lehrt:
sTertia ratio talis est. Illud quod naturaliter convenit
alicui, semper ei convenit. Si igitur daemones essent
naturaliter mali, semper fuissent mali, et non fuissent
transmutati de bono in malum, ut fides catholica con-
fitetur. Sind die Didmonen von Natur bose, dann sind



Die geschaffenen Geister und das Ubel. 151

sie entweder sich selbst oder andern natiirlicherweise bose.
Sind sie sich selber bose, so verderben sie sich selber;
denn es gehért zum Wesen des Ubels zu schaden und zu
verderben. Das ist aber unmoéglich; denn nichts verdirbt
sich selbst von Natur aus: ,Quarta ratio talis est, quod
si daemones sunt naturaliter mali, aut sunt naturaliter
mali sibi ipsis, aut aliis. Si sibi ipsis, cum de ratione mali
sit quod noceat et corrumpat, sequitur quod corrumpant
seipsos; quod est impossibile: nihil enim est corruptivum
sul ipsius secundum naturam.“ Sind sie von Natur anderm
bose, dann verderben sie von Natur aus anderes. . Es fragt
sich also, was oder wie sie so verderben: ob die Wesenheit
oder die Kraft oder die Tatigkeit; denn diese finden sich
in allen Dingen: ,Si autem sunt naturaliter mali aliis,
ergo naturaliter corrumpunt alia. Quaeritur ergo quid
naturaliterr corrumpant, vel quomodo corrumpant: utrum
substantiam aut virtutem aut operationem; quae tria in-
veniuntur in rebus omnibus.“

Sollen die Dimonen bodse sein von Natur, weil sie die
Wesenheit eines Dinges verderben, so sprechen dagegen
drei Griinde. Was naturgemaB anderes verdirbt, ist kein
Ubel von Natur aus d. i. kein Ubel ganz und gar; denn
eben das Einhalten der Ordnung der Natur ist ein Gut
der Natur. Wenn aber das Ubel die Wesenheit verdirbt,
tut es dies nur naturgeméifl; denn es verdirbt nur solches,
welches verderbnisfihig ist. Es wird also kein Ubel sein
von Natur aus: ,,Si detur quod sunt naturaliter mali, quia
corrumpunt substantiam alicujus; contra hoe objicit tribus
rationibus: quarum prima talis est. Nihil quod est cor-
ruptivum alterius secundum ordinem naturae est malum
naturaliter; quia hoc ipsum quod est conservare naturae
ordinem, est bonum naturae. Sed si malum corrumpat
substantiam, non facit hoc praeter naturae ordinem: non
enim corrumpit incorruptibilia, sed ea quae sunt corrup-
tionis susceptiva. Non ergo erit secundum naturam ma-
lum.“ Was etwas von Natur aus ist, das ist es schlechthin
und in jeder Beziehung; wie z. B. das Feuer stets warm
ist. Wenn also etwas natiirlicherweise ein Ubel ist, so
wird es das einfachhin sein, sowohl inbezug auf anderes,
wie inbezug auf sich selbst. Das aber ist dem Gesagten
nach unméglich: ,Secunda ratio talis est. Illud quod est
naturaliter tale, simpliciter et respectu cujuscumque est
tale; sicut 1llud quod est naturalitnr calidum, simpliciter



182 Die geschaffenen Geister und das Ubel.

et respectu cujuscummque est calidum, sicut ignis. Si igitur
aliquid naturaliter est malum, erit simpliciter malum, et
respectu cujuscumque, et respectu sui ipsius; quod est
nnposmblle ut dictum est.“ Kein Ding wird verdorben
durch ein Ubel hinsichtlich der Wesenheit oder Natur
der iiblen Sache selber; wie z. B. im schlechten Menschen
die Wesenheit und Natur des Menschen bleibt. Es wird
vielmehr etwas Ubel genannt, insofern das naturgemiiBe
harmonische MaB} durch irgend einen Mangel an Ordnung,
zwar nicht ganz, aber teilweise gestort wird: ,Tertia ratio
talis est. Nullum existentium corrumpitur per malum
quantum ad ipsam substantiam vel naturam rei quae dici-
tur mala; sicut in homine malo manet substantia et natura
hominis. Sed dicitur aliquid malum per hoec quod ,ratio,’
idest proportio, ,harmoniae et commensurationis’, quae est
secundum naturam, debilitatur per. aliquem defectum
ordinis; ita tamen quod non totaliter tollitur, sed ali-
quantulum manet. Wire diese Storung eine vollstindige,
so wiirde sie den Triger selber und infolgedessen die Ver-
derbnis im Triger vernichten. Also verdirbt eine solche
Verderbnis sich selber. Somit ist das nur bez1ehungswelse
Schwache nicht ein Ubel von Natur aus, sondern ein
mangelhaftes Gut. Denn unter allen Dingen findet sich
keines, welches alles Guten bar ist: ,Ista ,autem infirmitas,
quae debilitatur talis proportio, ,non est perfecta‘; quia
si esset perfecta, destrueret ipsum subjectum, et per con-
sequens corruptionem quae est in subjecto; et sic talis
corruptio corrumpit seipsam. Hoc ergo quod est infir-
mum, non simpliciter, sed secundum quid, non est natura-
liter malum, sed bonum cum defectu: quia illud quod om-
nino expers est boni, non potest inveniri inter existentia.*
Gleiches gilt vom Verderben der natiirlichen Kraft. Wenn
diese nidmlich immer zuriickbliecbe in der iiblen oder
durch das Ubel verdorbenen Sache, wiirde sie durch das
Ubel verdorben. Mithin gibt es kem Ubel von Natur aus:
pEadem ratio est de corruptione virtutis naturalis quia
si semper remaneret in re quae dicitur mala vel corrupta
per malum corrumperetur per malum. Relinquitur ergo
quod nihil est malum secundum naturam.“

Da nun die Dimonen von Natur aus nicht bose sind,
fragt es sich, wie sie denn bose geworden sind. Gott hat
sie doch geschaffen, die ewige Giite selber. Gutes aber
bringt nur Gutes hervor und erhilt dasselbe: ,Deinde



Die geschaffenen Geister und das Ubel. 183

cum dicit ,Quomodo a Deo facti sunt mali daemones ?*
ostendit quomodo sit malum in daemonibus: et primo
quaestionem movet; secundo solvit.... Quaerit ergo primo
quomodo daemones, cum sint facti a Deo, sint mali. Boni
enim est bona producere et conservare.“ Schlecht werden
die Didmonen genannt wegen eines Mangels des Guten;
und zwar aus eigenem fehlt ihnen das Gute: ,Deinde cum
dicit, ,et quidem mali dicuntur,’ solvit propositam quae-
stionem: et circa hoc duo facit. Primo ostendit quod
daemones dicuntur mali, non secundum aliquam naturam,
sed secundum defectum boni; secundo ostendit quod iste
defectus in eis non est ex variatione ipsius boni, sed ex
eorum voluntate. . . .“ Dal aber die Dimonen nicht natiir-
licherweise hose sind, sondern weil sie irgend eines Gutes
entbehren, dafiir sprechen drei Griinde. Zunichst spricht
dafiir das Ansehen der HI. Schrift. Diese sagt némlich,
die Damonen wiirden nicht schlecht genannt, insoweit sie
sind. Denn ihr Sein ist vom Guten, von Gott verursacht,
von welchem sie auch ihre gute Wesenheit erhalten haben.
Sie heiflen vielmehr schlecht, insoweit sie nicht sind, in-
sofern sie ndmlich ihren Vorrang aus Schwiche nicht
bewahrt haben: ,Quod autem daemones non sint mali
naturaliter, sed secundum quod carent aliquo bono, trip-
liciter ostendit. Primo quidem per auctoritatem sacrae
Scripturae; et dicit, quod sic debet aliquis dicere, quod
daemones dicuntur mali, non inquantum sunt, quia ex
bono, scilicet Deo, causatur eorum esse, et ab eodem bo-
nam essentiam obtinuerunt; sed dicuntur mali inquantum
non sunt, prout scilicet sunt infirmi servare principatum
sui ipsorum, ut dicunt eloquia sacrae Scripturae. Et su-
mitur hoec de Canonica Judae, ubi vers. 6 dicitur ,Angelos
vero, qui non servaverunt suum principatum ... vinculis
aeternis reservavit‘“ Man sagt aber, sie hitten ihren Vor-
rang nicht bewahrt, weil sie ihre urspriingliche Unschuld
nicht behalten haben; oder weil sie sich von Gott, ihrem
Ursprunge, abwandten: ,Dicuntur autem non servasse suum
principatum, vel qula non servaverunt snam innocentiam,
in qua a pr1n01p1o conditi sunt, vel quia a Deo, qui est
eorum principium, sunt aversi. Et huic exposmonl con-
sonat quod subdit: Non enim dicimus daemones fieri malos,
nisi in hoe quod carent habitu et operatione, per quam
ordinari deberent in bona divina.“

Den zweiten Grund teilt er dreifach ab. Er zewt



184 Die geschaffenen Geister und das Ubel.

daB die Diamonen nur durch Mangel eines Gutes schlecht
sind, nicht von Natur; dafl sie nicht ganz des Guten ent-
behren; und an welchem Gute sie Mangel leiden: ,Se-
cundo, cum subdit, ,Et aliter. Si natura mali daemones,
semper mali; et quidem malum instabile est: igitur si
semper eodem modo se habent, non mali:‘ ostendit idem
per secundam rationem; et circa hoc tria facit. Primo
ostendit quod daemones non sunt naturaliter mali, sed per
defectum alicujus boni: secundo quod non totaliter bono
carent, . . . tertio ostendit cujus boni in eis defectus sit ...
Wiren die Dimonen von Natur schlecht, dann wiren sie
es immer; denn was einem natiirlicherweise innewohnt,
das hat er immer. Nun ist aber alle Unbestindigkeit vom
Ubel, Bestiindigkeit dagegen eine Eigenschaft des Guten.
Eben darum verlangt ja alles moglichst nach immer-
wihrender Dauer. Wenn sie sich also immer in gleicher
Weise verhalten, sind sie offenbar nicht von Natur schlecht.
Die Annahme, sie seien von Natur aus bodse, ist demnach
unmoglich. Sie kOnnen also nur bdse sein, weil ihnen
einige Giiter fehlen, welche den Engeln zukommen: ,Circa
primum ponit talem rationem. Si daemones essent natu-
raliter mali, semper essent mali; quia quod naturaliter
inest alicui, semper inest ei. Sed si semper sunt mali,
non naturaliter sunt mali: quod sic probat, quia omne
instabile est quoddam malum; et esse semper idem, est
proprium boni : unde videmus, quod omnia sempiternitatem
desiderant, quantum possibile est. Et sic apparet quod
si semper se habent eodem modo; quod non sunt naturaliter
mali: ergo de primo ad ultimum, si sunt naturaliter mali,
non sunt naturaliter mali: quod est impossibile. Sic igitur
patet quod si non semper sunt mali, quia hoc est propri-
um boni, . non erant naturaliter mali; sed per defectum
aliquorum bonorum, quae debentur Angelis.“ Ferner sind
sie nicht ganz des Guten beraubt. Sie nehmen vielmehr
am Guten teil, wie sie sind, leben, verstehen und verlangen;
und zwar letzteres nur nach einem wahren oder schein-
baren Gute: ,Deinde cum dicit, ,Et non omnino expertes
boni,’ ostendit quod non totaliter bono privantur; et dicit,
quod non sunt omnino expertes boni: participant enim,
bono, inquantum ,sunt et vivunt et intelligunt,’ et inquan-
tum est in eis aliquis ,motus desiderii,' qui non tendit nisi
in bonum verum vel apparens.“

Die Didmonen werden schlecht, bose genannt, weil sie



Die geschaffenen Geister und das Ubel. - 185

es fehlen lassen in der ihrer Natur angemessenen Tétigkeit:
yDeinde cum dicit, ,Mali autem esse dicuntur propter hoc
quod infirmantur circa operationem secundum naturam’,
ostendit secundum cujus boni defectum dicuntur mali; prop-
ter hoe scilicet quod defective se habent in opératione quae
competit naturae eorum.” Wie nun geschieht das? Was
natiirlicherweise einem andern Dinge unterworfen ist, hat
sein Gut darin, daBl es diesem folgt; wie z. B. das Gut
des sinnlichen Begehrens im Menschen darin besteht, daf
es von der Vernunft geregelt wird. Jeder Wille aber des
Engels und des Menschen ist von Natur aus Gott unter-
geben. Das Gut dieses Willens ist es also, vom géttlichen
Willen geleitet zu werden. Mithin ist die Abkehr von der
Richtschnur des géttlichen Willens ein Ubel in den Démo-
nen: ,Et quo ordine hoc eveniat, consequenter ostendit,
dicens: ,Aversio igitur est ipsis malum.‘ Ubi consideran-
dum est, quod omne illud quod est naturaliter subjectum
alicui, bonum suum habet in hoc. quod ei subdatur; sicut
bonum appetitus sensibilium in homine est quod reguletur
ratione. Omnis autem voluntas et Angeli et hominis est
Deo naturaliter subdita. Bonum igitur voluntatis ange-
licae et humanae est ut a divina voluntate reguletur.
Aversio igitur a regula divinae voluntatis est malum in
daemonibus.“ Jedes Begehren, welches abweicht von
seiner Regel, strebt unregelmiflig, unmiflig nach seinem
Gegenstande; wie z. B. das sinnliche Begehren iiberméBig
nach dem sinnlich Ergoétzlichen strebt, wenn es sich nicht
von der Vernunft leiten ldft. So strebt also und verlangt
der Wille der Dimonen, der sich abgekehrt hat vom gott-
lichen Willen, iiber Gebiihr nach seinem Gute; weil sie
eben sich etwas ersehnen, welches iiber ihren Stand hin-
ausgeht: ,,Omnis autem appetitus deficiens a sua regula
tendit in suum objectum ultra quam rectum sit; sicut con-
cupiscibilis in delectabile secundum sensum plus debito
tendit, quando ratione non regulatur. Sic igitur volun-
tas daemonum aversa a regula divinae voluntatis, magis
debito in appetitum sui boni tendit: et hoc est quod subdit:
,Et convenientium ipsis excessus:’ quia scilicet appetive-
runt sibi aliquid quod excedebat conditionem eorum.“ Alles
nun, was naturgeméB auf bestimmte Weise ein Ziel erreichen
soll, wird dieses nicht erreichen, wenn es von solcher
Weise abweicht. Die Engel aber sollen naturgemiB ihr
Endziel dadurch erreichen, daB sie ihren Willen dem



186 Die geschaffenen Geister und das Ubel.

gottlichen unterwerfen. Halten sie diese Richtschnur nicht
ein, s0 kommen sie nicht zu ihrem Endziel. Sie erlangen
ihre Vollkommenheit nicht, bleiben vielmehr unvollkommen
und infolgedessen ohnméchtig: ,,Omne autem quod natum
est consequi aliquem finem per determinatum modum, si
recedat ab illo modo finem consequi non potest. Modus
autem quo Angeli nati sunt consequi ultimum finem suae
voluntatis, est per voluntatem moderatam secundum divi-
nam regulam. Si igitur excedant istum modum, non con-
sequentur finem:.et hoc est quod subdit, ,Et non conse-
cutio.! Omne autem quod non consequitur suam perfec-
tionem, remanet imperfectum; unde subditur, ,Et imper-
fectio.! Omne autem imperfectum, inquantum hujusmodi,
est impotens; unde subditur ,Et impotentia‘’“ Anstatt ihre
Vollkommenheit zu bewahren, wird ihre Kraft schwach,
flieht und fillt. Sie erreichen ihr Endziel nicht, verfehlen
es vielmehr und stiirzen in Siinde: ,Et quia virtus est
perfectio potentiae, sequitur circa virtutem, quae salvare
perfectionem ipsorum poterat, ,infirmitas et fuga et casus.
Et ponit hic tria secundum ea quae accidunt apud homines.
Si enim aliquis sit infirmus ad resistendum alicui vel ad
consequendum aliquid, fugit ab illo, et fugiens propter
infirmitatem cadit. Et similiter daemones infirmati cirea
consecutionem divini finis, fugiunt ab eo et cadunt prae-
cipitati in peccatum.“

Daf die Didmonen nicht naturgemifl bose sind, sondern
infolge Mangels eines Gutes, dafiir bringen andere noch
einen dritten Grund vor. Sie hielten nimlich die Didmonen
fiir Lebewesen mit einem Luftleib, verniinftigem Geiste,
sinnlich-geistigem Begehrungsvermogen, und der Dauer
nach ewig: ,Deinde cum dicit, ,Et aliter, quid est in dae-
monibus malum?‘ ostendit tertio modo quod daemones
non dicuntur mali secundum naturam, sed secundum de-
fectum alicujus boni; et hoc secundum opinionem aliorum.
Quidam enim posuerunt daemones esse animalia corpore
aérea, mente rationalia, animo passiva, tempore aeterna, ut
Apulejus dicit et Augustinus introducit 9 de ecivit. Dei.”
Diese meinen also, in den Ddmonen sei sinnliches Erkennen
und Begehren. Das war nicht die Meinung des Areo-
pagiten. Er nannte ja die Engel unstofflich und unsterb-
lich. Hier aber nennt er die Dimonen bdse durch Abfall
von den guten Engeln. Offenbar meinte er demnach nicht,
daB die Démonen korperlich und sinnlich-geistig seien:



Die geschaffenen Geister und das Ubel, 187

pSecundum ergo horum opinionem in daemonibus est vis
sensibilis et appetitus passivus, qui est sensitivus, et divi-
ditur per irascibilem et concupiscibilem. Haec autem
opinio non fuit Dionysii: quod patet ex eo quod supra
dixit Angelos immateriales et incorruptibiles, hic autem
dicit daemones esse malos per defectum Angelorum bono-
rum. Unde manifestum est quod non est opinatus daemones
esse corporales et per consequeus sensitivos, aut animo
passivos. Nach Auseinandersetzung seiner eigenen Meinung
wird auch gezeigt, daB die Didmonen von Natur aus nicht
bose sind, wenn angenommen wird, sie hiitten eine sinn-
liche Natur Dann gilt eben von Jhrem Ubel, was vom
Ubel des Menschen gilt: ,Sed quia ipse intendit ostendere
quod daemones non sunt naturaliter mali, postquam hoc
ostenderat secundum opinionem propriam, scilicet si dae-
mones fiunt de natura angelica, ostendit consequenter
quod idem sequitur, si ponatur quod sit eis natura sen-
sitiva; tunc enim idem judicium erit de malo daemonum
et de malo hominis.“ )

In uns Menschen aber ist das Ubel, weil der sinnliche
Teil nicht von der Vernunft geleitet wird: wenn ndmlich
die Abwehrkraft vernunftlos wiitet oder ziirnt; die Begehr-
kraft sinnlos begehrt; die Einbildungskraft gegen die
Wahrheit sich aufbdumt: ,In nobis autem malum est per
hoe quod pars sensitiva non regulatur ratione: et hoc
quantum ad tria; scilicet quantum ad irascibilem, quae
dum non regulatur ratione, irrationabiliter furit vel iras-
citur; et quantum ad concupiscibilem, quae dum non
regulatur ratione, stulte concupiscit; et quantum ad phanta-
siam, sive imaginativam, quae dum non regulatur ratione,
contra veritatem protervit.“ Von Natur aus ist also auch
nach dieser Meinung kein Ubel in den Dimonen. Denn
wenn auch unverniinftige Wut, toérichte Begierde und mal-
lose Einbildung in den Dﬁmonen sich finden soll, so doch
nicht ganz und gar, sondern nur teilweise. Von Natur
begehren sie eben Gutes und Bestes. Auch sind in dieser
Beziehung nicht alle Didmonen gleichgeartet. Ebenso sind
der Zorn, die Begierde und die Einbildung, insoweit ihnen
die Ordnung der Vernunft und der rechte Gegenstand
fehlt, nicht an sich Ubel. So ist es z. B. bei den unver-
nunftlgen Tieren keineswegs ein Ubel, solche Neigungen
zu haben. Vielmehr ist bei diesen deren Mangel eine
Verderbnis und ein Ubel; denn ihrer tierischen Natur



188 Die geschaffenen Geister und das Ubel.

entsprechen durchaus solche Neigungen: ,Secundum ergo
praedictam opinionem malum in daemonibus non est. Ait
namque: ,Furor irrationabilis et demens concupiscentia et
phantasia proterva.‘ Dicit autem: ,Demens concupiscentia,
furor irrationabilis;* quia concupiscentia nihil attendit ad
rationem; furor autem attendit, sed imperfecte, ut supra
dictum est. Si ergo ista tria sunt in daemonibus secun-
dum opinionem aliorum, non tamen omnino: quia non
contra quamlibet veritatem proterviunt, neque quaelibet
eorum concupiscentia est demens. Naturaliter enim bonum
et optimum concupiscunt: neque est etiam in omnibus
daemonibus eodem modo: neque etiam ista tria, scilicet
furor et concupiscentia et phantasia, secundum seipsa sunt
mala, secundum quod carent ordine rationis et debito
objecto. Unde videmus quod in animalibus irrationa-
libus habere ista non est malum; sed ablatio horum est
corruptio animalis et malum; sed habere ista conservat
et facit quod habeatur animalis natura.“ Seiner eigenen
Meinung nach redet St. Dionysius hier bildlich; denn so
werden in der HIl. Schrift den Engeln dergleichen Leiden-
schaften zugeschrieben. Somit schlieBt er, daB die Dimonen
nicht von Natur aus schlecht sind, sondern weil sie eines
Gutes beraubt sind, welches sie der Natur gemiB haben
sollten: ,Si vero Dionysius loquitur hic secundum pro-
priam opinionem, dicendum est, quod loquitur metaphorice:
sic enim hujusmodi animae passiones Angelis attribuuntur
in Scipturis ut Augustinus dicit in 9 de civit. Dei. Siec
ergo concludit, quod genus daemonum non est malum,
secundum quod est in sua natura, sed secundum quod non
est, idest secundum quod privatur aliquo bono.“

Woher kommt denn nun der Mangel des Gutes in den
Dimonen? Bei den Menschen kommt Mangel oder Schwiche
der natiirlichen Téatigkeit von der veridnderlichen Natur
selber. Diese wird im Greisenalter schwiicher und so auch
die natiirliche Tétigkeit. Aber der Mangel der guten Tétig-
keit kommt bei den Dimonen nicht von der Verénderung
eines Gutes, weder Gottes, des allgemeinen Gutes, von
welchem sie sich abwandten, noch besonderer Giiter,
welche von Natur den Engeln zukommen: ,Deinde cum
dicit, ,Et non variatum est datum ipsis totum bonum‘
ostendit unde provenit defectus boni in daemonibus. Posset
enim aliquis credere quod sicut defectus vel infirmitas
naturalis operationis provenit in hominibus ex ipsa



Die geschaffenen Geister und das Ubel. 189

variatione naturae, quae senescens deterioratur, et sic
operationes naturales debilitantur; ita etiam ex transmuta-
tione alicujus boni, defectus bonae operationis in daemonibus
provenit. Sed hoc ipse excludit et quantum ad bonum
universale, quod Deus est, a quo aversi sunt; et quantum
ad bona participata, quae sunt naturalia bona Angelis
data.“ Das allgemeine gottliche Gut, dessen sie irgend-
wie teilhaft wurden, ist keineswegs verindert worden.
Sie wurden vielmehr biose dadurch, daB sie von diesem
Allgute abfielen. Auch die zur Engelnatur gehdérigen
Gaben, welche ihnen von Anfang an mitgeteilt wurden,
sind nicht verindert worden, so daB sie dadurch bose
geworden wiren. Diese bleiben stets heil; denn die Natur
selbst wird nicht verdorben und das natiirliche Vernunft-
licht nicht gemindert: ,Dicit ergo, quod universale bonum,
scilicet divinum, quod datum est eis, inquantum aliqualiter
facti sunt ejus participes, non est variatum aliquo modo.
Unde non sunt facti mali propter boni variationem, sed
quia ,ipsi deciderunt‘ ab universali ,bono dato‘ eis: et
similiter ,dona angelica‘, ad angelicam naturam pertinentia,
quae in principio sunt data eis, ,nequaquam dicimus esse
mutata‘, ut ex eorum mutatione mali effecti sint; sed per-
manent adhuc ,integra‘ idest absque corruptione naturae,
,et splendidissima‘, idest absque diminutione naturalis lu-
minis intellectualis.

Die Dédmonen sind vielmehr bose geworden ganz frei-
willig, indem sie ihre Vernunft zwar nicht von der Be-
trachtung der Wahrheit abwandten, aber von der Be-
schauung des Guten als Guten, weil sie demselben nicht
mehr folgen wollen: ,Sed quod ipsi non vident, hoc pro-
venit ex hoc quod ipsi per liberum arbitrium clauserunt
,suas virtutes inspectivas boni‘; id est, averterunt volun-
tarie suum intellectum, non a consideratione veri, sed ab
inspectione boni inquantum est bonum, quia scilicet nolunt
illud sequi.“ Insofern sie sind, haben sie daher eine gute
Ursache, sind ihrer Natur nach gut und verlangen Gutes:
Sein, Leben und Erkennen. Aber sie sind bise geworden,
indem sie von den Giitern, welche ihnen nach der Ord-
nung ihrer Natur zukamen, freiwillig sich entfernten; sie
verlieren also ein. Gut und sind insofern nicht mehr ganz
haturgemiB. Ebenso verlangen sie ein Nichts, indem sie
ein Ubel verlangen. Ein solches verlangen sie ndmlich,
Indem sie ein Gut verlangen auf mangelhafte Weise und



190 Die geschaffenen Geister und das Ubel.

in verkehrter Ordnung: ,,Unde patet quod inquantum sunt,
et bonam causam habent et boni sunt secundum suam
naturam et bonuim desiderant, scilicet esse, vivere et in-
telligere; sed inquantum privantur hoc per voluntarium
recessum, quo quidem recessu infirmati decidunt a bonis
quae eis conveniebant secundum ordinem suae naturae,
,dicuntur et sunt mali, inquantum non sunt‘; idest, inquan-
tum aliquod bonum eis deest: et similiter cum desiderant
malum, desiderant ‘'non existens. Dicuntur enim malum
desiderare, inquantum desiderant aliquod bonum cum
defectu debiti modi et ordinis.“ )

3. Es fragt sich weiter, inwiefern sich ein Ubel in
den menschlichen Seelen findet: ,,Postquam Dionysius
ostendit quomodo malum sit in daemonibus, hic ostendit
quomodo sit in animabus: et primo excludit modum fal-
sum; secundo ponit modum verum, .. . tertio concludit
propositum . . “ Es gibt allerdings einige schlechte, bise
menschliche Seelen; wie aber heilen sie bose? Heillen
sie etwa so, weil sie mit Bésen verkehren, fiir welche sie
sorgen, und welche sie retten wollen? So wohnt z. B. ein
guter Mensch bei Bésen, um sie zu retten; oder auch die
Seele selber nimmt teil an der Verderbnis des Leibes und
an ungeordneten Leidenschaften u. dgl, um die rechte
Ordnung wiederherzustellen. Das ist dann kein Ubel,
sondern etwas Gutes, und kommt vom héchsten Gute, durch
dessen Kraft auch das Bose gut wird, insofern das Bose
in Gutes verwandelt wird oder durch géttliche Anordnung
aus dem Bosen Gutes hervorgebracht wird: ,Dicit ergo
primo, quod forte aliquis dicit animas humanas esse malas:
quod quidem verum est de aliquibus: sed inquirendum
est quomodo malae dicantur. Si autem aliquis dicat, quod
ideo dicuntur malae, quia assistunt malis, quibus provident,
et quos salvare intendunt; sicut aliquis bonus homo
cohabitat malis ut eos salvet, vel sicut etiam ipsa anima
communicat et coassistit corruptioni corporis, et passionibus
animae inordinatis, et hujusmodi, ad ordinem reducere
intendens: hoc non est malum, sed est bonum, et ex primo
bono derivatur, cujus virtute etiam mala fiunt bona; vel
inquantum mala transmutantur et fiunt bona, vel inquan-
tum ex malis divina ordinatione eliciuntur bona.“

In Wirklichkeit werden jedoch die Seelen nur dadurch
bose, iibel, da sie dem Zustande und der Titigkeit nach
vom Guten abfallen. So infolge des fehlenden Gutes



Die geschaffenen Geister und das Ubel. 191

geschwicht, konnen sie ihr rechtes Ziel nicht erreichen,
verfehlen es vielmehr ganz und gar. So wird ja auch die
Luft durch den Mangel des Lichtes verfinstert. Wie aber
das Licht die Finsternis erleuchtet, so macht auch das
Gute aus dem Ubel etwas Gutes: ,,Delnde cum dicit, ,Si
autem malas fieri animas dicimus; in quo malae fiunt nisi
in bonorum habituum et operationum defectu ?‘ ponit verum
modum; et dicit, quod si nos dicimus animas fieri malas,
hoc non possumus nisi inquantum deficiunt a bono et
quantum ad habitum, et quantum ad actum; et sic infir-
matae ex defectu boni non possunt consequi debitum finem,
sed prolabuntur ad aliquid contrarium fini; sicut ,et aérem,
qui est super nos, dicimus obtenebrari per defectum et
absentiam luminis’. Sed ,Jumen est quod et tenebras illu-
minat‘; idest, quae prius tenebrosa erant, facit luminosa;
et sic bonum de malo facit bonum.* Daraus folgt dann,
daB weder in den Dimonen noch in den Seelen das Ubel
etwas wirklich Bestehendes ist, vielmehr nur der Mangel
an der Vollkommenheit jener Giiter, welche ihnen von
Natur aus zukommen. In Gott und den guten Engeln
findet sich also das Ubel in gar keiner Weise; in den
Dimonen und den menschlichen Seelen aber nur nebenbei
als bloBer Mangel: ,Deinde cum dicit, ,Non igitur neque
in daemonibus neque in nobis est malum ut existens‘; con-
cludit propositum, quod scilicet neque in daemonibus neque
in hominibus sit malum quasi aliquid existens positive, sed
sicut defectus et quasi quoddam desertum perfectionis
propriorum bonorum. Sic¢ igitur intendit ostendere quod
in existentibus non est malum: quia in quibusdam quidem
nullo modo est malum, sicut in Deo vel in Angelis; in
quibusdam vero est malum, sed sicut privatio, non sicut
aliquid existens.*

Das Ubel kann nie Gott sein oder von .Gott kommen
weder zeitweise noch ausnahmslos. So hatte der grolle
hl. Dionysius vom Areopag dem Erzvater der Irrlehren,
dem Simon Magus gegeniiber bewiesen. Auch .in den
Engeln gibt es durchaus kein. Ubel. Simon schreibt den
Engeln ein bemehungswelses Ubel zu wegen des begrenzten
Grades der Entwicklung im Sein und insofern sie ,die
Ennoia festhalten* d. h. der duBleren stofflichen Erscheinung
dienen und so die volle, freie Anerkennung des allge-
waltlgen Vorranges der swbenten Macht hindern. Dagegen
zeigt der Areopagite niiher, warum in dem Sein der Engel



192 Die geschaffenen Geister und das Ubel.

kein Ubel sein kann. Eben weil ihr Sein ist ein Bild
Gottes, eine Offenbarung des unzuginglichen Lichtes, ein
reiner glinzender, hellleuchtender und heiliger Spiegel der
gottlichen Giite, ein schoner Widerstrahl des Glanzes der
ewigen Gottheit. Auch ihr Wirken ist keineswegs vom
Ubel; denn daB sie als Werkzeuge der gottlichen Gerechtig-
keit die Siinder strafen, ist vielmehr gerecht und heilsam.
Selbst die Démonen sind nicht von Natur aus schlecht.
Denn sie sind von Gott verursacht, von dem Gutes kommt;
sie haben von Natur ein Sein, das etwas Gutes ist; sie
waren nicht von Anfang an schlecht; sonst wéaren sie ein
Ubel fiir sich oder fiir andere. Sie werden nicht iibel, schlecht
genannt, weil sie sind und betreff dessen, was sie sind;
denn gut ist ihr Sein und gut ihre Natur vom Guten. Sie
sind vielmehr schlecht oder vom Ubel, weil sie in ihren
Zustinden und ihrem Wirken von Gott und seinen Giitern
sich abgewandt haben. Sie sind nicht schlecht auf Grund
ihrer Natur; denn diese ist dieselbe wie die der guten
Engel. Sie sind vielmehr schlecht, iibel, insoweit sie nicht
nach ihrer Natur sind. Sie sind abgefallen von ihrem
natiirlichen Guten. Sie haben ihre guten Gaben milbraucht.
Ebenso ist in den menschlichen Seelen das Ubel nicht
als ein Sein, sondern als ein Fehler, als ein Mangel an
jener Vollendung, nach welcher wir naturgeméf notwendig
verlangen. Nach Simon ist das Ubel etwas, wenigstens
dem Vermogen nach, das unentwickelte Urvermogen. Dem-
entgegen weist der Areopagite auch an den einzelnen
Seinskreisen nach, daB das Ubel in ihnen kein wesent-
liches Sein hat, auch nicht dem bloBen Vermdégen nach.
Simon und mit ihm die gnostischen Irrlehrer kennen nur
ein beziehungsweises Ubel, ein Ubel fiir gewisse Zeit oder
unter besonderen Umstinden. Nur so lange diese Be-
ziehung besteht, bleibt das Ubel. Mit der Beziehung hort
auch das Ubel auf. Es ist dies ein Ubel, wie es im Ver-
gleich zum starken Manne fiir das Kind ein Ubel ist,
schwach zu sein; oder wie nach Simon selber es fiir einen
Zustand z. B. den der Geometrie in der Vernunft, ein
Ubel ist, tatsiichlich nicht verwertet zu werden. Dem-
entgegen lehrt der Areopagite ein wahres und wirk-
liches Ubel, welches aber nicht auf Grund eigenen Wesens
besteht, sondern auf Grund eines mangelhaften Guten.
Bei den verniinftigen Geschopfen, den Dimonen und
Menschenseelen, ist es der Mangel der naturgemifien



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 193

Vollendung, der Abfall von Gott, welcher allein die Voll-
endung in aller Fiille ist. Sie wirken eben gegen ihre
Vernunft und Zweckvollendung. (Vgl. die sehr idhnliche
Darstellung des Ubels bei St. Irenius, c¢. haer. 1. 4.
cap. 37, al. 71 sq.)

— ¥

ZUR LEHRE DES HL. THOMAS VON WESENHEIT
UND SEIN,

(Bemerkungen zu S. Thom.: In lib. Boethii De Hebd. lect. 2. [al. 1].)
(Fortsetzung von Bd. XVIII S. 896; Bd. XIX S. 53.)

Von Dr. FRANZ ZIGON.

—p—p - -

Noch eine Frage harrt der Antwort, ob der hl. Thomas
immer treu an dieser Ansicht festgehalten habe. Manche
Andeutungen, die sich hie und da zerstreut in seinen
Werken vorfinden, scheinen eher das Gegenteil davon als
wahrscheinlich hinzustellen. So verweist P. Limbourg! auf
das Opusc. De quo est et quod est, wo es von den sub-
sistierenden Formen. heiit: Quia quidditas posita est non
subsistens in materia, non acquiritur ei esse in altero sicut
in quidditatibus compositis, immo acquiritur ei esse in se
et ipsa quidditas erit hoc, quod est suum esse et
quo est.

Man wire versucht, mit Rittler2 das Schriftchen fiir
zweifellos unecht zu erkléiren, obwohl er dann noch hinzu-
fiigt: ,Im iibrigen kann diese Abweichung auch auf eine
Textkorruption zuriickzufiihren sein.“

Was soll man aber zu 2. d. 3 q. 1. a. 1. sagen, wo
der hl. Thomas unter anderem folgendes lehrt: cum quid-
ditas, quae sequitur compositionem, dependeat ex partibus,
oportet quod ipsa non sit subsistens in esse, quod sibi ac-
quiritur, sed ipsum compositum, quod suppositum dicitur:
et ideo quidditas compositi non est ipsum, quod est, sed
est hoc, quo aliquid est, ut humanitate est homo; sed
quidditas simplex, cum non fundetur in aliquibus partibus,

1 A a. O. S. 88. 2 A, a. O. S. 54 Anm. 1.
Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIX, 13



	Die geschaffenen Geister und das Übel

