
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 19 (1905)

Artikel: Die geschaffenen Geister und das Übel

Autor: Leonissa, Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


176 Die geschaffenen Geister und das Übel.

In einem Nachtrag ist Cornelius'„Einleitung" erwähnt,
dem Monismus der selbstverständliche Standpunkt der
Philosophie sei. Nach Cornelius sind die Erscheinungen
nicht kausal bedingt vor unserem Begreifen, sondern als
frei zu betrachten. Er gesteht offen, daß man vom
Empfindungsmonismus eigentlich auf den Solipsismus geführt
werde, den nur die Fremdartigkeit, welche die gesamte
belebte Welt durch diese Anschauungen erhalte, als eine
Ungeheuerlichkeit erscheinen lasse (S. 533).

Das Bild, das der neueste Zustand der Philosophie
außerhalb der Neuscholastik bietet, ist kein erfreuliches.
Monismus, Idealismus, Agnostizismus, Phänomenalismus,
ein unsicher tastender Eklektizismus charakterisiert
denselben. Er gleicht einem Trümmerfelde, das mit allen
Mitteln der Kritik zu reinigen, um darauf den soliden
Bau der christlichen Philosophie in erweitertem Maßstabe
neu zu errichten das Ziel unserer Bestrebungen sein muß.
Daß dieselben nicht erfolglos sind, zeigt der Vf. selbst,
der in dem Besten seiner kritischen Bemerkungen sich in
erfreulicher Weise den neuscholastischen Anschauungen
nähert.

XK

DIE GESCHAFFENEN GEISTER UND DAS ÜBEL.

Von

P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. CAP.
—>X5xt—

Ähnlich wie in Gott (dieses Jahrb. XVIII. S. 327 ff.)
gibt es auch in den Geschöpfen kein Übel. Dies zeigt
der Areopagite an der Geister- und Körperwelt; zunächst
an den geschaffenen Geistern: Engeln, Dämonen, Seelen.
Wir folgen wiederum der Erklärung des Aquinaten (Com-
mentarium, lectio 18 spp.): „Postquam Dionysius ostendit
quod in Deo non est malum, incipit ostendere quod in crea-
turis malum non sit aliquid."

1. In den Engeln ist durchaus kein Übel. Dies
ergibt sich aus dem Namen und aus der Begriffsbestimmung:
„Et primo ostendit de Angelis bonis, quod in eis nullo
modo sit malum : et circa hoc duo facit. Primo ostendit
veritatem; secundo excludit objectionem Circa primum
duo facit. Primo ponit expositionem angelici nominis;



Die geschaffenen Geister und das Übel. 177

secundo ex illa expositione accipit definitionem Angeli..
Der Engel als Bote verkündet der göttlichen Güte ähnlich
diese Güte, insofern er an derselben teilnimmt, wie z. B.
die helle Luft, von der Sonne erleuchtet, deren Klarheit
verkündet: „Circa primum sciendum est, quod Angelus
nuntius interpretatur. Dicitur ergo divinae bonitati con-
formis annuntiare divinam bonitatem, inquantum in An-
gelis secundario per participationem existit quod primo
enunciatur de Deo, non secundum participationem, sed
secundum causam, sicut si dicerem, quod aër illuminatus
annunciat claritatem solis, inquantum secundario et
participative est in aëre, et primo et causaliter est in sole."
Was nun teilnimmt an einer Eigenschaft irgend eines
Wesens, welches jene Eigenschaft in erster Linie und
ursächlich besitzt, ist Abbild jenes Wesens. Des Abbildes
Tätigkeit ist es, das Urbild zu offenbaren. Demgemäß ist
die Bekanntmachung des guten Engels eine Offenbarung
des göttlichen Lichtes, welches uns wegen seiner Erhabenheit

und Einfachheit verborgen ist: „Et quia illud quod
participative et secundario habet aliquid, est imago ejus
quod primo et causaliter habet illud, et actus imaginis
est ut manifestet illud cujus est imago; consequenter con-
cludit notificationem quamdamboni Angeli, manifestationem
divini luminis, quod est nobis occultum propter sui ex-
cellentiam et simplicitatem." Der Engel ist Abbild Gottes,
ähnlich wie das Spiegelbild Abbild dessen ist, welcher sich
im Spiegel beschaut: „Hanc autem notificationem
manifestât consequenter : et primo manifestât quomodo Angelus
sit imago Dei; secundo quomodo sit manifestatio occulti
luminis Quod autem Angelus sit imago Dei, manifestât
per quoddam sensibile exemplum. Videmus enim sensi-
biliter quod in speculo repraesentatur imago videntis."

Wie der Spiegel seiner Wesenheit nach fähig ist, irgend
ein Bild aufzunehmen, so ist auch der Engel von Natur
aus geeignet, ein reiner, heller, makelloser Spiegel Gottes
zu sein: „Est autem in speculo duo considerare. Primo
quidem substantiam ipsius speculi. Unde per quamdam
similitudinem Angelum secundum suam naturam vocat
speculum. Requiritur autem in speculo quaedam oppor-
tunitas ad recipiendam imaginem alicujus rei ; quae quidem
opportunitas invenitur in Angelo, qui quidem dicitur .specu¬
lum purum' propter simplicitatem et immaterialitatem suae
naturae, ,clarissimum' autem propter perfectissimam par-

Jahrbuch für Philosophie etc. XIX. 12



178 Die geschaffenen Geister und das Übel.

ticipationem intellectualis luminis, ,incontaminatum' autem,
inquantum nihil est in Angelo repugnans rectitudini ejus,
quae ad sanctitatem pertinet. Nam proprie sancta con-
taminari dicuntur. Dicitur autem ,incoinquinatum',
inquantum nihil est in Angelo repugnans puritati naturae,
,et immaculatum', inquantum nihil est in eo repugnans
claritati intellectus." Wie aber der Spiegel wirklich das
Bild aufnimmt, so strahlt auch der Engel das Bild Gottes
wieder; und zwar wegen der sehr guten Einrichtung der
Engelnatur vollkommen: „Sic autem descripta opportuni-
tate istius speculi, exponit receptionem similitudinis,
secundum quam imago dicitur; et dicit, quod suscipit ,totam
pulchritudinem boniformis deiformitatis', idest similitudinis
ad Dei bonitatem comparatam: quia si optime disposita
est natura Angeli, oportet quod perfecte suscipiat dictam
simili tudinem."

Darin jedoch unterscheidet sich der Engel vom Spiegel,
daß er nicht die volle Schönheit Gottes wegen seiner
geschöpflichen Unvollkommenheit abbilden kann, sondern
nur teilweise: „Sed considerandum est, quod non dicit
quod suscipiat totam pulchritudinem Deitatis, sed
deiformitatis: quia impossibile est quod in aliquo creato speculo
recipiatur tota pulchritudo Dei; sed in aliquo creato
speculo propter sui puritatem et claritatem recipitur
perfecte tota pulchritudo quae est possibilis esse in creatura
per assimilationem ad Deum. Et quia deiformitas crea-
turae sgmper est ex parte, et non tota, propter hoc tem-
peravit, addens: ,Si est conveniens dicere'." Insofern nun
ist der Engel Abbild Gottes. Als solches offenbart er das
verborgene göttliche Licht. Weil er nämlich vollkommen
die Ähnlichkeit der göttlichen Schönheit aufnimmt, strahlt
er in sich ab, soweit es dem Geschöpfe möglich ist, die
ganz verborgene, unendliche Güte Gottes: „Ostenso igitur
quomodo Angelus sit imago, ostendit consequenter quomodo
manifestât divinum bonum (i. e. lumen) : et dicit, quod ex
hoc ipso quod perfecte recipit divinae pulchritudinis simili-
tudinem, fit hoc consequenter quod in ipso resplendet quo-
dammodo, sicut est possibile creaturae, bonitas ,silentii,
quod est in abditis', idest occultis Dei, qui exprimi non
potest propter hoc quod occultus est intellectui creato."
Das kommt eben daher, weil der Engel dazu eingerichtet
ist, Gottes Bild in sich aufzunehmen: „Dicit autem,
»Fadens', non active, sed dispositive; sicut si dicerem, quod



Die geschaffenen Geister und das Übel. 179

speculum facit in seipso resplendere imaginent alicujus
corporis, ex hoc ipso quod est dispositum ad recipiendum
ejus similitudinem." Weil daher der Engel ein so
vollkommenes Abbild der göttlichen Güte ist, die Güte aber
alles Übel ausschließt, kann folgerichtig in den Engeln
kein Übel sein. „Quia igitur Angelus est tarn perfecta
imago divinae bonitatis, bonitas autem nullum malum
compatitur; sequitur quod neque in Angelis sit malum."
Damit ist bewiesen, daß in den guten Engeln durchaus
kein Übel sich findet.

Der Areopagite geht dann zur Widerlegung eines
Einwurfes über. Es könnte nämlich einer sagen, die Engel
seien insoweit böse, als sie die Sünder strafen. Sagt doch
der göttliche Heiland ausdrücklich, daß sie dies tun. Es
fragt sich also, ob sie deshalb böse seien: „Deinde cum
dicit, ,Sed eo quod puniunt peccantes, sunt mali?' excludit
objectionem. Et primo ponit earn. Posset enim aliquis
dicere, quod in eo ipso quod Angeli puniunt peccatores,
sunt mali. Et quod puniant peccatores, expresse habetur
Matth. 13 quod ejicient de regno omnia scandala. Est
ergo quaestio, an eo quod puniant, sint mali." Das ist nun
nicht der Fall; ebensowenig die weltliche oder geistliche
Obrigkeit deshalb böseist, weil sie die Schlechten strafen:
„Secundo ostendit quod non propter hoc possunt dici mali,
quia secundum eamdem rationen etiam illi qui castigant
malos, puniendo eos, essent mali, sicut judices et magistri :

et similiter sequeretur quod aliqui sacerdotum, qui exclu-
dunt ,immundum', idest peccatorem, ,a divinis mysteriis',
excommunicando eum, essent mali : quod est contra Aposto-
lum, qui hoc praecipit 1 Corinth. 5." Gestraft werden ist
eben schlechthin und an sich kein Übel, vielmehr ein Gut,
weil es gerecht ist; beziehungsweise jedoch ist es ein Übel,
insofern es irgend eines Gutes beraubt. Aber sündigen
ist durchaus ein Übel. Der ist also nicht böse, welcher
einen Sünder straft, sondern der, welcher sündigt: „Sed
quia multiplicare inconveniens non est solvere, ideo tertio
solvit omnia praemissa ; et dicit, quod puniri non est malum
simpliciter et secundum se, sed est secundum se bonum,
cum sit justum; sed est malum secundum quid, inquantum
privat aliquod bonum alicujus. Sed fieri peccatorem, hoc
est simpliciter malum: et ideo ille qui punit peccatorem,
non est malus; sed est malus ille qui peccat." Auch ist
es an sich kein Übel, in gerechter Weise vom Heiligtum

12*



180 Die geschaffenen Geister und das Übel.

ausgeschlossen zu werden. Das ist vielmehr ein Übel
schlechthin, wenn einer sündigt und von der Heiligkeit
abweicht und dadurch für Göttliches ungeeignet wird. Es
sündigt auch nicht der, welcher ausschließt, sondern jener,
welcher etwas tut, um dessentwillen er die Ausschließung
verdient: „Eadem ratione non est secundum se malum
exludi a Sanctis secundum justitiam; sed secundum se
malum est quod inquinetur aliquis per peccatum et dis-
cedat a sanctitate, et per hoc fiat non idoneus ad divina,
quae sunt secundum se incontaminata. Et non peccat ille
qui excommunicat; sed ille peccat qui facit aliquid unde
fit excommunicatione dignus."

2. Von den guten Engeln geht der große hl. Dionysius
über zu den bösen Engeln, zu den Dämonen. Aber selbst
diese sind nicht von Natur böse: „Postquam Dionysius
ostendit quod malum non est in Angelis, hie ostendit quod
non sit in daemonibus; et circa hoc duo facit. Primo
ostendit quod daemones non sunt naturaliter mali ; secundo
qualiter mali sunt. ." Die Dämonen sind nicht von
Natur schlecht aus vier Gründen. Gutes verursacht nicht
etwas von Natur Übeles. Alles nun in der Welt ist von
Gott, dem Urgute selber, verursacht, auch die Dämonen.
Also sind diese nicht von Natur aus böse: „Circa primum
ponit quatuor rationes. Quarum prima talis est. Ex bono
non causatur aliquid naturaliter malum. Sed omnia quae
sunt in mundo, sunt causata a Deo, qui est ipsum primum
bonum, inter quae sunt daemones. Ergo daemones non
sunt naturaliter mali." Wie früher gezeigt worden, ist das
Übel weder für sich bestehend, noch in den Dingen. Wären
nun die Dämonen von Natur schlecht, dann gehörten sie
nicht zu den verschiedenen Dingen: „Secunda ratio talis
est. Ostensum est quod malum neque est existens, neque
est in existentibus. Si igitur daemones essent naturaliter
mali, non essent de numéro existentium." Was einem Dinge
von Natur aus zukommt, das kommt ihm immer zu. Wenn
also die Dämonen von Natur schlecht wären, dann wären
sie immer so gewesen. Sie wären dann nicht aus guten
Engeln böse geworden, wie es der katholische Glaube lehrt:
„Tertia ratio talis est. Illud quod naturaliter convenit
alicui, semper ei convenit. Si igitur daemones essent
naturaliter mali, semper fuissent mali, et non fuissent
transmutati de bono in malum, ut fides catholica con-
fitetur." Sind die Dämonen von Natur böse, dann sind



Die geschaffenen Geister und das Übel. 181

sie entweder sich selbst oder andern natürlicherweise böse.
Sind sie sich selber böse, so verderben sie sich selber;
denn es gehört zum Wesen des Übels zu schaden und zu
verderben. Das ist aber unmöglich; denn nichts verdirbt
sich selbst von Natur aus: „Quarta ratio talis est, quod
si daemopes sunt naturaliter mali, aut sunt naturaliter
mali sibi ipsis, aut aliis. Si sibi ipsis, cum de ratione mali
sit quod noceat et corrumpat, sequitur quod corrumpant
seipsos; quod est impossibile: nihil enim est corruptivum
sui ipsius secundum naturam." Sind sie von Natur anderm
böse, dann verderben sie von Natur aus anderes. Es fragt
sich also, was oder wie sie so verderben : ob die Wesenheit
oder die Kraft oder die Tätigkeit; denn diese finden sich
in allen Dingen: „Si autem sunt naturaliter mali aliis,
ergo naturaliter corrumpunt alia. Quaeritur ergo quid
naturaliter corrumpant, vel quomodo corrumpant: utrum
substantiam aut virtutem aut operationem; quae tria in-
veniuntur in rebus omnibus."

Sollen die Dämonen böse sein von Natur, weil sie die
Wesenheit eines Dinges verderben, so sprechen dagegen
drei Gründe. Was naturgemäß anderes verdirbt, ist kein
Übel von Natur aus d. i. kein Übel ganz und gar; denn
eben das Einhalten der Ordnung der Natur ist ein Gut
der Natur. Wenn aber das Übel die Wesenheit verdirbt,
tut es dies nur naturgemäß; denn es verdirbt nur solches,
welches verderbnisfähig ist. Es wird also kein Übel sein
von Natur aus: „Si detur quod sunt naturaliter mali, quia
corrumpunt substantiam alicujus; contra hoc objicit tribus
rationibus: quarum prima talis est. Nihil quod est
corruptivum alterius secundum ordinem naturae est malum
naturaliter; quia hoc ipsum quod est conservare naturae
ordinem, est bonum naturae. Sed si malum corrumpat
substantiam, non facit hoc praeter naturae ordinem: non
enim corrumpit incorruptibilia, sed ea quae sunt corruption^

susceptiva. Non ergo erit secundum naturam
malum." Was etwas von Natur aus ist, das ist es schlechthin
und in jeder Beziehung; wie z. B. das Feuer stets warm
ist. Wenn also etwas natürlicherweise ein Übel ist, so
wird es das einfachhin sein, sowohl inbezug auf anderes,
wie inbezug auf sich selbst. Das aber ist dem Gesagten
nach unmöglich: „Secunda ratio talis est. Illud quod est
naturaliter tale, simpliciter et respectu cujuscumque est
tale; sicut illud quod est naturalitnr calidum, simpliciter



182 Die geschaffenen Geister und das Übel.

et respectu cujuscutnque est calidum, sicut ignis. Si igitur
aliquid naturaliter est malum, erit simpliciter malum, et
respectu cujuscumque, et respectu sui ipsius; quod est
impossibile, ut dictum est." Kein Ding wird verdorben
durch ein Übel hinsichtlich der Wesenheit oder Natur
der üblen Sache selber; wie z. B. im schlechten Menschen
die Wesenheit und Natur des Menschen bleibt. Es wird
vielmehr etwas Übel genannt, insofern das naturgemäße
harmonische Maß durch irgend einen Mangel an Ordnung,
zwar nicht ganz, aber teilweise gestört wird : „Tertia ratio
talis est. Nullum existentium corrumpitur per malum
quantum ad ipsam substantiam vel naturam rei quae dici-
tur mala; sicut in homine inalo manet substantia et natura
hominis. Sed dicitur aliquid malum per hoc quod ,ratio,'
idest proportio, ,harmoniae et commensurationis', quae est
secundum naturam, debilitatur per aliquem defectum
ordinis; ita tarnen quod non totaliter tollitur, sed ali-
quantulum manet." Wäre diese Störung eine vollständige,
so würde sie den Träger selber und infolgedessen die
Verderbnis im Träger vernichten. Also verdirbt eine solche
Verderbnis sich selber. Somit ist das nur beziehungsweise
Schwache nicht ein Übel von Natur aus, sondern ein
mangelhaftes Gut. Denn unter allen Dingen findet sich
keines, welches alles Guten bar ist : „Ista ,autem infirmitas,'
quae debilitatur talis proportio, ,non est perfecta'; quia
si esset perfecta, destrueret ipsum subjectum, et per con-
sequens corruptionem quae est in subjecto; et sic talis
corruptio corrumpit seipsam. Hoc ergo quod est infir-
mum, non simpliciter, sed secundum quid, non est naturaliter

malum, sed bonum cum defectu: quia illud quod om-
nino expers est boni, non potest inveniri inter existentia."
Gleiches gilt vom Verderben der natürlichen Kraft. Wenn
diese nämlich immer zurückbliebe in der üblen oder
durch das Übel verdorbenen Sache, würde sie durch das
Übel verdorben. Mithin gibt es kein Übel von Natur aus:
„Eadem ratio est de corruptione virtutis naturalis quia
si semper remaneret in re quae dicitur mala vel corrupta
per malum corrumperetur per malum. Relinquitur ergo
quod nihil est malum secundum naturam."

Da nun die Dämonen von Natur aus nicht böse sind,
fragt es sich, wie sie denn böse geworden sind. Gott hat
sie doch geschaffen, die ewige Güte selber. Gutes aber
bringt nur Gutes hervor und erhält dasselbe: „Deinde



Die geschaffenen Geister und das Übel. 183

cum dicit ,Quomodo a Deo facti sunt mali daemones?'
ostendit quomodo sit malum in daemonibus: et primo
quaestionem movet ; secundo solvit.... Quaerit ergo primo
quomodo daemones, cum sint facti a Deo, sint mali. Boni
enim est bona producere et conservare." Schlecht werden
die Dämonen genannt wegen eines Mangels des Guten;
und zwar aus eigenem fehlt ihnen das Gute: „Deinde cum
dicit, ,et quidem mali dicuntur,' solvit propositam
quaestionem : et circa hoc duo facit. Primo ostendit quod
daemones dicuntur mali, non secundum aliquam naturam,
sed secundum defectum boni; secundo ostendit quod iste
defectus in eis non est ex variatione ipsius boni, sed ex
eorum voluntate. ." Daß aber die Dämonen nicht
natürlicherweise höse sind, sondern weil sie irgend eines Gutes
entbehren, dafür sprechen drei Gründe. Zunächst spricht
dafür das Ansehen der Hl. Schrift. Diese sagt nämlich,
die Dämonen würden nicht schlecht genannt, insoweit sie
sind. Denn ihr Sein ist vom Guten, von Gott verursacht,
von welchem sie auch ihre gute Wesenheit erhalten haben.
Sie heißen vielmehr schlecht, insoweit sie nicht sind,
insofern sie nämlich ihren Vorrang aus Schwäche nicht
bewahrt haben: „Quod autem daemones non sint mali
naturaliter, sed secundum quod carent aliquo bono, trip-
liciter ostendit. Primo quidem per auctoritatem sacrae
Scripturae; et dicit, quod sic debet aliquis dicere, quod
daemones dicuntur mali, non inquantum sunt, quia ex
bono, scilicet Deo, causatur eorum esse, et ab eodem bo-
nam essentiam obtinuerunt; sed dicuntur mali inquantum
non sunt, prout scilicet sunt infirmi servare principatum
sui ipsorum, ut dicunt eloquia sacrae Scripturae. Et su-
mitur hoc de Canonica Judae, ubi vers. 6 dicitur ,Angelos
vero, qui non servaverunt suum principatum... vinculis
aeternis reservavit'." Man sagt aber, sie hätten ihren
Vorrang nicht bewahrt, weil sie ihre ursprüngliche Unschuld
nicht behalten haben; oder weil sie sich von Gott, ihrem
Ursprünge, abwandten : „Dicuntur autem non servasse suum
principatum, vel quia non servaverunt snam innocentiam,
in qua a principio conditi sunt, vel quia a Deo, qui est
eorum principium, sunt aversi. Et huic expositioni con-
sonat quod subdit : Non enim dicimus daemones fieri malos,
nisi in hoc quod carent habitu et operatione, per quam
ordinari deberent in bona divina."

Den zweiten Grund teilt er dreifach ab. Er zeigt,



184 Die geschaffenen Geister und das Übel.

daß die Dämonen nur durch Mangel eines Gutes schlecht
sind, nicht von Natur; daß sie nicht ganz des Guten
entbehren; und an welchem Gute sie Mangel leiden:
„Secundo, cum subdit, ,Et aliter. Si natura mali daemones,
semper mali; et quidem malum instabile est: igitur si
semper eodem modo se habent, non mali:' ostendit idem
per secundam rationem; et circa hoc tria facit. Primo
ostendit quod daemones non sunt naturaliter mali, sed per
defectum alicujus boni: secundo quod non totaliter bono
carent, tertio ostendit cujus boni in eis defectus sit ."
Wären die Dämonen von Natur schlecht, dann wären sie
es immer; denn was einem natürlicherweise innewohnt,
das hat er immer. Nun ist aber alle Unbeständigkeit vom
Übel, Beständigkeit dagegen eine Eigenschaft des Guten.
Eben darum verlangt ja alles möglichst nach
immerwährender Dauer. Wenn sie sich also immer in gleicher
Weise verhalten, sind sie offenbar nicht von Natur schlecht.
Die Annahme, sie seien von Natur aus böse, ist demnach
unmöglich. Sie können also nur böse sein, weil ihnen
einige Güter fehlen, welche den Engeln zukommen : „Circa
primum ponit talem rationem. Si daemones essent
naturaliter mali, semper essent mali; quia quod naturaliter
inest alicui, semper inest ei. Sed si semper sunt mali,
non naturaliter sunt mali: quod sie probat, quia omne
instabile est quoddam malum; et esse semper idem, est
proprium boni : unde videmus, quod omnia sempiternitatem
desiderant, quantum possibile est. Et sie apparet quod
si semper se habent eodem modo; quod non sunt naturaliter
mali: ergo de primo ad ultimum, si sunt naturaliter mali,
non sunt naturaliter mali : quod est impossibile. Sic igitur
patet quod si non semper sunt mali, quia hoc est proprium

boni, non erant naturaliter mali; sed per defectum
aliquorum bonorum, quae debentur Angelis." Ferner sind
sie nicht ganz des Guten beraubt. Sie nehmen vielmehr
am Guten teil, wie sie sind, leben, verstehen und verlangen ;
und zwar letzteres nur nach einem wahren oder scheinbaren

Gute: „Deinde cum dicit, ,Et non omnino expertes
boni,' ostendit quod non totaliter bono privantur; et dicit,
quod non sunt omnino expertes boni: participant enim,
bono, inquantum ,sunt et vivunt et intelligunt,' et inquantum

est in eis aliquis ,motus desiderii,' qui non tendit nisi
in bonum verum vel apparens."

Die Dämonen werden schlecht, böse genannt, weil sie



Die geschaffenen Geister und das Übel. 185

es fehlen lassen in der ihrer Natur angemessenen Tätigkeit:
„Deinde cum dicit, ,Mali autem esse dicuntur propter hoc
quod infirmantur circa operationem secundum naturam',
ostendit secundum cujus boni defectum dicuntur mali ; propter

hoc scilicet quod defective se habent in opèratione quae
competit naturae eorum." Wie nun geschieht das? Was
natürlicherweise einem andern Dinge unterworfen ist, hat
sein Gut darin, daß es diesem folgt; wie z. B. das Gut
des sinnlichen Begehrens im Menschen darin besteht, daß
es von der Vernunft geregelt wird. Jeder Wille aber des
Engels und des Menschen ist von Natur aus Gott
untergeben. Das Gut dieses Willens ist es also, vom göttlichen
Willen geleitet zu werden. Mithin ist die Abkehr von der
Richtschnur des göttlichen Willens ein Übel in den Dämonen:

„Et quo ordine hoc eveniat, consequenter ostendit,
dicens: ,Aversio igitur est ipsis malum.' Ubi consideran-
dum est, quod omne illud quod est naturaliter subjectum
alicui, bonum suum habet in hoc. quod ei subdatur; sicut
bonum appetitus sensibilium in homine est quod reguletur
ratione. Omnis autem voluntas et Angeli et hominis est
Deo naturaliter subdita. Bonum igitur voluntatis ange-
licae et humanae est ut a divina voluntate reguletur.
Aversio igitur a régula divinae voluntatis est malum in
daemonibus." Jedes Begehren, welches abweicht von
seiner Regel, strebt unregelmäßig, unmäßig nach seinem
Gegenstande; wie z. B. das sinnliche Begehren übermäßig
nach dem sinnlich Ergötzlichen strebt, wenn es sich nicht
von der Vernunft leiten läßt. So strebt also und verlangt
der Wille der Dämonen, der sich abgekehrt hat vom
göttlichen Willen, über Gebühr nach seinem Gute; weil sie
eben sich etwas ersehnen, welches über ihren Stand
hinausgeht: „Omnis autem appetitus deficiens a sua régula
tendit in suum objectum ultra quam rectum sit; sicut con-
cupiscibilis in delectabile secundum sensum plus debito
tendit, quando ratione non regulatur. Sic igitur voluntas

daemonum aversa a régula divinae voluntatis, magis
debito in appetitum sui boni tendit : et hoc est quod subdit :

,Et convenientium ipsis excessus:' quia scilicet appetive-
runt sibi aliquid quod excedebat conditionem eorum." Ailes
nun, was naturgemäß auf bestimmte Weise ein Ziel erreichen
soll, wird dieses nicht erreichen, wenn es von solcher
Weise abweicht. Die Engel aber sollen naturgemäß ihr
Endziel dadurch erreichen, daß sie ihren Willen dem



1S6 Die geschaffenen Geister und das Übel.

göttlichen unterwerfen. Halten sie diese Richtschnur nicht
ein, so kommen sie nicht zu ihrem Endziel. Sie erlangen
ihre Vollkommenheit nicht, bleiben vielmehr unvollkommen
und infolgedessen ohnmächtig: „Omne autem quod natum
est consequi aliquem finem per determinatum modum, si
recedat ab illo modo finem consequi non potest. Modus
autem quo Angeli nati sunt consequi ultimum finem suae
voluntatis, est per voluntatem moderatam secundum divi-
nam régulant. Si igitur excédant istum modum, non con-
sequentur finem: et hoc est quod subdit, ,Et non conse-
cutio.' Omne autem quod non consequitur suam perfec-
tionem, remanet imperfectum; unde subditur, ,Et imperfection

Omne autem imperfectum, inquantum hujusmodi,
est impotens; unde subditur ,Et impotentia'." Anstatt ihre
Vollkommenheit zu bewahren, wird ihre Kraft schwach,
flieht und fällt. Sie erreichen ihr Endziel nicht, verfehlen
es vielmehr und stürzen in Sünde: „Et quia virtus est
perfectio potentiae, sequitur circa virtutem, quae salvare
perfectionem ipsorum poterat, .infirmitas et fuga et casus'.
Et ponit hic tria secundum ea quae accidunt apud homines.
Si enim aliquis sit infirmus ad resistendum alicui vel ad
consequendum aliquid, fugit ab illo, et fugiens propter
infirmitatem cadit. Et similiter daemones infirmati circa
consecutionem divini finis, fugiunt ab eo et cadunt prae-
cipitati in peccatum."

Daß die Dämonen nicht naturgemäß böse sind, sondern
infolge Mangels eines Gutes, dafür bringen andere noch
einen dritten Grund vor. Sie hielten nämlich die Dämonen
für Lebewesen mit einem Luftleib, vernünftigem Geiste,
sinnlich-geistigem Begehrungsvermögen, und der Dauer
nach ewig: „Deinde cum dicit, ,Et aliter, quid est in dae-
inonibus malum?' ostendit tertio modo quod daemones
non dicuntur mali secundum naturam, sed secundum
defectum alicujus boni ; et hoc secundum opinionem aliorum.
Quidam enim posuerunt daemones esse animalia corpore
aërea, mente rationalia, animo passiva, tempore aeterna, ut
Apulejus dicit et Augustinus introducit 9 de civit. Dei."
Diese meinen also, in den Dämonen sei sinnliches Erkennen
und Begehren. Das war nicht die Meinung des Areo-
pagiten. Er nannte ja die Engel unstofflich und unsterblich.

Hier aber nennt er die Dämonen böse durch Abfall
von den guten Engeln. Offenbar meinte er demnach nicht,
daß die Dämonen körperlich und sinnlich-geistig seien:



Die geschaffenen Geister und das Übel, 1JS7

„Secundum ergo horum opinionem in daemonibus est vis
sensibilis et appetitus passivus, qui est sensitivus, et divi-
ditiir per irascibilem et concupiscibilem. Haec autem
opinio non fuit Dionysii: quod patet ex eo quod supra
dixit Angelos immateriales et incorruptibiles, hie autem
dicit daemones esse malos per defectum Angelorum bonorum.

Unde manifestum est quod non est opinatus daemones
esse corporales et per consequeus sensitivos, aut animo
passivos." Nach Auseinandersetzung seiner eigenen Meinung
wird auch gezeigt, daß die Dämonen von Natur aus nicht
böse sind, wenn angenommen wird, sie hätten eine sinnliche

Natur. Dann gilt eben von ihrem Übel, was vom
Übel des Menschen gilt: „Sed quia ipse intendit ostendere
quod daemones non sunt naturaliter mali, postquam hoc
ostenderat secundum opinionem propriam, scilicet si
daemones fiunt de natura angelica, ostendit consequenter
quod idem sequitur, si ponatur quod sit eis natura sen-
sitiva ; tunc enim idem judicium erit de malo daemonum
et de malo hominis."

In uns Menschen aber ist das Übel, weil der sinnliche
Teil nicht von der Vernunft geleitet wird: wenn nämlich
die Abwehrkraft vernunftlos wütet oder zürnt; die Begehrkraft

sinnlos begehrt; die Einbildungskraft gegen die
Wahrheit sich aufbäumt: „In nobis autem malum est per
hoc quod pars sensitiva non regulatur ratione : et hoc
quantum ad tria; scilicet quantum ad irascibilem, quae
dum non regulatur ratione, irrationabiliter furit vel iras-
citur; et quantum ad concupiscibilem, quae dum non
regulatur ratione, stulte concupiscit; et quantum ad phanta-
siam, sive imhginativam, quae dum non regulatur ratione,
contra veritatem protervit." Von Natur aus ist also auch
nach dieser Meinung kein Übel in den Dämonen. Denn
wenn auch unvernünftige Wut, törichte Begierde und maßlose

Einbildung in den Dämonen sich finden soll, so doch
nicht ganz und gar, sondern nur teilweise. Von Natur
begehren sie eben Gutes und Bestes. Auch sind in dieser
Beziehung nicht alle Dämonen gleichgeartet. Ebenso sind
der Zorn, die Begierde und die Einbildung, insoweit ihnen
die Ordnung der Vernunft und der rechte Gegenstand
fehlt, nicht an sich Übel. So ist es z. B. bei den
unvernünftigen Tieren keineswegs ein Übel, solche Neigungen
zu haben. Vielmehr ist bei diesen deren Mangel eine
Verderbnis und ein Übel; denn ihrer tierischen Natur



188 Die geschaffenen Geister und das Übel.

entsprechen durchaus solche Neigungen : „Secundum ergo
praedictam opinionem malum in daemonibus non est. Ait
namque : ,Furor irrationabilis et demens concupiscentia et
phantasia proterva.' Dicit autem : ,Demens concupiscentia,
furor irrationabilis;' quia concupiscentia nihil attendit ad
rationem; furor autem attendit, sed imperfecte, ut supra
dictum est. Si ergo ista tria sunt in daemonibus secundum

opinionem aliorum, non tarnen omnino: quia non
contra quamlibet veritatem proterviunt, neque quaelibet
eorum concupiscentia est demens. Naturaliter enim bonum
et optimum concupiscunt : neque est etiam in omnibus
daemonibus eodem modo: neque etiam ista tria, scilicet
furor et concupiscentia et phantasia, secundum seipsa sunt
mala, secundum quod carent ordine rationis et debito
objecto. Unde videmus quod in animalibus irrationa-
libus habere ista non est malum; sed ablatio horum est
corruptio animalis et malum; sed habere ista conservât
et facit quod habeatur animalis natura." Seiner eigenen
Meinung nach redet St. Dionysius hier bildlich; denn so
werden in der Hl. Schrift den Engeln dergleichen
Leidenschaften zugeschrieben. Somit schließt er, daß die Dämonen
nicht von Natur aus schlecht sind, sondern weil sie eines
Gutes beraubt sind, welches sie der Natur gemäß haben
sollten: „Si vero Dionysius loquitur hic secundum pro-
priam opinionem, dicendum est, quod loquitur metaphorice :

sie enim hujusmodi animae passiones Angelis attribuuntur
in Scipturis ut Augustinus dicit in 9 de civit. Dei. Sic
ergo concludit, quod genus daemonum non est malum,
secundum quod est in sua natura, sed secundum quod non
est, idest secundum quod privatur aliquo bono."

Woher kommt denn nun der Mangel des Gutes in den
Dämonen? Bei den Menschen kommt Mangel oder Schwäche
der natürlichen Tätigkeit von der veränderlichen Natur
selber. Diese wird im Greisenalter schwächer und so auch
die natürliche Tätigkeit. Aber der Mangel der guten Tätigkeit

kommt bei den Dämonen nicht von der Veränderung
eines Gutes, weder Gottes, des allgemeinen Gutes, von
welchem sie sich abwandten, noch besonderer Güter,
welche von Natur den Engeln zukommen: „Deinde cum
dicit, ,Et non variatum est datum ipsis totum bonum',
ostendit unde provenit defectus boni in daemonibus. Posset
enim aliquis credere quod sicut defectus vel infirmitas
naturalis operationis provenit in hominibus ex ipsa



Die geschaffenen Geister und das Übel. 189

variatione naturae, quae senescens deterioratur, et sie
operationes naturales debilitantur ; ita etiam ex transmuta-
tione alieujus boni, defectus bonae operationis in daemonibus
provenit. Sed hoc ipse excludit et quantum ad bonum
universale, quod Deus est, a quo aversi sunt; et quantum
ad bona partieipata, quae sunt naturalis bona Angelis
data." Das allgemeine göttliche Gut, dessen sie irgendwie

teilhaft wurden, ist keineswegs verändert worden.
Sie wurden vielmehr böse dadurch, daß sie von diesem
Allgute abfielen. Auch die zur Engelnatur gehörigen
Gaben, welche ihnen von Anfang an mitgeteilt wurden,
sind nicht verändert worden, so daß sie dadurch böse
geworden wären. Diese bleiben stets heil; denn die Natur
selbst wird nicht verdorben und das natürliche Vernunftlicht

nicht gemindert: „Dicit ergo, quod universale bonum,
scilicet divinum, quod datum est eis, inquantum aliqualiter
facti sunt ejus participes, non est variatum aliquo modo.
Unde non sunt facti mali propter boni variationem, sed
quia ,ipsi deciderunt' ab universali ,bono dato' eis: et
similiter ,dona angelica', ad angelicam naturam pertinentia,
quae in prineipio sunt data eis, ,nequaquam dieimus esse
mutata', ut ex eorum mutatione mali effecti sint ; sed
permanent adhuc ,intégra' idest absque corruptione naturae,
,et splendidissima', idest absque diminutione naturalis lu-
minis intellectualis."

Die Dämonen sind vielmehr böse geworden ganz
freiwillig, indem sie ihre Vernunft zwar nicht von der
Betrachtung der Wahrheit abwandten, aber von der
Beschauung des Guten als Guten, weil sie demselben nicht
mehr folgen wollen : „Sed quod ipsi non vident, hoc
provenit ex hoc quod ipsi per liberum arbitrium clauserunt
,suas virtutes inspectivas boni'; id est, averterunt volun-
tarie suum intellectum, non a consideratione veri, sed ab
inspectione boni inquantum est bonum, quia scilicet nolunt
illud sequi." Insofern sie sind, haben sie daher eine gute
Ursache, sind ihrer Natur nach gut und verlangen Gutes:
Sein, Leben und Erkennen. Aber sie sind böse geworden,
indem sie von den Gütern, welche ihnen nach der
Ordnung ihrer Natur zukamen, freiwillig sich entfernten; sie
verlieren also ein Gut und sind insofern nicht mehr ganz
naturgemäß. Ebenso verlangen sie ein Nichts, indem sie
ein Übel verlangen. Ein solches verlangen sie nämlich,
indem sie ein Gut verlangen auf mangelhafte Weise und



190 Die geschaffenen Geister und das Übel.

in verkehrter Ordnung: „Unde patet quod inquantum sunt,
et bonam causam habent et boni sunt secundum suam
naturam et bonum desiderant, scilicet esse, vivere et in-
telligere; sed inquantum privantur hoc per voluntarium
recessum, quo quidem recessu infirmati decidunt a bonis
quae eis conveniebant secundum ordinem suae naturae,
,dicuntur et sunt mali, inquantum non sunt'; idest, inquantum

aliquod bonum eis deest: et similiter cum desiderant
malum, desiderant "non existens. Dicuntur enim malum
desiderare, inquantum desiderant aliquod bonum cum
defectu debiti modi et ordinis."

3. Es fragt sich weiter, inwiefern sich ein Übel in
den menschlichen Seelen findet: „Postquam Dionysius
ostendit quomodo malum sit in daemonibus, hic ostendit
quomodo sit in animabus: et primo excludit modum fal-
sum; secundo ponit modum verum, tertio concludit
propositum Es gibt allerdings einige schlechte, böse
menschliche Seelen; wie aber heißen sie böse? Heißen
sie etwa so, weil sie mit Bösen verkehren, für welche sie

sorgen, und welche sie retten wollen? So wohnt z. B. ein
guter Mensch bei Bösen, um sie zu retten; oder auch die
Seele selber nimmt teil an der Verderbnis des Leibes und
an ungeordneten Leidenschaften u. dgl., um die rechte
Ordnung wiederherzustellen. Das ist dann kein Übel,
sondern etwas Gutes, und kommt vom höchsten Gute, durch
dessen Kraft auch das Böse gut wird, insofern das Böse
in Gutes verwandelt wird oder durch göttliche Anordnung
aus dem Bösen Gutes hervorgebracht wird: „Dicit ergo
primo, quod forte aliquis dicit animas humanas esse malas:
quod quidem verum est de aliquibus: sed inquirendum
est quomodo malae dicantur. Si autem aliquis dicat, quod
ideo dicuntur malae, quia assistunt malis, quibus provident,
et quos salvare intendunt; sicut aliquis bonus homo
cohabitât malis ut eos salvet, vel sicut etiam ipsa anima
communicat et coassistit corruptioni corporis, et passionibus
animae inordinatis, et hujusmodi, ad ordinem reducere
intendens: hoc non est malum, sed est bonum, et ex primo
bono derivatur, cujus virtute etiam mala fiunt bona ; vel
inquantum mala transmutantur et fiunt bona, vel inquantum

ex malis divina ordinatione eliciuntur bona."
In Wirklichkeit werden jedoch die Seelen nur dadurch

böse, übel, daß sie dem Zustande und der Tätigkeit nach
vom Guten abfallen. So infolge des fehlenden Gutes



Die geschaffenen Deister und das Übel. lül

geschwächt, können sie ihr rechtes Ziel nicht erreichen,
verfehlen es vielmehr ganz und gar. So wird ja auch die
Luft durch den Mangel des Lichtes verfinstert. Wie aber
das Licht die Finsternis erleuchtet, so macht auch das
Gute aus dem Übel etwas Gutes: „Deinde cum dicit, ,Si
autem malas fieri animas dicimus; in quo malae fiunt nisi
in bonorum habituum et operationum defectu?' ponit verum
modum; et dicit, quod si nos dicimus animas fieri malas,
hoc non possumus nisi inquantum deficiunt a bono et
quantum ad habitum, et quantum ad actum; et sic infir-
matae ex defectu boni non possunt consequi debitum finein,
sed prolabuntur ad aliquid contrarium fini ; sicut ,et aërem,
qui est super nos, dicimus obtenebrari per defectum et
absentiam luminis'. Sed ,lumen est quod et tenebras
illuminât'; idest, quae prius tenebrosa erant, facit luminosa;
et sic bonum de malo facit bonum." Daraus folgt dann,
daß weder in den Dämonen noch in den Seelen das Übel
etwas wirklich Bestehendes ist, vielmehr nur der Mangel
an der Vollkommenheit jener Güter, welche ihnen von
Natur aus zukommen. In Gott und den guten Engeln
findet sich also das Übel in gar keiner Weise; in den
Dämonen und den menschlichen Seelen aber nur nebenbei
als bloßer Mangel: „Deinde cum dicit, ,Non igitur neque
in daemonibus neque in nobis est malum ut existens'; con-
cludit propositum, quod scilicet neque in daemonibus neque
in hominibus sit malum quasi aliquid existens positive, sed
sicut defectus et quasi quoddam desertum perfectionis
propriorum bonorum. Sic igitur intendit ostendere quod
in existentibus non est malum : quia in quibusdam quidem
nullo modo est malum, sicut in Deo vel in Angelis; in
quibusdam vero est malum, sed sicut privatio, non sicut
aliquid existens."

Das Übel kann nie Gott sein oder von Gott kommen
weder zeitweise noch ausnahmslos. So hatte der große
hl. Dionysius vom Areopag dem Erzvater der Irrlehren,
dem Simon Magus gegenüber bewiesen. Auch in den
Engeln gibt es durchaus kein Übel. Simon schreibt den
Engeln ein beziehungsweises Übel zu wegen des begrenzten
Grades der Entwicklung im Sein und insofern sie „die
Ennoia festhalten" d. h. der äußeren stofflichen Erscheinung
dienen und so die volle, freie Anerkennung des
allgewaltigen Vorranges der siebenten Macht hindern. Dagegen
zeigt der Areopagite näher, warum in dem Sein der Engel



192 Die geschaffenen Geister und das Übel.

kein Übel sein kann. Eben weil ihr Sein ist ein Bild
Gottes, eine Offenbarung des unzugänglichen Lichtes, ein
reiner glänzender, hellleuchtender und heiliger Spiegel der
göttlichen Güte, ein schöner Widerstrahl des Glanzes der
ewigen Gottheit. Auch ihr Wirken ist keineswegs vom
Übel; denn daß sie als Werkzeuge der göttlichen Gerechtigkeit

die Sünder strafen, ist vielmehr gerecht und heilsam.
Selbst die Dämonen sind nicht von Natur aus schlecht.
Denn sie sind von Gott verursacht, von dem Gutes kommt ;

sie haben von Natur ein Sein, das etwas Gutes ist; sie
waren nicht von Anfang an schlecht; sonst wären sie ein
Übel für sich oder für andere. Sie werden nicht übel, schlecht
genannt, weil sie sind und betreff dessen, was sie sind;
denn gut ist ihr Sein und gut ihre Natur vom Guten. Sie
sind vielmehr schlecht oder vom Übel, weil sie in ihren
Zuständen und ihrem Wirken von Gott und seinen Gütern
sich abgewandt haben. Sie sind nicht schlecht auf Grund
ihrer Natur; denn diese ist dieselbe wie die der guten
Engel. Sie sind vielmehr schlecht, übel, insoweit sie nicht
nach ihrer Natur sind. Sie sind abgefallen von ihrem
natürlichen Guten. Sie haben ihre guten Gaben mißbraucht.
Ebenso ist in den menschlichen Seelen das Übel nicht
als ein Sein, sondern als ein Fehler, als ein Mangel an
jener Vollendung, nach welcher wir naturgemäß notwendig
verlangen. Nach Simon ist das Übel etwas, wenigstens
dem Vermögen nach, das unentwickelte Urvermögen.
Dementgegen weist der Areopagite auch an den einzelnen
Seinskreisen nach, daß das Übel in ihnen kein wesentliches

Sein hat, auch nicht dem bloßen Vermögen nach.
Simon und mit ihm die gnostischen Irrlehrer kennen nur
ein beziehungsweises Übel, ein Übel für gewisse Zeit oder
unter besonderen Umständen. Nur so lange diefle
Beziehung besteht, bleibt das Übel. Mit der Beziehung hört
auch das Übel auf. Es ist dies ein Übel, wie es im
Vergleich zum starken Manne für das Kind ein Übel ist,
schwach zu sein; oder wie nach Simon selber es für einen
Zustand z. B. den der Geometrie in der Vernunft, ein
Übel ist, tatsächlich nicht verwertet zu werden.
Dementgegen lehrt der Areopagite ein wahres und
wirkliches Übel, welches aber nicht auf Grund eigenen Wesens
besteht, sondern auf Grund eines mangelhaften Guten.
Bei den vernünftigen Geschöpfen, den Dämonen und
Menschenseelen, ist es der Mangel der naturgemäßen



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 193

Vollendung, der Abfall von Gott, welcher allein die
Vollendung in aller Fülle ist. Sie wirken eben gegen ihre
Vernunft und Zweckvollendung. (Vgl. die sehr ähnliche
Darstellung des Übels bei St. Irenäus, c. haer. 1. 4.

cap. 37, al. 71 sq.)

ZUR LEHRE DES HL. THOMAS VON WESENHEIT
UND SEIN.

(Bemerkungen zu S. Thom. : In lib. Boethii De Hebd. lect. 2. [al. 1].)
(Fortsetzung von Bd. XVIII S. 396; Bd. XIX S. 53.)

Von DR. FRANZ ZIGON.

Noch eine Frage harrt der Antwort, ob der hl. Thomas
immer treu an dieser Ansicht festgehalten habe. Manche
Andeutungen, die sich hie und da zerstreut in seinen
Werken vorfinden, scheinen eher das Gegenteil davon als
wahrscheinlich hinzustellen. So verweist P. Limbourg1 auf
das Opusc. De quo est et quod est, wo es von den sub-
sistierenden Formen, heißt: Quia quidditas posita est non
subsistens in materia, non acquiritur ei esse in altero sicut
in quidditatibus compositis, immo acquiritur ei esse in se
et ipsa quidditas erit hoc, quod est suum esse et
quo est.

Man wäre versucht, mit Rittler2 das Schriftchen für
zweifellos unecht zu erklären, obwohl er dann noch hinzufügt:

„Im übrigen kann diese Abweichung auch auf eine
Textkorruption zurückzuführen sein."

Was soll man aber zu 2. d. 3 q. 1. a. 1. sagen, wo
der hl. Thomas unter anderem folgendes lehrt : cum
quidditas, quae sequitur compositionem, dependeat ex partibus,
oportet quod ipsa non sit subsistens in esse, quod sibi
acquiritur, sed ipsum compositum, quod suppositum dicitur :

et ideo quidditas compositi non est ipsum, quod est, sed
est hoc, quo aliquid est, ut humanitate est homo; sed
quidditas simplex, cum non fundetur in aliquibus partibus,

1 A. a. 0. S. 33. ' A. a. 0. S. 54 Anm. 1.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIX. 13


	Die geschaffenen Geister und das Übel

