
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 19 (1905)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechuugen. 99

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.
1- Johann Stufler S. J.: Die Heiligkeit Gottes und der

ewige Tod. Eschatologische Untersuchungen mit besonderer
Berücksichtigung der Lehre des Prof. Herrn. Schell.
Innsbruck, Rauch 1903. IV. 430 S.

Der Verfasser dieses Werkes hat sich die Aufgabe gestellt, die
^wigkeit des Todes, der Verwerfung durch Gott mit Bezug auf jene ver-
unttigen Geschöpfe darzutun, die im Zustande der schweren Sünde an
rem Endziele angelangt sind. Dieser Beweis ist dem Vf. vollkommen

Seiungen. Aus der Hl. Schrift und Tradition, unter vielfältiger undreich-
cher Benutzung der lateinischen wie griechischen Väter, wie nicht
nder der Lehre der Theologen stellt der Vf. außer allen Zweifel, daß

• '.eser .geistige Tod, unbeschadet der Heiligkeit Gottes, ein ewiger Tod
~~ Das Buch zerfällt in drei Teile.. Im ersten Teile S. 6—39 werden

grundlegende Voruntersuchungen gepflogen. L Begriffsbestimmung der
eristocktheit S. 6. II. Katholische Lehre über die Verstocktheit der
erdammten S. 9. III. Verstocktheit der Verdammten nach den Offen-
ärungsqnellen : 1. Allgemeine Bemerkungen S. 14. 2. Lehre der Heil,
chrift S. 17. 3. Lehre der hl. Väter S. 39. — Der zweite Teil handelt
°D her spekulativen Erklärung der Verstocktheit der Verdammten in der
cholastischen Theologie. 1. Kritik der von den Theologen aufgestellten
heorien. 1. Allgemeine Bemerkungen S. 94. 2. Der hl. Thomas und

16 thomistische Schule S. 96. 3. Ägideus Columna und Scotus S. 117.
• Petrus de Palude, Marsilius von Inghen, Vasquez und Molina S. 125.

y- ~le Nominalisten S. 131. 6. Gregor von Rimini und Suarez S. 136.
g*

P. Christian Pesch S. 143. II. Versuch einer Lösung des Problems
hö — dritten Teil wird das Problem des ewigen Todes bei Schell

sprochen. I. Darstellung der Lehre Schells S. 184. II. Schells Ver-
ärtungstheorie und die Offenbahrung S. 194. IH. Widersprüche der
euen Theorie S. 200. IV. Eine neue Verdiensttheorie S. 223. V. Das

modere Gericht, Fegfeuer und Ablaß S. 232. VI. Sünden wider den

]• .Geist und Todsünden S. 248. VII. Schells Anklagen gegen die katho-
® Moral S. 290. VIII. Die Dauer der Höllenstrafen S. 313. IX. Die

wi^L* egenden Prinzipien der Eschatologie Schells S. 332. — 1. Die All-
a

rk8amkeit Gottes hinsichtlich des Bösen S. 333. 2. Der Schöpfungs-
y.eek S. 352. 3. Der vorausgehende und nachfolgende Wille Gottes; der

Wahl
^6S Gebens und Wohlgefallens; die Erlösung S. 357. 4. Gnaden-

o Prädestination und Reprobation; der Fatalismus in der Theologie
395. — Schlußwort S. 428.

di « u
**er Eiu'ßitung bemerkt der Verfasser, Prof. Schell habe gegen

d
e °jholastik den Vorwurf erhoben, daß sie sich von Piatos Auffassung

Ii f Materie als eines widergöttlichen Prinzips und des Urgrundes der Wirk-
Pr f o' nicht Sanz freizumachen verstanden habe. Daraus, so meint
d •®cbe", habe sich die Unfähigkeit ergeben, der Würde und Bedeutung
fer Geistes durch die theologische Erklärung gerecht zu werden,
dj

ner 4ie Unfähigkeit des theologischen Gottesbegriffes und die Theo-
j0

®e durchzuführen. Die Vernachlässigung des Hl. Geistes in der theo-

Tri
"C ~n Wissenschaft sei demnach nicht bloß der Grund, warum die

^Htslehre praktisch unfruchtbar und ein Bruchstück blieb, sondern

jjch dafür, daß der dualistische Gegensatz in keiner Richtung und inner-
Thp ..rwunden wurde, am wenigsten aber in der Eschatologie und in der

ddicee. Ganz besonders sei es die Lehre von der ewigen Verstocktheit
7*



100 Literarische Besprechungen.

der Verdammten, wo sich die Mängel des alten Gotteshegriffes am
meisten fühlbar machen sollen. Die alte Schule vernichte die Sittlichkeit
des Gottesbegriffes, anderseits leugne sie die Freiheit des geschaffenen
Geistes, die Anlage für das Wahre und Gute, die Fähigkeit der
Sinnesänderung und Bekehrung. Die Lehre der alten Schule sei übertriebener,
fatalistischer Rigorismus und Pharisäismus S. 1—2. — Diese Vorwürfe,
erklärt der Vf., begründen die Zeitgemäßheit einer neuen eingehenden
Behandlung der Frage über das Verhältnis der Heiligkeit Gottes zum ewigen
Tode eines großen Teils der Menschheit. Zugleich sei dieser Gegenstand
von eminenter Bedeutung für das richtige Verständnis der Todsünde. Noch
mehr Bedeutung aber habe diese Frage in der Theodicee, d. h. für den
Nachweis, daß Gott in allen seinen Werken heilig und gerecht ist. S. 3—5.
— Gehen wir nun auf den Inhalt des Werkes näher ein. Die
Begriffsbestimmung der Verstocktheit durch den Vf. ist nicht richtig, und deren
Begründung ist ebenfalls nicht richtig (S. 6). Weder bei den
Profanschriftstellern, noch in der Kirchensprache und Theologie bedeutet das
Wort „obstinatio" nur das „einfache Beharren des Willens", sondern es
schließt stets und überall zugleich den Begriff der Hartnäckigkeit, der
Halsstarrigkeit ein. Ein Blick in ein beliebiges Handwörterbuch der
lateinischen Sprache, oder etwa Ducange IV. 688 genügt, um uns davon
zu überzeugen. Hätte der Vf. im hl. Thomas, der doch von der Kirchen-
spracbe und Theologie etwas versteht, sich umgesehen, so wäre er auf
folgenden Satz gestoßen: Etiamsi homo nunquam reparatus esset, non-
tamen propter hoc obstinatus esset, ut patet in infidelibus, qui reparations

beneficium non conBequentur, quorum non omnes actus peccata sunt.
Et ita, etiamsi casus daemonis sit irreparahilis, non ex hoc sequitur obsti-
natio voluntatis in malo, qualis in ipso est. Sent. d. 2. 9. 7. a 2. —
Ebenso unrichtig ist der weitere Satz des Vf., die Verstocktheit könne
ihren nächsten Grund in etwas dem Willen Äußerlichen haben, wodurch
derselbe gehindert wird, sich vom Bösen ab- und dem Guten zuzuwenden.
Wird der Wille selber je derart gehindert, so haben wir nicht eine
einfache Beharrung im Bösen, auch nicht eine Verstocktheit, sondern
eine Zwangslage vor uns. Allerdings besagt das einen Widerspruch, denn
selbst Gott kann den Willen nicht zwingen. Summa th. 1. 2. g. 4. a. 4.
Die vollkommene Verstocktheit besteht in der gänzlichen
Unfähigkeit der Verdammten, ihre Sünden, in fruchtbringender d. h.
Verzeihung wirkender Weise zu bereuen (S. 7). Das stimmt nicht überein mit
der Begriffsbestimmung, der gemäß der Wille gehindert wird. Man
kann eine freiwillige eigentliche und unfreiwillige uneigentliche
Verstocktheit unterscheiden. Die erste besteht darin, daß jemand sich
nicht bekehren will. Die eigentliche Verstocktheit hat also ihren Grund
einzig und allein im Willen des Geschöpfes. Da aber Gott in
seiner Allmacht Mittel besitzt, auch den verhärtetsten Willen zu beugen
und zur Buße zu bewegen, so kann die freiwillige Verstocktheit nie eine
absolute oder vollkommene sein. Die unfreiwillige Verstocktheit hat ihren
nächsten Grund in dem Mangel jener Mittel, welche erforderlich
sind, um zur Verzeihung seiner Sünden zu gelangen. Diese
Beharrung in der Sünde wegen Mangels an Gnade kann man mit Recht
unfreiwillige Verstocktheit nennen. Aus dem bisher Gesagten ergibt sich
von selbst, daß die vollkommene Verstocktheit nur dann eintreten kann,
wenn Gott dem Sünder seine Gnade völlig entzieht (S. 7 u. 8). Das ist aber
doch alles nicht richtig und widerspricht zudem der früheren Darlegung
des Vfs. Der Vf. hat uns nämlich, den Begriff der „unfreiwilligen
Verstocktheit" bestimmend, ausdrücklich gesagt, zu dieser gehöre, daß die



Literarische Besprechungen. 101

äußere Ursache, also in unserm Falle Gott, den Willen hindere, sich
om Bösen ab- und dem Guten zuzuwenden. Allein die bloße Entziehung
er Gnade, und sei sie auch eine „völlige" Entziehung derselben, hindert

doch den Willen nicht. Unter dem Begriff: „hindern" versteht man
etwas ganz anderes, nämlich ein positives Entgegenwirken. Der Vf. scheint
uen hl. Thomas selber nicht gelesen zu haben, obgleich er den Artikel
esselben später zitiert. Dort hätte er ohne große Mühe gefunden, was
•e vollkommene Verstocktheit ist. Vgl. QQ. disput. de veritate q. 24.
• 11.; und daß zu dieser drei Dinge gehören, nicht der Mangel der
uade allein: vgl. a. a. 0. art. 10. — Auch handelt es sich bei der
erstocktheit, wie bei vielen anderen Dingen, gar nicht um die „Allmacht"
ottes, sondern um die Prinzipien der vernünftigen Geschöpfe selber,
reaturae denominantur aliquales ex eo quod competit eis secundum pro-Pr'as causas, non autem ex eo quod convenit eis secundum causas pri-
arias et universales; sicut dicimus aliquem morbum esse incurabilem,

0n quia non potest curari a Deo, sed quia per propria priucipia curari
°° Potest. Sic igitur dicitur aliqua creatura non esse assumptibilis, non ad
ubtrahendum aliquid potentiae divinae, sed ad ostendendum conditionem
reaturae, quae ad hoc aptitudinem non habet. Summ. th. 3. p. q. 4. a.

a. 1. Dieser Mangel der aptitudo ad hoc in den Verdammten, näm-
•ch fur Reue und Bekehrung, wird nun von S.Thomas in vielen Stellen

nachgewiesen. Darum befinden sie sich in der „vollkommenen Verstocktheit".
.Nach P. Suarez ist es katholische Lehre, daß die Teufel und

^erdammten Menschen so in der begangenen Sünde, derentwegen sie
verdammt wurden, verhärtet sind, daß sie in Ewigkeit nicht mehr Verzeihuug
^selben erlangen können. Die Sünde der gefallenen Plngel war so groß,
aß ihr ewige Strafe gebührte. Die Unfähigheit zur Buße nennt
an die Verstocktheit in der Sünde (S. 9 u. 10). — Nein, diese Unfähigkeit
Ur sich allein nennt man nicht Verstocktheit in der Sünde. Dazu

ßobören nach S. Thomas drei Dinge, nicht der Mangel der Gnade allein.
?'• QQ- disput. de veritate. q. 24. a. 11. — Die Verdammten haben
>8 und können nie eine Reue haben, zu der Gott mit seiner
nade mitwirkt. Daraus folgt freilich noch nicht unmittelbar, daß sie

•»jUco keine rein natürliche Reue haben oder haben können, sondern die
otähigkeit zu einer solchen Reue muß durch Vernunftschlüsse aus dem

j^ogma von der Ewigkeit der Höllenstrafen gefolgert werden (S. 11). —
as dürfte schwer gelingen. Denn besteht die „vollkommene" oder

»unvollkommene" Verstocktheit einzig und allein nur in der völligen
j

Ziehung ßer Gnade, so wird der Vf. ewig nie daraus auch den Mangel
uer rein natürlichen Reue folgern dürfen. Gemäß der Ansicht des
' Juarez ist es allgemeine Lehre der Theologen, daß der Grund,
arum die Verdammten in Ewigkeit nicht mehr die zur Sündennachlas-
uug notwendige Disposition haben werden, im gerechten Willen Gottes

-!^n ^en Verdummten jede übernatürliche Gnadenhilfe zu verweigern (S. 12).
T,

Gewiß ist das richtig, so oft von der übernatürlichen Disposition die
^ e geht. Allein daraus folgt nicht, wie wir gesehen, daß er deshalb

» ollkommen verstockt" sei. Dazu ist die Hartnäckigkeit oder Halsstarrigen
des Willens erforderlich, die confirmatio in malo, wie S.Thomas

Werkt und ausführlich dartut. Zu dem kommt noch, daß der Vf. die
rage offen gelassen hat, warum die Verdammten nie eine Reue haben,

Gr 6Jne kuben können, zu der Gott mit seiner Gnade mitwirkt. Der
üpU däfüi" kann offenbar in dieser „Nichtmitwirkung" nicht liegen,

no v'-r kälten dann ein ganz sonderbares Satzgefüge, das weder deutsch,
ocü philosophisch richtig genannt werden kann. — Es könnte scheinen,als ob



102 Literarische Besprechungen.

der hl. Thomas mit seiner Schule dieser Lehre widerspreche, da er als
nächsten Grund, warum die Verdammten ihre Sünden nicht bereuen, den
angibt, daß sie dem während der Prüfungszeit erwählten, sündhaften
Endziel unbeweglich und notwendig anhängen. Doch will der englische
Lehrer damit nicht eine absolute Uuerlösbarkeit der Verdammten
behaupten. Daraus ersieht man, daß der hl. Thomas eine Erlösbarkeit
der Teufel durch die Gnade an sich für möglich hielt und demgemäß
die absolute Verstocktheit derselben in letzter Linie gleichfalls auf
den Willensentschluß Gottes zurückführte, ihnen keine weitere
Gnade mehr zu gewähren (S. 12). Der Vf. hat hier wieder alles
durcheinander geworfen. Zunächst muß bemerkt werden, daß der hl. Thomas
in dem vom Vf. angezogenen Artikel nicht den „nächsten Grund" angibt,
warum die Verdammten „ihre Sünden nicht bereuen", sondern warum sie
starrsinnig, hartnäckig und halsstarrig, mit einem Worte „verstockt" sind:
conßrmati in malo. Ferner sagt uns der Vf. nicht, was er unter einer
absoluten Unerlösbarkeit versteht. Aus den letzten Worten scheint
hervorzugehen, daß er damit die absolute oder vollkommene Verstocktheit
meint. Nun hat uns aber der Vf. S. 7 versichert, daß Gottes Allmacht
jeden Sünder beugen könne. Das steht ja gar nicht in Frage, weil es
selbstverständlich ist. Wie also S. Thomas und seine Schule dem
widersprechen sollten, das begreife, wer es vermag. Der Vf. versteht einfach
den hl. Thomas und seine Schule nicht. Doch davon später mehr. —
Warum entzieht Gott den Verdammten seine Gnade? Weil er überhaupt
beschlossen hat, jenen, die am Ende der Prüfungszeit im Stande der
Sünde sich befinden, keine Gnade mehr zu gewähren, auch wenn sie im
Falle der Gnadengewährung an sich noch einer Besserung und Bekehrung
fähig wären. Nur diese Ansicht entspricht der Lehre der Hl. Schrift
und der Tradition der Väter (S. 15 u. 16). Es wäre ungerecht, den
Scholastikern vorzuwerfen, sie hätten gar keine Rücksicht auf die
Offenbarungsquellen selbst genommen, aber dies ist nicht im hinreichenden
Maße geschehen. Darüber kann kein Zweifel bestehen, daß nach der
Hl. Schrift die Verstocktheit nicht als ein freiwilliges Verharren
im Ungehorsam gegen Gott zu denken sei (S. 16 u. 17). — Was für ein
Verharren ist nun das? Nicht ein „freiwilliges"? Oder ein
„unfreiwilliges"? Wir werden das letztere annehmen müssen, denn der Vf.
spricht an früheren Stellen fortwährend von einer „unfreiwilligen"
Verstocktheit, obenso hat er diese dahin bestimmt, daß bei ihr der Wille
gehindert wird, sich vom Bösen ab- und dem Guten zuzuwenden.
„Unfreiwillig" nennen wir aber nach philosophischem Begriff alles das,
was gegen die Neigung des Willens, dieser Neigung entgegengesetzt ist.
Dasselbe bedeuten die Worte „gehindert" werden. Somit sagt uns der
Vf. klipp und klar: die Verdammten wollen Gott gehorsam sein, aber
sie werden von der äußeren Ursache, also von Gott, daran gehindert.
Das ist aber Zwang. — Die Verdammten sind von einer freiwilligen

Unbußfertigkeit und Verharrung im Bösen so weit
entfernt, daß sie vom ersten Augenblicke ihrer Verurteilung an
bittere, wenn auch nutzlose und vergebliche Reue empfinden.
Die Verstocktheit der Verdammten ist also nicht zu denken als eine
freiwillige, in alle Ewigkeit fortgesetzte Anhänglichkeit ihres
Willens an die Sünde, sondern als die Folge der klaren
Einsicht, daß jede freiwillige Reue ihnen nichts mehr nütze
(S. 22). Wir fragen: was für eine bittere Reue, und was für eine „klare
Einsicht" ist denn das? Eine übernatürliche vielleicht? Die hat ja der
Vf. S. 11 geleugnet. Oder eine natürliche? Die hat er abermals bestritten



Literarische Besprechungen. 103

durch Vernunftschlüsse aus der Ewigkeit der Höllenstrafen. Also was für
eine bittere Reue und klare Einsicht wird von der Hl. Schrift mit aller
Bestimmtheit gelehrt? Unsere zweite Frage lautet: bildet diese „bittere
Reue" und „klare Einsicht" auch eine wirkliche Reue über die Sünden?
Lehrt die Hl. Schrift eine wirkliche Reue der Sünden von Seite der
Verdammten? Der Vf. scheint es zu glauben, denn, bemerkt er, der
Ausdruck poenitentiam agere hat fast immer im profanen, ohne Ausnahme
aber im kirchlichen Sprachgebrauch die Bedeutung: seine Gesinnung
ändern, Reue über seine Tat empfinden (S. 23). — Allein bei der
wirklichen Reue über die Sünden kommt es doch wesentlich auf das
Motiv an. Welches Motiv zu ihrer Reue haben nun die Verdammten?
Nach der Hl. Schrift, antwortet der Vf., die Selbstliebe. Ist das aber
dann eine wirkliche Reue? Und beweist diese Selbstliebe, daß die
Verdammten weit entfernt sind von einer „freiwilligen" Unbußfertigkeit
und Verharrung im Bösen? Beweist diese Reue aus Selbstliebe, daß
die Verdammten keine „Anhänglichkeit ihres Willens an die Sünde haben"?
Wenngleich das Motiv der Reue nur die Selbstliebe bildet, so sei
doch der Trotz gegen Gott in der Hölle gründlich gebrochen (S. 24).
Wer diese Widersprüche alle versteht, ist ein glücklicher Mann. Unser
Vf. bringt es zustande. Er versteht auch, was eine „unfreiwillige
Verstocktheit" ist. Die Verdammten empfinden Reue über ihre Tat, aber
nicht aus Liebe zu Gott, sondern aus Selbstliebe. Somit ist ihr Trotz
gründlich gebrochen. Sie wären im Jenseits gerne bereit, das auf Erden
Versäumte nachzuholen und sich zu bekehren, aber Gott ist es, der nichts
mehr von ihnen wissen will (S. 24). Sie sind also bereit, aus Selbstliebe

sich zu bekehren. Ja, wieso sind sie dann überhaupt in die Hölle
gekommen? Sie haben doch wohl schon in der Prüfungszeit alles aus
Selbstliebe getan? Also waren sie ohne Zweifel von jeher schon
bekehrt. Somit brauchen sie auch gar nichts „Versäumtes nachzuholen".
— Die Teufel werden in der Hl. Schrift geschildert als voll des grim-
migstenHassesgegenGott. — Aus Bereitwilligkeit, sich zu bekehren
Nein. Aus Trotz? Auch nicht, der ist gründlich gebrochen. Dann
sicher aus Liebe zu Gott. Daß der Teufel in allen seinen Akten
sündige und so verdorben sei, daß er niemals einen guten Akt
setzen könne, berichtet uns die Hl. Schrift nicht (S. 25). Was ist es
dann mit den vom Vf. früher erwähnten Vernunftschlüssen aus der Ewigkeit

der Höllenstrafen? Zudem dürfte es schwer halten, bei dem
grimmigsten Hasse gegen Gott an einen guten Akt jemals zu denken.
— Aus S. Hilarius: sobald wir nämlich aus diesem Leben
scheiden, verlieren wir auch das Recht unseres Willens, d. i.
die Fähigkeit der Bekehrung und Willensänderung. Est ist also
die Freiheit des Willens aufgehoben, weil es für die
Verstorbenen kein Sündenbekenntnis mehr gibt (S. 42). — Das ist
hei der unfreiwilligen Verstocktheit gar nicht möglich, den nach unserem
Vf. wollen die Verdammten sich bekehren, was ohne Freiheit des
Willens niemals geschehen kann. Also hat S. Hilarius ganz entschieden
unrecht. Die Verdammten haben ihre Gesinnung geändert, versichert
uns der Vf., folglich kann die Freiheit des Willens nicht aufgehoben
sein. — Nach der Lehre des hl. Leo des Großen gibt es in der Hölle
keine Besserung und kein Heilmittel der Genugtuung, da dort die Tätigkeit

des Willens aufhört (S. 48). — Wie ist das aber möglich, wenn
die Verdammten wahrhaft bereuen und sich bekehren wollen? —
Im pseudoklementinischen Korintherbrief lesen wir: „sind wir einmal
aus dieser Welt geschieden, so können wir im Jenseits unsere



104 Literarische Besprechungen.

Sünden nicht mehr bekennen und bereuen" (S. 54). — Unser Vf.
dagegen spricht fortwährend von der Reue der Verdammten. — Dort
ist keine Gelegenheit mehr zur Buße, alle Bitten sind ausgeschlossen;
niemand wird um Hilfe bitten. — Nun, ist die Geneigtheit, das
Versäumte nachzuholen, der Wille, sich zu bekehren, keine Bitte? —
Der Grund der Unmöglichkeit, nach dem Tode Buße zu tun,
ist nach den hl. Vätern kein innerer, im freien Willen der
Verdammten liegender, sondern er besteht darin, daß Gott der
unbußfertig Verstorbenen sich nicht mehr erbarmen will und sie ewig von
seiner Gnade ausschließt (S. 59). — Diese Behauptung des Vf. ist durch
nichts bewiesen. Die hl. Väter haben einen inneren Grund nirgends
ausgeschlossen. Nach der Lehre des hl. Johaunes Chrysostomus
verzweifelt man in der Hölle an jeder Reue (S. 67). Die Verdammten
werden von bitterer, aber nutzloser Reuq gequält (S. 68). Nach dem
hl. Fulgentius ist das Motiv der Reue die Selbstliebe (S. 71). Gemäß
der Lehre des hl. Johannes Chrysostomus geht diese Reue nicht hervor

aus dem freien Willen, sondern ist nur eine notwendige Folge
der Umstände (S. 76). Die Verdammten sind unfähig, irgend
einen moralisch guten Akt zu setzen, gleichwohl begehensie
keine formellen Sünden mehr (S. 78). Das ist ganz entschieden
falsch. Denn ist die ganze Verstocktheit eine „unfreiwillige", besteht sie
einzig und allein cur in der „völligen Entziehung der Gnade", so ist
diese These des Vf. ein für allemal falsch. Die Verdammten haben wahre
Reue über ihre Sünden, sie möchten das „Versäumte nachholen", sie
wollen sich bekehren usw. Das alles sollen nun keine „moralisch guten
Akte" sein? Daß die Verdammten nicht mehr imstande sind, irgend
etwas Gutes zu wollen, lehren die hl. Väter in den meisten unter
N. 31—33 mitgeteilten Stellen (S. 78). Ganz richtig. Damit ist aber
haarklein bewiesen, daß die ganze Theorie des Vf. in diesem Buche
grundfalsch ist. Im Jenseits gibt es keine Besserung des Willens mehr.
Sie werden niemals die Gerechtigkeit lieben und begehren können. Der
Wille kann nie das Gute lieben. Sie können niemals mehr etwas Gutes
wollen (S. 78, 79). Warum denn nicht? Sie haben ja „ihre Gesinnung
geändert", sie „empfinden Reue über ihre Tat", sie „wollen das Versäumte
nachholen und sich bekehren", wie der Vf. in einemfort behauptet. Die
Verdammten verharren nicht „freiwillig" in der Sünde (S. 80), wie sie
es im Diesseits getan haben. Die hl. Väter bestimmen die Verstocktheit
dahin, daß sie nicht aus einem den Verdammten „innerlichen" Grunde
abzuleiten sei. Als Beweggrund der Reue bezeichnen die hl. Väter
nicht die Liebe zu Gott, noch auch die Häßlichkeit der Sünde an sich,
sondern die Selbstliebe (S. 81). Nun, bildet die Selbstliebe keinen
„inneren" Grund? Ist die früher erwähnte „klare Einsicht" kein „innerer"
Grund? Diese Reue ist eine notwendige Folge der bitteren
Erfahrung. Diese Reue ist auch nicht ein moralisch guter Akt, denn
es fehlt die Grundbedingung aller Moralität, die Freiheit.
Die Verdammten sind sogar unfähig, mit freier Selbstbestimmung

einen sittlich guten Akt zu setzen (S. 82)?? Und das alles
bewirkt einzig und allein nur der „äußere" Grund, die völlige
Entziehung jeder Gnade?? Und das lehren die hl. Väter?? Das ist
Zug um Zug der Hl. Schrift entnommen (S. 82). Steht auch in der
Hl. Schrift, daß Gott die Verdammten hindert? — Der hl. Thomas.
Gleich dem hl. Johannes von Damaskus stellt auch der hl. Thomas als
obersten Grundsatz auf: die Strafe der Verdammten wäre nicht
ewig, wenn sie einer Veränderung zum Bessern fähig wären;



Literarische Besprechungen. 105-

denn es wäre ungerecht von Gott, sie ewig zu strafen, wenn sie guten
Willen hätten. Summ, contr. gent. lib. 4. cap. 93. (S. 98.) Der heil.
Thomas stellt im genannten Kapitel einfach die Thatsache fest, daß der
Wille der Bösen nach dem Tode unabänderlich im Bösen befestigt
ist. Gründe dafür werden hier keine angegeben, sondern auf cap. 95
verschoben. Im ersten Beweise des gegenwärtigen Kapitels schließt
der hl. Thomas aus der Ewigkeit der Höllenstrafen auf die Verstocktheit
des Willens im Bösen. Ostcnsum est enim in tertio, quod peccato mor-
tali debetur poena perpétua animarum. Der englische Lehrer tut also-
hier ganz dasselbe, wie unser Verfasser, wenn er sagt, durch Vernunft-
Schlüsse aus dem Dagma von der Ewigkeit der Höllenstrafen müsse
gefolgert werden, daß die Verdammten auch keine rein natürliche
Reue haben. Der hl. Thomas tut dasselbe wie P. Suarez, der aus dem
Glaubenssatz von der Ewigkeit der Strafe mit derselben Evidenz und
mit derselben Gewißheit schließt, daß auch die Sünden hinsichtlich
der Schuld und Makel ewig dauern werden; ferner mit derselb-en
Gewißheit, daß sie die Sünden niemals wahrhaft bereuen werden
(S. 10). Wieso kommt nun der Vf. dazu, den hl. Thomas sagen zu lassen,,
»die Strafe der Verdammten wäre nicht ewig, wenn sie einer Veränderung
zum Bessern fähig wären"? Warum zieht der Vf. nicht denselben
Schluß aus seinem eigenen Argumente, und dem des P. Suarez? Gleiches
Recht für alle. Der hl. Thomas macht die Ewigkeit der Strafe keineswegs

von der „Besserungsfähigkeit" abhängig, sondern von der Todsünde
hier: dictum est enim in tertio usw. Allerdings hat der Vf. diesen Satz
im Argumente des hl. Thomas woggelassen. Aber der hl. Thomas sagt
doch, es wäre ungerecht von Gott, sie ewig zu strafen, wenn sie einen
guten Willen hätten. Gewiß sagt er das, und zwar mit Gruud. Oder
ist vielleicht der Vf. der Ansicht, Gott müsse den „guten Willen" ewig
strafen? Dann hat er keine richtige Kenntnis vom Begriff und Wesen
einer Strafe. Nach dem hl. Thomas straft Gott selbst den böseu
Willen der Verdammten nicht weiter, weil sie bereits extra viara, in
termine angelangt sind. Summ. th. 2. 2. q. 13. a. 4 ad 2. Daraus ergibt
sich von selber, was wir von der Ansicht des Vf. zu halten haben, wenn
er feruer schreibt: „nach thomistischer Ansicht sind also die Verdammten
zunächst nicht deswegen im Bösen verstockt und jeder Bekehrung unfähig,,
weil sie von Gottes Barmherzigkeit ausgeschlosseu und zu ewiger Strafe
verurteilt sind, sondern umgekehrt, deswegen erhalten sie keine Gnade
mehr und werden auf ewig gestraft, weil sie auf ewig im Bösen verhärtet
sind, daß sie das Gute nicht mehr lieben können. Ihre Unfähigkeit, sich
zu bekehren, hat demnach ihren Grund in ihnen selbst, nicht in einer
äußeren Anordnung Gottes." — Man traut seinen eigenen Augen nicht,
wenn man das liest. Der Vf. ist und bleibt das ganze Buch hindurch
überzeugt, daß die einfache Beharrung im Bösen eins und dasselbe
ausmache mit der Verstocktheit, während der hl. Thomas unter der
Verstocktheit im eigentlichen Sinne etwas ganz anderes versteht, das
einfache Beharren und die Verstocktheit überall strenge auseinanderhält.
Dieser Vorwurf gegen den hl. Thomas ist darum so ungerecht wie nur
möglich. Aber nicht bloß ungerecht ist er, sondern durchaus unwahr,
um nicht einen andern Ausdruck zu gehrauchen, aus dem einfachen
Grunde, weil der Vf. Stellen aus S. Thomas anführt, denselben also gelesen
haben muß. Sehen wir uns denn diese Stellen etwas genauer an. In
dem vom Vf. angeführten Kapitel der Summa contra gent. lautet das dritte
Argument, deren erstes der Vf. oben angerufen hat: voluntatem a peccato-
mutari in bonum non contingit nisi per gratiam Dei, ut patet ex his quae.



106 Literarische Besprechungen.

in tertio libro cap. 156 dicta sunt. Sicut autem bonorum animae admittuntur
ad perfectam participationem divinae bonitatis, ita damnatorum animae a
gratia totaliter excluduntur. Non igitur poterunt animae damnatae in melius
mutare voluntatem. Ist denn an dieser Stelle nicht ausdrücklich gesagt,
daß die Verdammten deswegen im Bösen verstockt und jeder Bekehrung
unfähig sind, weil sie von der Gnade völlig ausgeschlossen werden?
Ferner lesen wir: causa confirmations in malo partim quidem accipienda
est ex Deo, non sicut faciente vel conservante malitiam, sed sicut non
largiente gratiam. Quod quidem ejus justitia deposcit. Justum est enim,
ut qui bene velle, dum possent, noluerunt, ad hanc miseriam deducantur,
ut bene velle omnino non possint. QQ. disput. de veritate. q. 24. a. 10.
Wo steht hier auch nur ein einziges Wort davon, daß die Verdammten
deswegen keine Gnade mehr erhalten und ewig gestraft werden, weil
sie im Bösen auf ewig so verhärtet sind, daß sie das Gute nicht mehr
lieben können? In der Antwort auf den vierten Einwurf daselbst heißt es:
Ista nécessitas permanendi in peccato reducitur in Deum sicut in causam
dupliciter: uno modo ex parte justitiae ejus, inquantum scilicet uon apponit
gratiam sanantem. Also wiederum nichts von der Verhärtung im Bösen als
Ursache der verweigerten Gnade. Anderswo beruft sich der hl. Thomas
mehrmals darauf, daß die Verdammten nicht mehr auf dem Wege, sondern
bereits am Ziele sind, daher die Guten durch Gottes Gnade nicht mehr
im Guten zunehmen, die Bösen aber auch nicht in der Bosheit wachsen
können. Demnach ist auch hier nicht die Rede davon, daß Gott ihnen
wegen ihrer Verhärtung oder Verstocktheit keine Gnade mehr gibt.
Removeri autem habitum non est possibile, nisi in eo, qui est in statu
viae et mutabilitatis. Sent. 2. d. 7. q. 1. a. 2. — Sed velle non
possunt, quia habitus malitiae ab ejus voluntate removeri non potest,
quia jam in statu viae non est. Ad 1. — Quidam dicunt quod earum
culpa poena crescore potest usque ad diem judicii. Sed hoc non videtur
verum, quia, cum non sint in statu viae, sicut non in bonum, ita non
in pejus mutari possunt. Ad 5. — Ohstinati in inferno tenentur confor-
mare voluntatem suam voluutati divinac. Unde non conformando peccant,
quamvis forte non demerentur, eo quod non sunt viatores. QQ.
disput. de veritate q. 23. a. 7. ad 6. Vgl. Sent. 1. d. 48. q. 1. a. 3.
ad 2. — An einer weiteren Stelle spricht der hl. Thomas abermals von
der Weisheit Gottes, die den Endpunkt der Prüfung und Gnadenzeit ein
für allemal festgesetzt hat. Ex parte vero extrinseca immutabiles sunt
vel in bono, vel in malo post primam electionem, quia tunc finitur in
eis status viatoris. Unde non pertinet ad rationem divinae
sapientiae, utulterius daemonibus gratia infundatur, per
quam revocentur a malo primae aversionis, in qua immobiliter
persévérant. QQ. disput. de malo. q. 16. a. 5. Wir hören also auch
hier nichts davon, daß die Verstecktheit den Grund bilde, warum Gott
keine Gnade mehr gewährt. Deus est causa status angelorum, in quo sunt
obstinati in malo, non quidem sicut causando vel conservando malitiam,
sed sicut non impartiendo gratiam: sicut enim dicitur aliquos iudu-
rare secundum illud Rom. 9. 18. cujus vult miseretur, et quem vult in-
durat. Daselbst ad 3. — Der Vf. selbst gesteht S. 99, der erste und
hauptsächlichste Grund, daß die Teufol die Fähigkeit verloren haben,
durch Reue sich wieder zu Gott zu erheben, sei nach dem hl. Thomas die
göttliche Gerechtigkeit. Wie kann aber dann der Vf. „der thomi-
stischen Ansicht" das gerade Gegenteil unterstellen, und dieselbe den
Grundsatz verteidigen lassen: die Verdammten erhielten deswegen keine
Gnade mehr, weil sie im Bösen auf ewig verhärtet sind? Wie läßt sich



Literarische Besprechungen. 107

«in derartiges Vorgehen rechtfertigen? Mit welchem Recht behauptet
der Vf., die Gnadenentziehung Gottes setze den „inneren" Grund, die
Verstocktheit, schon voraus? Da wären ja die Heiden, von denen der
hl. Thomas in dem vom Vf. selber angeführten Artikel: Sent. 2. d. 7. q.
1. a. 2 spricht, bereits verstockt, und Gott gäbe ihnen deshalb keine
Gnade, was der englische Lehrer entschieden bestreitet. Die Beweisführung
des Vf. richtet sich also selber. Wer die Lehre des hl. Thomas über
die Prädestination und Reprobation kennt, wer seinen Kommentar zu
Roman. 9, 18 gelesen hat, der weiß, welche verkehrte Anschauung unser
Vf. dem englischen Lehrer zumutet. —

Kritik der Lehre des hl. Thomas. In der thomistischen
Auffassung kann von einer Reue der Verdammten inbezug auf die Wahl des
verkehrten Endzieles keine Rede sein (S. 105). — 0 doch, die Reue aus
Selbstliebe, nicht aus Liebe zu Gott, noch auch aus der Häßlichkeit
der Sünde an sich, S. 81, aus der Häßlichkeit dieser Selbstliebe, ist auch nach
S. Thomas stets vorhanden. Compend. theol. cap. 175 — Sent. 4. d.
50. q. 2. a. 1. — Auf den ersten Blick sieht man, daß die Erklärung,
welche in der thomistischen Schule von der Verstocktheit der Verdammten
gegeben wird, nicht aus der Offenbarung selbst geschöpft, sondern
vielmehr das Produkt bloßer philosophischer Spekulation ist. Ist nach
Schrift und Tradition die Verstocktheit der Verdammten als ein
unbewegliches und unveränderliches Festhalten ihres Willens an dem im
Prüfungszustand erwählten Endziele zu denken? Die Antwort kann
nach dem im ersten Teil Gesagten nicht mehr zweifelhaft sein (S. 107).
Sowohl nach der Hl. Schrift, als besonders nach der Tradition bereuen
die Verdammten jene Sünden, derentwegen sie verworfen wurden
auf ewig, mit eir.er äußerst bitteren Reue. Alle diese Aussprüche
der Hl. Schrift und der Väter stehen in direktem Gegensatze
zu der thomistischen Auffassung von der Verstocktheit der
Verdammten (S. 107 u. 108). — Da habeu wir's. Der hl. Thomas trägt
eine Lehre vor, welche der Hl. Schrift und Tradition „direkt widerspricht".
Kein Wunder, denn er hat auf die Hl. Schrift „nicht genügend" Rücksicht
genommen. Die Verdammten z. B. haben eine bittere Heue, eine Reue,
*zu der Gott mit seiner Gnade nicht mitwirkt" S. 10, durch die sie ununterbrochen

sündigen, weil die Verdammten nicht einen einzigen moralisch

guten Akt setzen können, erklärt unser Verfasser. Das Motiv dieser
Reue ist die Selbstliebe. Nach den Thomisteu entzieht Gott seine Gnade
deswegen, weil sie wegen der Unbeweglichkeit ihres Willens ohne
außerordentliches Eingreifen Gottes nicht mehr imstande sind, mit derselben
mitzuwirken (S. 109). Auf diese offenkundige Unrichtigkeit wurde früher
geantwortet. Vgl. Summ. th. 2. 2. q. 13. a. 4. ad 2. In der thomistischen

Hypothese können die Verdammten keinen Schmerz empfinden über
den Verlust Gottes und den Ausschluß der ewigen Seligkeit (S. 111).
Merkwürdig, der hl. Thomas kennt diese Schwierigkeit nicht. Maxima ergo
afflictio erit damnatorum ex eo, quod a Deo separabantur. QQ. disp. de
anima, a. 21 in fine. — Etiam in damnatis manet naturalis inclinatio ad
virtutem, alioquin in eis non esset remorsus conscientiae. Sed quod
non reducatur in actum contingit, quia deest gratia secundum
divinam justitiam. Summ. th. 1. 2. q. 85. a. 2. ad 3. — Doch vom
remorsus conscientiae nach dem hl. Thomas weiß unser Vf. natürlich
nichts. Die wunderlichste Ansicht lesen wir doch auf Seite 112. Von
der macula und dem reatus culpae, von der Anhänglichkeit des Willens
an die Sünde im Sünder, der die Sünde bloß aus nachteiligen zeitlichen
Folgen, oder aus rein natürlichen Beweggründen bereut, hat unser Vf.



108 Literarische Besprechungen.

wie es scheint, nicht die geringste Kenntnis, und so fragt er denn ganz
naiv: wenn nun solche Menschen plötzlich sterben, dann werden sie
dieser Sünde wegen verdammt, obgleich ihr Wille sich von derselben
schon längst losgemacht hat, wie ist nun die Verstocktheit zu erklären?
Soll nach dem Tode auf einmal wieder die sündhafte Neigung erwachen, die
schon längst abgestorbenwar? Also aus zeitlichen nachteiligen Folgen
und natürlichen Beweggründen stirbt die Neigung zur Sünde ab, sagt sich
der Wille von der Sünde los? Weiter geht es wirklich nimmer in der
verkehrten Auffassung. Mit Bozug auf den Fall, daß jemand mit der
bloßen attritio stirbt usw., möge der Vf. in Quodlibet 9. a. 8 des heil.
Thomas nachlesen. Vielleicht geht ihm dann ein Licht auf. Doch nein,
wir lernen den Vf. auch als Philosophen kennen. Ein unbewegliches
Festhalten des Willens an den begangenen Sünden ist eine psychologische

Unmöglichkeit. Es widerstrebt der geistigen Natur der
Seele, daß sie in rein sinnlichen Vergnügungen, wie in Wollust und Un-
mäßigkeit, ein für sie begehrenswertes Gut erblicke (S. 113, 114). —
Hat der Vf. in seinem Leben noch niemals gehört, welches Endziel in
einer jeden Sünde liegt? Es ist die Selbstliebe: amor sui usquo ad
contemptum Dei. Der Vf. hat also wieder die III. Schrift und die Väter
vergessen. — Der Zustand der meisten Verdammten wäre ferner der eines
vollendeten Wahnsinnes (S. 114). Je nachdem, etwas Wahnsinn
ist in jeder schweren Sünde schon hier auf Erden. Vom eigentlichen
Wahnsinn kann weder hier noch dort die Rede sein. Ein Zwiespalt
zwischen Verstand und Wille, daß der Wille nicht lieben kann, was der
Verstand ihm mit voller Evidenz als sein höchstes Gut vorstellt,
ist allerdings absurd, aber eben deswegen auch nicht zu behaupten
(S. 114). Von welcher Evidenz spricht denn der Verfasser? Wird sie eine
übernatürliche sein? Aber Gott verweigert ja doch eine jede Gnade.
Ist diese Evidenz, daß Gott das höchste Gut in der Übernatur
ausmache, eine natürliche? Daun stehen wir mit beiden Füßen im Sumpfe
des Pelagianismus. Also welche Krkenntnis haben die Verdammten von
Gott? Die Antwort findtt sich im Compend. Theol. cap. 174 des heil.
Thomas, welches der Vf. selber zitiert. Übrigens scheint der Vf. von der
Seelsorge nicht gar besonders viel zu wissen. Die habituati würden ihm
sonst manches gelehrt haben. 0 diese Stubengelehrten! Wie läßt es
sich im trauten Zimmer gut philosophieren und Bücher schreiben 1 —
Ist nun aber der Zustand der Verdammten ein derartiger, daß selbst die
klarste und evidenteste Einsicht auf sie keinen Eindruck machen kann,
dann sind sie auch nicht zu verabscheuen, sondern zu bemitleiden (S. 116).
Keinen Eindruck? Doch. Es macht einen solchen Eindruck, daß sie
alle ihre Sünden aus Selbstliebe bereuen und sich bekehren möchten.
Ob diese Selbstliebe eher Mitleid verdient, wird der Vf. besser wissen.
Wenn der Vf. nur uns Nichtpliilosophen sagen wollte, warum diese
evidente Einsicht auf sie keinen Eindruck machen kann, daß sie die
Sünde aus Liebe zu Gott bereuen, oder wegen der Häßlichkeit der
Sünde an sich, so daß sie ihre Selbstliebe ablegen? Sodann ist gar
nicht einzusehen, warum der reine Geist sofort nach der ersten freien
Wahl des Endziels und die Menschenseele nach dem Tode die
Wahlfreiheit zwischen Gut und Böse verlieren sollte (S. 115).
Das schreibt der Vf. hier S. 116 gegen S. Thomas? Was bat er uns
denn früher gesagt? IV. These. Die Verdammten sind unfähig, irgend
einen moralisch guten Akt zu setzen (S. 78). Die Reue ist auch nicht ein
moralisch guter Akt, weil ihr die Grundbedingung der M oral i-
tät, die Freiheit, fehlt. Die Verdammten sind sogar unfähig, mit



Literarische Besprechungen. 109

freier Selbs tbestimmung einen sittlich guten Akt zu setzen, aber
gerade deswegen, weil ihnen die Bestätigung der sittlichen
Freiheit unmöglich ist. gibt es hei ihnen auch keinen eigentlichen
Zuwachs der Sünde mehr (S. 85). Also wer leugnet alle und jede
Wahlfreiheit zwischen Gut und Böse: der hl. Thomas oder der Verfasser?
Doch genug. —

Die Absicht und der Fleiß des Vf. müssen voll anerkannt werden.
Die Ausführung dugegen muß als eine mißlungene bezeichnet werden.
Das Material bedarf durchaus einer durchsichtigeren und besseren
Bearbeitung. Den hl. Thomas und seine Schule kennt der Vf. einfach nicht
genau, oder er will sie nicht näher kennen. Der hl. Thomas lehrt die
Unfreiheit des Willens der Verdammten nur inbezug auf die Selbstliebe,
in welcher sie ihre Glückseligkeit schon im Diesseits suchten und
fanden, und dies ebenso im Jenseits fortsetzen. In allen übrigen
Dingen sind sie frei. Sie sündigen auch stets, und zwar formell, aber
sie haben keine neue Schuld, weil der Termin für Schuld und Verdienst
der Guten wie Bösen abgelaufen ist mit dem Abschluß des Diesseits. Aus
diesem Grunde will Gott keine Gnade mehr geben. Wollte er dies aber
such, so würde die Gnade der gewöhnlichen Ordnung, de potentia ordi-
naria, gar nicht genügen, weil sie nicht mehr mitwirken können.
Der Vf. stößt aber auch fortwährend seine eigenen Grundsätze um, wirft
die einfache Beharrung im Bösen aus Mangel an Gnade mit der
Verstocktheit zusammen usw., was jede Verständigung unmöglich macht.
Will also der Vf. das Streitroß besteigen und gegen S. Thomas, sowie
die anderen Autoren ins Feld ziehen, so muß er doch etwas fester im
Sattel sitzen, als es tatsächlich der Fall ist.

Wien. P. Fr. Gundisalr Feldner, 0. P.

2. Otto Bardenhewer : Geschichte der altkirchlicheu
Literatur. Zweiter Band. Vom Ende des 2. Jahrhunderts

bis zum Beginn des 4. Jahrhunderts. Freiburg i. B.
Herder 1903. 8°. 665 S.

Die kirchliche Literatur tritt im 3. Jahrhundert in ein neues
Stadium. Ein reges Bestreben zeigt sich überall, den Inhalt der
Lehrverkündigung der Kirche wissenschaftlich zu bearbeiten, historisch-exegetisch
sicher zu stellen und philosophisch zu begründen. Die Kirche sab die
Notwendigkeit ein, den Inhalt der göttlichen Offenbarung zu einem
einheitlichen Ganzen zusammenzufassen und womöglich mit anderen Erkenntnissen

zu vergleichen, zu vermitteln und auszusöhnen. Der orientalischen
Kirche fiel auch hier die führende Rolle zu; die lateinische Kirche hatte
überhaupt noch nicht reden gelernt; eine christlich-theologische
Terminologie war ihr völlig fremd. Erst Tertullian, der gewaltige Presbyter
von Karthago, schuf diese Sprache. — Die griechische Philosophie hatte
schon den Apologeten eine mehr oder weniger fertige Terminologie
dargeboten. Gerade dort begannen die Keime kirchlicher Wissenschaft zu
sprossen, wo profane Wissenschaft in voller Blüte stand. Leben erzeugt
Leben, und Beispiel weckt Nachahmung.

Die Initiative gehört den Griechen; deshalb aber soll den Lateinern
nicht Unselbständigkeit oder Untätigkeit vorgeworfen werden. Die okzi-
dentalische Literatur, einmal geschaffen, hat sich kraftvoll entfaltet und
ihre eigene Wege eingeschlagen. Zwischen orientalischer und okziden-
talischer Literatur besteht ein großer Unterschied: die Hellenen bleiben
Idealisten, die Lateiner Realisten.



110 Literarische Besprechungen.

Die Kirchenschriftsteller des 3. Jahrhunderts werden richtig in
Orientalen und Okzidentalen eingeteilt, nicht in Griechen und Lateiner,
weil auch Lateiner in diesem Jahrhundert noch griechisch schrieben. Die
Schriftsteller des Orients sind so gruppiert: 1. Alexandriner von S. 13
his 218, 2. Syro-Palästinenser von S. 219 bis 268, 3. Kleinasiaten von
S. 269 bis 320; und die Schriftsteller des Okzidents sind gruppiert:
1. Afrikaner von S. 332 bis 495, 2. Römer von S. 496 bis 583, 3. die
übrigen Okzidentalen von S. 584 bis 610.

Alexandrien ist die Wiege der kirchlichen Literatur im Orient,
von da geht sie nach Palästina und endlich nach KleinaBien. Die Anfänge
der Katechetenschule in Alexandrien sind in Dunkel gehüllt; um 180, als
Pantänus an ihrer Spitze stand, tritt sie in das Licht der Geschichte; sie
war aber damals ein schon längst vorhandenes Institut, Pantänus ward
durch Klemens, Klemens durch Origenes, Origenes durch Heraklas im
Vorsteheramte abgelöst. Unter Origenes erreichte die Schule ihren höchsten
Glanz. Klemens hat deutlich gefühlt, daß die Kirche, wenn sie anders
ihrer Aufgabe gegenüber der gesamten Menschheit gerecht werden solle,
nicht umhin könne, auch auf dem Gebiete der Wissenschaft und der
Literatur den Wettstreit mit dem Heidentume aufzunehmen. Das kühne
Unternehmen, den christlichen Glauben mit der griechischen Philosophie
in Einklang zu bringen, war nicht ohne Gefahr; Klemens ist bedeutend
von der Kirchenlehre abgewichen. Diese Gefahr zeigt sich noch deutlicher
bei Origenes, ohue Zweifel der größte Gelehrte, welchen die Kirche in
den drei ersten Jahrhunderten besessen hat. Er hat sozusagen alle
Gebiete der Theologie Belbst schon ausgemessen. Origenes überragte Klemens
an dialektischer Schärfe sowohl wie an spekulativer Tiefe. Erst er hat
die Idee einer Verschmelzung der hellenischen Wissenschaft mit dem
positiven Christentum in großem Stil zur Durchführung gebracht und
ein durch Einheit und Geschlossenheit imponierendes philosophisch-theologisches

System geschaffen. Darin vor allem gründet seine Bedeutung
für die Dogmengeschichte; daraus erklärt sich sein gewaltiger Einfluß
auf die Mitwelt wie die Folgezeit. Lob und Tadel, Freunde und Feinde
haben von Anfang an einander gegenübergestanden. Die Feinde gewannen
die Oberhand, Origenes wollte streng kirchlicher Theologe bleiben, er ist
aber bis zu einem gewissen Grade Platoniker und Genetiker geworden.
Er erlag der Gefahr wissenschaftlichen Übermutes, der Überschätzung der
Gnosis auf Kosten der Pistis, der Verflüchtigung des kirchlichen
Positivismus durch nebelhaften Idealismus. Nachdem Origenes Alexandrien
hatte verlassen müssen, gründete er zu Cäsarea in Palästina eine neue
christliche Philosophenschule, worin Logik, Dialektik, Physik, Mathematik,

Astronomie, Ethik, Theologie oder Erklärung der Hl. Schrift
vorgetragen wurde.

Weitere Alexandriner sind Dionysius, Theognostus, Pierius, Petrus.
Dionysius beschäftigte sich in seinen Schriften mehr mit praktischen
Fragen; TheognoBtus, Pierius und Petrus befaßten sich mit wissenschaftlicher

Theologie. Theognostus und Pierius waren Anhänger von Origenes;
Petrus dagegen kritisierte stark dessen Lehrsystem.

In der zweiten Hälfte des 3. Jahrhunderts finden wir in Palästina
den Priester Pamphilus an der Spitze der Schule zu Cäsarea. Die dortige
Bibliothek, angelegt durch Origenes, wurde bedeutend vergrößert durch
Pamphilus. In Jerusalem hat Alexander eine theologische Bibliothek
gestiftet, die aber meist nur Briefe enthielt.

Firmilian, Bischof von Cäsarea in Kappodozien, schätzte Origenes
sehr hoch. Gregor der Wundertäter, Bischof von Neocäsarea in Pontus,



Literarische Besprechungen. Ill
war voll der glühendsten Begeisterung für den alexandrinischen Meister.
Der namhafteste Schriftsteller Klei na siens im 3. Jahrhundert ist Bischof
Methodius von Olympus in Lykien geworden und er hat in leuchtenden
Lettern den Kampf gegen den Origenismus auf seine Fahne geschrieben.

Die Schriftsteller des Okzidents. Im 3. Jahrhundert nimmt
die kirchliche Literatur auch im Okzident einen bedeutsamen Aufschwung.
Aus Afrika gehen die meisten Schriftsteller hervor: Teurtllian, Cyprian,
Arnobiu8, Laktantius. Die Ausprägung eines Kirchen- oder Theologen-
Lateins war den Afrikanern vorbehalten, vor allem dem genialen Ter-
tullian. Seite 337 finden wir über denselben folgendes gelungene Bild:
Verschwenderisch überschüttet mit den glänzendsten Geistesgaben, schien
er zum Höchsten befähigt und berufen zu sein ; aber ohne harmonische
Durchbildung des Charakters, ohne Selbstbeherrschung und Mäßigung,
ohne Ruhe und Besonnenheit, beschloß er seine Laufbahn als verbitterter
Sektierer an der Spitze eines Häufleins toller Schwärmer. In kirchlichen
Kreisen hatte Tertullian sein Ansehen verscherzt.

Cyprian, der große Bischof von Karthago, ist eine wesentlich anders
geartete Persönlichkeit als Tertullian, kein Genie, kein Mann der
Spekulation, aber ein klarer Kopf, ein reifer und edler Charakter und vor
allem ein ebenso weitblickender wie warmfühlender Kirchenfürst. Das
Wort „Da magistrum": kennzeichnet treffend das Verhältnis Cyprians als
Schriftsteller zu Tertullian.

Rom hat im 3. Jahrhundert nur zwei bedeutendere Schriftsteller
hervorgebracht: Hippolytus, der nur griechisch, und Novatian, der nur
lateinisch geschrieben hat. Beide waren Gegenpäpste. Gallien weist
nur einen Schriftsteller auf: Reticius von Autun; das Süddonauland
gleichfalls einen: Victorinus, Bischof von Petabio, dem heutigen Pettau
In Steiermark.

Wenn wir nun die Orientalen mit den Okzidentalen vergleichen,
so finden wir, daß sie sozusagen eine einzige Gelehrten-Republik bilden.

Klemens von Alexandrien wird nicht müde, die griechische
Philosophie zu feiern als ein Werk göttlicher Vorsehung, als eine den Griechen
verliehene Gabe Gottes, als die Erzieherin der griechischen Nation zu
Christus hin. — Tertullian dagegen erklärt, die Philosophie sei leere
Verführung, eine Nachäfferin und Verfälscherin der Wahrheit, die Mutter
und Ausrüsterin der Häresien. Plato ist, nach Tertullian, der Gewürzkrämer

aller Häretiker geworden, und der arme Aristoteles hat die
Onostiker Dialektik lehren müssen.

Auf Klemens folgt Origenes, auf Tertullian Cyprian. Das Streben
des Klemens war die Verschmelzung des Ertrages der griechischen
Philosophie mit den Lehren des Christentums; dieses Streben hat Origenes
durchgesetzt. — Cyprian ist der Philosophie völlig fremd gegenübergestanden,

weit kühler und kälter noch als Tertullian. Tertullian, dieser
Feind der Philosophen, ist selbst Philosoph. Seine Schrift „De anima"
ist die erste christliche Psychologie. Cyprian ist ganz und gar ein Mann
der Praxis und des Lebens.

Dem Okzidentalen fehlt im allgemeinen der ideale Flug des
hellenischen Genius, die Beweglichkeit und Vielseitigkeit des Geistes, die Gabe
der Abstraktion und die Fruchtbarkeit der Phantasie. Er hat aber dafür
nine kluge Verständigkeit, welche die zweckmäßigsten Mittel auswählt,
ein nüchternes, aber scharfes Denken.

Hippolytus erinnert an Origenes, er übertrifft an Fülle des Wissens

und Vielseitigkeit des Schaffens alle anderen Abendländer des 3.
Jahrhunderts.



112 Literariscche Besprechungen.

Der zweite Band schließt mit einem Nachtrag der ältesten Mär-
tyrerabten von der Mitte des 2. Jahrhunderts bis zum Beginn des 4.
Jahrhunderts und mit einem Anhang jüdischer und heidnischer Schriften,
welche von den Christen übernommen und überarbeitet worden sind.

Vorliegende Besprechung, fast wörtlich dem Vf. entliehen, gibt nur
eine schwache Andeutung von dem reichen Inhalt dieses Bandes. Er
verdient volle Anerkennung. Derselbe katholische Geist, dieselbe warme
Liebe zu den Vätern beherrscht auch hier die ganze Darstellung. Dieser
Band ist modern im besten Sinne des Wortes. Möge nur recht bald die
Fortsetzung folgen und uns auf immer von der Dogmengeschichte Har-
nacks befreien. Möge dieser Band nur recht viele Leser finden; sie werden
nicht ohne reichen Gewinn aus dieser Quelle schöpfen.

Düsseldorf. P. Oeslaus Dier 0. P.

3. B. W. Switalsky: Des Chalcidius Kommentar zu
Piatos Timäns. Eine historisch-kritische Untersuchung.
1902. VI. 114 S. (Beiträge zur Geschichte der
Philosophie des Mittelalters. Herausgegeben von Baeumker und
Frhr. v. Hertling. Münster, Aschendorff. III. Bd. 6. Heft.)
Der Vf., ein Schüler von v. Hertling und Baumgartner, hatte sich

ursprünglich auf Anregung seiner Lehrer vorgenommen, den Einfluß des
Chalcidius auf die Philosophie des Mittelalters darzustellen, und was
er uns wirklich bietet, die Untersuchung der Quellen, aus dem denen
Chalcidius geschöpft haben mag, sollte zu dieser Darstellung nur
als Einleitung dienen. Indessen förderte die Quellenanalyse so viel
Material zutage, daß er glaubte, sich einstweilen mit deren Veröffentlichung
begnügen zu sollen. S. V.

Chalcidius hat nicht den ganzen Timäus kommentiert, sondern nur die
er3te Hälfte desselben, bis 53 C, und ebendiesen Teil hat er auch lateinisch
übersetzt. Er erklärt im Proömium, auch die Fortsetzung der Arbeit
liefern zu wollen, wenn sie den Beifall dessen fände, es sei ein gewisser
Osius, auf dessen Wunsch er sie begonnen habe. Sonstige Arbeiten von
ihm besitzen wir nicht, und auch von ihm selbst wissen wir nichts außer
dem, was wir etwaHus seiner Schrift entnehmen können. Der Kommentar
ist verhältnismäßig umfangreich. Den 65 Seiten der lateinischen
Übersetzung nach der Ausgabe von Wrobel, Leipzig, Teubner 1876, entsprechen
410 Seiten des Kommentars, wobei noch inbetracht kommt, daß der
einleitende Teil des Timäus, der bis 27 D reicht, nicht miterklärt ist, so
daß der erläuterte Text sich auf 46 Seiten beschränkt. Chalcidius hat
nun seine, als Kommentar zum ganzen Timäus gedachte, Arbeit so
eingerichtet, daß er sie in 27 Kapitel einteilt, von denen jedes ein besonderes
Thema behandelt. Diese Themen sind dem Texte des Timäus in der
Weise entnommen, daß sie auch in ihrer Reihenfolge sich so ziemlich
an ihn anschließen. „Quorum omnium", sagt Chalcidius nach Angabe der
Kapitel oder Abbandlungen S. 74, Wrobel, „singillatim secundum ordinem
libri expositio fiet." Der vorliegende Kommentar behandelt nur die ersten
13 Themata, also fast genau die Hälfte der ganzen Anzahl. Die
Auslegung des Textes selbst, der Sätze und der Worte, erfolgt zwar zum
Teil, doch erblickte Chalcidius seine eigentliche Aufgabe darin, die Lehre
des Plato in selbständigen Exkursen vorzulegen und zu begründen.
Einzelne Sätze des Textes dienen ihm zum Ausgangspunkte, andere finden
sich hier und da mit ihrer Exegese unter die Erörterungen verstreut, und
nur zuweilen nimmt er auch die Miene des Paraphrasten an oder macht



Literarische Besprechungen. 113

einen Anlauf zu förmlicher Kommentierung. Die von ihm vorgetragene
Lehre sucht er nach Möglichkeit aus den Schriften Piatos zu begründen

Was nun die Entstehungsweise seiner Arbeit betrifft, so hat zuerst
im Jahre 1849 ein französischer Gelehrter, Heinich Martin, in einer
Schrift: Theonis Smyrnaei Platonici liber de Astronomia auf die große,
meist wörtliche Übereinstimmung hingewiesen, die zwischen Chalcidius in
den Kapiteln 59—91 nach Wr. und einigen Abschnitten des viel früheren
Theo bestellt. Theo lebte im zweiten, Chalcidius frühestens zu Anfang
des vierten christlichen Jahrhunderts, und Martin meint, daß Chalcidius
das Gros seiner astronomischen Lehren aus Theo entlehnt und seine
Quellen lediglich übersetzt habe. Nun beruft sich aber Theo seinerseits
wieder auf Adrast, einen wohl nicht viel früheren peripatetischen
Philosophen und Mathematiker, als auf seinen Gewährsmann. Es ist also an
sich zweifelhaft, ob Chalcidius aus Adrast oder aus Theo geschöpft
hat. Während nun Martin sich für das letztere entscheidet, hat ein
anderer Gelehrter, E. Hill er, sich für das erstere ausgesprochen (Rhein.
Museum. Neue Folge 26. 1871. De Adrasti Peripatetici in Piatonis
Timaeum commentario). Er behauptet, daß Chalcidius unmittelbar aus
einem von Adrast zu Timäus geschriebenen Kommentar geschöpft hat,
und Switalsky urteilt wohl zutreffend, daß man ihm hierin gegenüber
Martin recht geben müsse.

Hier setzt nun die selbständige Quellenanalyse Switalskys ein. Er
glaubt zunächst annehmen zu sollen, daß auch die Kapitel 92—118 dem
Inhalte nach aus Adrast sind. Bezüglich der Kapitel 109—112, in welchen
von dem Lauf der Venus und des Merkur gehandelt wird, hatte schon
Martin die Möglichkeit der Entlehnung aus einem Werke Adrasts
angenommen. Aber Switalsky führt noch mehr Partien aus Chalcidius auf
Adrast zurück. Diese Teile ermittelt er durch Vergleichung des Chalcidius

und des Theo. Da er nämlich auf der Annahme steht, daß Chalcidius

den Theo nicht benutzt hat, so schließt er jedesmal, wo beide
übereinstimmen, auf Entlehnung aus Adrast. So glaubt er feststellen zu
können, daß Kp. 44—50 aus Adrast genommen sind. Auch wo hier
Abweichungen zwischen Chalcidius und Theo vorkommen, zeigt sich vielfach
eine Übereinstimmung zwischen Chalcidius und Plutarch, dessen, freilich
jüngerer, Zeitgenosse Adrast war, und so siebt man, daß Chalcidius auch
hier nicht selbständig ist, sondern aus Adrast geschöpft hat. Auf Grund
der Übereinstimmung mit Plutarch und Theo oder auch anderer Indizien
wird ebenso gefolgert, daß Kp. 40—43 und ebenso die Kp. 32—39 auf
Adrast zurückzuführen sind. Hier hat es aber mit den Kapiteln 35—39
— sie handeln von der Symbolik der Zahlen — eine besondere Bewandtnis.
Chalcidius hat sie mit Theo gemeinsam, aber wie Schmekel,
Philosophie der mittl. Stoa, überzeugend nachwies, hat Theo sie nicht aus
Adrast, sonderu aus Thrasyll (er lebte zurZeit des Tiberius) entlehnt.
Da man nun hei einem so unselbständigen Schriftsteller wie Chalcidius
nicht wohl annehmen kann, daß er in ein und derselben Materie — denn
die betreffenden Kapitel bei Chalcidius sind inhaltlich mit ihrer Umgebung

verwandt — zwei Autoren zu Rate gezogen habe, so ist zu vermuten,
daß Thrasyll und Adrast aus einer älteren gemeinsamen Quelle geschöpft
haben, und Schmekel vermag als solche den Timäus-Kommentar des
Stoikers Posidonius, des Lehrers Ciceros, nachzuweisen. Posidonius
ist also die Urquelle, aus der die Kapitel 35—39 geflossen sind, und Adrast
ist nur ihre nächste Quelle. Nun glaubt Switalsky, den von Schmekel
gewiesenen Spuren folgend, auch von den Kapiteln 8—22, die den Anfang
des chalcidianiscben Kommentars bilden, annehmen zu dürfen, daß sie

Jahrbuch für Philosophie etc. XIX. 8



114 Literarische Besprechungen.

aus Posidonius sind, und dann tut er S. 88 den weiteren, großen Schritt
und erklärt, eine einheitliche Auffassuug des ganzen Abschnittes, der sich
durch die Kapitel 8 — 113 bezw. 118 erstreckt, führe leicht zu der
Annahme, daß derselbe mit Einschluß des großen astronomischen Teils,
dessen Kern die schon angeführten Kapitel 69—91 bilden, im Grunde
auf Posidonius basiere. Man mußte also, so heben wir hervor, auch
annehmen, daß Adrast in ähnlicher Weise aus Posidonius geschöpft hat,
wie Chalcidius aus ihm.

Indessen sieht sich Switalsky hier zu einer wichtigen einschränkenden
Bemerkung genötigt. Eine Reihe von Gründen, auf welche wir uns in
diesem kurzen Berichte nicht näher einlassen können, verbietet ihm, auch
die Kapitel 23—31 und 51—58 auf Posidouius zurückzuführen (S. 89 f.).
Man kaun vermuten, daß diese Kapitel teils unmittelbar aus Adrast, teils
aus einem späteren Griechen, der auch Numenius (200 n. Chr.) benutzte,
geflossen sind, bis sei nämlich wahrscheinlicher, sagt Switalsky S. 91,
daß ein Grieche, als daß ein unselbständiger Lateiner verschiedene
griechische Quellen kompiliert habe.

So glaubt denn der Vf. nachgewiesen zu haben, daß zum mindesten
der weitaus größte Teil des Abschnittes von 8—118 direkt oder indirekt
aus Adrast und letzthin aus Posidonius stammt.

Die Kapitel 141—190 handeln vom Fatum. Auch bezüglich dieses
Abschnitts wird die Qellenanalyse durch die Vorarbeit eines anderen
erleichtert. Gercke hat nämlich in der Abhandlung: Eine platonische
Quelle des Neuplatonismus (Rh. Mus. 41. 1886) darauf hingewiesen, daß
der Abschnitt mit der Schrift Pseudo-Plutarchs ncpl eifiaç/uêvr/ç eine
Übereinstimmung zeigt, die vielfach diejenige des wörtlichen Abschreibens
ist. Gleichwohl kann man nach Gercke nicht schließen, daß Chalcidius
die kleine pseudoplutarchische Schrift aufgenommen hat, weil der
Kommentar des Chalcidius viel reicher und besser geordnet ist. Gercke meint,
daß die gemeinsame Quelle das Werk eines eklektischen Platonikers aus
der Zeit des Trajan ist (S. 91).

Für die übrigen Partien des Chalcidius mit selbständigen lehrhaften
Erörterungen — der Kommentar umfaßt im ganzen 355 Kapitel — meint
der Vf. den Albinus als Quelle annehmen zu dürfen. Man weiß, daß im 6.
Bande der Ausgabe Piatos von Hermann S. 153 — 189 der âi<Saoxa>.ixôç des
Alkinous, eine Einführung in die Lehren Piatos, sich abgedruckt fiudet.
Hinter diesem Alkinous verbirgt sich nach Freudenthal: Der Plato-
niker Albinos und der falsche Alkinoos, Berlin 1879, Albinus. Switalsky
sucht nun eine Menge von Übereinstimmungen zwischen Chalcidius und
dem âtâaaxaXtxôç nachzuweisen, aus welchen dann nach ihm die Abhängigkeit

des ersteren von dem letzteren folgen soll, und da er überdies,
gestützt auf Zeller, dem freilich Freudenthal widerspricht, der Ansicht
zuneigt, daß Albinus einen Kommentar zum Timäus geschrieben hat, so
vermutet er, daß Chalcidius diesen Kommentar, als dessen Auszug er den
ôiâaoxalixôç ansieht, benutzt hat (S. 97—106).

Sein Endurteil ist dann folgendes: Die Urquelle für den chalcidiani-
schen Kommentar sei wahrscheinlich der Timäus-Kommentar des
Posidonius. Auch Albinus werde wohl gleich Adrast daraus
geschöpft haben, so daß diese beiden bloß als Zwischenglieder erschienen.
Wahrscheinlich sei indessen, daß ein späterer Grieche, der auch Numenius

benutzt habe, einen einheitlichen Kommentar geschaffen, den
Chalcidius bloß zu übersetzen brauchte (S. 113).

Wir geben der Arbeit S.s. gerne das Zeugnis, daß sie mit Fleiß
und Erudition verfertigt ist und auch eine Bchöne Probe seines Talentes



Literarische Besprechungen. 115

darstellt. Sachlich ist auch, was die Herkunft der Partien von Kapitel
8—118 und von 141—190, d. h. ihre teilweise Abhängigkeit von Adrast
und einem Platoniker der trajanischen Zeit und letzthin von Posidonius
betrifft, die Darstellung S.s. nicht zu beanstanden. Was der Vf. dagegen
von der Abhängigkeit des Chalcidius von Albinus sagt, scheint uns nicht
überzeugend begründet zu sein. Denn teils ist die Übereinstimmung
zwischen beiden nicht so vorhanden, wie der Vf. es glaubhaft machen
möchte, teils erklärt sich dieselbe einfach daraus, daß beide denselben
Autor kommentieren, beziehungsweise exzerpieren, teils mögen sie auch
einmal einen anderen Autor gemeinsam wiedergegeben haben. Auch das
ungünstige Urteil über Chalcidius oder seine griechische Vorlage, aus
der er übersetzt hatte, scheint uns zu strenge. War Chalcidius bloß
Übersetzer, so muß er doch ein arger unverschämter Schwindler gewesen
sein. Wie konnte er sonst dem Osius, einem doch wohl angesehenen
Mann, schreiben: primas partes Timaei Piatonis non solum transtuli, sed
etiam partis eiusdem commentarium feci (S. 4.) Ein solcher Schwindel
ist aber aus mehr als einem Grunde nicht leicht von ihm anzunehmen.
War er aber Verfasser, so muß der Tadel, mit dem seine Unbedeutendheit
und Unselbständigkeit bedacht wird, zum guten Teil jenen „Griechen"
treffen, der doch als Schöpfer des einheitlichen Kommentars immerhin
eine achtungswerte Leistung zu wege gebracht hat. Wir könnten leicht
zeigen, daß eine Anzahl sachlicher Ausstellungen S.s. an Chalcidius teils
unberechtigt, teils von zweifelhafter Berechtigung sind. Daß aber in
astronomischen und mathematischen Erörterungen Vorlagen benutzt wurden,
kann in Anbetracht des technischen Charakters der Materie nicht besonders

anstößig sein, und in der wichtigen und praktischen Frage vom
Fatum mögen auch so manche Aussprachen von früheren vorhanden
gewesen sein, wie z. B. über das Verhältnis zwischen göttlicher
Vorherbestimmung und menschlicher Freiheit, daß ein Anschluß oder eine Anleihe
daraus nahe lag. Wir halten übrigens selbst den Chalcidius für keinen
Mann von beträchtlicher spekulativer Begabung; daß er das nicht war,
zeigen z. B. seine Ausführungen und Auslegungen betreffs der platonischen
Materie, ebenso seine Ausführungen über den aristotelischen Begriff der Seele
als Entelechie, den er absolut nicht versteht, und seine Kommentierung der
aristotelischen Stelle Phys. I. 9 über die Materie. Indessen ist seine
Arbeit immerhin für das Verständnis Piatos wertvoll, was aber auch von
Switalsky anscheinend nicht bestritten wird.

Dottendorf b. Bonn. Rolfes.

4. Engelbert Krebs: Studien üder Meister Dietrich,
genannt von Freiburg. Freiburg i. B. 1903. VI, 79 S.

Vorliegende Schrift ist ein als Dissertation eingereichter und
gedruckter Teil eines umfassenden Werkes: „Studien über Meister Dietrich,
genannt von Freiburg", welches der Vf.. mit einem Anhange von Editionen
und Exzerpten veröffentlichen wird. Über Meister Dietrich ist bis jetzt
meist in mehr sporadischer und gelegenheitlicher Weise gehandelt worden
von Quétif-Echard (I., 510 ff.), Denifle (Chartul. II., 143, 148: Archiv für
Literatur- und Kirchengeschichte d. M.-A. II., 210, 228, 240, 421, 528
und 647), Hauréau (Histoire littéraire de la France XXVII., 74—79),
Feret (La faculté de théologie de Paris III., 449 f.), Ifurter (Nomenciator
IV., 387, Anm. 2), Michael (Gesch. d. deutschen Volkes III., 124, 146,
424) usw. Eine eingehende Untersuchung der Lebensverhältnisse Dietrichs

von Freiburg, eine Analyse nnd Würdigung und ausgewählte Edition
seiner bisher ungedruckten Schriften und eine Charakterisierung seiner



116 Literarische Besprechungen.

wissenschaftlichen Eigenart im Rahmen gleichzeitiger Geistesgeschichte
ist in hohem Maße zu begrüßen. Es gehört zudem die an Albert d. Gr.
sich anschließende deutsche Dominikanerschule (Ulrich von Straßburg,
Dietrich von Freiburg, Johannes Lektor von Freiburg, Johannes von
Lichtenberg usw.) zu den beachtenswertesten, aber bis zur Stunde am
wenigsten erforschten Richtungen der Scholastik. Es ist dieser Schule
ein Zug ins Mystische eigen (Eckhart, Tauler, Seuse, Johannes v. Tambach
haben diese Richtung weiter ausgebildet), desgleichen eine große Vorliebe
für naturwissenschaftliehe Studien. Die Metbode dieser unmittelbaren und
mittelbaren Schüler Alberts d. Gr. bewegt sich in einer gewissen
Unabhängigkeit von dialektischer Gesetzmäßigkeit. In der Vorrede zu seiner
Dissertation kündigt der Verfasser hinsichtlich der biographischen
Verhältnisse Dietrichs neue Resultate an, wonach z. B. aus einem Dietrich
von Freiburg im Breisgau ein Dietrich von Freiburg in Sachsen wird.

Hier bietet Dr. Krebs kritische Studien zur Philosophie Dietrichs,
er behandelt seine Kosmologie, seine Lehre vom Intellekt, er bespricht
Dietrichs Stellung zu den Hauptproblemen der Zeitphilosopbie und
charakterisiert diePersöulichkeit dieses nicht bloß wissenschaftlich hervorragenden,
sondern auch im praktischen Leben als Ordensprovinzial usw. energisch
und segensreich wirkenden Scholastikers. Der Vf. findet in der
Philosophie Dietrichs einen Synkretismus von Aristotelismus, Augustinismus und
besonders Neupiatonismus, er weist auch auf den öfteren Gegensatz
Dietrichs zum hl. Thomas von Aquin hin, ein Gegensatz, der bei einem
Dominikanerprovinzial in Hinblick auf die strengen Bestimmungen der
Generalkapitel des Ordens (vgl. Reichert, Acta Capitulorum generalium.
vol. I. pag. 199, 204, 235) auffallend sein dürfte.

Einige Ausführungen des Vf. dürften etwas klarer gefaßt sein, so
z. B. S. 30 die Erörterung über Augustins Lehre vom abditum mentis
und der Gottebenbildlichkeit, die auch nicht durch Augustinuszitate belegt
ist und wenigstens in dieser Formulierung nicht ganz richtig sein dürfte.
Auch die Darlegungen S. 51 über das Erkennen der Wahrheiten im Lichte
der prima veritas geben leicht schiefer Auffassung Raum. Die Auffassungen
Augustins, Bonaventuras und seiner Schule (bes. Matteo d'Acquasparta)
und des Aquinaten (vgl. S. Th. I. q. 84. a. S.) laufen hier in eins
zusammen. Referent hofft diesbezüglich in Bälde eingehende Studien
namentlich über Acquasparta bieten zu können.

Als Anhang seiner Dissertation fügt Vf. in höchst dankenswerter
Weise einen systematischen Katalog der erhaltenen und nicht erhaltenen
Werke des Meisters Dietrich, die sich auf Ordensangelegenheiten,
Naturwissenschaften, Philosophie und Theologie verteilen. Die bedeutendsten
und umfassendsten Handschriften der Werke Dietrichs sind Cod. Vat.
Lat. 2183 und Cod. Erf. Ampi. F. 72. Letzterem Codex hat Vf. die Belege
für seine Darstellung des philosophischen Systems Dietrichs entnommen.

Wir scheiden von dieser inhaltreichen Dissertation mit der gespanntesten

Erwartung auf des Vfs. größeres Werk über Dietrich, das außer
der Philosophie auch die Lebensgeschichte und besonders die
naturwissenschaftliche Bedeutung dieses Scholastikers (Optik, Astronomie und
Chemie) behandeln wird.

An Druckfehlern fielen uns auf : S. 10 Anm. 5 : Sighard stat Sighart,
ibid. Anm. 6: Schmidt statt Scbmid. S. 28 Anm. 5: Albert statt Abert.
S. 63 Z. 8 v. u. ist zitiert Antonius Sienensis Biblioth. ord. fr. Praed.
Es ist hier Antonius Senensis gemeint, der ein Portugiese (A. de Sena-
Senensi8) war und mit der Stadt Siena nichts zu tun hat.

Eichstätt. Dr. M. Grabmann.



Literarische Besprechungen. 117

5. Joseph Clemens Kreibig i Psychologische
Grundlegung eines Systems der Wert-Theorie. VIII., 204 S.

Wien, Holder 1902.
Der Vf. vorliegender Schrift stellt sich die Aufgabe, auf rein induktivem

Wege „die psychologischen Merkmale und die Relationen der
Werterscheinung nachzuweisen und hierauf zu zeigen, in welcher Weise
sich aus dieser deskriptiven Grundlage ein philosophisches System der
Werttheorie ergibt" (S. III).

Die acht Teile, in welche das Werk gegliedert ist, lassen sich in
drei Gruppen zusammenfassen. Zunächst behandelt der Verfasser 'die
„Werterscheinungen", ihre Merkmale und Gesetze im allgemeinen in drei
Teilen: 1. „Einleitung und Vorblick auf die Werterscheinungen", 2.
„Psychologie der Wertgefühle und allgemeine Wertgesetze", 3. „werttheoretische

wichtige Grundlehren und Begriffe der Willenspsychologie". Die
psychischen Erlebnisse werden auf vier „Grundseiten" zurückgeführt:
Empfinden, Denken, Fühlen, Wollen, und das Gefühl als psychologisches
Fundament alles Wertens hingestellt. Die Analyse der Werterscheinungen

führt zu folgender Definition: „Unter Wert im allgemeinen
verstehen wir die Bedeutung, welche ein Empfindungs- oder Denkinhalt
vermöge des mit ihm unmittelbar oder associativ verbundenen aktuellen
oder dispositionellen Gefühles für ein Subjekt hat" (S. 12). Ein Objekt
wird gewertet, insofern es eine Lust- oder Unlustreaktion auslöst, die
sich psychologisch aus einer Förderung oder Hemmung der psychischen
Tätigkeit ergibt. Höchstes, d. h. wertvollstes Gut schlechthin ist daher
»die möglichst reiche Entfaltung und Betätigung der geistigen und
leiblichen Kräfte des Menschen" (S. 18). Der Wille „ist auf die Verwirklichung

von Werten gerichtet", „wird durch Wertgefühle determiniert"
und „im Falle eines Motivenkonfliktes durch das mächtigste Wertgefühl
determiniert" (S. 80, 81). — Im IV., V. und VI. Teil werden die
einzelnen Wertgebiete behandelt, welche durch spezielle Determinationen
des allgemeinen Wertkriteriums und des allgemeinen Wertfundamentes
begrenzt werden. Der Gegensatz von „gut" und „schlecht" im Sinne von
»lustauslösend" und „unlustauslösend" wird bezogen auf das Subjekt des
Wertenden oder auf ein fremdes Subjekt, oder er sieht bei einer
Hingabe an das Objekt von aller Beziehung auf das eigene oder fremde
Subjekt ab; so unterscheiden sich das autopathische, heteropathische, ergo-
pathische Wertgebiet. Das psychische Fundament der Autopathik,
deren Hauptteil die Hygienik bildet, ist das „an eigeu-lustauslösende und
eigen-unlustauslösende Inhalte" geknüpfte Wertgefühl, ungenau bezeichnet
„Selbstliebe". Den bedeutsamsten Teil der Heteropathik und überhaupt
der ganzen Timologie bildet die Ethik; ihr eigenes Objekt ist die
Gesinnung, d. i. die dauernde feste Willensrichtung. Die Gesinnung ist
ethisch gut, wenn sie fremde Lust zu wecken oder fremde Unlust zu
hemmen strebt; sie ist ethisch böse, wenn sie fremde Unlust auszulösen
oder fremde Lust zu unterdrücken geneigt ist. Die Ergopathik wertet
nach den Gegensätzen „schön" und „häßlich" und umfaßt hauptsächlich
die Ästhetik. — Im VII. Teil, „Wertformeln", werden die gewonnenen
Resultate auf mathematische Formeln gebracht. Der VIII. Teil fügt
»einige Bemerkungen zur timologischen Grundlegung der Pädagogik" an.
Neben der psychologischen Erklärung der Werterscheinungen sucht der
Vf. auch die entwicklungstheoretische Seite der Phänomene zur Geltung
zu bringen. Das letzte Ziel seiner Arbeit sieht der Vf. im Nachweis
„daß die Ableitung der timologischen Reaktionen aus aktueller oder



118 Literarische Besprechungen.

dispositioneller Lust und Unlust des Einzelsubjektes weder zum Hedo-
nismus noch zum psychologischen Endämonismus, am wenigsten aber
zum Fanegoismus führe, sondern notwendig eine energetische Lebensauffassung

bedinge" (S. III), die auf allseitige Entfaltung der Anlagen geht.
Trotz unseres prinzipiell verschiedenen Standpunktes können wir

dank der wissenschaftlichen Genauigkeit, welche der Vf. in Feststellung
der tatsächlich gegebenen psychischen „Erlebnisse" anstrebt, vielfach mit
seinen Resultaten einverstanden sein. L)ie Wurzel aller Differenzen liegt
auf dem Gebiete der Erkenntnistheorie. Während der Vf. in dieser
Hinsicht „möglichste Indifferenz" beobachten möchte, stellt er sich tatsächlich
oft genug auf den idealistischen Standpunkt, der gerade der ursprünglichsten

Empirie widerspricht. Eine Indifferenz auf diesem für jede
wissenschaftliche Untersuchung grundlegenden Gebiet ist einfach nicht
möglich. Nicht das „Gefühl", sondern der Wille bildet das psychologische

Fundament der „Werterscheinung". Die Tatsache, daß alles Wollen
auf Verwirklichung von Werten gerichtet ist, zeigt klar, daß Lust und
Unlust nicht Äußerungen einer eigenen „Grundseite" sind, sondern im
Willen wurzeln, der selbst dem sinnlichen und intellektuellen
„Erkenntniselement" entsprechend zwei sich harmonisch verhaltende „Grundseiten",
eine sinnliche und eine intellektuelle, darstellt. Ein „Empfindungs"- oder
„Denkinbalt" motiviert den Willen nur insofern, als der Wille selbst,
bewußt oder unbewußt, ein Streben auf das vorgestellte Objekt äußert
und ihm so eine „Gefühlsbedeutung" verleiht; durch Verwirklichung des
Wertes geht das Streben naturgemäß in Lust über. Der Wert ist aber
deshalb kein „subjektives Phänomen", sondern etwas Relatives, vom
Subjekt und Objekt Bedingtes. Die Trennung der Timologie und Ethik,
sowie die widerspruchsvolle altruistische Auffassung der Ethik gehen aus
dem falschen Standpunkt, den der Vf. einnimmt, hervor. Dieser macht
es ihm unmöglich, Metaphysik von Ethik zu scheiden und die den
Individuen gemeinsame Natur als Grundlage der Ethik aufzufassen; mit seinem
Wertbegriff betritt er indes doch den ängstlich gemiedenen Boden der
Metaphysik. — Ungeachtet dieser prinzipiellen Gegensätze heben wir
auerkennend hervor, daß vorliegende Schrift durch ihren streng
sachlichen Ton und reichen Gehalt an empirischem Material sehr anregend
ist für die Untersuchung des Wertproblems.

Rom (S. Anselmo). P. Laurentius Zeller 0. S. B.

6. Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen
der bloßen Vernunft. Herausgegeben und mit einer
Einleitung sowie einem Personen- und Sachregister versehen
von Karl Vorländer. 3. Aufl. XCVI, 2tiü S. Leipzig,
Dürr 1903.
Der kundige Herausgeber der „Kritik der reiuen Vernunft" (0. Hendel

1899), und der „Kritik der Urteilskraft" (Dürr 1902) bietet hier in dritter
Auflage Kants „philosophische Religionslehre". Dem Texte ist die zweite
Original-Ausgabe zugrunde gelegt, die Abweichungen von der ersten und
die Variauten der übrigen Ausgaben sind notiert, die vom Herausgeber
selbst mit Recht vorgenommenen Textänderungen sind in einem besonderen

Verzeichnis zusammengestellt (S. LXXVII1 statt 102" sollte es
heißen 8583). Den die Schrift selbst betreffenden einleitenden Ausführungen

ist eine klare Darstellung über den religiösen Entwicklungsgang Kants
vorausgeschickt. — Wenn der Herausgeber meint, es sei Kant nicht
gelungen, eine „dauerhafte und endgültige Grundlage der Religion zu



Literarische Besprechungen. 119

schaffen" (S. XLVI), so teilen wir seine Ansicht, finden aber den Grund
nicht darin, daß die Religion eine Gefühlserscheinung ist, sondern darin,
daß Kant ihre metaphysischen Voraussetzungen und damit jede feste
Ordnung und jede Wissenschaft prinzipiell aufgehoben hat; mit
Schlagwörtern kann man sich über die Tatsachen, in welchen sich die
Prinzipien der neuen Philosophie auswirken, nicht hinwegtäuschen. Hier hat
wohl Hegel recht, wenn er in seiner Geschichte der Philosophie schreibt
(II. Bd., S. 314): „Würde es Ernst mit der Philosophie, so wäre nichts
würdiger, als über Aristoteles Vorlesungen zu halten."

Rom (S. Anselmo). P. Laurentius Zeller 0. S. B.

7. Alfred Wolf: „Seele?" Die Moral- und Kraftfrage der
Gegenwart, zur Vereinigung der Lehre Jesu mit der
Philosophie. 54 S. Leipzig, Fiedler 1902.

Der Vf. nimmt eine „im Welträume fein verteilte geistige Urma-
terie" (S. 8) an und glaubt, anknüpfend an die Kant-Laplacesche Theorie,
die Bildung der Planetensysteme, die Entstehung der Lebewesen, die
Entwicklung der Menschheit seien gleichartige Regungen des lebendigen
All. Allen Wesen wohnt daher eine doppelte Neigung inne, „ein Trieb
zum eigenen Bewegen, zum Enteilen", „ein Getragen- und Gehalteusein-
wollen vom zentralen Kraftpunkt", von dem sie ausgingen. „Seele ist
das beharrende Streben nach vollständiger und unter dieser
Voraussetzung möglichst intensiver1 Teilnahme an den
Riesenprozessen des magnetischen Weltzentrums. Alle Lebewesen

sind nur Erscheinungsformen dieses Strebens.
Durchdringend leuchtet diese Universalidee in den ganzen Kreis unserer Erfahrung
hinein" und „die allbeglückende Moral und Religionslehre Jesu geht
als unmittelbare, tatsächliche Wahrheit aus ihr hervor" (S. 53). —

Wir können den phantasievollen „Betrachtungen" des Vf. keine
wissenschaftliche Bedeutung beimessen und müssen die Verquickung dieses
Monismus mit „der Lehre Jesu" als Mißbrauch der Religion ansehen.

Rom (S. Anselmo). P. Laurentius Zeller 0. S. B.

8. Kurt Geifsler: Die Grundsätze und das Wesen des
Unendlichen in der Mathematik und der Philosophie.
Leipzig, Teubner. VIII, 417 S.

Der Vf. versucht eine Wesenserklärung des Mathematisch-Unendlichen
aufzustellen, die als möglich gelten kann. Er will nicht behaupten, sie
sei die einzig richtige Lehre. Seine Arbeit besteht aus drei Teilen.
Erstens haben wir eine Reihe von mathematischen Betrachtungen, die im
Licht der Weitenbehaftungstheorie des Autors angestellt werden und
dazu dienen sollen, uns die tatsächliche Anwendung des Unendlichen in
der Mathematik zu veranschaulichen. Diese mathematischen Darstellungen
füllen den größten Teil des Buches aus (bis S. 297). Ihnen schließt sich
ein historischer Überblick über die Unendlichkeitstheorie an (S. 297—335).
Im dritten Teil finden wir plutarchische Auseinandersetzungen über die
Weitenbehaftungslehre des Verfassers und Versuche, dieselbe für nicht
mathematische Gebiete fruchtbar zu machen.

Der mathematische Teil hat viele Vorzüge. Darin offenbaren sich
die ausgedehnten Kenntnisse und die ausgezeichnete exegetische Gabe
des Autors. Der Inhalt aber befriedigt uns weniger. Vergleichen wir
das Geißlersche Werk mit Couturats gründlicher und eleganter Abhandlung

„De l'infini mathématique" (Paris 1896), so finden wir, daß der



120 Literarische Besprechungen.

deutsche Gelehrte die wichtigste moderne Anwendung des Begriffes des
Unendlichen in der Mathematik übersehen hat. Erst im historischen Teil
(S. 326—332) wird Georg Cantor mit seiner Lehre vom Transfiniten
überhaupt erwähnt, während Couturat die grundlegenden Arbeiten dieses
genialen Forschers überall zu würdigen versteht. Es kann nicht in Abi
rede gestellt werden, daß Geißler die Verdienste und Bedeutung Cantors
durchaus verkannt hat.

Anderseits finden wir auch die Betonung der Notwendigkeit des
Unendlich-Kleinen für die mathematische Forschung, die bei Geißler überall hervortritt,

für unberechtigt. Tatsächlich ist das Unendlich-Kleine nach dem Urteil
vieler hervorragender Mathematiker von gar geringer Bedeutung für ihre
Wissenschaft. Zur Lösung der meisten Probleme, die Geißler im mathematischen

Teile seines Werkes behandelt, genügt der richtige Grenzbegriff
vollständig. Dabei haben wir wirklich nur mit dem Endlichen zu tun. Unser Vf.
scheint aber besonders in seiner Kritik über Newton (vgl. S. 304 ff.) —
kein tieferes Verständnis für diesen Begriff zu haben. Wir möchten ihn
nur auf die Kapitel 39 und 40 von Russell „The Principles of
Mathematics" Vol. I (Cambridge 1903) hinweisen. Uns bleibt die Überzeugung,
daß sämtliche mathematischen Tatsachen, die von Geißler angeführt
werden, sich durch die alte aristotelische Distinktion zwischen dem
potenziellen und aktuellen Unendlichen vollständig erklären lassen. Die viel
wichtigere und interessantere Frage, wie das Mathematisch-Transfinite
philosophisch zu begründen ist, wird leider gar nicht berührt.

Bezüglich des historischen Teiles des Werkes möchten wir nur
unser Bedauern darüber aussprechen, daß die großen nacbtridentini-
schen Scholastiker dem Vf. unbekannt sind. Sie hätten ihm gute Dienste
leisten können. Den hl. Thomas selbst scheint Geißler nicht gelesen zu
haben, sonst könnte er nicht behaupten (S. 301), daß nach ihm die
Beziehung „negativ unendlich" für Gott passe.

Endlich, um die Philosophie unseres Autors zu berühren, müssen
wir bekennen, daß der Thomist viel Anregung in diesem Werke finden
wird. Den Scharfsinn und die spekulative Begabung seines Vfs. wird er
bewundern. Es wird ihm aber leid tun, daß Geißler niemals Gelegenheit
gehabt hat, eine gründliche aristotelisch-thomistische Schulung zu genießen.
Dadurch wäre ein solcher Mann sicherlich instand gesetzt worden, einen
Beitrag von dauerndem Wert zur Lösung des Unendlichkeitsprobloms in
der Mathematik zu liefern.

Eine Kritik des Geißlerschen „metaphysischen Relativismus", wie es
in diesem Werk angedeutet wird, können wir hier nicht geben. Zum
Schluß möchten wir nur noch bemerken, Seite 13 und sonst werden der
Vorstellung Eigenschaften zuerkannt, die wenigstens nach peripatetischer
Auffassung nur dem Begriff zukommen. Viele Irrtümer des Vf. wären
vermieden worden, wenn er zu einer rechten Einsicht« in den Unterschied
zwischen der relatio secundum dici und secundum esse gelangt wäre.

Maria-Laach. P. Augustinus Daniels 0. S. B.

9. Lfizàr Roth: Schelling und Spencer. Eine logische
Kontinuität. (Berner Studien zur Philosophie und ihrer
Geschichte. Bd. XXIX.) Bern, Sturzenegger 1901. 63 S.

Der Vf. dieses schwungvoll geschriebenen Schriftchens will „eine
begriffliche Analogie zwischen der deutschen Naturphilosophie und Spencer"
nachweisen. „Es soll dies die logische Kontinuität der Gedanken zeigen,
wie die Macht der inneren Idee bei aller Verschiedenbeitdes Ausgangspunktes,



Literarische Besprechungen. 121

des Charakters und der kulturellen Entwicklungen, zum gleichen Ziele
hinstrebt" (S. 7). Im ersten Kapitel wird die Entwicklungslehre im
allgemeinen kurz besprochen. Das zweite Kapitel bringt eine Darstellung
der Naturphilosophie Schellings. Im dritten Kapitel wird die Philosophie
Spencers skizziert. Am Schluß desselben werden sieben Punkte der
Kongruenz zwischen Spencer und Schelling konstatiert. Der idealistischmonistische

Standpunkt des Verfassers ist durchaus zu verwerfen; seine
Arbeit bezeugt eine große Belesenheit.

Maria-Laach. P. Augustinus Daniels 0. S. B.

10. Rudolf Eisler: Wörterbuch der philosophischen Be¬

griffe. Historisch - quellenmässig bearbeitet. Zweite, völlig
neu bearbeitete Aufl. 1. Lief. Berlin, Mittler u. Sohn. 1904.
Eislers Unternehmen, eine Geschichte der Begriffe zu geben, wurde

mit Beifall aufgenommen. Wir wollen nicht den philosophischen Standpunkt

des Verfassers kritisieren, sondern nur die Behandlung der Scholastik

ins Auge fassen. Dieselbe kann uns nicht befriedigen, auch wenn
wir die Schwierigkeit der Darstellung von Seiten eines Außenstehenden
würdigen. Unter den Speziallexika ist angeführt das Thomaslexikon von
L. Schütz (gedruckt ist Schulze) 1895. Es hätten benutzt werden können
G. Reeb, Thesaurus Pbilosophorum, letzte Ausgabe bei Lethielleux, Paris
1891, und Zama-Mellini, Lexicon Scholasticorum Verborum, zuerst
gedruckt zu Lüttich 1836. Sylvester Maurus Quaestiones philosophicae
(Lemans 1875) und Zigliaras Summa philosophica haben gute Indices.
Wir haben im ersten Hefte folgendes angemerkt. Unter „Absicht" heißt
es: Nach den Scholastikern ist die Absicht (intentio) ein virtutis appeti-
tivae actus, actus voluntatis. Es gibt intentio absoluta, actualis, habi-
tualis, animalis, bona, mentalis. Die termini sind nach Schütz aufgezählt.
Aber eine solche bloß alphabetische Aufzählung dient zu nichts. Dasselbe
gilt vou dem Satze (Seite 2 unter Abhängigkeit): Die Scholastiker
unterscheiden eine dependentia essentialiter und accidentaliter, causalis, rela-
tiva, personalis. Dabei wird auf Goclt-n Lex. phil. verwiesen. Seite 3
steht: „Als absolut wird Gott übrigens schon von Thomas (Absolutem
secundum quod in se est. Sum. theol. I. qu. 85, 3) bezeichnet." Im
genannten Artikel ad 3 heißt es aber: „Pars aliqua dupliciter potest
cognosci, uno modo absolute, secundum quod in se est alio modo
secundum quod sunt partes huius totius." Unter Abstraktion sind viele
gute Stellen aus den Scholastikern zitiert; ebenso sind die Begriffe actus
et potentia richtig entwickelt. Von den elf Affekten, die Thomas
unterscheidet, sind nur vier angeführt. An dem zitierten Orte (I. II. qu. 26 ff.)
hätten auch die übrigen gefunden werden können.

Seite 36 ist zu lesen: „Als „ewige Wahrheiten" sind die Begriffe
Gottes u. a. angeboren, das lehren die Scholastiker allgemein." Ebenso
Seite 117: Den Scholastikern gelten die Axiome als uns angeborene
«ewige Wahrheiten". Hier ist dem Lexikon eine Verwechslung begegnet.
Die Axiome sind nicht ewig im menschlichen Geiste, der ja selbst nicht
ewig ist, sondern im Geiste Gottes, oder objektiv, da sie niemals falsch
sein können. Die angeborenen Ideen siud der Scholastik fremd. Als
Gewährsmann für die scholastische Philosophie wird am meisten K. Prantl,
Geschichte der Logik im Abendlande, benutzt. Dieser Autor hat aber,
wohl aus Geringschätzung, sich öfter nicht die Mühe genominen, in den
Sinn der behandelten Lehren einzudringen. Wie leichtfertig er urteilt,
beweist u. a. folgendes. Band IH, 246 sagt er: „Die kurze Abhandlung De



122 Literarische Besprechungen.

intellectu et intelligibili zeigt uns neben dem gewöhnlichen thomistischen
Dualismus zwischen Singulärem und Allgemeinem eine entschiedene
Bezugnahme auf Scotus, indem als Gegenstand der Wortbedeutung
nur die subjektiv-begriffliche Auffassung, nicht aber die species intelligibilis
bezeichnet wird. Vox exterior neque significat ipsum intellectum, neque
speciem intelligibilem neque actum intellectus, sed conceptionem qua
mediante refertur ad rem." Nun ist aber das genannte Opusculum eine
Zusammenstellung von Texten des hl. Thomas, und dio angeführte Stelle
findet sich De pot. qu. 9. a. 5 c., ist also zu einer Zeit geschrieben, da
Scotus kaum geboren war. Wenn der Vf. noch Zeit findet, für die
Scholastik bessere Quellen zu benutzen, so wird sein Werk auch unserseits
empfohlen werden können.

Linz. Dr. Ignaz Wild.

11. Maximilian Leweis: John Stuart Mill. Die Stellung
eines Empiristen zur Religion. Inauguraldissertation. 8Ù.

100 S. Münster 1902.

Die vorliegende Dissertation setzt es sich zur Aufgabe, die Wendung
näher zu untersuchen, die sich bei Mill (1806 — 1873) bezüglich seiner
Auffassung des religiösen Problems vollzog. Anfangs purer Empirist im
positivistischen Sinne, sah Mill in seinem späteren Leben ein, daß der
Empirismus mit Notwendigkeit über sich selbst hinausweise, ja, am Schlüsse
seines Lebens begann er die Metaphysik mit freundlicherem Auge zu
betrachten und machte sogar den Versuch, auf empirischer Basis eine Religion
aufzubauen. Ist auch das Resultat, zu dem er gelangte, wertlos,1 das
Ringen nach Religion bei einem Denker, den seine gauze Geistesrichtung
von der Religion abziehen sollte, bleibt immerhin beachtenswert und ist
nicht ohne apologetisches Interesse.

Wien. Prof. Dr. E. Seydl.

12. Nietzscheaua.
1) Albert Lang: Nietzsche und die deutsche Kultur. 2.

verm. Aufl. Köln, Bachem 1903. gr. 8°. 59 S.

2) Raoul Richter: Friedrich Nietzsche. Sein Leben und
sein Werk. Leipzig, Dürr 1903. gr. 8°. VI u. 288 S.

3) Arthur Drews: Nietzsches Philosophie. Heidelberg,
Winter 1904. gr. 8°. X u. 561 S.

1) Langs Arbeit umfaßt in ihrer erweiterten Gestalt zwei
beachtenswerte Abhandlungen. Die erste, „Das Kulturproblem" betitelt,
behandelt die Frage: Wie urteilte Nietzsche in seiner „romantischen"
Periode, da er unter dem Einflüsse Schopenhauers und Wagners stand,
über die moderne deutsche Kultur, und welches Kulturideal stellt er selbst
auf. Die zweite Abhandlung untersucht den Zusammenhang, der zwischen
„Darwin und Nietzsche" besteht. Es stellt sich heraus, daß Nietzsches

Lehre vom Übermenschen, und was damit zusammenhängt, sich sehr
leicht als logische Schlußfolgerung aus den darwinistischen Prinzipien
deduzieren läßt, wenn man letztere auf das Gebiet des ethisch sozialen
Lebens überträgt.

»Vgl. dazu Ueberweg - Hein ze, Grundriß der Geschichte der
Philosophie IV9. (Berlin 1902) S. 431 f.



Literarische Besprechungen. 123

2) Richters Werk ist eine Sammlung von 15 Vorlesungen über
Nietzsche, die der genannte Leipziger Universitätslehrer im Winter
1902—1903 vor Hörern verschiedener Fakultäten gehalten hat. Friedrich
Nietzsches Lebensgang wird vorgeführt (1.—3. Vorl.), seine Persönlichkeit
charakterisiert (4. Vorl.), sein philosophischer Entwickelungsgang
dargelegt (5.-9. Vorl.) und eiu Abriß der Lehre Nietzsches geboten (10.—13.
Vorl.). Den Abschluß bildet eine kritische Würdigung seiner Doktrin
(14. u. 15. Vorl.). Richters Nietzschebuch ist als gehaltreich zu bezeichnen.

3) Drews hat durch seine bekannte Darstellung der Philosophie
Eduard von Hartmanns (1902) gezeigt, daß er besonders befähigt ist,
fremden Gedankengängen mit anempfindender Hingabe zu folgen. Dieses
Talent läßt ihn berufen erscheinen, den Versuch einer Gesamtdarstellung
von „Nietzsches Philosophie" zu wagen. Drews stellt sich in seinem
neuesten, umfangreichen Werk die Aufgabe, die Grundgedanken sämtlicher
Schriften Nietzsches herauszuheben, ihren Zusammenhang sowohl
untereinander, wie mit der Persönlichkeit des Denkers und dessen Erlebnissen
aufzuzeigen und dadurch ein tieferes Verständnis der Philosophie Nietzsches

zu vermitteln. Referent hat Drews'..Schrift mit großem Interesse
und gewiß nicht ohne Nutzen gelesen. Über die immer wieder
durchschillernde Grundansicht Ilartmannscher Couleur ist Referent ebensowenig
entzückt, wie über die diversen Anrempelungen von Theologie, Kirche
und Christentum, die sich der Verfasser „leistet", dankbar ist er aber für
die Konstatierung, daß Nietzsche „recht eigentlich das enfant terrible des
Kantianismus" und sein Subjektivismus „tatsächlich nur eine
Konsequenz des Kantischen Idealismus" ist (S. 404).

Wien. Prof. Dr. E. Seydl.

13. A. Guesnon: Raisoii pure et Méthaphysique. Sonder¬
abdruck aus dem Archiv für systematische Philosophie. VIII-
3. (1902.) gr. 8°. 10 S.

Der vorliegende Artikel Guesnons bietet eine Übersicht über die
philosophischen Arbeiten F. Eve 11 ins und seine Grundanschauungen.
Evellin findet, „que la multiplicité apparente des systèmes philosophiques
peut se ramener à deux grandes doctrines, et que celles-ci s'expliquent
à leur tour par un dualisme plus profond, iuhérent à la constitution
Œême de l'esprit, celui de la pensée sensible et de la pensée pure, ou de
l'imagination et de la raison"; er findet weiter „que les antinomies
Kantiennes ne sont qu' apparentes; qu' elles résultent, en leur forme dramatique,

de la lutte, non de la raison contre elle-même, mais de deux
pouvoirs intellectuels diversement orientés, et que, de ces deux pouvoirs,
uu seul à droit de cité en métaphysique."

Wien. Prof. Dr. E. Seydl.

14. Viktor Cathrein S. «•/.. Glauben uud Wissen. Eine
Orientierung in mehreren religiösen Grundproblemen der
Gegenwart für alle Gebildeten. 2. u. 3. unveränderte Aufl.
VI, 245 S. Freiburg i. Br., Herder 1902.

Was ist Wissen? Was ist Glauben? Wie verhalten sie sich
zueinander? das sind Fragen, an denen kein denkender Mensch vorübergehen

kann. In klarer, durchsichtiger Sprache behandelt der durch seine
philosophischen Werke rühmlichst bekannte Verfasser vorliegender Schrift



124 Literarische Besprechungen.

in drei Kapiteln diese religiösen Grundprobleme der Gegenwart. Sie
finden hier ihre, freilich nicht neue, aber einzig befriedigende und durch
Widerlegung der heutigen gegnerischen Ansichten aufs neue beleuchtete
Antwort. Nicht bloß theoretisch, sondern auch praktisch weist P. Cathrein
die Freiheit der gläubigen, nur an Gottes Wort gebundenen Wissenschaft

nach; denn unbehindert von menschlichen Rücksichten deckt
er die Schwächen der ungläubigen Wissenschaft auf, die ihre Blöße mit
Schlagwörtern zu verhüllen sucht, und oft genug sich zur Magd niedriger
Interessen hergibt. — Das Büchlein kann rallon Gebildeten, die sich über
das hochwichtige Problem von Glauben und Wissen Rechenschaft geben
wollen" (S. 3), aufs beste empfohlen werden.

Rom (S. Anselmo). P. Laurentius Zeller 0. S. B.

15. Leonhard Atzberger: Handbuch der katholischen
Dogmatik. (Von M. Jos. Scheeben.) IV. Bd. 2. Abteiig.
Freiburg i. Br., Herder.

Endlich hat Scheebens Unternehmen, eine neue eigenartige
Darstellung der katholischen Dogmatik in großem Umfange zu bieten, ihren
Abschluß gefunden. Die Zeit hat jedem Bande ihre eigene Signatur
aufgeprägt. So vorteilhaft sich der zweite vom ersten unterscheidet, so
stark der dritte nicht selten mit dem ersten und zweiten in Konflikt
gerät, ebensosehr unterscheidet sich der vierte von allen früheren.

Unsere Abteilung bietet die Sakramentenlehre bis zum Bußsakrament.
Gegenüber der breiten, originellen, oft subjektiven Untersuchung des
verewigteu Scheeben fällt in der Darstellung von Dr. Atzberger vor allem
die kurze, fast nur Resultate bietende Darstellung auf. Wer sich rasch
und sicher orientieren will, wird dem Vf. dafür gerne Dank sagen und
werden die Atzbergerschen Abteilungen ihres Erfolges sicher sein. Daß
der eigentliche Dogmatiker aber gerade bei den betreffenden Materien
nur ungern die Fortsetzung des Scheebenschen Gedankens vermißt, wird
der Vf. gerne verzeihen,

Die Lehre Scheebens ist, soweit sie bereits anderswo fixiert wurde,
beibehalten, mit Ausnahme der Opfertheorie; der Vf. folgt inbezug auf das
Meßopfer Billot und Gihr. Ohne auf die Kontroverse näher eingehen zu
wollen, glauben wir doch bemerken zu sollen, daß dieser Standpunkt,
wenigstens im Sinne der Erklärung und Formulierung, sich aus keinem
dogmatischen Prinzipe ergibt, sondern nur ein neuer Sproß auf der
Wurzel alter Hypothesen ist und schließlich den Grundgedanken
derselben fisthält. Renz hat es versucht, auf Grund positiven Materials
diese Frage zu lösen und dabei jedenfalls bessere Resultate erzielt, als
es die bisherigen Hypothesen sind.

In der Frage nach der Wirkungsweise der Sakramente beruft sich
der Vf. kurz auf Scheeben; die thomistische Anschauung scheint ihm
zu viele und zu schwer lösbare Schwierigkeiten zu bieten (sie). In vielen
Fragen kommt aber der thomistische Standpunkt in anerkennenswerter
Weise zur Behandlung; besonders sind es Billuart, Gonet und die Sal-
manticenses, die im Gegensatz zu anderen Darstellungen ihr wohlverdientes

Recht erlangen. Inbezug auf die Lehre des hl. Thomas hätten
wir z. B. in der Transsubstantiationsfrage ein tieferes Verständnis
erwartet. Die ungewöhnliche Fülle an positivem Material ist zwar sehr
dankenswert, ersetzt aber die sachliche Tiefe uiebt.

Graz. P. Reginald M. Schultes 0. P.



Literarische Besprechungen. 125

16. Arnold Rademacher: Die übernatürliche Lebens-
Ordnung nach der Fanlinischen nnd Johanneischen Theologie.

Eine dramatisch-biblische Studie. (VI. Bd., 1. u. 2.
Heft der Straßburger Theologischen Studien. Horausg.
von Ehrhard und Müller, Freiburg i. Br., Herder 1903.)
VI, 256 S.

.Der Vf. tritt mit dieser Arbeit, wie es scheint, zum erstenmal vor
die Öffentlichkeit. Er hat den erhabenen Gegenstand, welchen er sich
gewählt hat, mit Liebe behandelt. Besonders ist die Hl. Schrift sehr
ausgiebig benutzt. Auch das spekulative Moment tritt vielfach hervor,
in einer Weise, daß auf die Schulung und Begabung des Vfs. ein
vorteilhaftes Licht fällt. Etwas Neues zu bieten, war nicht seine Absicht;
es konnte ihm genügen, daß er seinen umfassenden und schwierigen
Stoff in korrekter Weise behandelt hat.

Der Inhalt des Buches ist zweckmäßig disponiert. Die Einleitung
gibt eine Ubersicht der einschlägigen Literatur, eine Erörterung über
den Begriff des Übernatürlichen und die Motivierung der Einteilung.
Das folgende erste Kapitel behandelt die Geburt oder die Wiedergeburt
aus Gott als Anfang des übernatürlichen Lebens, das zweite die Gnade
ond Rechtfertigung, das dritte die Teilnahme an der göttlichen Natur,
das vierte die Kindschaft Gottes und das Anrecht auf den Himmel, das
fünfte und sechste das übernatürliche Leben, seine Kräfte, seine Tätigkeiten

und die Verdienstlichkeit der guten Werke, das siebte und achte die
übernatürliche Lebensgemeinschaft mit dem dreieinigen Gott und die der
Menschen untereinander, das neunte und letzte die selige Anschauung
als Ziel und Vollendung des übernatürlichen Lebens.

Der Vf. hat mit dieser Arbeit einen guten und vielverheißeuden
Anfang gemacht. Einige Kleinigkeiten, die auszusetzen wären, lassen
wir unerwähnt. Doch möge uns der Vf. gestatten, zwei Ausstellungen
zu machen, mit denen wir nicht gerne zurückhalten möchten. Einmal
nämlich erscheint der Ausdruck Paulinische und Johanneische Theologie
weniger angemessen; es klingt so, als hätten die beiden Apostel eine
eigene Theologie gehabt. Dann kommt uns das Buch zu substanziös, zu
gedrängt vor; mancher schöne Gedanke, manche treffende und sinnreiche
Auslegung eines Schrifttextes würde u. E. mehr Eindruck machen, wenn
nicht der Stoff gar zu sehr gehäuft wäre.

Dottendorf b. Bonn. E. Rolfes.
17. Oskar Streinx: Wichtige Streitfragen im Lichte tho-

mistischer Philosophie. Sechs Vorträge. Graz, Styria
1903. 12°. 156 S.

Die Vorträge behandeln als wichtige Zeitfragen: Staatsverfassung und
Volksvertretung; zwei sozialpolitische Fragen: 1. Wird die österreichische
Sozialdemokratie sozial-revolutionär bleiben, oder wird sie sozial-reformatorisch

werden? 2. Warum hat sich die Sozialdemokratie so stark
entwickelt?—; Theodor Mommsen und die voraussetzungslose Wissenschaft;
Kultur uud Zivilisation; Recht und Moral; das Wesen der Kunst. Das
Licht aristotelisch - thomistischer Philosophie ist vorteilhaft verwertet.
Warme Begeisterung für diese Philosophie, die echte philosophia perennis,
durchweht das Schriftchen, so recht im Geiste des unsterblichen
Rundschreibens „Aeterni Patris" v. 4. August 1879. Diese edle, tatkräftige
Begeisterung möchte der Vf. den gebildeten Kreisen, jung und alt, mit-



126 Zeitschriftenschau.

teilen. „Die jungen Leute sollen diese Vorträge lesen zur Aufmunterung;
die Männer der Regierung, uud zwar Beamte sowohl als Abgeordnete
und Schulmänner, sollen sie lesen zum Schrecken über das, was sie, die
berufen waren zur Leitung, vernachlässigt haben." Daß der Staat früher
sein muß als der Mensch (S. 102), hätte einer näheren Erklärung bedurft.
Es gilt dies nur der Absicht der Natur, nicht deren Ausführung nach
(vgl. Schneider, Sozialist. Staatsidee, Paderborn 1894, Bonifacius-Druckerei,
S. 18 f.). Fremdwörter wären möglichst zu meiden. Bei seinem schwierigen

Berufe als Mediziner wünschen wir dem Vf. noch manche
Mußestunde, um ähnliche wichtige Zeitfragen im Lichte aristotelisch-thomistischer
Philosophie zu beantworten, gewiß zum Besten seiner dankbaren Zuhörer
und Leser.

P. J. a Leonissa 0. M. Cap.

ZEITSCHRIFTENSCHAU.
Divus Thomas. IV. 3—6. 1903. Neveu: De concursu divino iuxta

s. Thomam, Bannez et Molina. Malchiodi: De iure canouico „consti-
tuendo". Vinati: Controversiae biblicae: de magisterio Ecclesiae exege-
tico. Pancotti: Genesis productionis oeconomicae. Cilento: De sacra
doclrina. Comment in I. q. I. a. 9 et 10. De Holtum: Inquisitio de
tenore litterali argumenti ex motu, Dei exiBtentiam demonstrantis. Gregori:
Mechanicismus et teleologismus. Ricciardelli: De Passionibus. § 5. Tho-
mistica passionum classißcatio cum novis comparatur et in se examinatur.
Martnni: Pro quaestione sociali. Art. V. Quid agendum? Vespignani:
In Liberalismum Universum trutina. Art. IX. Granelli: De effectibus In-
spirationis. Del Prado: Concordia liberi arbitrii cum divina motione iuxta
D. Th. et S. Aug. II. Pancotti: De capitali in re oeconomica. Ricciardelli:

Franciscus Macry-Correale. Fargues: De Deo Uno. Sectio XXVI.
De erroribus Monotheismo oppositis. Pancotti: De mutuis inter capitale
et operam relationibus. Vinati: Synopsis introductionis biblicae generalis.
— V, 1—3. 1904. Neveu: De causalitate sacramentorum iuxta D.
Thomam et quendam recentem Theologum. Ricciardelli : De communione
sanctorum. Granelli: De mendaeio. Leonardini: De scientifica miraculo-
rum certitudine animadversiones. Pancotti: De legitimo interventu pote-
statis politicae contractui operae. Del Prado: Concordia liberi arbitrii
cum divina motione iuxta D. Th. et. S. Aug. III. Fonviel: De principiis
quibus inniti videtur A. Loisy. Rillot: In articulum E. Neveu circa cau-
salitatem sacramentorum animadversiones. Surbled: Sententia Prof. Grasset
circa cerebrum. Cilento: De cognitione Dei. Comment, in I. q. XII.
Vinati: Animadversiones in nonnullos scriptores rerum biblicarum.
Ricciardelli: De Passionibus. De bono et malo in animae passionibus.
Pancotti: Genesis, evolutio ac obiectum formale permutationis seu cambii
in re oeconomica. Neveu: De causalitate Sacramentorum. Responsum
animadversionibus R. P. Billot S. J. — Revue thomiste. XI, 1—6.
1903. Gardeil: La réforme de la Théologie catholique. Guillermin: De
la Grâce suffisante. Mercier: Le surnaturel. Legeay: L'Ange et les
Théophanies dans l'Écriture Sainte, d'après la doctrine des Pères. Fol-
ghera: Le libre arbitre. Mercier: Le fait du surnaturel dans l'humanité.
Hugon: Mater divinae gratiae. Sertillanges: L'idée de sanction peut-elle
servir à prouver Dieu? Jansen: La thèse probabilioriste de Saint
Alphonse et les préférences doctrinales du Saint-Siège. Kinvan: Un rameau
oublié du Cartésianisme. Blanche: Sur l'usage de l'Evidenze comme


	Literarische Besprechungen

