Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 19 (1905)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen. 99

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

L Johann Stufler S. J.: Die Heiligkeit Gottes und der
ewige Tod. Eschatologische Untersuchungen mit besonderer
Beriicksichtigung der Lehre des Prof. Herm. Schell, Inns-
bruck, Rauch 1903. IV. 430 S.

Ewi Dgr Verfasser dieses Werkes hat sich die Aufgabe gestellt, die
nf"g‘}elt des Todes, der Verwerfung durch Gott mit Bezug auf jene ver-
ih‘“lftlgen Geschopfe darzutun, die im Zustande der schweren Siinde an
Tem Endziele angelangt sind. Dieser Beweis ist dem Vf. vollkommen
8elungen, Aug der HI Schrift und Tradition, unter vielfiltiger und reich-
lqhel‘ Benutzung der lateinischen wie griechischen Viiter, wie nicht
Minder der Lehre der Theologen stellt der Vf. auBer allen Zweifel, daB
.1eser geistige Tod, unbeschadet der Heiligkeit Gottes, ein ewiger Tod
St. — Das Buch zerfallt in drei Teile.. Im ersten Teile S. 6—39 werden
grundlegende Voruntersuchungen gepflogen. 1. Begriffsbestimmung der
€rstocktheit S. 6. I1I. Katholische Lehre iiber die Verstocktheit der
herdﬂmmten S. 9. III. Verstocktheit der Verdammten nach den Offen-
Arungsquellen: 1. Allgemeine Bemerkungen S. 14. 2. Lehre der IHeil.
1vchrlft; 8. 17. 8. Lehre der hl. Viter S. 39. — Der zweite Teil handelt
On der spekulativen Erklarung der Verstocktheit der Verdammten in der
schola‘stischen Theologie. 1. Kritik der von den Theologen aufgestellten
..\eorien. 1. Allgemeine Bemerkungen S. 94. 2. Der hl. Thomas und
1e thomistische Schule S. 96. 8. Agideus Columna und Scotus S, 117.
5 Dt_étrus de Palude, Marsilius von Inghen, Vasquez und Molina S. 125.
B 218 Nominalisten S. 131. 6. Gregor von Rimini und Suarez S. 136.
S 1% Christian Pesch S. 148. II. Versuch einer Ldsung des Problems
be 0. — Im dritten Teil wird das Problem des ewigen Todes bei Schell
®Sprochen. 1. Darstellung der Lehre Schells S. 184, II Schells Ver-
n“n““gﬂheorie und die Offenbahrung S. 194. III. Widerspriiche der
b:“eﬂ Theorie S. 200. 1V. Eine neue Verdiensttheorie 8. 223. V. Das
HSOndgre Gericht, Fegfeuer und Abla8 S. 232. VI. Siinden wider den
]is'hGEISt- und Todsiinden S. 248. VII, Schells Anklagen gegen die katho-
grc @ Moral 8, 290. VIII. Die Dauer der Hollenstrafen S. 313. IX, Die
willll{ld]egenden Prinzipien der Eschatologie Schells S. 3382. — 1. Die All-
zwr Samkeit Gottes hinsichtlich des Bosen S. 883. 2. Der Schépfungs-
.‘l’ck 8. 352. 3. Der vorausgehende und nachfolgende Wille Gottes; der
Walh]]e des Zeichens und Wohlgefallens; die Erlésung S. 357. 4. Gnaden-
8 ad Pridestination und Reprobation; der Fatalismus in der Theologie
* 895. — SchluBwort S. 428.
di In der Einleitung bemerkt der Verfasser, Prof. Schell habe gegen
® Scholastik den Vorwurf erhoben, daB sie sich von Platos Auffassung
li:xl; Mgterie als eines widergdttlichen Prinzips und des Urgrundes der Wirk-
Pr keit nicht ganz freizumachen verstanden habe. Daraus, so meint
deOf' Schell, habe sich die Unfahigkeit ergeben, der Wiirde und Bedeutung
fersn Hl. Geistes durch die thbeologische Erklirung gerecht zu werden,
dic r die Unfihigkeit des theologischen Gottesbegriffes und die Theo-
E ?e durchzufiihren. Die Vernachlassigung des HI. Geistes in der theo-
Trgi sFléen Wissenschaft sei dempach nicht blo8 der Grund, warum die
a.uc[];lmts]?hre graktisch unfruchtbar und ein Bruchstiick blieb, sondern
ich ugaﬁ“‘, daB der dualistische Gegensatz in keiner Richtung und inner-
“The erwunden wurde, am wenigsten aber in der Eschatologie und in der
Odicee. Ganz besonders sei es die Lehre von der ewigen Verstocktheit

Yk



100 Literarische Besprechungen.

der Verdammten, wo sich die Mingel des alten Gottesbegriffes am
meisten fihlbar machen sollen. Die alte Schule vernichte die Sittlichkeit
des Gottesbegriffes, anderseits leugne sie die Freiheit des geschaffenen
Geistes, die Anlage fiir das Wahre und Gute, die Fahigkeit der Sinnes-
inderung und Bekehrung. Die Lehre der alten Schule sei ilbertriebener,
fatalistischer Rigorismus und Pharisiismus S. 1—2. — Diese Vorwirfe,
erklirt der Vf., begriinden die Zeitgem&Bheit einer neuen eingehenden Be-
bandlung der Frage iiber das Verhiltnis der Heiligkeit Gottes zum ewigen
Tode eines groBen Teils der Menschheit. Zugleich sei dieser Gegenstand
von eminenter Bedeutung fir das richtige Verstéindnis der Todslinde. Noch
mehr Bedeutung aber habe diese Frage in der Theodicee, d. h. far den
Nachweis, daB Gott in allen seinen Werken heilig und gerecht ist, S.3—5.
— Gehen wir nun auf den Inhalt des Werkes niher ein, Die Begriffs-
bestimmung der Verstocktheit durch den Vf. ist nicht richtig, und deren
Begrindung ist ebenfalls nicht richtig (S. 6). Weder bei den Profan-
schriftstellern, noch in der Kirchensprache und Theologie bedeutet das
Wort ,obstinatio“ nur das ,einfache Beharren des Willens“, sondern es
schlieBt stets und iberall zugleich den Begriff der Hartnickigkeit, der
Halsstarrigkeit ein. Kin Blick in ein beliebiges Handwdérterbuch der
lateinischen Sprache, oder etwa Ducange IV. 688 genfigt, um uns davon
zu iiberzeugen. Hiitte der Vf. im hl. Thomas, der doch von der Kirchen-
sprache und Theologie etwas versteht, sich umgesehen, so wire er auf
folgenden Satz gestoBen: Etiamsi homo nunquam reparatus esset, non-
tamen propter hoc obstinatus esset, ut patet in infidelibus, qui repara-
tionis beneficium non consequentur, quorum non omnes actus peccata sunt.
Et ita, etiamsi casus daemonis sit irreparabilis, non ex hoc sequitur obsti-
patio voluntatis in malo, qualis in ipso est. Sent. d. 2.9, 7. a 2. —
Ebenso unrichtig ist der weitere Satz des Vf.,, die Verstocktheit kdnne
ihren néchsten Grund in etwas dem Willen AuBerlichen haben, wodurch
derselbe gehindert wird, sich vom Bdsen ab- und dem Guten zuzuwenden.
Wird der Wille selber je derart gehindert, so haben wir nicht eine
einfache Beharrung im Bosen, auch nicht eine Verstocktheit, sondern
eine Zwangslage vor uns. Allerdings besagt das einen Widerspruch, denn
selbst Gott kann den Willen nicht zwingen. Summa th. 1, 2. g. 4. a. 4.
Die vollkommene Verstocktheit besteht in der gAnzlichen Un-
fahigkeit der Verdammten, ihre Siinden. in fruchtbringender d. h. Ver-
zeihung wirkender Weise zu bereuen (8. 7). Das stimmt nicht iiberein mit
der Begriffsbestimmung, der gemiB der Wille gehindert wird. Man
kann eine freiwillige eigentliche und unfreiwillige uneigentliche
Verstocktheit unterscheiden. Die erste besteht darin, daB jemand sich
nicht bekebhren will. Die eigentliche Verstocktheit hat also ihren Grund
einzig und allein im Willen des Geschépfes. Da aber Gott in
seiner Allmacht Mittel besitzt, auch den verhértetsten Willen zu beugen
und zur BuBe zu bewegen, so kann die freiwillige Verstocktheit nie eine
absolute oder vollkommene sein. Die unfreiwillige Verstocktheit hat ihren
nichsten Grund in dem Mangel jener Mittel, welche erforderlich
sind, um zur Verzeihung seiner Sttnden zu gelangen., Diese Be-
harrung in der Siinde wegen Mangels an Gnade kann man mit Recht
unfreiwillige Verstocktheit nennen. Aus dem bisher Gesagten ergibt sich
von selbst, daB die vollkommene Verstocktheit nur dann eintreten kann,
wenn Gott dem Stinder seine Gnade vbllig entzieht (S. 7 u. 8). Das ist aber
doch alles nicht richtig und widerspricht zudem der friheren Darlegung
des Vfs. Der Vf. hat uns ndmlich, den Begriff der ,,unfreiwilligen Ver-
stocktheit“ bestimmend, ausdricklich gesagt, zu dieser gehdre, daB die



Literarische Besprechungen. 101
\\_———___7

duflere Ursache, also in unserm Falle Gott, den Willen hindere, sich
Yom Bosen ab- und dem Guten zuzuwenden. Allein die bloBe Entziehung
er Gnade, und sei sie auch eine ,,vdllige‘* Entziechung derselben, hin-
ert doch den Willen nicht. Unter dem Begriff: ,,hindern* versteht mun
twas ganz anderes, ndmlich ein positives Entgegenwirken. Der Vf. scheint
den h). Thomas selber nicht gelesen zu haben, obgleich er den Artikel
d?sselben spiiter zitiert. Dort h#tte er ohne groBe Mihe gefunden, was
die vollkommene Verstocktheit ist. Vgl. QQ. disput. de veritate q. 24.
11.; und daB zu dieser drei Dinge gehoéren, nicht der Mangel der
Dade allein: vgl. a. a. O. art. 10. — Auch handelt es sich bei der
erstocktheit, wie bei vielen anderen Dingen, gar nicht um die ,Allmacht¥
Ottes, sondern um die Prinzipien der verniinftigen Geschopfe selber.
Teaturae denominantur aliquales ex eo quod competit eis secundum pro-
Tlas causas, non autem ex eo quod convenit eis secundum causas pri-
arias et universales; sicut dicimus aliquem morbum esse incurabilem,
100 quia pen potest curari a Deo, sed quia per propria principia curari
en potest, Sic igitur dicitur aliqua creatura non esse assumptibilis, non ad
Subtrahendum aliquid potentiae divinae, sed ad ostendendum conditionem
Creaturae, quae ad hoc aptitudinem non habet. Summ. th. 8. p. q. 4. a.
12 1. Dieger Mangel der aptitudo ad hoc in den Verdammten, nim-
lich fiy Reue und Bekehrung, wird nun von S, Thomas in vielen Stellen
Dachgewiesen. Darum befinden sie sich in der wvollkommenen Verstockt-
€It*. Nach P. Suarez ist es katholische Lehre, da8 die Teufel und
Yerdammten Menschen so in der begangenen Siinde, derentwegen sie ver-
8mmt wurden, verhiirtet sind, daB sie in Ewigkeit nicht mehr Verzeihuug
erselben erlangen konnen. Die Siinde der gefallenen KEngel war so groB,
98 jhy ewige Strafe gebithrte. ... Die Unfihigheit zur BuBe nennt
Man die Verstocktheit in der Siinde (S. 9 u. 10). — Nein, diese Unfahigkeit
Ur sich allein nennt man nicht Verstocktheit in der Stnde. Dazu
8ehdren nach S, Thomas dr ei Dinge, nicht der Mangel der Gnade allein.
Vel. Qq. disput. de veritate. q. 24, a. 11. — Die Verdammten haben
116 und konnen nie eine Reue haben, zu der Gott mit seiner
Dade mitwirkt. Daraus folgt freilich noch nicht unmittelbar, dal sie
2uch keine rein nattirliche Reue haben oder haben kdnnen, sondern die
Ufihigkeit zu einer solchen Reue muB durch Vernunftschlisse aus dem
98ma von der Ewigkeit der Hollenstrafen gefolgert werden (S. 11). —
Das dirfte schwer gelingen. Denn besteht die ,vollkommene“ oder
»10vollkommene“ Verstocktheit einzig und allein nur in der volligen
‘tziehung der Gnade, so wird der Vf. ewig nie daraus auch den Mangel
lner rein natiirlichen Reue folgern dirfen. Gem#B der Ansicht des
uarez ist es allgemeine Lehre der Theologen, daB8 der Grund,
Warum gje Verdammten in Ewigkeit nicht mebhr die zur Sﬂngiennachlas-
Sung Dotwendige Disposition haben werden, im gerechten Willen Gottes
1€gt, den Verdammten jede iibernatarliche Gnadenhilfe zu verweigern (S.12).
=~ GewiB} ist das richtig, so oft von der iibernatiirlichen Disposition die
Rede get, Allein daraus folgt nicht, wie wir gesehen, daB er deshalb
»Vollkommen verstockt“ sei. Dazu ist die Hartnickigkeit oder Halsstarrig-
€1t des Willens erforderlich, die confirmatio in malo, wie S. Thomas
‘merkt und ausfihrlich dartut. Zu dem kommt noch, da8 der Vf. die
T2ge offen gelassen hat, warum die Verdammten nie eine Reue haben,
oe eine haben kdnnen, zu der Gott mit seiner Gpade mitwirkt. Der
Tund dafir kann offenbar in dieser ,Nichtmitwirkung* nicht liegen,
€On wir hitten dann ein ganz sonderbares Satzgefige, das weder deutsch,
Boch philosophisch richtig genannt werdenkann. — Eskonnte scheinen, als ob

p



102 ‘Literarische Besprechungen.

der hl. Thomas mit seiner Schule dieser Lehre widerspreche, da er als
niichsten Grund, warum die Verdammten ihre Siinden nicht bereuen, den
angibt, daB sie dem wibrend der Priifungszeit erwihlten, siindhaften
Endziel unbeweglich und notwendiz anhiingen. Doch will der englische
Lehrer damit nicht eine absolute Unerldsbarkeit der Verdammten be-
haupten, ... Daraus ersieht man, daB der hl. Thomas eine Erldsharkeit
der Teufel durch die Gnade an sich fir mdglich hielt und demgemiB
die absolute Verstocktheit derselben in letzter Linie gleichfalls auf
den Willensentschlull Gottes zuriickfilhrte, ihnen keine weitere
Gnade mehr zu gewihren (S. 12). Der Vf. hat hier wieder alles durch-
einander geworfen. Zundchst muB bemerkt werden, daB der hl. Thomas
in dem vom Vf. angezogenen Artikel nicht den ,nichsten Grund“ angibt,
warum dic Verdammten ,ihre Siinden nicht bereuen“, sondern warum sie
starrsinnig, hartnickig und halsstarrig, mit einem Worte ,verstockt sind:
confirmati in malo. Ferner sagt uns der Vf. nicht, was er unter einer
absoluten Unerlosbarkeit versteht. Aus den letzten Worten scheint her-
vorzugehen, daBl er damit die absolute oder vollkommene Verstocktheit
meint. Nun hat uns aber der Vf. S. 7 versichert, dal Gottes Allmacht
jeden Stinder beugen konne. Das steht ja gar nicht in Frage, weil es
selbstverstindlich ist. Wie also S. Thomas und seine Schule dem wider-
sprechen sollten, das begreife, wer es vermag. Der Vf. versteht einfach
den hl. Thomas und seine Schule nicht. Doch davon spiter mehr. —
Warum entzicht Gott den Verdammten seine Gnade? Weil er {iberhaupt
beschlossen hat, jenen, die am Ende der Priifungszeit im Stande der
Siinde sich befinden, keine Gnade mehr zu gewihren, auch wenn sie im
Falle der Gnadengewidhrung an sich noch einer Besserung und Bekehrung
fihig wiren. Nur diese Ansicht entspricht der Lehre der HI. Schrift
und der Tradition der Viter (S. 15 u. 16). Es wire ungerecht, den
Scholastikern vorzuwerfen, sie hitten gar keine Ricksicht auf die Offen-
barungsquellen selbst genommen, aber dies ist nicht im hinreichenden
MaBe geschehen. Dariber kann kein Zweifel bestehen, daB nach der
Hl. Schrift die Verstocktheit nicht als ein freiwilliges Verharren
im Ungehorsam gegen Gott zu denken sei (S. 16 u. 17). — Was fir ein
Verharren ist nun das? Nicht ein ,freiwilliges“? Oder ein ,unfrei-
williges“? Wir werden das letztere annehmen miissen, denn der V.
spricht an friheren Stellen fortwihrend von einer ,unfreiwilligen“ Ver-
stocktheit, - cbenso hat er diese dahin bestimmt, daB bei ihr der Wille
gehindert wird, sich vom Bésen ab- und dem Guten zuzuwenden.
,Unfreiwillig“ nennen wir aber nach philosophischem Begriff alles das,
was gegen die Neigung des Willens, dieser Neigung entgegengesetzt ist.
Dasselbe bedeuten die Worte ,gehindert® werden. Somit sagt uns der
Vf. klipp und klar: die Verdammten wollen Gott gehorsam sein, aber
sie werden von der dufleren Ursache, also von Gott, daran gehindert.
Das ist aber Zwang. — Die Verdammten sind von einer freiwil-
ligen UnbuBfertigkeit und Verharrung im Bésen 8o weit ent-
fernt, daB sie vom ersten Augenblicke ihrer Verurteilung an
bittere, wenn auch nutzlose und vergebliche Reue empfinden.
Die Verstocktheit der Verdammten ist also nicht zu denken als eine
freiwillige, in alle Ewigkeit fortgesetzte Anhdnglichkeit ihres
Willens an die Siinde, sondern als die Folge der klaren Ein-
sicht, da jede freiwillige Reue ihnen nichts mehr niitze
(S. 22). Wir fragen: was fir eine bittere Reue, und was fir eine ,klare
Finsicht“ ist denn das? Eine dibernatiirliche vielleicht? Die hat ja der
Vf. 8. 11 geleugnet. Oder eine natirliche? Die hat er abermals bestritten



Literarische Besprechungen. 103

durch Vernunftschliisse aus der Ewigkeit der Hollenstrafen. Also was fir
eine bittere Reue und klare Einsicht wird von der HIl. Schrift mit aller
Bestimmtheit gelehrt? Unsere zweite Frage lautet: bildet diese ,bittere
Reue® und ,klare Einsicht® auch eine wirkliche Reue dber die Siinden?
Lehrt die HI. Schrift eine wirkliche Reue der Siinden von Seite der
Verdammten? Der Vf.scheint es zu glauben, denn, bemerkt er, der Aus-
druck poenitentiam agere hat fast immer im profanen, ohne Ausnahme
aber im kirchlichen Sprachgebrauch die Bedeutung: seine Gesinnung
éndern, Reue iiber seine Tat empfinden (S. 23). — Allein bei der wirk-
lichen Reue iiber die Siinden kommt es doch wesentlich auf das
Motiv an. Welches Motiv zu ihrer Reue haben nun die Verdammten?
Nach der HIl. Schrift, antwortet der Vf.,, die Selbstliebe. Ist das aber
dann eine wirkliche Reue? Und beweist diese Selbstliebe, daB die
Verdammten weit entfernt sind von einer ,freiwilligen® UnbubBfertigkeit
und Verharrung im Bdsen? Beweist diese Reue aus Selbstliebe, daB
die Verdammten keine ,Anhénglichkeit ihres Willens an die Siinde haben“?
Wenngleich das Motiv der Reue nur die Selbstliebe bildet, so sei
doch der Trotz gegen Gott in der Holle griindlich gebrochen (S. 24).
Wer diese Widerspriche alle versteht, ist ein gliicklicher Mann. Unser
Vf. bringt es zustande. Er versteht auch, was eine ,unfreiwillige Ver-
stocktheit* ist. Die Verdammten empfinden Reue iiber ihre Tat, aber
nicht ‘ans Liebe zu Gott, sondern aus Selbstliebe. Somit ist ihr Trotz
griindlich gebrochen. Sie wiren im Jenseits gerne bereit, das auf Erden
Versiumte nachzuholen und sich zu bekehren, aber Gott ist es, der nichts
mehr von ihnen wissen will (S. 24). Sie sind also bereit, aus Selbst-
liebe sich zu bekehren. Ja, wieso sind sie dann {iberhaupt in die Holle
gekommen? Sie haben doch wohl schon in der Prifungszeit alles aus
Selbstliebe getan? Also waren sie ohne Zweifel von jeher schon be-
kehrt. Somit brauchen sie auch gar nichts ,Versiumtes nachzuholen¥.
— Die Teufel werden in der HI. Schrift geschildert als voll des grim-
migsten Hasses gegen Gott. — Aus Bereitwilligkeit, sich zu bekehren?
Nein. Aus Trotz? Auch nicht, der ist griindlich gebrochen. Dann
sicher aus Liebe zu Gott. DaB der Teufel in allen seinen Akten
sindige und so verdorben sei, daB er niemals einen guten Akt
setzen kdonne, berichtet uns die Hl. Schrift nicht (S. 25). Was ist es
dann mit den vom Vf. frither erwihnten Vernunftschliissen aus der Ewig-
keit der Hollenstrafen? Zudem ddirfte es schwer halten, bei dem grim-
migsten Hasse gegen Gott an einen guten Akt jemals zu denken.
— Aus S. Hilarius: sobald wir nédmlich aus diesem Leben
scheiden, verlieren wir auch das Recht unseres Willens, d. i
die Fahigkeit der Bekehrung und Willensinderung. . . . Est ist also
die Freiheit des Willens aufgehoben, weil es fir die Ver-
storbenen kein Stindenbekenntnis mehr gibt (S. 42). — Das ist
bei der unfreiwilligen Verstocktheit gar nicht mdoglich, den nach unserem
Vf. wollen die Verdammten sich bekehren, was ohne Freiheit des
Willens niemals geschehen kann. Also hat S. Hilarius ganz entschieden
unrecht. Die Verdammten haben ihre Gesinnung gedndert, versichert
uns der Vf,, folglich kann die Freiheit des Willens nicht aufgehoben
sein. — Nach der Lehre des hl. Leo des GroBen gibt es in der Hdlle
keine Besserung und kein Heilmittel der Genugtuung, da dort die Tatig-
keit des Willens aufhort (8. 48). — Wie ist das aber mdglich, wenn
die Verdammten wahrhaft bereuen und sich bekehren wollen? —
Im pseudoklementinischen Korintherbrief lesen wir: ,8ind wir einmal
aus dieser Welt geschieden, so kénnen wir im Jenseits unsere



104 Literarische Besprechungen.

Siinden nicht mehr bekennen und bereuen“ (S. 54). — Unser Vf.
dagegen spricht fortwibrend von der Reue der Verdammten. — Dort
ist keine Gelegenbeit mehr zur BuBie, alle Bitten sind ausgeschlossen;
niemand wird um Hilfe bitten. — Nun, ist die Geneigtheit, das
Versiumte nachzuholen, der Wille, sich zu bekehren, keine Bitte? —
Der Grund der Unmdglichkeit, nach dem Tode BufBle zu tun,
ist nach den hl. Vitern kein innerer, im freien Willen der
Verdammten liegend er, sondern er besteht darin, daB Gott der un-
buBifertig Verstorbenen sich nicht mehr erbarmen will und sie ewig von
seiner Gnade ausschlieBt (S. §9). — Diese Behauptung des Vf. ist durch
nichts bewiesen. Die hl. Viter haben einen inneren Grund nirgends
ausgeschlossen. Nach der Lehre des hl. Johaunes Chrysostomus ver-
zweifelt man in der Hé6lle an jeder Reue (8. 67). Die Verdammten
werden von bitterer, aber nutzloser Reue gequilt (S. 68). Nach dem
hl. Fulgentius ist das Motiv der Reue die Selbstliebe (8. 71). GemaB
der Lehre des hl. Johannes Chrysostomus geht diese Reue nicht her-
vor aus dem freien Willen, sondern ist nur eine notwendige Folge
der Umstinde (S. 76). Die Verdammten sind unfihig, irgend
einen moralisch guten Akt zu setzen, gleichwohl begehen sie
keine formellen Siinden mehr (S. 78). Das ist ganz entschieden
falsch. Denn ist die ganze Verstocktheit eine ,unfreiwillige“, besteht sie
einzig und allein our in der ,vélligen Entziehung der Gnade“, so ist
diese These des Vf. ein fiir allemal falsch. Die Verdammten haben wahre
Reue iiber ihre Siinden, sie mdchten das ,Versiumte nachholen, sie
wollen sich bekehren usw. Das alles sollen nun keine ,moralisch guten
Akte“ sein? DaB die Verdammten nicht mebr imstande sind, irgend
etwas Gutes zu wollen, lebren die hl. Viter in den meisten unter
N. 31—33 mitgeteilten Stellen (8. 78). (Ganz richtig. Damit ist aber
haarklein bewiesen, da die ganze Theorie des Vf. in diesem Buche
grundfalsch ist. Im Jenseits gibt es keine Besserung des Willens mehr.
Sie werden niemals die Gerechtigkeit lieben und begehren kdnnen. Der
Wille kann nie das Gute lieben. Sie kdnnen niemals mehr etwas Gutes
wollen (8. 78, 79). Warum denn nicht? Sie haben ja ,ihre Gesinnung
gedndert“, sie ,empfinden Reue iiber ihre Tat¥, sie ,wollen das Versiumte
nachholen und sich bekehren“, wie der Vf. in einemfort behauptet. Die
Verdammten verharren nicht ,freiwillig in der Siinde (S. 80), wie sie
es im Diesseits getan haben. Die hl. Viter bestimmen die Verstocktheit
dahin, dafl sie nicht aus einem den Verdammten ,innerlichen* Grunde
abzuleiten sei. Als Beweggrund der Reue bezeichnen die hl. Viter
nicht die Liebe zu Gott, noch auch die HéBlichkeit der Siinde an sich,
sondern die Selbstliebe (8. 81). Nun, bildet die Selbstliebe keinen
pinneren* Grund? Ist die frither erwihnte ,klare Einsicht® kein ,innerer“
Grund? Diese Reue ist eine notwendige Folge der bitteren Er-
fahrung. Diese Reue ist auch nicht ein moralisch guter Akt, denn
es fehlt die Grundbedingung aller Moralitit, die Freiheit.
Die Verdammten sind sogar unfihig, mit freier Selbstbestim-
mung einen sittlich guten Akt zu setzen (S. 82)?? Und das alles
bewirkt einzig und allein nur der ,iuBlere* Grund, die véllige Ent-
ziehung jeder Gnade?? Und das lehren die hl. Viter?? Das ist
Zug um Zug der HL Schrift entnommen (8. 82). Steht auch in der
HI. Schrift, da Gott die Verdammten hindert? — Der hl. Thomas.
Gleich dem hl. Johannes von Damaskus stellt auch der hl, Thomas als
obersten Grundsatz auf: die Strafe der Verdammten wire nicht
ewig, wenn sie einer Verdinderung zum Bessern fihig wiren;



Literarische Besprechungen. 105-

denn es wire ungerecht von Gott, sie ewig zu strafen, wenn sie guten
Willen batten. Summ. contr. gent. lib. 4. cap. 93. (S. 98.) Der heil.
Thomas stellt im genannten Kapitel einfach die Thatsache fest, daB der
Wille der Bosen nach dem Tode unabinderlich im Bosen befestigt
18t. Griinde dafir werden hier keine angegeben, sondern auf cap. 95
verschoben. Im ersten Beweise des gegenwiirtigen Kapitels schlieBt
der hl. Thomas aus der Ewigkeit der Hollenstrafen auf die Verstocktheit
des Willens im Bosen. Ostensum est enim in tertio, quod peccato mor-
tali debetur poena perpetua animarum. Der englische Lehrer tut also.
hier ganz dasselbe, wie unser Verfasser, wenn er sagt, durch Vernunft-
8chliisse aus dem Dagma von der Ewigkeit der Hollenstrafen misse-
gefolgert werden, daB die Verdammten auch keine rein natiirliche
Reue haben. Der hl. Thomas tut dasselbe wie F. Suarez, der aus dem
Glaubenssatz von der Ewigkeit der Strafe mit derselben Evidenz und
mit derselben GewiBiheit schlieBt, daB auch die Stinden hinsichtlich.
der Schuld und Makel ewig dauern werden; ferner mit derselben
GewiBheit, daf sie die Siinden niemals wahrhaft bereuen werden
(8. 10). Wieso kommt nun der Vf. dazu, den hl. Thomas sagen zu lassen,.
ndie Strafe der Verdammten wire nicht ewig, wenn sie einer Verinderung
zum Bessern fihig widren“? Warum zieht der Vf. nicht denselben
SchluB aus seinem eigenen Argumente, und dem des P. Suarez? Gleiches.
Recht fir alle. Der hl. Thomas macht die Ewigkeit der Strafe keines-
wegs von der ,Besserungsfiahigkeit“ abhéingig, sondern von der Todsiinde-
hier: dictum est enim in tertio usw. Allerdings hat der Vf. diesen Satz
im Argumente des hl. Thomas weggelassen. Aber der hl. Thomas sagt-
doch, es wire ungerecht von Gott, sie ewig zu strafen, wenn sie einen
guten Willen bitten. GewiB sagt er das, und zwar mit Grund. Oder
ist vielleicht der Vf. der Ansicht, Gott miisse den ,guten Willen® ewig
strafen? Dann hat er keine richtige Kenntnis vom Begriff und Wesen.
einer Strafe. Nach dem hl. Thomas straft Gott selbst den bésen
Willen der Verdammten nicht weiter, weil sie bereits extra viam, in ter-
miro angelangt sind. Summ. th. 2. 2. q. 18. a. 4 ad 2. Daraus ergibt
sich von selber, was wir von der Ansicht des Vf, zu halten haben, wenn.
er ferver schreibt: ,nach thomistischer Ansicht sind also die Verdammten
zuniichst nicht deswegen im Bosen verstockt und jeder Bekehrung unfihig,.
weil sie von Gottes Barmherzigkeit ausgeschlossen und zu ewiger Strafe
verurteilt sind, sondern umgekehrt, deswegen erhalten sie keine Gnade
mehr und werden auf ewig gestraft, weil sie auf ewig im Bdsen verhirtet
8ind, daB sie das Gute nicht mehr lieben kénnen. Ihre Unfiahigkeit, sich.
zu bekehren, hat demnach jhren Grund in ihnen selbst, nicht in einer
duBleren Anordnung Gottes. — Man traut seinen eigenen Augen nicht,
wenn man das liest. Der Vf. ist und bleibt das ganze Buch hindurch.
lberzeugt, daB die einfache Beharrung im Bosen eins und dasselbe aus-
mache mit der Verstocktheit, wihrend der hl. Thomas unter der Ver-
stocktheit im eigentlichen Sinne etwas ganz anderes versteht, das
einfache Bebarren und die Verstocktheit iberall strenge auseinanderhélt.
Dieser Vorwurf gegen den hl. Thomas ist darum so ungerecht wie nur-
moglich. Aber nicht bloB ungerecht ist er, sondern durchaus unwahr,
um nicht einen andern Ausdruck zu gebrauchen, aus dem einfachen.
Grunde, weil der Vf. Stellen aus S. Thomas anfiihrt, denselben also gelesen
haben muB, Sehen wir uns denn diese Stellen etwas genauer an. In
dem vom Vf. angefithrten Kapitel der Summa contra gent. lautet das dritte-
Argument, deren erstes der Vf. oben angerufen hat: voluntatem a peccato
mutari in bonum non contingit nisi per gratiam Dei, ut patet ex his quae-



106 Literarische Besprechungen,

in tertio libro cap. 156 dicta sunt. Sicut autem bonorum animae admittuntur
ad perfectam participationem divinae bonitatis, ita damnatorum animae a
gratia totaliter excluduntur. Non igitur poterunt animae damnatae in melius
mutare voluntatem. Ist denn an dieser Stelle nicht ausdriicklich gesagt,
daB-die Verdammten deswegen im Bdsen verstockt und jeder Bekehrung
unfihig sind, weil sie von der Gnade vdllig ausgeschlossen werden?
Ferner lesen wir: causa confirmationis in malo partim quidem accipienda
est ex Deo, non sicut faciente vel conservante malitiam, sed sicut non
largiente gratiam. Quod quidem ejus justitia deposcit., Justum est enim,
ut qui bene velle, dum possent, noluerunt, ad hanc miseriam deducantur,
ut bene velle omnino non possint. QQ. disput. de veritate. q. 24. a. 10.
Wo steht hier auch nur ein einziges Wort davon, dal die Verdammten
deswegen keine Gnade mehr erhalten und ewig gestraft werden, weil
sie im Bosen auf ewig so verhdrtet sind, daB sie das Gute nicht mehr
lieben konnen? In der Antwort auf den vierten Einwurf daselbst heifit es:
Ista necessitas permanendi in peccato reducitur in Deum sicut in causam
dupliciter: uno modo ex parte justitiae ejus, inquantum scilicet non apponit
gratiam sanantem. Also wiederum nichts von der Verbhiirtung im Bésen als
Ursache der verweigerten Gnade. Anderswo beruft sich der hl. Thomas
mehrmals darauf, dall die Verdammten nicht mebr auf dem Wege, sondern
bereits am Ziele sind, daher die Guten durch Gottes Gnade nicht mehr
im Guten zunebmen, die Bésen aber auch nicht in der Bosheit wachsen
konnen. Demnpach ist auch hier nicht die Rede davon, daB Gott ihnen
wegen ihrer Verhdrtung oder Verstocktheit keine Gnade mehr gibt.
Removeri autem habitum non est possibile, nisi in eo, qui est in statu
viae et mutabilitatis. Sent. 2. d. 7. q. 1. a. 2. — Sed velle non
possunt, quia habitus malitiae ab ejus voluntate removeri non potest,
quia jam in statu viae non est. Ad 1. — Quidam dicunt quod earum
culpa poena crescere potest usque ad diem judicii. Sed hoc non videtur
verum, quia, cum non sint in statu viae, sicut non in bonum, ita non
in pejus mutari possunt. Ad 5. — Obstinati in inferno tenentur confor-
mare voluntatem suam voluntati divinae. Unde non conformando peccant,
quamvis forte non demerentur, eo quod non sunt viatores. QQ.
disput. de veritate q. 23. a. 7. ad 6. Vgl. Sent. 1. d. 48. q. 1. a. 3.
ad 2. — An einer weiteren Stelle spricht der hl. Thomas abermals von
der Weisheit Gottes, die den Endpunkt der Prifung und Gnadenzeit ein
fiir allemal festgesetzt hat. Ex parte vero extrinseca immutabiles sunt
vel in bono, vel in malo post primam electionem, quia tunc finitur in
eis status viatoris. Unde non pertinet ad rationem divinae
sapientiae, ut ulterius daemonibus gratia infundatur, per
quam revocentur amalo primae aversionis, in qua immobiliter
perseverant. QQ. disput. de malo. q. 16. a. 5. Wir horen also aach
hier nichts davon, daB die Verstocktheit den Grund bilde, warum Gott
keine Gnade mehr gewidbrt. Deus est causa status angelorum, in quo sunt
obstinati in malo, non quidem sicut causando vel conservando malitiam,
sed sicut non impartiendo gratiam: sicut enim dicitur aliquos indu-
rare secundum ijllud Rom. 9. 18. cujus vult miseretur, et quem vult in-
durat. Daselbst ad 8. — Der Vf. selbst gesteht S. 99, der erste und
hauptsichlichste Grund, daB die Teufel die I'dhigkeit verloren haben,
durch Reue sich wieder zu Gott zu erheben, sei nach dem hl. Thomas die
gottliche Gerechtigkeit. Wie kann aber dann der Vf. ,der thomi-
stischen Ansicht das gerade Gegenteil unterstellen, und dieselbe den
Grundsatz verteidigen lassen: die Verdammten erhielten deswegen keine
Gnade mehr, weil sie im Bosen auf ewig verhértet sind? Wie 1aBt sich



Literarische Besprechungen. 107

€in derartiges Vorgehen rechtfertigen? Mit welchem Recht behauptet
der Vf, die Gnadenentziechung Gottes setze den ,inneren® Grund, die
Verstocktheit, schon voraus? Da wiren ja die Heiden, von denen der
hl. Thomas in dem vom Vf. selber angefdhrten Artikel: Sent. 2. d. 7. q.
1. a. 2 spricht, bereits verstockt, und Gott gibe ihnen deshalb keine
‘Gnade, was der englische Lehrer entschieden bestreitet. Die Beweisfiihrung
des Vf. richtet sich also selber. Wer die Lehre des hl. Thomas iber
die Pridestination und Reprobation kennt, wer seinen Kommentar zu
Roman. 9, 18 gelesen hat, der weiB, welche verkehrte Anschauung unser
Vf. dem englischen Lehrer zumutet. —

Kritik der Lehre des hl. Thomas. In der thomistischen Auf-
fassung kann von einer Reue der Verdammten inbezug auf die Wahl des
verkehrten Endzieles keine Rede sein (S. 105). — O doch, die Reue aus
Selbstliebe, nicht aus Liebe zu Gott, noch auch ans der HaBlichkeit
der Siinde an sich, 8. 81, aus der HaBlichkeit dieser Selbstliebe, ist auch nach
S. Thomas stets vorhanden. Compend. theol. cap. 175 — Sent. 4. d.
50. q. 2. a. 1. — Auf den ersten Blick sieht man, daB die Erklirung,
welche in der thomistischen Schule von der Verstocktheit der Verdammten
gegeben wird, nicht aus der Offenbarung selbst geschopft, sondern viel-
mehr das Produkt bloBer philosophischer Spekulation ist. . .. Ist nach
Schrift und Tradition die Verstocktheit der Verdammten als ein unbe-
wegliches und unverinderliches Festhalten ihres Willens an dem im
Prifungszustand erwiblten Endziele zu denken? Die Antwort kana
nach dem im ersten Teil Gesagten nicht mehr zweifelhaft sein (8. 107).
Sowohl nach der HI. Schrift, als besonders nach der Tradition bereuen
die Verdammten jene Siinden, derentwegen sie verworfen wurden
auf ewig, mit eirer AuBerst bitteren Reue. Alle diese Ausspriiche
der HI. Schrift und der Viter stehen in direktem Gegensatze
Zu der thomistischen Auffassung von der Verstocktheit der
Verdammten (S. 107 u. 108). — Da haben wir's. Der hl. Thomas trigt
eine Lehre vor, welche der HI. Schrift und Tradition ,direkt widerspricht*.
Kein Wunder, denn er hat auf die HI. Schrift ,nicht geniigend“ Riicksicht
genommen. Die Verdammten z. B. haben eine bittere Reue, eine Reue,
»2u der Gott mit seiner Gnade nicht mitwirkt“ S. 10, durch die sie ununter-
brochen siindigen, weil die Verdammten nicht einen einzigen mora-
lisch guten Akt setzen konnen, erklirt unser Verfasser. Das Motiv dieser
Reue ist die Selbstliebe. Nach den Thomisten entzieht Gott seine Gnade
deswegen, weil sie wegen der Unbeweglichkeit ihres Willens ohne auBer-
ordentliches Eingreifen Gottes nicht mehr imstande sind, mit derselben
mitzuwirken (8. 109). Auf diese offenkundige Unrichtigkeit wurde friher
geantwortet. Vgl. Summ. th. 2. 2. q. 13. a. 4. ad 2. In der thomisti-
8chen Hypothese konnen die Verdammten keinen Schmerz empfinden iiber
den Verlust Gottes und den AusschluB der ewigen Seligkeit (S. 111).
Merkwirdig, der hl. Thomas kennt diese Schwierigkeit nicht. Maxima ergo
afflictio erit damnatorum ex eo, quod a Deo separabantur. QQ. disp. de
anima. a. 21 in fine. — Etiam in damnatis manet naturalis inclinatio ad
virtutem, alioquin in eis non esset remorsus conscientiae. Sed quod
Don reducatur inactum contingit, quia deest gratia secundum
divinam justitiam. Summ. th. 1. 2. q. 85. a. 2. ad 3. — Doch vom
remorsus conscientiae nach dem hl. Thomas wei unser Vf. natirlich
Dichts. Die wunderlichste Ansicht lesen wir doch anf Seite 112. Von
der macula und dem reatus culpae, von der Anhinglichkeit des Willens
an die Sinde im Siinder, der die Siinde bloB aus nachteiligen zeitlichen
Folgen, oder aus rein natirlichen Beweggriinden bereut, hat unser Vf.



108 Literarische Resprechungen.

wie es scheint, nicht die geringste Kenntnis, und so fragt er denn ganz
naiv: wenn nun solche Menschen pldtzlich sterben, dann werden sie
dieser Silnde wegen verdammt, obgleich ihr Wille sich von derselben
schonlingstlosgemacht hat, wieist nun die Verstocktheit zu erkliren?
Soll nach dem Tode auf einmal wieder die siindhafte Neigung erwachen, die
schon ldngstabgestorbenwar? Alsoauszeitlichen nachteiligen Folgen
und natirlichen Beweggriinden stirbt die Neigung zur Siinde ab, sagt sich
der Wille von der Siinde los? Weiter geht es wirklich nimmer in der
verkehrten Auffassung. Mit Bozug auf den Fall, daB jemand mit der
bloBien attritio stirbt usw., mdge der Vf. in Quodlibet 9. a. 8 des heil,
Thomas nachlesen. Vielleicht geht ihm dann ein Licht auf. Doch nein,
wir lernen den Vf. auch als Philosophen kennen. Ein unbewegliches
Festhalten -des Willens an den begangenen Stinden ist eine psycholo-
gische Unmdglichkeit. KEs widerstrebt der geistigen Natur der
Seele, dafl sie in rein sinnlichen Vergniigungen, wie in Wollust und Un-
m#Bigkeit, ein fir sie begehrenswertes Gut erblicke (S. 113, 114). —
Hat der Vf. in seinem Leben noch niemals gehort, welches Endziel in
einer jeden Siinde liegt? Es ist die Selbstliebe: amor sui usque ad
contemptum Dei. Der Vf. hat also wieder die HIl. Schrift und die Viter
vergessen. — Der Zustand der meisten Verdammten wiire ferner der eines
vollendeten Wahnsinnes (S. 114). Je nachdem, etwas Wahnsinn
ist in jeder schweren Siinde schon hier auf Erden. Vom eigentlichen
Wahnsion kann weder hier noch dort die Rede sein. Ein Zwiespalt
zwischen Verstand und Wille, daBl der Wille nicht lieben kann, was der
Verstand ihm mit voller Evidenz als sein hdchstes Gut vorstellt,
ist allerdings absurd, aber eben deswegen auch nicht zu bebhaupten
(S. 114). Von welcher Evidenz spricht denn der Verfasser? Wird sie eine
iibernatiirliche sein? Aber Gott verweigert ja doch eine jede Gnade.
Ist diese Evidenz, daB Gott das hdchste Gut in der Ubernatur aus-
mache, eine natiirliche? Dann stehen wir mit beiden FiBlen im Sumpfe
des Pelagianismus. Also welche Erkenntnis haben die Verdammten von
Gott? Die Antwort findet sich im Compend. Theol. cap. 174 des heil.
Thomas, welches der Vf. selber zitiert. Ubrigens scheint der Vf. von der
Seelsorge nicht gar besonders viel zu wissen, Die habituati witrden ihm
sonst manches gelehrt haben. O diese Stubengelehrten! Wie lifit es
gich im trauten Zimmer gut philosophieren und Bacher schreiben! —
Ist nun aber der Zustand der Verdammten ein derartiger, daB selbst die
klarste und evidenteste Einsicht auf sie keinen Eindruck machen kann,
dann sind sie auch nicht zu verabscheuen, sondern zu bemitleiden (8. 115).
Keinen Eindruck? Doch. Es macht einen solchen Eindruck, daB sie
alle ihre Siinden aus Selbstliebe bereuen und sich bekehren mdchten.
Ob diese Selbstliebe eher Mitleid verdient, wird der Vf. besser wissen,
Wenn der Vf, nur uns Nichtphilosophen sagen wollte, warum diese
evidente Einsicht auf sie keinen Kindruck machen kann, daB8 sie die
Siinde aus Liebe zu Gott bereuen, oder wegen der Hafllichkeit der
Stnde an sich, so dafl sie ihre Selbstliebe ablegen? Sodann ist gar
nicht einzusehen, warum der reine Geist sofort nach der ersten freien
Wahl des Endziels und die Menschenseele nach dem Tode die Wahl-
freiheit zwischen Gut und Bdse verlieren sollte (8. 115).
Das schreibt der Vf. hier 8. 115 gegen S. Thomas? Was hat er uns
denn frither gesagt? 1V. These. Die Verdammten sind unfihig, irgend
einen moralisch guten Akt zu setzen (8. 78). Die Reue ist auch nicht ein
moralisch guter Akt, weil ihr dieGrundbedingung der Morali-
tit, die Freiheit, fehlt. Die Verdammten sind sogar unfiahig, mit



Literarische Besprechungen. 109

freier Selbstbestimmung einen sittlich guten Akt zu setzen, aber
gerade deswegen, weil ihnen die Bestdtigung der sittlichen
Freiheit unmoglich ist, gibt es bei ihnen auch keinen eigentlichen
Zuwachs der Siinde mehr (S.85). Also wer leugnet alle und jede Wahl-
freiheit zwischen Gut und Bose: der hl. Thomas oder der Verfasser?
Doch genug, —

Die Absicht und der FleiB des Vf. missen voll anerkannt werden.
Die Ausfihrung dagegen muB als eine miBlungene bezeichnet werden.
Das Material bedarf durchaus einer durchsichtigeren und besseren Bear-
beitung. Den hl. Thomas und seine Schule kennt der Vf. einfach nicht
genau, oder er will sie nicht niher kennen. Der hl. Thomas lehrt die
}Jnfreiheit des Willens der Verdammten nur inbezug auf die Selbstliebe,
In welcher sie ihre Gliickseligkeit schon im Diesseits suchten und
fanden, und dies ebenso im Jenseits fortsetzen. In allen {ibrigen
Dingen sind sie frei. Sie siindigen auch stets, und zwar formell, aber
sie haben keine neue Schuld, weil der Termin fiir Schuld und Verdienst
der Guten wie Bosen abgelaufen ist mit dem AbschluB des Diesseits. Aus
diesem Grunde will Gott keine Gnade mehr geben. Wollte er dies aber
auch, so wiirde die Gnade der gewéhnlichen Ordnung, de potentia ordi-
naria, gar nicht geniigen, weil sie nicht mehr mitwirken kénnen.
Der Vf. stoBt aber auch fortwithrend seine eigenen Grundsitze um, wirft
die einfache Beharrung im Bésen aus Mangel an Gnade mit der Ver-
stocktheit zusammen usw., was jede Verstindigung unméglich macht.
Will also der Vf. das StreitroB besteigen und gegen S. Thomas, sowie
die anderen Autoren ins Feld ziehen, so muB er doch etwas fester im
Sattel sitzen, als es tatsichlich der Fall ist.

Wien. P. Fr. Gundisalv Feldner, O. P.

2. Otto Bardenhewer: Geschichte der altkirchlichen
Literatur. Zweiter Band. Vom Ende des 2. Jahrhun-

derts bis zum Beginn des 4. Jahrhunderts. Freiburg i. B.
Herder 1903. 89 665 8.

Die kirchliche Literatur tritt im 3. Jabrhundert in ein neues Sta-
dium. KEin reges Bestreben zeigt sich iberall, den Inhalt der Lehrver-
kiindigung der Kirche wissenschaftlich zu bearbeiten, historisch-exegetisch
sicher zu stellen und philosophisch zu begrinden. Die Kirche sabh die
Notwendigkeit ein, den Inhalt der gottlichen Offenbarung zu einem ein-
heitlichen Ganzen zusammenzufassen und woméglich mit anderen Erkennt-
nissen zu vergleichen, zu vermitteln und auszusdhnen. Der orientalischen
Kirche fiel auch hier die fiilhrende Rolle zu; die lateinische Kirche hatte
iberhaupt noch nicht reden gelernt; eine christlich-theologische Termi-
nologie war ibr vollig fremd. Erst Tertullian, der gewaltige Presbyter
von Karthago, schuf diese Sprache. — Die griechische Philosophie hatte
schon den Apologeten eine mehr oder weniger fertige Terminologie dar-
geboten, Gerade dort begannen die Keime kirchlicher Wissenschaft zu
sprossen, wo profane Wissenschaft in voller Blite stand. Leben erzeugt
Leben, und Beispiel weckt Nachahmung.

Die Initiative gehdrt den Griechen; deshalb aber soll den Lateinern
nicht Unselbstindigkeit oder Untatigkeit vorgeworfen werden. Die okzi-
dentalische Literatur, einmal geschaffen, hat sich kraftvoll entfaltet und
ihre eigene Wege eingeschlagen. Zwischen orientalischer und okziden-
talischer Literatur besteht ein groBer Unterschied: die Hellenen bleiben
Idealisten. die Lateiner Realisten. ,



110 Literarische Besprechungen.

Die Kirchenschriftsteller des 3. Jahrhunderts werden richtig in
Orientalen und Okzidentalen eingeteilt, nicht in Griechen und Lateiner,
weil auch Lateiner in diesem Jahrhundert noch griechisch schrieben. Die
Schriftsteller des Orients sind so gruppiert: 1. Alexandriner von S. 13
bis 218, 2. Syro-Palastinenser von S. 219 bis 268, 8. Kleirasiaten von
S. 269 bis 320; und die Schriftsteller des Okzidents sind gruppiert:
1. Afrikaner von 8. 332 bis 495, 2. Romer von S. 496 bis 583, 3. die
iibrigen Okzidentalen von S. 584 bis 610. ‘

Alexandrien ist die Wiege der kirchlichen Literatur im Orient,
von da geht sie nach Palistina und endlich nach Kleinasien. Die Anfinge
der Katechetenschule in Alexandrien sind in Dunkel gehiillt; um 180, als
Pantdnus an ihrer Spitze stand, tritt sie in das Licht der Geschichte; sie
war aber damals ein schon lingst vorhandenes Institut, Pantinus ward
dorch Klemens, Klemens durch Origenes, Origenes durch Heraklas im
Vorsteheramte abgelost. Unter Origenes erreichte die Schule ihren hochsten
Glanz. Klemens hat deutlich gefithlt, daB die Kirche, wenn sie anders
ihrer Aufgabe gegeniiber der gesamten Menschheit gerecht werden solle,
nicht umhin koénne, auch auf dem Gebiete der Wissenschaft und der
Literatur den Wettstreit mit dem Heidentume aufzunehmen. Das kithne
Unternebmen, den christlichen Glauben mit der griechischen Philosophie
in Einklang zu bringen, war nicht ohne Gefahr; Klemens ist bedeutend
von der Kirchenlehre abgewichen. Diese Gefahr zeigt sich noch deutlicher
bei Origenes, ohne Zweifel der grofite Gelehrte, welchen die Kirche in
den drei ersten Jahrhunderten besessen hat. Er hat sozusagen alle Ge-
biete der Theologie selbst schon ausgemessen. Origenes Giberragte Klemens
an dialektischer Schirfe sowohl wie an spekulativer Tiefe. KErst er hat
die Idee ciner Verschmelzung der hellenischen Wissenschaft mit dem
positiven Christentum in groBem Stil zur Durchfihrung gebracht wund
ein durch Einheit und Geschlossenheit imponierendes philosophisch-theo-
logisches System geschaffen. Darin vor allem griindet seine Bedeutung
fir die Dogmengeschichte; daraus erklirt sich sein gewaltiger Einflu
auf die Mitwelt wie die Folgezeit. Lob und Tadel, Freunde und Feinde
haben von Anfang an einander gegentibergestanden. Die Feinde gewannen
die Oberhand, Origenes wollte streng kirchlicher Theologe bleiben, er ist
aber bis zu einem gewissen Grade Platoniker und Gnostiker geworden.
Er erlag der Gefahr wissenschaftlichen Ubermutes, der Uberschatzung der
Gnosis auf Kosten der Pistis, der Verflichtigung des kirchlichen
Positivismus durch nebelhaften Idealismus. Nachdem Origenes Alexandrien
hatte verlassen missen, grindete er zu Chisarea in Paliistina eine neue
christliche Philosophenschule, worin Logik, Dialektik, Physik, Mathe-
matik, Astronomie, Ethik, Theologie oder Erklirung der Hl. Schrift vor-
getragen wurde.

Weitere Alexandriner sind Dionysius, Theognostus, Pierius, Petrus.
Dionysius beschiiftigte sich in seinen Schriften mehr mit praktischen
Fragen; Theognostus, Pierius und Petrus befaBten sich mit wissenschaft-
licher Theologie. Theognostus und Pierius waren Anhénger von Origenes;
Petrus dagegen kritisierte stark dessen Lehrsystem.

In der zweiten Hilfte des 8. Jahrhunderts finden wir in Palistina
den Priester Pamphilus an der Spitze der Schule zu Cisarea. Die dortige
Bibliothek, angelegt durch Origenes, wurde bedeutend vergréBert durch
Pamphilus. In Jerusalem hat Alexander eine theologische Bibliothek
gestiftet, die aber meist nur Briefe enthielt.

Firmilian, Bischof von Cisarea in Kappodozien, schiitzte Origenes
sehr hoch. Gregor der Wundertiter, Bischof von Neocasarea in Pontus,



Literarische Besprechungen. 111

war voll der glihendsten Begeisterung fir den alexandrinischen Meister.
Der namhafteste Schriftsteller Kleinasiens im 3. Jahrhundert ist Bischof
Methodius von Olympus in Lykien geworden und er hat in leuchtenden
Lettern den Kampf gegen den Origenismus auf seine Fahne geschrieben,

. -Die Schriftsteller des Okzidents, Im 3. Jahrhundert nimmt
die kirchliche Literatur auch im Okzident einen bedeutsamen Aufschwung.
Aus Afrika gehen die meisten Schriftsteller hervor: Teurtllian, Cyprian,
Arnobius, Laktantius. Die Ausprigung eines Kirchen- oder Theologen-
Lateins war den Afrikanern vorbehalten, vor allem dem genialen Ter-
tullian, Seite 337 finden wir iiber denselben folgendes gelungene Bild:
Verschwenderisch fiberschiittet mit den glanzendsten Geistesgaben, schien
ér zum Hochsten befihigt und berufen zu sein; aber ohne harmonische
Durchbildung des Charakters, ohne Selbstbeherrschung und MaBigung,
ohne Ruhe und Besonnenheit, beschloB er seine Laufbahn als verbitterter
Sektierer an der Spitze eines Hiufleins toller Schwirmer. In kirchlichen
Kreisen batte Tertullian sein Ansehen verscherzt.

Cyprian, der gro8e Bischof von Karthago, ist eine wesentlich anders
geartete Personlichkeit als Tertullian, kein Genie, kein Mann der Spe-
kulation, aber ein klarer Kopf, ein reifer und edler Charakter und vor
allem ein ebenso weitblickender wie warmfiiblender Kirchenfirst., Das

ort ,Da magistrum®: kennzeichnet treffend das Verhiltnis Cyprians als
Schriftsteller zu Tertullian.

Rom hat im 3. Jahrhandert nur zwei bedeutendere Schriftsteller
hervorgebracht: Hippolytus, der nur griechisch, und Novatian, der nur
lateinisch geschrieben hat. Beide waren Gegenpapste. Gallien weist
nur einen Schriftsteller auf: Reticius von Autun; das Siddonauland
gleichfalls einen: Victorinus, Bischof von Petabio, dem heutigen Pettau
In Steiermark.

Wenn wir nun die Orientalen mit den Okzidentalen vergleichen,
80 finden wir, daBl sie sozusagen eine einzige Gelehrten-Republik bilden.

Klemens von Alexandrien wird nicht midde, die griechische Philo-
8ophie zu feiern als ein Werk géttlicher Vorsehung, als eine den Griechen
verlichene Gabe Gottes, als die Erzieherin der griechischen Nation zu
Christus hin. — Tertullian dagegen erklirt, die Philosophie sei leere
Verfilhrung, eine Nachiifferin und Verfalscherin der Wahrheit, die Mutter
und Ausriisterin der Hiiresien. Plato ist, nach Tertullian, der Gewiirz-
krimer aller Hiretiker geworden, und der arme Aristoteles hat die
Guostiker Dialektik lehren miissen.

Auf Klemens folgt Origenes, auf Tertullian Cyprian. Das Streben
des. Klemens war die Verschmelzung des Ertrages der griechischen

ilosophie mit den Lehren des Christentums; dieses Streben hat Origenes
durchgesetzt. — Cyprian ist der Philosophie vollig fremd gegeniiber-
gestanden, weit kihler und kilter noch als Tertullian. Tertullian, dieser
Feind der Philosophen, ist selbst Philosoph. Seine Schrift ,De anima“
18t die erste christliche Psychologie. Cyprian ist ganz und gar ein Mann
der Praxis und des Lebens.

. _ Dem Okzidentalen fehlt im allgemeinen der ideale Flug des helle-
Dischen Genius, die Beweglichkeit und Vielseitigkeit des Geistes, die Gabe
dpr Abstraktion und die Fruchtbarkeit der Phantasie. Er hat aber dafir
€lne kluge Verstindigkeit, welche die zweckmaBigsten Mittel auswahlt,
€in niichternes, aber scharfes Denken.

Hippolytus erinnert an Origenes, er ibertrifft an Fille des Wis-
8ens und Vielseitigkeit des Schaffens alle anderen Abendlinder des 3.
Jahrhunderts.



112 Literariscche Besprechungen.

Der zweite Band schlieBt mit einem Nachtrag der #ltesten Mér-
tyrerakten von der Mitte des 2. Jahrhunderts bis zum Beginn des 4.
Jahrhunderts und mit einem Anhang jidischer und heidnischer Schriften,
welche von den Christen Gbernommen und iberarbeitet worden sind.

Vorliegende Besprechung, fast wortlich dem Vf. entliehen, gibt nur
eine schwache Andeutung von dem reichen Inhalt dieses Bandes. Er ver-
dient volle Anerkennung. Derselbe katholische Geist, dieselbe warme
Liebe zu den Vitern beherrscht auch hier die ganze Darstellung. Dieser
Band ist modern im besten Sinne des Wortes. Mdge nur recht bald die
Fortsetzung folgen und uns auf immer von der Dogmengeschichte Har-
nacks befreien. Mdge dieser Band nur recht viele Leser finden; sie werden
aicht ohne reichen Gewinn aus dieser Quelle schdpfen.

Diisseldorf. P. Ceslaus Dier O. P.

3. B. W. Switalsky: Des Chalcidius Kommentar zu
Platos Tim#&us. Eine historisch-kritische Untersuchung.
1902. VI. 114 S. (Beitrdge zur Geschichte der Philo-

sophie des Mittelalters. Herausgegeben von Baeumker und
Frhr. v. Hertling. Miinster, Aschendorff. I1I1. Bd. 6. Heft.)

Der Vf., ein Schaler von v. Hertling und Baumgartner, hatte sich
urspriinglich auf Anregung sciner Lehrer vorgenommen, den Einflu des
‘Chalcidius auf die Philosophie des Mittelalters darzustellen, und was
cr uns wirklich bietet, die Untersuchung der Quellen, aus dem denen
Chalcidius geschopft haben mag, sollte zu dieser Darstellung nur
als Einleitung dienen. Indessen forderte die Quellenanalyse so viel Ma-
terial zutage, daB er glaubte, sich einstweilen mit deren Veréffentlichung
begniigen zu sollen. S. V.

Chalcidius hat nicht den ganzen Timéus kommentiert, sondern nur die
-erste Hilfte desselben, bis 53 C, und ebendiesen Teil hat er auch lateinisch
iibersetzt. Er erklirt im Prodmium, auch die Fortsetzung der Arbeit
liefern zu wollen, wenn sie den Beifall dessen finde, es sei ein gewisser
‘Osius, auf dessen Wunsch er sie begonnen habe. Sonstige Arbeiten von
ihm besitzen wir nicht, und auch von ihm selbst wissen wir nichts auBer
dem, was wir etwa8us seiner Schrift entnebmen kénnen. Der Kommentar
ist verhiltnismaBig umfangreich. Den 65 Seiten der lateinischen Uber-
setzung nach der Ausgabe von Wrobel,: Leipzig, Teubner 1876, entsprechen
410 Seiten des Kommentars, wobei noch inbetracht kommt, dall der ein-
leitende Teil des Timéus, der bis 27 D reicht, nicht miterklirt ist, so
daB der erliuterte Text sich auf 46 Seiten beschrinkt. Chalcidius hat
nun seine, als Kommentar zum ganzen Timius gedachte, Arbeit so ein-
gerichtet, daB er sie in 27 Kapitel einteilt, von denen jedes ein besonderes
‘Thema behandelt. Diese Themen sind dem Texte des Timéns in der
‘Weise entnommen, daBl sie auch in ihrer Reihenfolge sich so ziemlich
an ikn anschlieBen. ,Quorum omnium¥, sagt Chalcidius nach Angabe der
Kapitel oder Abhandlungen 8. 74, Wrobel, ,singillatim secundum ordinem
libri expositio fiet. Der vorliegende Kommentar behandelt nur die ersten
13 Themata, also fast genau die Hilfte der ganzen Anzahl. Die Aus-
legung des Textes selbst, der Siitze und der Worte, erfolgt zwar zum
Teil, doch erblickte Chalcidius seine eigentliche Aufgabe darin, die Lehre
des Plato in selbstindigen Exkursen vorzulegen und zu begriinden. Ein-
zelne Sitze des Textes dienen ihm zum Ausgangspunkte, andere finden
gich hier und da mit ihrer Kxegese unter die KErdrterungen verstreut, und
nur zaweilen nimmt er auch die Miene des Paraphrasten an oder macht



Literarische Besprechungen. 113

einen Anlauf zu formlicher Kommentierung. Die von ihm vorgetragene
Lehre sucht er nach Moglichkeit aus den Schriften Platos zu begriinden
) Was nun die Entstehungsweise seiner Arbeit betrifft, so hat zuerst
im Jahre 1849 ein franzosischer Gelehrter, Heinich Martin, in einer
Schrift: Theonis Smyrnaei Platonici liber de Astronomia auf die groSe,
meist wortliche Ubereinstimmung hingewiesen, die zwischen Chalcidius in
den Kapiteln 59—91 nach Wr. und einigen Abschpitten des viel fritheren
Theo besteht. Theo lebte im zweiten, Chalcidius friihestens zu Anfang
des vierten christlichen Jahrhunderts, und Martin meint, daB Chalcidius
das Gros seiner astronomischen Lehren aus Theo entlehnt und seine
Quellen lediglich iibersetzt habe. Nun beruft sich aber Theo seinerseits
wieder auf Adrast, einen wohl nicht viel fritheren peripatetischen Philo-
sophen und Mathematiker, als auf seinen Gewdhrsmann. Es ist also an
sich zweifelhaft, ob Chalcidius aus Adrast oder aus Theo geschopft
hat., Wahrend nun Martin sich fiir das letztere entscheidet, hat ein
anderer Gelehrter, E. Hiller, sich ftir das erstere ausgesprochen (Rhein.
Museum. Neue kolge 26. 1871. De Adrasti Peripatetici in Platonis
Timaeum commentario). Er behauptet, daB Chalcidius unmittelbar aus
einem von Adrast zu Tim#us geschriebenen Kommentar geschopft hat,
und Switalsky urteilt wohl zutreffend, da man ihm hierin gegeniiber
Martin recht geben misse.

Hier setzt nun die selbstindige Quellenanalyse Switalskys ein. Er
glaubt zunichst annehmen zu sollen, daB auch die Kapitel 92—118 dem
Inhalte nach aus Adrast sind. Beziiglich der Kapitel 109—112, in welchen
von dem Lauf der Venus und des Merkur gehandelt wird, hatte schon
Martin die Moglichkeit der Entlehnung aus einem Werke Adrasts ange-
nommen. Aber Switalsky fihrt noch mehr Partien aus Chalcidius auf
Adrast zuriick. Diese Teile ermittelt er durch Vergleichung des Chalci-
dius und des Theo. Da er nimlich auf der Annahme steht, daB Chalci-
dius den Theo nicht benutzt hat, so schlieBt er jedesmal, wo beide
libereinstimmen, auf Entlehnung aus Adrast. So glaubt er feststellen zu
konnen, daB Kp. 44—50 aus Adrast genommen sind. Auch wo hier Ab-
weichungen zwischen Chalcidius und Theo vorkommen, zeigt sich vielfach
eine Ubereinstimmung zwischen Chalcidius und Plutarch, dessen, freilich
jingerer, Zeitgenosse Adrast war, und so sieht man, daB Chalcidius auch
hier nicht selbstindig ist, sondern aus Adrast geschopft hat. Auf Grund
der Ubereinstimmung mit Plutarch und Theo oder auch anderer Indizien
wird ebenso gefolgert, daB Kp. 40—43 und ebenso die Kp. 32—39 auf
Adrast zurtickzufithren sind. Hier hat es aber mit den Kapiteln 356—39
— sie handeln von der Symbolik der Zahlen — eine besondere Bewandtnis.
Chalcidius hat sie mit Theo gemeinsam, aber wie Schmekel, Philo-
sophie der mittl. Stoa, iiberzeugend nachwies, hat Theo sie nicht aus
Adrast, sondern aus Thrasyll (er lebte zur Zeit des Tiberius) entlehnt.
Da man nun bei einem so unselbstindigen Schriftsteller wie Chalcidius
nicht wohl annehmen kann, dafl er in ein und derselben Materie — denn
die betreffenden Kapitel bei Chalcidius sind inhaltlich mit ihrer Umge-
bung verwandt — zwei Autoren zu Rate gezogen habe, so ist zu vermuten,
daB Thrasyll und Adrast aus einer #lteren gemeinsamen Quelle geschopft
haben, und Schmekel vermag als solche den Tim#us-Kommentar des
Stoikers Posidonius, des Lehrers Ciceros, nachzuweisen. Posidonius
18t also die Urquelle, aus der die Kapitel 35—39 geflossen sind, und Adrast
ist nur ihre nichste Quelle. Nun glaubt Switalsky, den von Schmekel
gewiesenen Spuren folgend, auch von den Kapiteln 8—22, die den Anfang
des chalcidianischen Kommentars bilden, annehmen zu ddrfen, da8 sie

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIX, 8



114 Literarische Besprechungen.

aus Posidonius sind, und dann tut er S. 88 den weiteren, groien Schritt
und erklirt, eine einheitliche Auffassung des ganzen Abschnittes, der sich
durch die Kapitel 8—113 bezw. 118 erstreckt, fithre leicht zu der An-
nahme, da8 derselbe mit EinschluB des groBlen astronomischen Teils,
dessen Kern die schon angefiihrten Kapitel 59—91 bilden, im Grunde
auf Posidonius basiere. Man mufite also, so heben wir hervor, auch an-
nehmen, daB Adrast in &hnlicher Weise aus Posidonius geschdpft hat,
wie Chalcidius aus ihm.

Indessen sieht sich Switalsky hier zu einer wichtigen einschrinkenden
Bemerkung gendtigt. Eine Reihe von Griinden, auf welche wir uns in
diesem kurzen Berichte nicht niber einlassen kdnnen, verbietet ihm, auch
die Kapitel 28—31 und 51—58 auf Posidonius zurickzufithren (S. 89 f.).
Man kann vermuten, daf diese Kapitel teils unmittelbar aus Adrast, teils
aus einem spiteren Griechen, der auch Numenius (200 n. Chr.) benutzte,
geflossen sind. Ks sei ndmlich wahrscheinlicher, sagt Switalsky S. 91,
daB ein Grieche, als daB ein unselbstidndiger Lateiner verschiedene grie-
chische Quellen kompiliert habe.

So glaubt denn der Vf. nachgewiesen zu haben, da zum mindesten
der weitaus grofite Teil des Abschnittes von 8—118 direkt oder indirekt
aus Adrast und letzthin aus Posidonius stammt.

Die Kapitel 141—190 handeln vom Fatum. Auch beziiglich dieses
Abschnitts wird die Qellenanalyse durch die Vorarbeit eines anderen
erleichtert. Gercke hat nimlich in der Abhandlung: Eine platonische
Quelle des Neuplatonismus (Rh. Mus. 41. 1886) darauf hingewiesen, daf}
der Abschnitt mit der Schrift Pseudo-Plutarchs megl siuapuévyg eine
Ubereinstimmung zeigt, die vielfach diejenige des wortlichen Abschreibens
ist. Gleichwohl kann man nach Gercke nicht schliefen, dal Chalcidius
die kleine pseudoplatarchische Schrift aufgenommen hat, weil der Kom-
mentar des Chalcidius viel reicher und besser geordnet ist. Gercke meint,
daBl die gemeinsame Quelle das Werk eines eklektischen Platonikers aus
der Zeit des Trajan ist (S. 91).

Fir die iibrigen Partien des Chalcidius mit selbstiindigen lehrhaften
Erérterungen — der Kommentar umfafit im ganzen 355 Kapitel — meint
der Vf.den Albinus als Quelle annehmen zu dtrfen. Man weiB, daB im 6.
Bande der Ausgabe Platos von Hermann S. 163—189 der didaoxaiixog des
Alkinous, eine Kinfiihrung in die Lehren Platos, sich abgedruckt findet.
Hinter diesem Alkinous verbirgt sich nach Freudenthal: Der Plato-
niker Albinos und der falsche Alkinoos, Berlin 1879, Albinus. Switalsky
sucht nun eine Menge von Ubereinstimmungen zwischen Chalcidius und
dem didaoxaiixog nachzuweisen, aus welchen dann nach ihm die Abhén-
gigkeit des ersteren von dem letzteren folgen soll, und da er tberdies,
gestltzt auf Zeller, dem freilich Freudenthal widerspricht, der Ansicht
zaneigt, daB Albinus einen Kommentar zum Tim#us geschrieben hat, so
vermutet er. da Chalcidius diesen Kommentar, als dessen Auszug er den
didaoxalixog ansieht, benutzt hat (S. 97—106).

Sein Endurteil ist dann folgendes: Die Urquelle fiir den chalcidiani-
schen Kommentar sei wahracheinlich der Timius-Kommentar des
Posidonius. Auch Albinus werde wohl gleich Adrast daraus ge-
schopft haben, so daB diese beiden blof als Zwischenglieder erschienen.
Wahrscheinlich sei indessen, daB ein spiterer Grieche, der auch Nume-
nius benutzt habe, einen einheitlichen Kommentar geschaffen, den Chal-
cidius blo8 zu iibersetzen brauchte (S. 113).

- Wir geben der Arbeit S.s. gerne das Zeugnis, daB sie mit FleiR
und Erudition verfertigt ist und auch eine schone Probe seines Talentes



Literarische Besprechungen. 115

darstellt. Sachlich ist auch, was die Herkunft der Partien von Kapitel
8—118 und von 141—190, d. h. ihre teilweise Abhingigkeit von Adrast
und einem Platoniker der trajanischen Zeit und letzthin von Posidonius
betrifft, die Darstellung S.s. nicht zu beanstanden. Was der Vf. dagegen
von der Abhéngigkeit des Chalcidius von Albinus sagt, scheint uns nicht
iberzeugend begriindet zu sein. Denn teils ist die Ubereinstimmung
zwischen beiden nicht so vorbanden, wie der Vf. es glaubhaft machen
mochte, teils erklart sich dieselbe einfach daraus, dal beide denselben
Autor kommentieren, beziehungsweise exzerpieren, teils mogen sie auch
einmal einen anderen Autor gemeinsam wiedergegeben haben. Auch das
ungiinstige Urteil iber Chalcidius oder seine griechische Vorlage, aus
der er iibersetzt hatte, scheint uns zu strenge. War Chalcidius bloB

bersetzer, so mufl er doch ein arger unverschimter Schwindler gewesen
sein. Wie konnte er sonst dem Osius, einem doch wohl angesehenen
Mann, schreiben: primas partes Timaei Platonis non solum transtuli, sed
etiam partis ejiusdem commentarium feci? (S. 4.) Ein solcher Schwindel
18t aber aus mehr als einem Grunde nicht leicht von ihm anzunehmen.
War er aber Verfasser, so mu der Tadel, mit dem seine Unbedeutendheit
und Unselbstindigkeit bedacht wird, zum guten Teil jenen ,Griechen*
treffen, der doch als Schopfer des einheitlichen Kommentars immerhin
eine achtungswerte Leistung zu wege gebracht hat. Wir konnten leicht
zeigen, daB eine Anzahl sachlicher Ausstellungen S.s. an Chalcidius teils
unberechtigt, teils von zweifelhafter Berechtigung sind. DaB aber in
astronomischen und mathematischen Erérterungen Vorlagen benutzt wurden,
kann in Anbetracht des technischen Charakters der Materie nicht beson-
ders anstofig sein, und in der wichtigen und praktischen Frage vom
Fatam mogen auch so manche Aussprachen von friiheren vorhanden
gewesen sein, wie z. B. iiber das Verbhiltnis zwischen géttlicher Vorher-
bestimmung und menschlicher Freiheit, daB ein Anschlu8 oder eine Anleihe
daraus nahe lag. Wir halten iibrigens selbst den Chalcidius fiir keinen
Mann von betrichtlicher spekulativer Begabung; daB er das nicht war,
zeigen z. B. seine Ausfithrungen und Auslegungen betreffs der platonischen
Materie, ebenso seine Ausfihrungen iiber den aristotelischen Begrift der Seele
als Entelechie, den er absolut nicht versteht, und seine Kommentierung der
aristotelischen Stelle Phys. I. 9 iiber die Materie. Indessen ist seine
Arbeit immerhin fiir das Verstindnis Platos wertvoll, was aber auch von
Switalsky anscheinend nicht bestritten wird.

Dottendorf b. Bonn. Rolfes.

4. Engelbert Krebs: Studien iider Meister Dietrich, ge-

nannt von Freiburg. Freiburg i. B. 1903. VI, 79 &.

Vorliegende Schrift ist ein als Dissertation eingereichter und ge-
druckter Teil eines umfassenden Werkes: ,Studien iiber Meister Dietrich,
genannt von Freiburg“, welches der Vf, mit einem Anhange von KEditionen
und Exzerpten verdffentlichen wird. Uber Meister Dietrich ist bis jetzt
meist in mehr sporadischer und gelegenheitlicher Weise gehandelt worden
von Quétif-Echard (1., 510 ff.), Denifle (Chartul. II., 143, 148: Archiv fiir
Literatur- und Kirchengeschichte d. M.-A. II., 210, 228, 240, 421, 528
und 647), Hauréau (Histoire littéraire de la France XXVIL, 74—79),
Feret (La faculté de théologie de Paris I11., 449 f.), Hurter (Nomenclator
1V., 387, Anm. 2), Michael (Gesch. d. deutschen Volkes IIL, 124, 146,
424) usw. Kine eingehende Untersuchung der Lebensverhaltnisse ]_)1'et-
richs von Freiburg, eine Analyse nnd Wiirdigung und ausgewahlte Edition
Eelner bisher ungedruckten Schriften und eine Charakterisierung seiner

St



116 Literarische Besprechungen.

wissenschaftlichen Eigenart im Rahmen gleichzeitiger Geistesgeschichte
ist in hohem MaBe zu begriilen. Es gehoért zudem die an Albert d. Gr.
sich anschlieBende deutsche Dominikanerschule (Ulrich von StraBburg,
Dietrich von Freiburg, Johannes Lektor von Freiburg, Jobhannes von
Lichtenberg usw.) zu den beachtenswertesten, aber bis zur Stunde am
wenigsten erforschten Richtungen der Scholastik. Es ist dieser Schule
ein Zug ins Mystische eigen (Eckhart, Tauler, Seuse, Johannes v. Tambach
haben diese Richtung weiter ausgebildet), desgleichen eine groBe Vorliebe
fiir naturwissenschaftliehe Studien. Die Methode dieser unmittelbaren und
mittelburen Schiiler Alberts d. Gr. bewegt sich in einer gewissen Unab-
hingigkeit von dialektischer GesetzmiBigkeit. In der Vorrede zu seiner
Dissertation kiindigt der Verfasser hinsichtlich der biographischen Ver-
haltnisse Dietrichs neue Resultate an, wonach z. B. aus einem Dietrich
von Freiburg im Breisgau ein Dietrich von Freiburg in Sachsen wird.

Hier bietet Dr. Krebs kritische Studien zur Philosophie Dietrichs,
er behandelt seine Kosmologie, seine Lehre vom Intellekt, er bespricht
Dietrichs Stellung zu den Hauptproblemen der Zeitphilosophie und charak-
terisiert die Personlichkeit dieses nicht bloB wissenschaftlich hervorragenden,
sondern auch im praktischen Leben als Ordensprovinzial usw. energisch
und segensreich wirkenden Scholastikers. Der Vf. findet in der Philo-
sophie Dietrichs einen Synkretismus von Aristotelismus, Augustinismus und
besonders Neuplatonismus, er weist auch auf den dfteren Gegensatz Diet-
richs zum hl. Thomas von Aquin hin, ein Gegensatz, der bei einem
Dominikanerprovinzial in Hinblick auf die strengen Bestimmungen der
Generalkapitel des Ordens (vgl. Reichert, Acta Capitulorum generalium.
vol. L. pag. 199, 204, 235) auffallend sein dirfte.

Einige Ausfiilhrungen des Vf. ddrften etwas klarer gefaBt sein, so
z. B. S. 30 die Erdrterung Ober Augustins Lehre vom abditum mentis
und der Gottebenbildlichkeit, die auch nicht durch Augustinuszitate belegt
ist und wenigstens in dieser Formulierung nicht ganz richtig sein diirfte.
Auch die Darlegungen S. 51 iber das Erkennen der Wahrheiten im Lichte
der prima veritas geben leicht schiefer Auffassung Raum. Die Auffassungen
Augustins, Bonaventuras und seiner Schule (bes. Matteo d’Acquasparta)
und des Aquinaten (vgl. S. Th. I. q. 84. a. S.) laufen hier in eins zu-
sammen. Referent hofft diesbeztiglich in Bilde eingehende Studien
namentlich iiber Acquasparta bieten zu kdonen.

Als Anhang seiner Dissertation fagt Vf. in hdochst dankenswerter
Weise einen systematischen Katalog der erhaltenen und nicht erhaltenen
Werke des Meisters Dietrich, die sich auf Ordensangelegenheiten, Natur-
wissenschaften, Philosophie und Theologie verteilen. Die bedeutendsten
und umfassendsten Handschriften der Werke Dietrichs sind Cod. Vat.
Lat. 2183 und Cod. Erf. Ampl. F. 72. Letzterem Codex hat Vf. die Belege
far seine Darstellung des philosophischen Systems Dietrichs entnommen.

Wir scheiden von dieser inhaltreichen Dissertation mit der gespann-
testen Erwartung auf des Vfs. groBeres Werk (iber Dietrich, das aufler
der Philosophie auch die Lebensgeschichte und besonders die natur-
wissenschaftliche Bedeutung dieses Scholastikers (Optik, Astronomie und
Chemie) behandeln wird.

An Druckfehlern fielen uns auf: S. 10 Anm. 5: Sighard stat Sighart,
ibid. Anm. 6: Schmidt statt Schmid. S. 28 Anm. 5: Albert statt Abert.
S. 68 Z. 8 v. u. ist zitiert Antonius Sienensis Biblioth. ord. fr. Praed.
Es ist hier Antonius Senensis gemeint, der ein Portugiese (A. de Sena-
Senensis) war und mit der Stadt Siena nichts zu tun hat.

Eichstitt. Dr. M. Grabmann,



Literarische Besprechungen. 117

2. Joseph Clemens Kreibig: Psychologische Grund-
legung eines Systems der Wert-Theorie. VIIL, 204 S.
Wien, Holder 14902.

) Der Vf. vorliegender Schrift stellt sich die Aufgabe, auf rein induk-

tivem Wege ,die psychologischen Merkmale und die Relationen der
Werterscheinung nachzuweisen und hierauf zu zeigen, in welcher Weise
sich aus dieser deskriptiven Grundlage ein philosophisches System der
Werttheorie ergibt“ (S. III). .

Die acht Teile, in welche das Werk gegliedert ist, lassen sich in
drei Gruppen zusammenfassen. Zunfichst behandelt der Verfasser 'die
» Werterscheinungen“, ihre Merkmale und Gesetze im allgemeinen in drei
Teilen: 1. ,Einleitung und Vorblick auf die Werterscheinungen®, 2. ,Psy-
chologie der Wertgefiihle und allgemeine Wertgesetze“, 3. ,werttheoreti-
8che wichtige Grundlehren und Begriffe der Willenspsychologie“. Die
psychischen Erlebnisse werden auf vier ,Grundseiten“ zuriickgefithrt:
Ewpfinden, Denken, Fithlen, Wollen, und das Gefiihl als psychologisches
Fundament alles Wertens hingestellt. Die Analyse der Werterscheinun-
gen filhrt zu folgender Definition: ,Unter Wert im allgemeinen ver-
8tehen wir die Bedeutung, welche ein Empfindungs- oder Denkinhalt
vermdge des mit ihm unmittelbar oder associativ verbundenen aktuellen
oder dispositionellen Gefiihles fiir ein Subjekt hat“ (8. 12). Ein Objekt
wird gewertet, insofern es eine Lust- oder Unlustreaktion ausldst, die
Bich psychologisch aus einer Forderung oder Hemmung der psychischen
Tatigkeit ergibt. Hochstes, d. h. wertvollstes Gut schlechthin ist daher
ndie moglichst reiche Entfaltung und Betdtigung der geistigen und leib-
lichen Krifte des Menschen“ (S. 18). Der Wille ,ist auf die Verwirk-
lichung von Werten gerichtet, ,wird durch Wertgefiihle determiniert“
und ,im Falle eines Motivenkonfliktes durch das michtigste Wertgefiihl
determiniert* (S. 80, 81). — Im IV., V. und VI. Teil werden die ein-
zelnen Wertgebiete bebandelt, welche durch spezielle Determinationen
des allgemeinen Wertkriteriums und des allgemeinen Wertfundamentes
begrenzt werden. Der Gegensatz von ,gut* und ,schlecht® im Sinne von
»lustauslosend“ und ,unlustausléosend* wird bezogen auf das Subjekt des
Wertenden oder auf ein fremdes Subjekt, oder er sieht bei einer Hin-
gabe an das Objekt von aller Beziehung auf das eigene oder fremde
Subjekt ab; so unterscheiden sich das autopathische, heteropathische, ergo-
pathische Wertgebiet. Das psychische Fundament der Autopathik,
deren Hauptteil die Hygienik bildet, ist das ,an eigen-lustauslosende und
eigen-unlustauslésende Inhalte“ gekniipfte Wertgefiihl, ungenau bezeichnet
nSelbstliebe“. Den bedeutsamsten Teil der Heteropathik und tiberhaupt
der ganzen Timologie bildet die Ethik; ihr eigenes Objekt ist die Ge-
Sinnung, d. i. die dauernde feste Willensrichtung. Die Gesinnung ist
ethisch gut, wenn sie fremde Lust zu wecken oder fremde Unlust zu
hemmen strebt; sie ist ethisch bése, wenn sie fremde Unlust auszuldsen
oder fremde Lust zu unterdriicken geneigt ist. Die Ergopathik wertet
bach den Gegensiitzen ,schon“ und ,hdBlich“ und umfaBt hauptsichlich
die Asthetik. — Im VIIL Teil, ,Wertformeln“, werden die gewonnenen

esultate auf mathematische Formeln gebracht. Der VIII, Teil fiigt
neinige Bemerkungen zur timologischen Grundlegung der Padagogik“ an.
Neben der psychologischen Erklirung der Werterscheinungen sucht der
f. auch die entwicklungstheoretische Seite der Phinomene zur Geltung
zu bringen. Das letzte Ziel seiner Arbeit sieht der Vf. im Nachweis
»dal die Ableitung der timologischen Reaktionen aus aktueller oder



118 Literarische Besprechungen.

dispositioneller Lust und Unlust des Einzelsubjektes weder zum Hedo-
nismus noch zum psychologischen Endimonismus, am wenigsten aber
zum Panegoismus fihre, sondern notwendig eine energetische Lebensauf-
fassung bedinge“ (8. III), die auf allseitige Entfaltung der Anlagen geht.

Trotz unseres prinzipiell verschiedenen Standpunktes koénnen wir
dank der wissenschaftlichen Genauigkeit, welche der Vf. in Feststellung
der tatsichlich gegebenen psychischen , Erlebnisse“ anstrebt, vielfach mit
seinen Resultaten einverstanden sein. Die Wurzel aller Differenzen liegt
auf dem Gebiete der Erkenntnistheorie. Wahrend der Vf. in dieser Hin-
sicht ,moglichste Indifferenz“ beobachten mdchte, stellt er sich tatsiichlich
oft genug auf den idealistischen Standpunkt, der gerade der urspriing-
lichsten KEmpirie widerspricht. Eine Indifferenz auf diesem fir jede
wissenschaftliche Untersuchung grundlegenden Gebiet ist einfach nicht
mdglich. Nicht das ,Gefihl“, sondern der Wille bildet das psycholo-
gische Fundament der , Werterscheinung®. Die Tatsache, dafl alles Wollen
auf Verwirklichung von Werten gerichtet ist, zeigt klar, dal Lust und
Unlust nicht AuBlerungen einer eigenen ,Grundseite“ sind, sondern im
Willen wurzeln, der selbst dem sinnlichen und intellektuellen ,Erkennt-
niselement“ entsprechend zwei sich harmonisch verhaltende ,Grundseiten,
eine sinnliche und eine intellektuelle, darstellt. Ein ,Empfindungs“- oder
wDenkinbalt* motiviert den Willen nur insofern, als der Wille selbst,
bewuBBt oder unbewufBt, ein Streben auf das vorgestellte Objekt #duBert
und ihm so eine ,Gefithlsbedeutung® verleiht; durch Verwirklichung des
Wertes geht das Streben naturgemiB in Lust ttber. Der Wert ist aber
deshalb kein ,subjektives Ph#nomen“, sondern etwas Relatives, vom
Subjekt und Objekt Bedingtes. Die Trennung der Timologie und Ethik,
sowie die widerspruchsvolle altruistische Auffassung der Ethik gehen aus
dem falschen Standpunkt, den der Vf. einnimmt, hervor. Dieser macht
es ihm unmoglich, Metaphysik von Ethik zu scheiden und die den Indi-
viduen gemeinsame Natur als Grundlage der Ethik aufzufassen; mit seinem
Wertbegriff betritt er indes doch den #ngstlich gemiedenen Boden der
Metaphysik. — Ungeachtet dieser prinzipiellen Gegensitze heben wir
anerkennend hervor, daB vorliegende Schrift durch ihren streng sach-
lichen Ton und reichen Gebalt an empirischem Material sehr anregend
ist fir die Untersuchung des Wertproblems.

Rom (S. Anselmo). P. Laurentius Zeller O. S. B.

6. Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen
" der bloBen Vernunft. Herausgegeben und mit einer Ein-

leitung sowie einem Personmen- und Sachregister versehen
von Karl Vorlinder. 3. Aufl. XCVI, 260 8. Leipzig,
Diirr 1903.

Der kundige Herausgeber der ,Kritik der reinen Vernunft“ (O. Hendel
1899), und der ,Kritik der Urteilskraft* (Dirr 1902) bietet hier in dritter
Auflage Kants ,philosophische Religionslehre“. Dem Texte ist die zweite
Original-Ausgabe zugrunde gelegt, die Abweichungen von der ersten und
die Varianten der tibrigen Ausgaben sind notiert, die vom Herausgeber
selbst mit Recht vorgenommenen Textinderungen sind in einem beson-
deren Verzeichnis zusammengestellt (S. LXXVIII statt 1028 sollte es
heilen 85%3). Den die Schrift selbst betreffenden einleitenden Ausfithrun-
gen ist eine klare Darstellung tiber den religidsen Entwicklungsgang Kants
vorausgeschickt, — Wenn der Herausgeber meint, es sei Kant nicht ge-
lungen, eine ,dauerhafte und endgtltige Grundlage der Religion zu



Literarische Besprechungen. 119

schaffen“ (S8, XLVI), so teilen wir seine Ansicht, finden aber den Grund
nicht darin, daB die Religion eine Gefiihlserscheinung ist, sondern darin,
dal Kant ihre metaphysischen Voraussetzungen und damit jede feste
Ordnung und jede Wissenschaft prinzipiell aufgehoben hat; mit Schlag-
wortern kann man sich iiber die Tatsachen, in welchen sich die Prin-
zipien der neuen Philosophie auswirken, nicht hinwegtiiuschen. Hier hat
wohl Hegel recht, wenn er in seiner Geschichte der Philosophie schreibt
(I. Bd., S. 814): ,Wirde es Ernst mit der Philosophie, so wire nichts
wiirdiger, als iiber Aristoteles Vorlesungen zu halten.“
Rom (S. Anselmo). P. Laurentius Zeller O. S. B.

7. Alfred Wolf: ,Seele?* Die Moral- und Kraftfrage der
Gegenwart, zur Vereinigung der Lehre Jesu mit der Philo-
sophie. 54 S. Leipzig, Fiedler 1902.

Der Vf. nimmt eine ,im Weltraume fein verteilte geistige (!) Urma-
terie“ (S. 8) an und glaubt, ankntpfend an die Kant-Laplacesche Theorie,
die Bildung der Planetensysteme, die Entstehung der Lebewesen, die
Entwicklung der Menschheit seien gleichartige Regungen des lebendigen
All. Allen Wesen wohnt daher eine doppelte Neigung inne, ,ein Trieb
zum eigenen Bewegen, zum Enteilen“, ,ein Getragen- und Gehaltensein-
wollen vom zentralen Kraftpunkt®, von dem sie ausgingen. ,Seele ist
das beharrende Streben nachvollstindiger und unter dieser
Voraussetzung moglichst intensiver Teilnahme an den Rie-
Senprozessen des magnetischen Weltzentrums. Alle Lebe-
wesen sind nur Erscheinungsformen dieses Strebens. Darch-
dringend leuchtet diese Universalidee in den ganzen Kreis unserer Erfahrung
hinein“ ... und ,die allbegliickende Moral und Religionslehre Jesu geht
als unmittelbare, tatsichliche Wahrheit aus ihr hervor® (S, 53). —

Wir konnen den phantasievollen , Betrachtungen“ des Vf. keine
wissenschaftliche Bedeutung beimessen und miissen die Verquickung dieses
onismus mit ,der Lehre Jesu“ als MiBbrauch der Religion ansehen.

Rom (S. Anselmo). P. Laurentius Zeller O. S. B.

8. Kurt Geifsler: Die Grundsitze und das Wesen des
Unendlichen in der Mathematik und der Philosophie.
Leipzig, Teubner. VIII, 417 8.

Der Vf. versucht eine Wesenserklirung des Mathematisch-Unendlichen
aufzustellen, die als méglich gelten kann. Er will nicht bebaupten, sie
8ei die einzig richtige Lehre. Seine Arbeit besteht aus drei Teilen.
Erstens haben wir eine Reihe von mathematischen Betrachtungen, die im
Licht der Weitenbehaftungstheorie des Autors angestellt werden und
dazu dienen sollen, uns die tatsichliche Anwendung des Unendlichen in
der Mathematik zu veranschaulichen. Diese mathematischen Darstellungen
filllen den groBten Teil des Buches aus (bis S. 297). Ihnen schlieBt sich
ein historischer Uberblick tiber die Unendlichkeitstheorie an (8. 297—335).

m dritten Teil finden wir plutarchische Auseinandersetzungen iiber die

eitenbehaftungslehre des Verfassers und Versuche, dieselbe fiir nicht
mathematische Gebiete fruchtbar zu machen.

. Der mathematische Teil hat viele Vorziige. Darin offenbaren sich
die ausgedehnten Kenntnisse und die ausgezeichnete exegetische Gab-e
des Autors. Der Inhalt aber befriedigt uns weniger. Vergleichen wir
das GeiBlersche Werk mit Couturats griindlicher und eleganter Abhand-
lung’ ,De l'infini mathématique* (Paris 1896), so finden wir, daB der



120 Literarische Besprechungen.

deutsche Gelehrte die wichtigste moderne Anwendung des Begriffes des
Unendlichen in der Mathematik dbersehen hat. Erst im historischen Teil
(S. 326—332) wird Georg Cantor mit seiner Lehre vom Transfiniten iiber-
haupt erwidhnt, wihrend Couturat die grundlegenden Arbeiten dieses
genialen Forschers iiberall zu wiirdigen versteht, Es kann nicht in Ab-
rede gestellt werden, daf Geilller die Verdienste und Bedeutung Cantors
durchaus verkannt hat.

Anderseits finden wir auch die Betonung der Notwendigkeit des Unend-
lich-Kleinen fir die mathematische [Forschung, diebei Geifller tiberall hervor-
tritt, far unberechtigt. Tatsidchlich ist das Unendlich-Kleine nach dem Urteil
vieler hervorragender Mathematiker von gar geringer Bedeutung fdr ihre
Wissenschaft. Zur Lésung der meisten Probleme, die Geilller im mathemati-
schen Teile seines Werkes behandelt, gentigt der richtige Grenzbegriff volls-
tindig. Dabei haben wir wirklich nur mit dem Endlichen zu tun. Unser Vf.
scheint aber besonders in seiner Kritik iiber Newton (vgl. S. 304 ff) —
kein tieferes Verstindnis fiir diesen Begriff zu haben. Wir mochten ihn
nur auf die Kapitel 39 und 40 von Russell ,The Principles of Mathe-
matics“ Vol. I (Cambridge 1903) hinweisen. Uns bleibt die Uberzeugung,
daBl simtliche mathematischen Tatsachen, die von Geifller angefiibrt
werden, sich durch die alte aristotelische Distinktion zwischen dem poten-
ziellen und aktuellen Unendlichen vollstindig erklidren lassen. Die viel
wichtigere und interessantere Frage, wie das Mathematisch-Transfinite
philosophisch zu begriinden ist, wird leider gar nicht beriihrt.

Beziiglich des historischen Teiles des Werkes mdchten wir nur
unser Bedauern dariiber aussprechen, daBl die groflen nachtridentini-
schen Scholastiker dem Vf. unbekannt sind. Sie h#tten ihm gute Dienste
leisten konnen. Den hl. Thomas selbst scheint Geilller nicht gelesen zu
haben, sonst kdonnte er nicht behaupten (S. 301), daBl nach ibm die Be-
ziehung ,negativ unendlich“ far Gott passe.

Endlich, um die Philosophie unseres Autors zu berithren, miissen
wir bekennen, dafl der Thomist viel Anregung in diesem Werke finden
wird. Den Scharfsinn und die spekulative Begabung seines Vfs. wird er
bewundern. Es wird ihm aber leid tun, daB Geifller niemals Gelegenheit
gehabt hat, eine griindliche aristotelisch-thomistische Schulung zu genieBen.
Dadurch wire ein solcher Mann sicherlich instand gesetzt worden, einen
Beitrag von dauerndem Wert zur Ldsung des Unendlichkeitsproblems in
der Mathematik zu liefern.

Eine Kritik des Geifilerschen ,metaphysischen Relativismus¥, wie es
in diesem Werk angedeutet wird, konnen wir hier nicht geben. Zum
SchluB méchten wir nur noch bemerken, Seite 13 und sonst werden der
Vorstellung Eigenschaften zuerkannt, die wenigstens nach peripatetischer
Auffassung nur dem Begriff zukommen, Viele Irrtimer des Vf. wiren
vermieden worden, wenn er zu einer rechten Einsicht,in den Unterschied
zwischen der relatio secandum dici und secundum esse gelangt wiire.

Maria-Laach, P. Augustinus Daniels O. 8. B.

Y. Lazar Roth: Schelling und Spencer. Eine logische
Kontinuitit. (Berner Studien zur Philosophie nnd ibrer
Geschichte. Bd. XXIX.) Bern, Sturzenegger 1901. 63 8.

Der Vf. dieses schwungvoll geschriebenen Schriftchens will ,eine
begriffliche Analogie zwischen der deutschen Naturphilosophie und Spencer*
nachweisen. ,Es soll dies die logische Kontinuitit der Gedanken zeigen,
wie die Macht der innerenIdee beialler Verschiedenheit des Ausgangspunktes,



Literarische Besprechungen. 121

—

dgs Charakters und der kulturellen Entwicklungen, zum gleichen Ziele
hinstrebt“ (S. 7). Im ersten Kapitel wird die Entwicklungslehre im all-
gemeinen kurz besprochen. Das zweite Kapitel bringt eine Darstellung
der Naturphilosophie Schellings. Im dritten Kapitel wird die Philosophie
Spencers skizziert. Am SchluB desselben werden sieben Punkte der
Kongruenz zwischen Spencer und Schelling konstatiert. Der idealistisch-
monistische Standpunkt des Verfassers ist durchaus zu verwerfen; seine
Arbeit bezeugt eine grofe Belesenheit.
Maria-Laach. P. Augustinus Daniels O. S. B.

10. Rudolf Eisler: Wirterbuch der philosophischen Be-
griffe. Historisch - quellenméssig bearbeitet. Zweite, vollig
pneu bearbeitete Aufl. 1. Lief. Berlin, Mittler u. Sohn. 1904.

Eislers Unternehmen, eine Geschichte der Begriffe zu geben, wurde
mit Beifall aufgenommen. Wir wollen nicht den philosophischen Stand-
punkt des Verfassers kritisieren, sondern nur die Bebandlung der Scho-
lastik ins Auge fassen. Dieselbe kann uns nicht befriedigen, auch wenn
wir die Schwierigkeit der Darstellung von seiten eines AuBenstehenden
wiirdigen. Unter den Speziallexika ist angefilhrt das Thomaslexikon von
L. Schiitz (gedruckt ist Schulze) 1895. Es bitten benutzt werden kdnnen
G. Reeb, Thesaurus Philosophorum, letzte Ausgabe bei Lethielleux, Paris
1891, und Zama-Mellini, Lexicon Scholasticorum Verborum, zuerst ge-
druckt zu Littich 1836. Sylvester Maurus Quaestiones philosophicae
(Lemans 1875) und Zigliaras Summa philosophica haben gute Indices.
Wir haben im ersten Hefte folgendes angemerkt. Unter ,Absicht“ heifit
es: Nach den Scholastikern ist die Absicht (intentio) ein virtutis appeti-
tivae actus, actus voluntatis. Es gibt intentio absoluta, actualis, habi-
tualis, animalis, bona, mentalis. Die termini sind nach Schiitz aufgezihlt.
Aber eine solche bloB alphabetische Aufzéihlung dient zu nichts. Dasselbe
gilt von dem Satze (Seite 2 unter Abhingigkeit): Die Scholastiker unter-
8cheiden eine dependentia essentialiter und accidentaliter, causalis, rela-
tiva, personalis. Dabei wird auf Goclen Lex. phil. verwiesen. Seite 3
steht: ,Als absolut wird Gott tbrigens schon von Thomas (Absolutum
secundum quod in se est. Sum. theol. I. qu. 85, 3) bezeichnet. Im
genannten Artikel ad 3 heifit es aber: ,Pars aliqua dupliciter potest
cognosci, uno modo absolute, secundum quod in se est . . . alio modo
secundum quod sunt partes huius totius. Unter Abstraktion sind viele
gute Stellen aus den Scholastikern zitiert; ebenso sind die Begriffe actus
et potentia richtig entwickelt. Von den elf Affekten, die Thomas unter-
scheidet, sind nur vier angefiihrt. An dem zitierten Orte (I. IL qu. 26 f.)
héitten auch die tbrigen gefunden werden kénnen.

Seite 36 ist zu lesen: ,Als ,ewige Wahrheiten“ sind die Begriffe
Gottes u. a. angeboren, das lehren die Scholastiker allgemein.“ Ebeunso
Seite 117: Den Scholastikern gelten die Axiome als uns angeborene
newige Wahrheiten“. Hier ist dem Lexikon eine Verwechslung begegnet.
Die Axiome sind nicht ewig im menschlichen Geiste, der ja selbst nicht
ewig ist, sondern im Geiste Gottes, oder ohjektiv, da sie niemals falsch
8ein konnen. Die angeborenen Ideen siud der Scholastik fremd. Als
Gewahrsmann fiir die scholastische Philosophie wird am meisten K. Prantl,
Geschichte der Logik im Abendlande, benutzt. Dieser Autor hat aber,
wohl aus Geringschiitzung, sich o6fter nicht die Mithe genommen, in den
Sinn der bebandelten Lehren einzudringen. Wie leichtfertig er urteilt,
beweist u. a. folgendes. Band III, 246 sagt er: , Die kurze Abhandlung De



122 Literarische Besprechungen.

intellectu et intelligibili zeigt uns neben dem gewdhnlichen thomistischen
Dualismus zwischen Singulirem und Allgemeinem eine entschiedene
Bezugnahme auf Scotus, indem als Gegenstand der Wortbedeutung
nur die subjektiv-begriffliche Auffassung, nicht aber die species intelligibilis
bezeichnet wird. Vox exterior neque significat ipsum intellectum, neque
speciem intelligibilem neque actum intellectus, sed conceptionem qua
mediante refertur ad rem.* Nun ist aber das genannte Opusculum eine
Zusammenstellung von Texten des hl. Thomas, und die angefiihrte Stelle
findet sich De pot. qu. 9. a. 5 c., ist also zu einer Zeit geschrieben, da
Scotus kaum gehoren war. Wenn der Vf, noch Zeit findet, fiir die Scho-
lastik bessere Quellen zu benutzen, so wird sein Werk auch unserseits
empfohlen werden kénnen.
Linz. Dr. Ignaz Wild.

11. Maximilian Lewels: John Stuart Mill, Die Stellung
eines Empiristen zur Religion. Inauguraldissertation. 8°.
100 S. Miinster 1902.

Die vorliegende Dissertation setzt es sich zur Aufgabe, die Wendung
niher zu untersuchen, die sich bei Mill (1806 —1873) beziiglich seiner
Auffassung des religiésen Problems vollzog. Anfangs purer kmpirist im
positivistischen Sinne, sah Mill in seinem spiteren Leben ein, dall der
Fmpirismus mit Notwendigkeit tiber sich selbst hinausweise, ja, am Schlusse
seines Lebens begann er die Metaphysik mit freundlicherem Auge zu be-
trachten und machte sogar den Versuch, auf empirischer Basis eine Religion
aufzubauen, Ist auch das Resultat, zu dem er gelangte, wertlos,! das
Ringen nach Religion bei einem Denker, den seine ganze Geistesrichtung
von der Religion abziehen sollte, bleibt immerhin beachtenswert und ist
nicht ohne apologetisches Interesse.

Wien. Prof. Dr. E. Seydl.

12. Nietzscheana.

1) Albert Lang: Nietzsche und die deutsche Kultur. 2.
verm. Aufl. Kodlo, Bachem 1903. gr. 8° 59 S,

2) Raoul Richter: Friedrich Nietzsche. Sein Leben und
sein Werk. Leipzig, Dirr 1903. gr. 8°. VI u. 288 S.

3) Arthur Drews: Nietzsches Philosophie. Heidelberg,
Winter 1904. gr. 8°. X u. 561 S.

1) Langs Arbeit umfalit in ihrer erweiterten Gestalt zwei beach-
tenswerte Abhandlungen. Die erste, ,Das Kulturproblem* betitelt,
behandelt die Frage: Wie urteilte Nietzsche in seiner ,romantischen“
Periode, da er unter dem Einflusse Schopenhauers und Wagners stand,
iber die moderne deutsche Kultur, und welches Kulturideal stellt er selbst
auf. Die zweite Abhandlung untersucht den Zusammenhang, der zwischen
sDarwin und Nietzsche“ besteht. Ks stellt sich heraus, dafl Nietz-
sches Lehre vom Ubermenschen, und was damit zusammenhingt, sich sehr
leicht als logische SchluBifolgerung aus den darwinistischen Prinzipien
deduzieren liBt, wenn man letztere auf das Gebiet des ethisch sozialen
Lebens iibertrigt.

1 Vgl. dazu Ueberweg-Heinze, Grundril der Geschichte der
Philosophie IVo. (Berlin 1902) S, 431 f. .



Literarische Besprechungen. 123

~ 2) Richters Werk ist eine Sammlung von 15 Vorlesungen iber
Nietzsche, die der genannte Leipziger Universitatslehrer im Winter
1902—1903 vor Horern verschiedener Fakultiten gehalten hat. Friedrich
Nietzsches Lebensgang wird vorgefithrt (1.—3. Vorl.), seine Personlichkeit
charakterisiert (4. Vorl.), sein philosophischer Entwickelungsgang dar-
gelegt (5.—9. Vorl.) und ein AbriB der Lehre Nietzsches geboten (10.—13.
Vorl). Den AbschluB bildet eine kritische Wiirdigung seiner Doktrin
(14. u. 15. Vorl.). Richters Nietzschebuch ist als gehaltreich zu bezeichnen.
3) Drews hat durch seine bekannte Darstellung der Philosophie
Eduard von Hartmanuns (1902) gezeigt, daB er besonders befihigt ist,
fremden Gedankengiingen mit anempfindender Hingabe zu folgen. Dieses
Talent 1aBt ihn berufen erscheinen, den Versuch einer Gesamtdarstellung
von ,Nietzsches Philosophie“ zu wagen. Drews stellt sich in seinem
Deuesten, umfangreichen Werk die Aufgabe, die Grundgedanken simtlicher
S_chriften Nietzsches herauszuheben, ihren Zusammenhang sowohl unter-
einander, wic mit der Personlichkeit des Denkers und dessen Erlebnissen
aufzuzeigen und dadurch ein tieferes Verstindnis der Philosophie Nietz-
sches zu vermitteln. Referent hat Drews’ Schrift mit groflem Interesse
und gewif nicht ohne Nutzen gelesen. Uber die immer wieder durch-
schillernde Grundansicht Hartmannscher Couleur ist Referent ebensowenig
entziickt, wie dber die diversen Anrempelungen von Theologie, Kirche
und Christentum, die sich der Verfasser ,leistet“, dankbar ist er aber fir
die Konstatierung, daB Nietzsche ,recht eigentlich das enfant terrible des
Kantianismus“ und sein Subjektivismus ,tatsdchlich nur eine Kon-
sequenz des Kantischen Idealismus® ist (8. 404).

Wien. Prof. Dr. E. Seydl.

13. 4. Guesnon: Raison pure et Méthaphysique. Sonder-
abdruck aus dem Archiv fiir systematische Philosophie. VIII.
3. (1902.) gr. 8° 10 S.

Der vorliegende Artikel Guesnons bietet eine Ubersicht iber die
Philosophischen Arbeiten F. Evellins und seine Grundanschauungen.
Evellin findet, ,que la multiplicité apparente des systémes philosophiques
Peut se ramener 4 deux grandes doctrines, et que celles-ci s’expliquent
@ leur tour par un dualisme plus profond, inhérent & la constitution
méme de l'esprit, celui de la pensée sensible et de la pensée pure, ou de
l'_lmagima.tion et de la raison“; er findet weiter ,que les antinomies Kan-
tlennes ne sont qu’ apparentes; qu’ elles résultent, en leur forme drama-
tique, de la lutte, non de la raison contre elle-méme, mais de deux
Pouvoirs intellectuells diversement orientés, et que, de ces deux pouvoirs,
un seul a droit de cité en métaphysique.“

Wien. Prof. Dr. E. Seydl.
14. Viktor Cathrein 8. ..: Glauben und Wissen. Eine

Orientierung in mehreren religiésen Grundproblemen der
Gegenwart fiir alle Gebildeten. 2. u. 3. unverinderte Aufl.

VI, 245 S. Freiburg i. Br.,, Herder 1902.

~ Was ist Wissen? Was ist Glauben? Wie verhalten sie sich zu-
elnander? das sind Fragen, an denen kein denkender Mensch vortber-
gehen kann. In klarer, durchsichtiger Sprache behandelt der durch seine
Philosophischen Werke rithmlichst bekannte Verfasser vorliegender Schrift



124 'Literarische Besprechungen.

in drei Kapiteln diese religibsen Grundprobleme der Gegenwart. Sie
finden hier ibre, freilich nicht neue, aber einzig befriedigende und durch
Widerlegung der heutigen gegnerischen Ansichten aufs neue beleuchtete
Antwort. Nicht bloB theoretisch, sondern auch praktisch weist P. Cathrein
die Freiheit der gliubigen, nur an Gottes Wort gebundenen Wissen-
schaft nach; denn unbehindert von menschlichen Ricksichten deckt
er die Schwiichen der ungliubigen Wissenschaft auf, die ihre Blofe mit
Schlagwortern zu verhiillen sucht, und oft genug sich zur Magd niedriger
Interessen hergibt. — Das Biichlein kann ,allen Gebildeten, die sich iiber
das hochwichtige Problem von Glauben und Wissen Rechenschaft geben
wollen“ (8. 3), aufs beste empfohlen werden,

Rom (S. Anselmo). P. Laurentius Zeller O. 8. B.

15. Leonhard Atzberger: Handbuch der Kkatholischen
Dogmatik. (Von M. Jos. Scheeben.) IV. Bd. 2. Abteilg.
Freiburg i. Br., Herder.

Endlich hat Scheebens Unternehmen, eine ncue cigenartige Dar-
stellung der katholischen Dogmatik in grofem Umfange zu bieten, ihren
Abschlufl gefunden. Die Zeit hat jedem Bande ihre eigene Signatur auf-
gepriagt. So vorteilhaft sich der zweite vom ersten unterscheidet, so
stark der dritte nicht selten mit dem ersten und zweiten in Konflikt
gerdt, ebensosehr unterscheidet sich der vierte von allen fritheren.

Unsere Abteilung bietet die Sakramentenlehre bis zum BuBsakrament.
Gegeniiber der breiten, originellen, oft subjektiven Untersuchung des
verewigten Scheeben fillt in der Darstellung von Dr. Atzberger vor allem
die kurze, fast nur Resultate bietende Darstellung auf. Wer sich rasch
und sicher orientieren will, wird dem Vf. dafiir gerne Dank sagen und
werden die Atzbergerschen Abteilungen ihres Erfolges sicher sein. DalB
der eigentliche Dogmatiker aber gerade bei den betreffenden Materien
nur ungern die Fortsetzung des Scheebenschen Gedankens vermiBt, wird
der Vf. gerne verzeiben,

Die Lehre Scheebens ist, soweit sie bereits anderswo fixiert wurde,
beibehalten, mit Ausnahme der Opfertheorie; der Vf. folgt inbezug auf das
MeBopfer Billot und Gihr. Ohne auf die Kontroverse niher eingehen zu
wollen, glauben wir doch bemerken zu sollen, daBl dieser Standpunkt,
wenigstens im Sinne der Erklirung und Formulierung, sich aus keinem
dogmatischen Prinzipe ergibt, sondern nur ein neuer Spro auf der
Wurzel alter Hypothesen ist und schlieBlich den Grundgedanken der-
selben fusthiilt. Renz hat es versucht, auf Grund positiven Materials
diese Frage zua losen und dabei jedenfalls bessere Resultate erzielt, als
es die bisherigen Hypothesen sind.

In der Frage nach der Wirkungsweise der Sakramente beruft sich
der Vf. kurz auf Scheeben; die thomistische Anschauung scheint ibhm
zu viele und zu schwer l6sbare Schwierigkeiten zu bieten (sic). In vielen
Fragen kommt aber der thomistische Standpunkt in anerkennenswerter
Weise zur Behandlung; besonders sind es Billuart, Gonet und die Sal-
manticenses, die im Gegensatz zu anderen Darstellungen ihr wohlver-
dientes Recht erlangen. Inbezug auf die Lehre des hl. Thomas hitten
wir z. B. in der Transsubstantiationsfrage ein tieferes Verstindpis er-
wartet, Die ungewoéhnliche Fille an positivem Material ist zwar sehr
dankenswert, ersetzt aber die sachliche Tiefe nicht.

Graz. P. Reginald M. Schultes O. P.



Literarische Besprechunges. 125

16. Arnold Rademacher: Die iibernatiirliche Lebens-
ordnung nach der Paulinischen und Johanneischen Theo-
logie. Eine dramatisch-biblische Studie. (VI. Bd,, 1. u. 2.
‘Heft der StraBburger Theologischen Studien. Herausg.
von Ehrhard und Miiller, Freiburg i. Br., Herder 1903.)
VI, 256 S.

. Der Vf. tritt mit dieser Arbeit, wie es scheint, zum erstenmal vor
die Offentlichkeit. Er bat den erhabenen Gegenstand, welchen er sich
gewihlt hat, mit Liebe behandelt. Besonders ist die HI. Schrift sehr
ausgiebig benutzt. Auch das spekulative Moment tritt vielfach hervor,
In einer Weise, daB auf die Schulung und Begabung des Vfs, ein vor-
teilhattes Licht fillt. Etwas Neues zu bieten, war nicht seine Absicht;
es konnte ihm geniigen, daB er seinen umfassenden und schwierigen
Stoff in korrekter Weise behandelt hat.

Der Inhalt des Buches ist zweckmiBig disponiert. Die Kinleitung
gibt eine Ubersicht der einschligigen Literatur, eine Erorterung tber
den Begriff des Ubernatiirlichen und die Motivierung der Kinteilung.
Das folgende erste Kapitel behandelt die Geburt oder die Wiedergeburt
aus Gott als Anfang des iibernatiirlichen Lebens, das zweite die Gnade
und Rechtfertigung, das dritte die Teilnahme an der gdttlichen Natur,
das vierte die Kindschaft Gottes und das Anrecht auf den Himmel, das
finfte und sechste das ibernatiirliche Leben, seine Krifte, seine Tatig-
keiten und die Verdienstlichkeit der guten Werke, das siebte und achte die
Ubernatiirliche Lebensgemeinschaft mit dem dreieinigen Gott und die der
Menschen untereinander, das neunte und letzte die selige Anschauung
als Ziel und Vollendung des iibernatiirlichen Lebens.

Der Vf. hat mit dieser Arbeit einen guten und vielverheilenden
Anfang gemacht. Einige Kleinigkeiten, die auszusetzen wiren, lassen
wir unerwiahnt. Doch modge uns der Vf. gestatten, zwei Ausstellungen
zu machen, mit denen wir nicht gerne zuriickhalten méchten, Einmal
Ddmlich erscheint der Ausdruck Paulinische und Johanneische Theologie
Weniger angemessen; es klingt so, als hiitten die beiden Apostel eine
eigene Theologie gehabt. Dann kommt uns das Buch zu substanzids, zu
gedrangt vor; mancher schone Gedanke, manche treffende und sinnreiche
Auslegung eines Schrifttextes wiirde u. E, mehr Eindruck machen, wenn
nicht der Stoff gar zu sehr gehiiuft wire.

Dottendorf b. Bonn. E. Rolfes.

17. Oskar Streinz: Wichtige Streitfragen im Lichte tho-
mistischer Philosophie. Sechs Vortrage. Graz, Styria
1903. 12° 156 S.

Die Vortriige behandeln als wichtige Zeitfragen: Staatsverfassung und
Volksvertretung; zwei sozialpolitische Fragen: 1. Wird die dsterreichische
Sozialdemokratie sozial-revolutionir bleiben, oder wird sie sozial-reforma-
torisch werden? 2. Warum hat sich die Sozialdemokratie so stark ent-
Wickelt ? —; Theodor Mommsen und die voraussetzungslose Wissenschaft;
K}lltur uud Zivilisation; Recht und Moral; das Wesen der Kunst. Das
Licht aristotelisch - thomistischer Philosophie ist vorteilhaft verwertet.

arme Begeisterung fiir diese Philosophie, die echte philosophia perennis,
durchweht das Schriftchen, so recht im Geiste des unsterblichen Rund-
Schreibens ,Aeterni Patris® v. 4. August 1879. Diese edle, tatkraftige
egeisterung mochte der Vf. den gebildeten Kreisen, jung und alt, mit-



126 Zeitschriftenschau.

teilen. ,Die jungen Leute sollen diese Vortrige lesen zur Aufmunterung;
die Méanner der Regierung, und zwar Beamte sowohl als Abgeordnete
und Schulménner, sollen sie lesen zum Schrecken iliber das, was sie, die
berufen waren zur Leitung, vernachlissigt haben.“ DaB der Staat friher
sein muBl als der Mensch (S. 102), hitte einer ndheren Erklirung bedurft.
Iis gilt dies nur der Absicht der Natur, nicht deren Ausfihrung nach
ggl. Schneider, sozialist. Staatsidee, Paderborn 1894, Bonifacius-Druckerei,

. 18 f). Fremdwirter wiren moglichst zu meiden, Bei seinem schwie-
rigen Berufe als Mediziner wiinschen wir dem Vf. noch manche MuBe-
stunde, um &hnliche wichtige Zeitfragen im Lichte aristotelisch-thomistischer
Philosophie zu beantworten, gewil zum Besten seiner dankbaren Zuhorer
und Leser,

P. J. a Leonissa O. M. Cap.

ZEITSCHRIFTENSCHATU,

Divus Thomas. IV. 3—6. 1903. Neveu: De concursu divino iuxta
8. Thomam, Baonez et Molina. Malchiodi: De iure canonico ,consti-
tuendo“. Vinati: Controversiae biblicae: de magisterio Kcclesiae exege-
tico, Pancotti: Genesis productionis oeconomicae, Cilento: De sacra
doctrina. Comment in I. q. I. a. 9 et 10. De Holtum: Inquisitio de
tenore litterali argumenti ex motu, Dei existentiam demonstrantis. Gregori:
Mechanicismus et teleologismus. Ricciardelli: De Passionibus. § 5. Tho-
mistica passionum classificatio cum novis comparatur et in se examinatur.
Martani: Pro quaestione sociali. Art. V. Quid agendum? Vespignani:
In Liberalismum universum trutina, Art. IX, Granelli: De effectibus In-
spirationis. Del Prado: Concordia liberi arbitrii cum divina motiopne iuxta
D. Th. et S. Aug. II. Pancotti: De capitali in re oeconomica. Ricciar-
delli: Franciscus Macry-Correale. Fargues: De Deo Uno. Sectio XXVI.
De erroribus Monotheismo oppositis. Pancotti: De mutuis inter capitale
et operam relationibus. Vinati: Synopsis introductionis biblicae generalis.
— V, 1—3. 1904. Neveu: De causalitate sacramentorum iuxta D.
Thomam et quendam recentem Theologum. Ricciardelli: De communione
sanctorum. Granelli: De mendacio. Leonardini: De scientifica miraculo-
rum certitudine animadversiones. Pancotti: De legitimo interventu pote-
statis politicae contractui operae. Del Prado: Concordia liberi arbitrii
cum divina motione juxta D). Th. et S. Aug. III. Fonviel: De principiis
quibus inniti videtur A. Loisy. Billot: In articulum E. Neveu circa cau-
salitatem sacramentorum animadversiones. Surbled: Sententia Prof. Grasset
circa cerebrum. Cilento: De cognitione Dei. Comment, in I. q. XIL
Vinati: Animadversiones in nonnullos scriptores rerum biblicarum. Ricci-
ardelli: De Passionibus. De bono et malo in animae passionibus.
Pancotti: Genesis, evolutio ac obiectum formale permutationis seu cambii
in re oeconomica. Neveu: De causalitate Sacramentorum. Responsum
animadversionibus R. P. Billot S. J. — Revue thomiste. XI, 1—6.
1903. Gardeil: La réforme de la Théologie catholique. Guillermin: De
la Gréce suffisante., Mercier: Le surnaturel. Legeay: L’Ange et les
Théophanies dans I'Ecriture Sainte, d’aprés la doctrine des Péres. Fol-
ghera: Le libre arbitre. Mercier: Le fait du surnaturel dans I’humanité.
Hugon: Mater divinae gratiae. Sertillanges: L’idée de sanction peut-elle
gservir & prouver Dieu? Jansen: La thése probabilioriste de Saint Al-
phonse et les préférences doctrinales du Saint-Siége. Kirwan: Un rameau
oublié¢ du Cartésianisme. Blanche: Sur l'usage de I'Evidenze comme



	Literarische Besprechungen

