Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 19 (1905)

Artikel: De concordia Molinae
Autor: Prado, Norbertus del
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762013

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

66 De concordia Molinae.

DE CONCORDIA MOLINAE.

SCRIPSIT

FR. NORBERTUS DEL PRADO ORD. PRAED.

(Videsis vol. XVII. p. 301. 476; XVIII. p. 83. 284. 464. Sequitur cap. V.
de Praedestinatione, quae est quartum fundamentum Molinianae Con-
cordiae principium.)

_—oPo——

I11.
Conclusio secunda.

Praedestinatio, quam Molina tradit in libro Concordiae,
prorsus revicienda quoque est, ut pote a) contraria Sacris
Scripturis, b) contraria Sanctis Patribus, ¢) coniraria doc-
trinae Sancti Thomae, d) conitraria docirinae Ecclesiae,
e) non satis recedens a doctrina Semipelagianorum.

1. Contraria quidem Sacris Scripturis. — Ratio prima.
D. Thomas qu. 6. de Verit. a. 3: ,Non enim potest dici,
quod praedestinatio supra certitudinem providentiae nihil
aliud addit nisi certitudinem praescientiae; ut si dicatur,
quod Deus ordinat praedestinatum ad salutem sicut et
quemlibet alium; sed cum hoc de praedestinato scit, quod
non deficiet a salute. Sic enim dicendo, non diceretur
praedestinatus differre a non praedestinato ex parte ordi-
nis, sed tantum ex parte praescientiae eventus. Et sic
praescientia esset causa praedestinationis; nec praedesti-
natio esset per electionem praedestinantis; quod est contra
auctoritatem Scripturae et dicta Sanctorum.*

Sed 1. praedestinatio iuxta Molinam supra certitu-
dinem providentiae nihil aliud addit nisi certitudinem
praescientiae. 2. Molina dicit, quod Deus ordinat praede-
stinatum ad salutem sicut et quemlibet alium. 3. Molina
dicit, quod praedestinatus non differt a non praedestinato
ex parte ordinis, sed tantum ex parte praescientiae even-
tus. Praedestinatio ergo, quam Molina tradit, est contra
auctoritatem Scripturae et dicta Sanctorum.

Ratio secunda. — S. Augustinus lib. de dono perse-
verantiae c. 18: ,Hoc scio, neminem contra istam praede-
stinationem, quam secundum Scripturas Sanctas defendimus,
nisi errando disputare potuisse.



De concordia Molinae. 67

—_—

- I

Sed Molina in libro suae Concordiae nihil fere aliud facit,
disputare contra praedestinationem, quam S. Augustinus
defendit. Unde Cardinalis Baronius ad hoec propositum
Scripsit: , Tantummodo de libris Molinae remanet contro-
Versia. Legi eos, sed non sine stomacho; cum in illis
Nihil potentiug agere prae se ferat, quam Sancto Augustino
a versari (licet sanctum numquam nominet), eumque
OScitantiae redarguere, seque ille in iis disputationibus
Vigilantiorem acutioremque iactare. Quis posset eum talia
OQuentem absque nausea tolerare 2!

Molina ergo, dum de praedestinatione disputat, disputat
1. contra Seripturas Sanctas, 2. errando.

‘Ratio tertia. — Apostolus 1. ad Corinth. ¢. 4 v. 7:
nQuis enim te discernit? Quid autem habes, quod non
Acepisti?  Si autem accepists, quid gloriaris, quast non
Uceperis?« Et ad Romanos c. 11 v. 35: ,,dut quis prior

edit illi, et retribuetur ei?*

Sensus enim horum verborum Sacrae Scripturae in
Perspicuo est; ipsamet ratio demonstrat, nihil posse fieri

. ©88e, nisi procedat semper immediate immediatione
Virtutig g Deo, qui est Prima Causa tam fiendi quam
®8sendi omnium rerum atque omnium uniuscuiusque re
Perfectionum, quocumque modo sint. Unde D. Thomas ad

Oom. cap. 11. lect. 5: ,,Nullus enim potest dare Deo, nisi
T“ae @ Deo accepit.“ Et 1. ad Corinth. cap. 4. lect. 6:
»Cum gt Quis emim te discernit? assignat rationem,
Quare unus non debeat contra alium inflari. Potest intelligi
Upliciter, Uno modo sic: Quis enim te discernit a massa
Perditorum? Tu teipsum discernere non potes: unde non
aDes in te, unde contra alium superbias. Alio modo
Potest intelligi: Quis te discernit? scilicet superiorem faciens
T'OXimo tuo: hoe quod tu facere non potes. Unde contra
Um superbire non debes.*

. ..4m vero ijuxta doctrinam concursus simultanei et
1nd1fferentis, gratiae a libero arbitric pendulae, scientiae
Mediae, et praedestinationis rationem habentis ex parte
Usus liberi arbitrii praevisi: 1. homo aliquid habet, quod
on recipit a Deo immediate; 2. aliquid ipse dat prior

€o; 3. seipsum ab alio discernit.

\\H—-—'_—‘*__

e ! Epistola Caesaris Card. Baronii ad Petrum de Villars, Archi-
tI)Jr]rs;copum Viennensem. (Venerab. C. Card. Baron. epistolae et opuscula,
US secundus Romae 1769, ep. 162.)

nisi

e

ik



68 De concordia Molinae.

Etenim 1. Deus non movet nec applicat causas secundas
ad agendum. (Qu. 14 a. 13 disp. 26.) 2. ,Non est influxus
Dei in causam, in voluntatem, ea ratione qua agens est,
quasi eo prius mota et excitata agat“ (ib. disput. 29).
3. ,Non igitur causa est Deus virtutis nostrae ... Vir-
tutem nostram non in Deum, sed in nostrum arbitrium,
nosque ipsos qui libere in unam aut alteram partem illud
flectimus, tamquam in particularem ac propriissimam vir-
tutis causam esse referendam* (ib. disput. 33). 4. ,,Eadem
est ratio de eodem modo affectis aequaliterque a Deo ad
fidem vocatis; pro sola namque eorum libertate potest
evenire, ut unus amplectatur fidem, alter vero eandenr
contemnat® (ib. disp. 12). 5. ,Nullus dubitaret libertatem
arbitrii utrorumque, facultatemque eorum vel perveniendi
in beatitudinem, vel incidendi in supremam miseriam ...
quippe cum eventus omnino esse incertus, pendensque, ut
in unam aut alteram partem eveniret, ex sola arbitrii
utrorumque libertate“ (qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. 11).
6. ,Quod enim actus a gratia praeveniente et ab arbitrio
elicitus liber sit, eaque de causa capax virtutis, laudis et
honoris . . . profecto non est effectus gratiae . .. Quod
item e duobus, qui aequali motu gratiae praeveniuntur ac
moventur, unus consentiat, eoncurrat cum gratia, eliciat
actum et convertatur; alter vero non: certe solum pro-
venit ab innata et propria et intrinseca libertate utriusque,
bonis et malis, reprobis et praedestinatis communi“ (qu. 23
a. 5 disp. 1 memb. 10).

Praeterea supra ostensum manet et testimoniis ipsius
Molinae comprobatum, quod iuxta systema doctrinale
Concordiae homo suo proprio libero arbitrio se discernit
ab alio: a) i consecutione gratiae actualis; b) in conse-
cutione gratiae sanctificantis; ¢) in consecutione doni
finalis perseverantiae.

Praeterea ipsi discipuli Molinae expresse, conceptis
verbis, ad litteram, sic sceribunt: ,,In negotio salutis non
totum est a Deo‘“; et fere volunt atque dicere audent,
talem propositionem esse quasi definitam in Concilio Tri-
dentino s. 6 can. 4, in quo, ut infra videbitur, etiam
Molina conatur ostendere esse fundatam integram ipsius
Concordiam.!

t P. Mendive S. J. de Deo uno, cap. 4 art. 6 sic se habet: ,In
negotio salutis non totum est a Deo, sed aliquid homo facit, quod poterat
omittere; siquidem homo potest resistere gratiae, ut docet Concilium



De concordia Molinae, 69

Praeterea cum Molinistae respondere coguntur ad verba
Apostoli: Quis te discernit? distinguunt, subdistinguunt,
Contradistinguunt et post longum distinctionum iter per-
veniunt laboriose ad famosam scientiam mediam et in illa
quiescunt. At scientia media nihil efficit, sed supponit
aliquid effectum a solo libero arbitrio creato. Scientia
media non discernit, quia nihil causat; sed praesupponit
al.Iquid causatum ab homine ante omnem actum liberum
Divinae Voluntatis; atque hoe aliquid, ex quo ipsa scientia
media pendet, est praecise illud, quod obiicitur Molinae
et Molinistis tamquam contrarium Sacrae Scripturae et
repugnans Christianae philosophiae. Hoc quidem aliquid,
quod subterfugit efficientiam ac causalitatem Causae Primae,
qui est Deus, discernit perinde hominem ab homine; cum
faciat hominem habere, quod a Deo non accepit, sed ex
1psa sola sua innata libertate ante omnem actum Libertatis
Divinae prodivit aut saltem prodire deberet.!

—

Tridentinum s. 6 can. 4. Vel ergo Deus huius rationem habet in prae-
destinatione; vel non. Si primum; datur ratio praedestinationis ad gloriam
€X parte effectus praedestinationis adaequatae ac proinde praedestinatio
d gloriam est ex meritis gratiae praevisis. Si secundum; accidere ob
arbitrijum humanum potest, ut reprobetur, qui cum gratia bene operando
Perseverat; vel ut praedestinetur, qui gratiae ad mortem usque resistit:
quod est absurdum.* Revera hoc argumentum P. Mendive sapit Moli-
Dam, atque ex visceribus Concordiae manifesto apparet esse depromptum.
Multa enim sunt absurda, quae a P. Mendive enumerantur; sed radix
Ceterorum extat in initio argumentationis: ,In negotio salutis- non totum
et @ Deo.“ Si ergo hoe, quod homo faeit, et quod non est a Deo, est
aliquid; et aliquid adhuc attinens ad negotium salutis nostrae, ideoque
aliquid magnum, perfectum et excellens; si enim aliquid est, tunc revera
admittendus concursus simultaneus, gratia molinistica, sclentia media, et
Praedestinatio ex meritis praevisis. Et tum revera potest accidere illud
Maximum absurdum, quod accidere potest in systemate Molinae circa
Praedestinationis, reprobationis, gratiae et perseverantiae finalis quidditatem
4 Molina traditam. Accidere potest ob arbitrium humanum, uf reprobetur,
qQu cum gratia bene operando perseverat; vel ut praedestinetur, qui
ratiae ad mortem usque resistit. Quod est absurdum. Sicut absurdum
est dicere: , Non esse in potestate hominis esse praedestinatum®; et tamen:
»Esse in potestate hominis; quod ordo generalis providentiae, qua omnes
ad beatitudinem ordinantur, sortiatur rationem praedestinationis.”“ Deinde,
Omo potest utique resistere gratiae, si velit; potest omittere, quod
acit in negotio salutis; at quid inde? Ergone in negotio salutis non
tOtUm_ est a Deo? Ex principiis Concordiae conclusio logice infertur: sed
Non infertur nec inferri potest ex Conc. Tridentino, nec ex doctrina
S. Augustini et D. Thomae, nec ex notione Primae Causae: et causae
S¢cundae iuxta veram et christianam philosophiam.

! P. Hurter, de gratia n. 131 in notula asserit, Thomistas male
€Xponere verha Apostoli 1. ad Corinth. 4: Quid habes quod non -accepisti?



70 De concordia Molinae.

Et denique ipse Molina in sua Concordia qu. 14 a. 13
disp. 12 scribit: ,Esto iustus de huiusmodi actibus ea ex
parte, qua libere quidem, sed partialiter partialitate causae
et non effectus, ab ipso emanarunt, gloriaretur . . . sane
non esset insipiens, sed verum diceret; quoniam non glo-
riatur de actu, . .. sed de sola cooperatione libera per
suum arbitrium ad illam.*“

Et qu. 23 a. 5 disp. 1 membro 6: ,Quando praesto
existente auxilio Dei sufficiente (quod Deus neque ei, qui
in peccatum consentit, denegat), aliquis tentationi resistit
victoriamque comparat et meretur gratiae augmentum,
ipse est qui libere, minimeque a Deo praedeterminatus,
sed solum adiutus, seipsum determinat et influit dissensum
potensque est tunc influere consensum in tentationem et
peccare.*

Et qu. 14 a. 13 disp. 39: ,Utique ab inaequali conatu
et influxu liberi arbitrii provenire potest, ut conferente
Deo duobus hominibus aequale auxilium gratiae adiuvantis,
unus eorum intensius operetur meliusque se disponat ad
gratiam iustificantem, quam alius; et ut conferente eisdem
inaequalia auxilia, aeque operentur, aut is interdum plus,
qui minori suffultus est auxilio.“

Fortasse male exponant; sed non exponunt aliter S. Augustinus et
S. Thomas; nec principia sanae theologiae ac philosophiae admittunt
expositionem contrariam. Deinde procedens ad solvendam difficultatem
ex Apostoli verbis exortam contra Molinae systema P. Hurter sic ait: ,Id
quod discernit (gratia) inter bene et male operantes, nequit esse commune
male bene vel operantibus.* — Distinguo maiorem: ,Quod discernit forma-
liter: Concedo.* ,Quod discernit efficienter: Subdistinguo.“ ,Si spectetur,
quatenus praeveniens et adiuvans: Concedo.* - ,Si spectetur, quatenus
praeveniens tantum: Rursum distinguo.“ ,Si spectetur /n se: Nego.*
,Si in praescientia divina: Concedo.* Ita P. Hurter, qui post tot et
tantas distinctiones, negationes, concessiones, et spectationes coactus fuit
postremo concedere aliquid diseernens inter bene et male operantes,
aliquid discernens efficienter, speetatum in Scientia Media. Et hoe
aliquid homo non accipit a Deo, sed habet ex sua sola propria innata
libertate, qua reddit efficacem gratiam praevenientem, quae communis est
bene et male operantibus. Ex quo patet, quod, nisi admittatur physica
praemotio et gratia ex se efficax, id est influxus Dei in ipsam potentiam,
in ipsam voluntatem ea etiam ex parte, qua voluntas agens est, semper
erit verum, quod homo discernit seipsum et habet aliquid, quod non
recipit a Deo. Scientia ergo media, concursus simultaneus, gratia versa-
tilis, praedestinatio habens rationem ex parte liberi arbitrii praevisi, sunt
incompatibilia cum doctrina Apostoli: Quis enim te discernit? Quid habes,
quod non accepisti? Si autem accepisti, quid gloriaris, quasi non acceperis ?
Quod Deus videt per scientiam mediam, si quid videt; non dat, non causat;
ac proinde homo non accipit, ex se solo efficit.



De concordia Molinae. 71

. Unde Molina ipse fatetur, hominem non esse insi-
Plentem, si glorietur 1. ea ex parte, qua libere quidem,
sed. partialiter partialitate causae agit; 2. de sola coope-
ratione libera per suum arbitrium ad gratiam; 3. de eo,
quod, cum possit peccare, non peccat; cum possit gratiae
Tesistere, non resistit; cum posset influere consensum in
tentationem, influit dissensum; 4. et de eo, quod intensius
Operatur sub aequali auxilio; vel sub minori, interdum

Plus; et melius se praeparat ad gratiam iustificantem
quam aljus.

Libere agere, se determinare ad libere agendum, libere
Cooperari, gratiae non resistere, tentationi non consentire,
Intensjus sub aequali vel minori auxilio gratuito conari ad
Salutariter operandum: haec omnia competunt homini ea
€X parte, qua partialiter partialitate causae libere, bene,
laudabiliter et meritorie operatur.

_ Haec omnia simul, illuminata atque praevisa per
Sclientiam mediam ante omnem actum liberum Divinae
Voluntatis, constituunt interiora viscera et quasi umbilicum

olinianae Concordiae.!

—_

! Quapropter Molinistae, cum sub huiusmodi praesidium confugiunt,

Sub alis Molinae protecti arbitrantur, se esse non modos securos, verum
Quoque inexpugnabiles, et canunt victoriam; et tamquam qui bibunt
Vinum, psallunt hoc modo in Thomistas: ,Ista gratia sufficiens secum
trahit gratiam efficacem, st mon resistimus. Si vero resistimus, non con-
nectitur cum gratia efficaci; et . .. En proh dolor! Iam sumus Moli-
Mistael Ita ad litteram P. Hurter S. J. tract. de gratia cap. 3 thes. 193.
t sic communiter cuncti Molinistae. Divus Thomas, antequam Molina

Scripserit librum Concordiae et antequam P. Hurter illum legerit, si legit,
lam hane ipsam difficultatem sibi obiicerat, scribens: ,Si gratia non datur
€X operibus, sed tantum ex hoc, quod aliquis non ponit obstaculum; ergo
abere gratiam dependet ex solo libero arbitrio et non ex electione Dei:

quod est error Pelagii.* »Respondeo. Dicendum est, quod hoc ipsum,
quod aliquis non ponit obstaculum, ex gratia procedit. Unde si aliquis
Ponat, et tamen removetur cor eiys ad removendum illud; hoc est ex
Ono gratiae Dei vocantis per misericordiam suam. Hoc autem donum

Bratiae non est gratum faciens. Quod ergo a quibusdam removetur istud
,ObStaculum, hoc est ex misericordia Dei. Quod autem non removetur,
OC est ex iustitia eius.* (D. Thomas ad Hebracos cap. 12 lect. 3.)
otet lector, quomodo ex iisdem praemissis P. Hurter infert: ,Jam sumus
olinistae. Et D. Thomas infert: ,Quod est error Pelagii.“ Notet iterum

2eCt01', quomodo 1. datur gratia, qua removentur a Deo ipsa obstacula;
* quod hoe ipsum, quod aliquis non ponit obstaculum et non resistit

gratiae, ex gratia procedit. Et sic uno solo verbo oris sui Angelicus

S(ﬁcmr totam Molinianae Concordiae machinam confregerat ac praedis-
Verat.



72 De concordia Molinae.

Ratio quarta. — Apostolus ad Ephesios ¢. 1: ,,Bene-
dictus Deus et Pater Domint nostri lesu Christi, qui bene-
dizit nos in omni benedictione spirituali in coelestibus in
Christo; sicut elegit nos in Ipso ante mundi constitutionem,
ut essemus sancti et immaculati tn conspectu eius in cart-
late; qui praedestinavit nos tn adoptionem filiorum per
Iesum Christum itn Ipsum, secundum propositum voluntatis
suae, in laudem gloriae gratiae suae.*

In hoc loco Apostolus loquitur: 1. de aeterna electione
ad gloriam, de dilectione aliquorum hominum prae aliis,
de separatione a massa perditionis; 2. de praedestinatione,
quae est ordo aliquorum in salutem vitae aeternae, in
mente divina praeexistens, et quae includit et necessario
in sua ratione praesupponit a) electionem, b) dilectionem.
Omnes enim praedestinati sunt electi et dilecti. Unde
D. Thomas ad Ephes. cap. 1 lect. 1: ,,Cum dicit: Stcut
elegit nmos, tangitur beneficium electionis: ubi commen-
datur electio ista, quia libera, quia aeterna, quia fructuosa,
quia gratuita. Dicit ergo: Ita benedixit nos, non nostris
meritis, sed ex gratia Dei, sicut elegit nos; et gratis a
massa perditionis separando, praeordinavit nos in Ipso,
id est, per Christum ... Elegit, inquam; non quia Sancti
essemus, quia nec eramus; sed ad hoc elegit nos, ut esse-
mus sancti virtutibus et immaculati a vitiis. Utrumque
enim facit electio . . . Deinde cum dicit: Qui praedesti-
navit nos in adoptionem filiorum per Iesum Christum,
subdit tertium beneficium scilicet praedestinationis, in
praeordinata associatione cum bonis ... Deus praedesti-
navit nos, id est sola gratia praeelegit; in adoptionem
filiorum, id est ut associaremur cum aliis filiis adoptionis
in bonis, quae habituri sunt“ . .. ,Causa autem prae-
destinationis non est necessitas ex parte Dei, nec debitum
ex parte praedestinatorum; sed magis est secundum pro-
positum voluntatis suae; in quo commendatur istud bene-
ficium, quia praedestinatio secundum rationem praesup-
ponit electionem et electio dilectionem.* Et deinde in
lect. 2: ,Est.enim duplex electio, scilicet praesentis iusti-
tiae et praedestinationis aeternae. De prima Ioan. 6, 7l:
Nonne duodecim vos elegi, et unus ex vobis diabolus est?
De hac Apostolus non intendit hic; quia ista non fuit ante
mundi constitutionem; et ideo manifestat, de qua intelligit,
quia de secunda, scilicet de aeterna praedestinatione, propter
quod dicit: Praedestinavit nos in adoptionem filiorum Dei.*



De concordia Molinae. 73
-\—‘__‘_‘_

Nunc autem Molina, in Concord. qu. 23 a. 3 quid sit
réeprobatio, contradicere videtur praedictae Apostoli doc-
trinae. 1. Quoniam electionem ante mundi constitutionem
ta exponit, ut proprie loquendo. non sit electio; quia
»Non est aliud, inquit, quam ob merita Christi media nobis
Yoluisse conferre, quibus sancti essemus et immaculati;
et media, quae ad sanctificationem omnibus hominibus

€eus vult conferre; vult enim omnes salvos fieri. Ac
Praecipue cum iuxta Molinam talia media reddere effi-
Cacia pendeat ex innata uniuscuiusque hominis libertate.
- Quoniam electionem hanc ante mundi constitutionem
Iolina sic intelligit, ut tamen non sit separatio a massa
Perditionis; nam supponitur electio non aliquorum, sed
totius massae, sicut voluntas Dei conferendi media salutis
ad totam massam se extendit; et contrarium dicere error
est Jansenistarum. 3. Quia Molina huic electioni ante
Mundi constitutionem non opponit reprobationem nega-
Uvam, quam Molina absolute reiicit; et ideo Molina omnes
Omines supponit electos hac electione, de qua Apostolus
Oquitur. Reprobatio enim, quae negativa dicitur, in non
electione consistit; id est in hoc, quod relinquitur, non
a8sumitur, non separatur a massa perditionis. 4. Quia
olina docet, esse aliam secundam electionem, qua Deus
DOst praevisa merita separat bonos ad gloriam; et hanc
denominat Molina approbationem, cui ille opponit repro-
ationem, quae ,,iudicium est aeternum, quo creatura ra-
tionalis a Deo tndigna tudicatur vita aeterna dignaque
DPoena aeterna puniatur, cum proposito eam perpetuo ez-
cludendi a regno coelesti.
 Itaque ex doctrina Molinae circa praedestinationem
liquet: a) dari electionem in Deo, qua omnibus hominibus
€us vult conferre ob merita Christi media, quibus ho-
Mines sancti fiant et sint. b) Efficaciam horum mediorum
Pendere ex eo, quod homines pro innata liberi arbitrii
libertate velint operari. c¢) Deum ante omnem actum
llbferum suae voluntatis praevidere per scientiam mediam,
quid pro innata libertate velint homines operari in hoec
Vel in illo ordine rerum collocati. d) Deum ex sola sua
Voluntate eligere hunc vel illum rerum ordinem, in quo
Praevidit, hos vel illos homines sua innata libertate reddi-
1sse efficacia media ad salutem illis collata; et alios
Omines e contra reddidisse inefficacia. e) Quod electio,
€X parte Dei, huius ordinis sortiatur rationem praedesti-



4 De concordia Molinae.

nationis vel reprobationis, dependet ex innata hominum
libertate. f) In quantum Deus eligit hunc ordinem seu
modum providendi cum praescientia huius, quod homo
redditurus sit efficacia .media illi donata ad salutem, Deus
dicitur talem hominem praedestinare; in quantum vero
eligit hune providendi modum cum praescientia huius,
quod homo redditurus sit inefficacia media illi donata ad
salutem, nihil dicit adhuc de Deo Molina; quia ,,nec opus
est reperirt actum in Deo, qui praedestinationt quasi con-
trarie opponatur (qu. 23 a. 3 Quid sit reprobatio). g) De-
nique post hypotheticum modum providendi cognitum per
scientiam mediam ante omnem actum liberum divinae
voluntatis, conversum iam in modum providendi absolutum
per decretum subsequens ad scientiam mediam, tunc accedit
illa electio secunda bonorum ad gloriam, cui contradic-
torie opponitur reprobatio iuxta Molinam; et quae proinde
debuerat dici electio ad gehennam, sicut vocant eam
Calvinus et Lutherus. Nam si praeparatio gloriae post
et propter praevisa merita potest vocari electio ad gloriam;
pari iure praeparatio poenae post et propter praevisa de-
merita vocari poterit electio ad gehennam. Differentia
adest in hoe, quod iuxta Molinam electio ad utrumque
ponitur post provisum usum liberi arbitrii; et iuxta Cal-
vinum ponitur ante usum liberi arbitrii praevisum. Cetera
non mutantur. Et fundamentum parallelismi remanet ex
parificatione in utroque systemate, quamvis per diversas
vias, praedestinationis cum reprobatione.

Ratio quinta. — Apostolus ad Romanos c. 8: ,,Scimus
autem, quoniam diligentibus Deum omnia cooperantur in
bonum his, qui secundum propositum wvocati sunit sancti.
Nam quos praescivil, et praedestivavit conformes fieri ima-
gint Filit sui, ut sit Ipse primogenitus in multis fratribus.
Quos autem praedestinavit, hos et vocavit; et quos rocavit,
hos et iustificavit; quos autem iustificavit, illos et glori-
ficavit.«

In hoc loco S. Scripturae, qui revera est classicus pro
materia, quam pertractamus, expresse continentur: 1. prae-
scientia; 2. praedestinatio; 3. vocatio, iustificatio et glori-
ficatio, per quas quasi per tres principales gradus aeternam
praedestinationem Deus exequitur in tempore. Executio
enim praedestinationis est quidem passive in nobis, ac-
tive autem in Deo: ut D. Thomas tradit 1 Part. qu. 23
a 2.



De concordia Molinae. 5

Duplex hic gravis exurgit quaestio, scilicet: 1. de qua
Praescientia loquitur Apostolus? 2. Quo ordine ordinandae
Sunt praescientia et praedestinatio, nempe utrum sic: Quos
Praescivit conformes fieri imagini Filiv sut, hos et prae-
destinavit; vel sic: Quos praescivit, et praedestinavit con-
formes fieri imagini Filii sus.

Haec autem duplex quaestio reducitur postremo in
Unam, nimirum: Utrum conformitas cum imagine Filii Dei
sut tantummodo terminus divinae praescientiae, vel sit etiam
effectus, Si primum; tum scientia, qua Deus praescivit,
antecedit omnem actum liberum Divinae Voluntatis; quia
non causat nec efficit praedictam conformitatem; et proinde
Praescientia meritorum erit ratio praedestinationis; ut
Scilicet intelligatur, quod Deus praedestinet aliquos, quia
Praescit eos bene operaturos et in Christum credituros.
Et secundum hoc talis est ordo inter praescientiam et
Praedestinationem: Quos praescivit conformes, hos et prae-
destinavit. Si secundum; tunc scientia Dei habet con-
lunctam divinam voluntatem, et causat et efficit ipsam
conformitatem, quae est divinae scientiae terminus simul
atque effectus. Talis scientia praesupponit Dei electionem
et dilectionem; scit enim Deus electos et dilectos; et quos
8l¢ scit, praedestinat conformes fieri imaginis Filii sui.
Et secundum hoc talis est ordo: Quos praescivit diligendo
et eligendo, et praedestinavit. Nam sicut praedestinatio
Praesupponit electionem et dilectionem, sic etiam prae-
Scientiam divinam electorum et dilectorum. Omnes enim
Praedestinati sunt electi et dilecti. (1. P. qu. 23 a. 4)
Tunc merita praescita non sunt ratio aut causa divinae
Praedestinationis, sed effectus. Praedestinati praesciuntur
bene operaturi, quia praedestinati, quia electi, quia dilecti,
quia praesciti praescientia habente adiunctam divinam
Voluntatem, praescientia scilicet dilectionis et electionis.

De qua ergo praescientia loquitur Apostolus, de
Scientia media aut de scientia dilectionis et electionis; de
Scientia media, quae non causat res, sed a rebus dependet,
aut de scientia habente coniunctam divinam voluntatem,
Quae est causa efficiens omnium rerum?

Si de scientia media; tunc praedestinatio tradita a
Molina concordat cum doctrina Apostoli; et Apostolus
docuit sicut Molina docet in libro Concordiae, quod prae-
destinatio adultorum habet rationem ex parte usus liberi
arbitrii praevisi. L



70 De concordia Molinae.

Si vero de scientia dilectionis et electionis; tunc prae-
destinatio moliniana est contraria Sacrae Scripturae, et
toto coelo differt a doctrina Apostoli.

Molina enim in lib. Conec. qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. 11
si scribit: ,Sit ergo nona conclusio: Praedestinatio adul-
torum fuit secundum praescientiam boni usus libert eorum
arbitrii; habuitque Deus, modo explicato, rationem illius
tn ets praedestinandis. Probatur conclusio. Primo ex illo
ad Rom. c. 8: Nam quos praescivit, et praedestinavit con-
formes fiert imaginis filvi sut.

,oane de nulla alia praescientia commodius exponi
potest locus ille Pauli, quam de ea, quae praevia ac¢ ne-
cessaria est ad praedestinationem; neque haec est alia
quam ijlla media, qua Deus praenovit, quid pro libertate
arbitrii cum his vel illis donis in hoc vel illo ordine
rerum esset futurum, ex hypothesi, quod ea donare statu-
erat. Expositiones aliae istius loci, ut violentae ac pere-
grinae sunt, sic adeo variant, ut vix duos reperias, qui
in eadem conveniant.“

Et postea inter alia affert duo argumenta, in quibus
revera intrinsecus latet quinta essentia Concordiae. 1.,Quia
eo modo praedestinavit nos Deus iustificandos et salvandos,
quo in tempore iustificamur et salvamur; ut D. Thomas
hoc loco in argumento sed contra affirmat. At adulti
iustificamur, vitamque aeternam consequimur, dependenter
ex eo, quod libere velimus; ita ut integer effectus prae-
destinationis simul pendeat a libera voluntate Dei et a
libero influxu arbitrii nestri; in potestateque nostra situm
sit nee iustificari nee salvari, ut fides docet. Ergo quod
ex aeternitate fuerimus praedestinati per ea media,
quibus reipsa praedestinati fuimus vitamque aeternam
consecuti sumus, norn pendel solum exr divina voluntate,
qua Deus ad haec ipsa media nobis opitulari constituit,
sod simul etiam ez libera cooperatione et influzu nostri
arbitrii praeviso; neque voluntas divina ita nobis opitu-
landi, rationem habuerit praedestinationis, nisi praescien-
tiam de libero influxu nostri arbitrii futuro adiunctam
haberet.*

2. ,Quia cum auxiliis ex parte Dei cum quibus unus
iustificatur et salvatur, alius pro sua libertate nec iusti-
ficatur nec salvatur. Neque dubitandum est, multos tor-
queri apud inferos, qui multo maioribus auxiliis ad sa-
lutem a Deo donati fuerunt, quam multi, qui in coelo



78 De concordia Molinae.

divinam maternitatem non totum est a Deo, sed etiam
ab innata B. Virginis libertate; c) aeternae nostrae
praedestinationis non totum est a Deo, sed etiam a libero
influxu arbitrii nostri; d) integri effectus praedesti-
nationis non totum est a Deo, sed simul etiam aliquid ex
sola innata arbitrii nostri libertate; e) nostrae vocationis,
justificationis, perseverantiae finalis et salvationis non
totum est a Deo, sed simul etiam aliquid ex sola innata
liberi arbitrii nostri libertate.

Unde 1. liber influxus arbitrii nostri non est effectus
Causae Primae, qui est Deus. 2. Libera determinatio
nostrae voluntatis non est effectus Dei. 3. Quod audiamus
vocem Dei vocantis, non est effectus Dei. 4. Quod libere
consentiamus Deo nos iustificanti, non est effectus Dei.
5. Quod libere cooperemur ad vitam aeternam conse-
quendam non est effectus Dei. 6. Quod libere velimus
perseverare et de facto libere perseveremus in caritate
Christi usque ad finem vitae, non est effectus Dei. 7. Uno
verbo: ,,Quod voluntas Dei, qua adullis ea media ex sua
parte conferre statuit, quibus in beatitudinem perveniunt,
rationem praedestinatis habuerit ... non est effectus Dei.

S. Augustinus vere ac profunde dixerat: Qut creavit
le sine te, mon tustificavit te sine te. Nunc post Con-
cordiam Molinae oportet etiam dicere: Qui creavit te sine
te, non praedestinavit te sine te.

Nihil relinquit Molina, quod totaliter sit a Deo, nec
in negotio nostrae salutis nec in aliis rerum negotiis.
Etenim nec ipsa scientia media est totaliter a Deo; cum
Deus illam emendicet a creaturis et tamquam eleemosynam
accipiat, velit nolit, id est ante omnem actum liberum
Divinae Voluntatis ex ipsa innata atque intacta liberi
arbitrii creati libertate.

Et adhuec Molina conatur suam peregrinam theoriam
sub patrocinio Angelici Doctoris reponere: quasi D. Tho-
mas dixerit umquam, Deum eo modo nos praedestinare,
quo nos iustificat; et quasi non distinxisset in opere iusti-
ficationis motionem Dei moventis, quae est infusio gratiae
sanctificantis, et motum ipsius mobilis, qui est consensus
liberi arbitrii; et quod motus liberi arbitrii sequitur gratiae
infusionem sicut effectus suam principalem et primam
causam! (l. 2 qu. 111 a. 2 et qu. 113. a. 3. 6 et 8.

2. Contraria Sanctis Patribus. — Primo namque quo-
niam ipse Molina in lib. Concordiae in 1. editione expresse



De concordia Molinae. 79

impugnavit sententiam S. Augustini; aiebat enim: ,,Com-
muntor Scholasticorum de praedestinatione sententia im-
pugnatur. Et istam communiorem sententiam ipe fatetur
esse Divi Thomae et S. Augustini. ,,Sententia D. Thomae,
quae communior est inter scholasticos.” ,,Eadem sententia
est Augustini multis in locis* (qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. 6).

Deinde adiungit: a) Quod S. Augustinus sua doctrina
mhonnullos ex fidelibus turbavit“; b) quod sententia
S. Augustini est ,valde dura“; c¢) quod ,sub ea quasi
caligine Augustinus ad hoc non attendit“; d) quod ,Imo
vero isti duo Patres (S. August. et D. Thomas) in eam
sententiam inclinassent, salva eorum reverentia, quae illis
debetur maxima, quoad illud secundum admittenda non
esset“ (ibid. memb. 6); e) quod ,ex Augustini opinione
concertationibusque cum Pelagianis tot fideles fuissent
turbati ad Pelagianosque defecissent (memb. ultimo)!

Ac postremo quia libri de praedestinatione Sanctorum
et de dono perseverantiae et de gratia et libero arbitrio
et de gratia et correptione et omnia alia opera, in quibus
S. Augustinus agit de auxiliis divinae gratiae, de praede-
Stinatione et de finali perseverantia, constituunt antithesim
completam eorum, quae a Molina traduntur in libro suae
Concordiae. Afferemus aliqua exempla.

1) Quoad scientiam mediam. Reiicitur expresse a
S. Augustino, cum dicit: a) ,Praedestinatione quippe Deus
€a praescivit, quae fuerat Ipse facturus. Unde dictum est
Isaiae 45: Fecit, quae futura sunt. Praescire autem potens
est etiam, quae Ipse non facit, sicut quaecumque peccata‘
(lib. de praed. sanct. cap. 10).

b) ,Electi sunt itaque ante mundi constitutionem ea
Praedestinatione, in qua Deus sua futura facta praescivit;
electi sunt autem de mundo ea vocatione, qua Deus id,
quod praedestinavit, implevit“ (ib. cap. 17).

' ¢) ,Deus scit futura, ea praedestinando.“ (Tract. 68
In Joannem.)

d) , Praescivit enim reliquias, quas secundum electionem
gratiae fuerat ipse facturas. Hoc est, ergo praedestinavit:
8ine dubio enim praescivit, si praedestinavit; sed praede-
Stinasse est hoc praescisse, quod fuerat Ipse facturus.“ (De
dono persever. cap. 18.)

Cum ergo ab eisdem causis in statu conditionato de-
Pendeant futura conditionata, a quibus in statu absoluto
dependent futura absoluta; dicere oportet, quod sicut ista



De concordia Molinae. 77

—_—

divino conspectu fruuntur. Sed quod hi cum maioribus
auxiliis praedestinati et salvi non fuerint, illi vero cum
Minoribus praedestinati et salvi fuerint, non aliunde fuil,
nisi quia illi pro innata libertate noluerunt uti ita suo
arbitrio, ut salutem consequerentur; hi vero maxime. Ergo
quod voluntas illa Dei aeterna, qua adultis ea media ex
Sua parte conferre statuit, quibus in beatitudinem per-
Veniunt, rationem praedestinationis habuerit tamquam a
conditione, sine qua eam rationem non habuisset, ex eo
f}lit dependens, quod adulti ipsi eo modo pro sua innata
!lbertate usuri erant suo arbitrio, ut ad eam pervenirent,
ldque Deus altitudine sui intellectus praeviderit.*

3. ,,Jllud etiam, quod ad exaltationem, laudem et ho-
norem Christi Sanctissimaeque illius Matris mihi videtur
admodum verisimile: sacratissimis eorum duorum ani-
mabus non solum excellentiora dona Deum conferre de-
Crevisse; sed etiam easdem praevidisse melius quam
Ceteras pro sua innata libertate usuras suo arbitrio; eaque
Patione in tantam dignitatem potius quam ceteras electas
fuisse.«

En medullam totius Concordiae Molinae! In omnibus
et in singulis operibus vult Molina, quod opera Dei pen-
deant, tamquam a duabus partibus unius integrae causae,
a divina voluntate et ab innata creatae voluntatis liber-
tate. Nam 1. ex eo, quod Deus praevidit animam Christi
€t animam Beatissimae Virginis, ,,melius quam ceteras pro
sua innata libertate usuras suo arbitrio* donis excellen-
tioribus, quae Deus conferre illis decreverat, ,.ea ratione
W lantam dignitatem potius quam celeras electas fuisse”.
2. Integer effectus praedestinationis pendet a libera vo-
luntate Dei et a libero influxu arbitrii nostri. 3. Quod
ex aeternitate fuerimus praedestinati, non pendet solum
ex divina voluntate, sed simul etiam ex libera coopera-
tione et influxu nostri arbitrii praeviso. 4. Quod voluntas
Dei aeterna rationem praedestinationis habuerit, dependens
fuit ex eo, quod pro sua innata libertate adulti usuri
erant suo arbitrio. 5. Exinde etiam quod cum auxiliis
€X parte Dei, cum quibus unus iustificatur et salvatur,
alius pro sua libertate nec iustificatur nec salvatur; imo
etiam cum longe minoribus auxiliis unus salvatur, et alter
Cum multo maioribus non salvatur.

Itaque in negotio a) hyposthaticae unionis non totum
est a Deo, sed etiam ab anima Christi; b) electionis ad



30 De concordia Molinae.

Deus cognoscit in sua praedestinatione seu decreto absoluto
et efficaci, ita et illa in sua praedestinatione seu decreto
conditionato contemplatur. Loquatur igitur S. Augustinus
de futuris ex hypothesi, vel de futuris in thesi, sub con-
ditione sive absolute, idem est ad quaestionem; quia quae-
stionis substantia non propterea mutatur. S. Augustinus
reiicit itaque secientiam mediam, quam Molina existimat
esse ,praeviam ac necessariam ad praedestinationem*.
(Cone. qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. 11))

2) Quoad gratiam, quam homo pro suo libero arbitrio
reddit efficacem. a) ,Multos venire videmus ad Filium,
quia multos credere videmus in Christum; sed ubi et
quomodo a Patre audierint hoc et didicerint, non videmus.
Nimirum gratia ista secreta est, gratiam vero esse quis
ambigat? Haec itaque gratia, quae occulte humanis cor-
dibus divina largitate tribuitur, a nullo duro corde respuitur.
Ideo quippe tribuitur, ut cordis duritia primitus auferatur.
Quando ergo Pater intus auditur et docet, ut veniatur ad
Filium, aufert cor lapideum et dat cor carneum, sicut
Propheta praedicante promisit (Ezech. 11, 19). Sic quippe
facit filios promissionis et vasa misericordiae, quae prae-
paravit in gloriam“ (de praedest. sanct. cap. 8).

b) ,,Certum est nos facere, cum facimus; sed Ille facit,
ut faciamus, praebendo vires efficacissimas voluntati, qui
dicit Ezech. 36, 27: Faciam, ut in iustificationibus meis
ambuletis et iudicia mea observetis et faciatis. Cum dieit:
faciam, ut faciatis, quid aliud dicit nisi auferam a vobis
cor lapideum, unde non faciebatis; et dabo vobis cor
carneum, unde faciatis? Et hoc quid est, nisi auferam
cor durum, unde non faciebatis; et dabo cor obediens,
unde faciatis?“ (De gratia et libero arbit. cap. 16.)"

Nihil ergo magis alienum a mente et a corde S. Augu-
stini quam doctrina Molinae circa gratiam pendulam et
versatilem, gratiam quam homo pro sua innata libertate
facit efficacem. Datur enim gratia interior, cui in statu
naturae lapsae homo aliquando resistit; non semper quoties
Christus vult congregare filios Ierusalem, quemadmodum
gallina congregat pullos suos sub alas, filii Ierusalem volunt;
sunt, qui semper Spiritui Sancto resistunt. (Matth. 23, 37;
Act. Apost. 7, 51; propositio 3. Iansenii damnata.) At datur
etiam gratia interior, cui homo potest quidem resistere,
numquam tamen  resistit nec resistet unquam; etenim
huiusmodi gratiae proprium est ipsam resistentiam et



De concordia Molinae. 81

duri_tiam cordis auferre. Nopn est enim liberum arbitrium

Ominis, quod gratiam Dei reddit efficacem; sed gratia
©1 est, quae libero hominis arbitrio praebet vires effica-
Cissimas. Consentire gratiae, iam est etiam effectus ipsius
g{‘a'tiae, Libere Dei gratiae cooperari, ex ipsa gratia
divina primo ac principaliter originem trahit. In hoc stat
®rror sive aequivocatio Molinae, qui in eadem paritate
Videtur ponere consentire et dissentire, obedire et resi-
Stere divinae gratiae, veluti ipsum consentire et obedire
Slmul atque humanae voluntatis proprium non fuisset
qQuoque principaliter divinae ipsius gratiae effectus; sicuti
d1§80ntire et resistere solius voluntatis humanae est,
Minime autem gratiae,

3) Quoad praedestinationem habentem rationem ex parte
Usus Uiberi arbitrii humani praevisi. Quod hoc reiiciat
Omnino 8. Augustinus, non tantum ex supradictis liquido
OStensum apparet, sed ex eo praesertim, quod Molina non
Potuit reperire testimonium ullum nec verbum in operibus
genuinis 8. Augustini, cui Auctor Concordiae valeret inniti
lllud secundum caput vel sensum suae praedestinationis.

Dde coactus est scribere qu. 23 a. 5 disp. 1| memb. ultimo:
»Distingimus duos illos sensus, in quorum altero negandum
erat cum Augustino praedestinationem fuisse secundum
Draescientiam wusus arbitrii cuiusque praevisi. In altero
vero id ipsum sine scrupulo cum aliis Patribus omnino
Concedendum erat.

Sed S. Augustinus respondens Pelagianis et Semi-
Pelagianis responsum iam dederat ipsi Molinae, et abso-
“FG‘_ negat, quod alii Patres hunc secundum concesserant,
Scilicet: Praedestinationem habere rationem aliquam ex
Parte praedestinati, et alta voce proclamat, quod theologus

ebet habere scrupulum talia concedendi. Quod constat:

a) Ex testimonio ipsius Molinae haec sine scrupulo
SCribentis: ,Credens autem Augustinus cum iis, quae de
gratia adversus haeresim Pelagianam ex Scripturis rectis-
SIme docuerat, coniunctum esse, praedestinationem Dei
aeternam non fuisse secundum merita qualitatemque usus
beri arbitrii a Deo praevisi, sed solum secundum Dei
electionem et beneplacitum; iuxta eam sententiam Paulum
ad Romanos cap. Y multis in suorum operum locis inter-
Pretatus est, restrinxitque illud 1. ad Timoth. cap. 2:
.ult' ommnes homines salvos fieri; ut non de omnibus uni-
Versim hominibus, sed de solis praedestinatis intelligeretur.

Jahrbueh ftiir Philosophie etec, XIX, 6



82 De concordia Molinae.

Quae doctrina plurimos ex fidelibus, praesertim ex iis, qui
in Gallia morabantur, non solum indoctos, sed etiam
doctos mirum in modum turbavit; ne dicam illius occasione
salutem eorum fuisse periclitatam ... Sententiam vero
Augustini secutus est D. Thomas, et post eum plerique
Scholasticorum.“ Ita Molina in lib. Cone. qu. 23 a. 5
disp. 1 memb. ultimo. Poteritne dari argumentum fortius
ac validius contra secundum sensum vel caput molinianae
praedestinationis, quam quod 1) Augustinus crederet, esse
inseparabiliter coniunctas et doctrinam suam de gratia et
doctrinam suam de praedestinatione ante praevisa merita?
2) Augustinus non obstantibus, quod doeti etiam et indocti
mirum in modum turbabantur, noluit unquam concedere
praedestinationem habere rationem ex parte usus arbitrii
praevisi. 3) D. Thomas et cum illo omnis schola eamdem
sententiam secutus est? Si quae S. Augustinus de gratia
adversus haeresim Pelagianam docuit, ,,ex Scripturis rectis-
sime docuerat’; rectissime quoque et ex Scripturis docuit,
quae de praedestinatione Dei aeterna docuit, et D. Thomas
et plerique Scholae doctores cum Augustino docuerunt.

Unde b) ex responsione S. Augustini ad Pelagianos.
Inter alia mox infra indicanda Pelagiani obiiciebant
S. Augustino: 1) Quod doctores antiquiores aliter de prae-
destinatione videbantur sentire; 2) quod continuo loque-
bantur de Dei praescientia, quasi Deus in hominibus
praedestinandis rationem habuerit liberi eorum arbitrii
boni usus praevisi. S. Augustinus autem lib. de dono
persev. cap. 19: ,Quid ergo nos prohibet, quando apud
aliquos verbi Dei tractatores legimus Dei praescientiam,
et agitur de vocatione electorum, eamdem praedestina-
tionem intelligere? Magis autem fortasse voluerunt hoc
verbo in ea re uti, quod et facilius intelligitur et non
repugnat; imo et congruit veritati, qua de praedestinatione
gratiae praedicatur.”

»,Hoc scio, neminem contra istam praedestinationem,
quam secundum Scripturas Sanctas defendimus, nisi er-
rando disputare potuisse. Puto tamen eis, qui de hac re
sententias tractatorum requirunt, sanctos et in fide atque
doctrina christiana laudabiliter usque quaque diffamatos
viros Cyprianum et Ambrosium, quorum tam clara testi-
monia posuimus, debere sufficere.“ ,Isti tales tantique
doctores dicentes non esse aliquid, de quo tamquam de
nostro, quod nobis Deus non dederit, gloriemur; nec ipsum



De concordia Molinae. 83

—

COr nostrum et cogitationes nostras in potestate nostra
€8se; et totum dantes Deo, atque ab ipso nos accipere
Confitentes, ut permansuri convertamur ad eum.“ ,,Procul
dubio noverant praedestinationem, quam per apostolos
Praedicatam contra novos haereticos operosius diligentius-
Que defendimus.*
Et lib. de praedest. Sanctor. cap. 14: ,Certe enim si
€ divinarum Seripturarum tractatoribus, qui fuerunt ante
108, proferrem defensionem huius sententiae, quam nune
solito diligentius atque copiosius contra novum Pelagia-
N0orum defendere urgemur errorem .. .; si huius ergo
Sententiae defensionem ex divinorum eloquiorum nos
Praecedentibus ecatholicis tractatoribus promerem; pro-
€cto hi fratres, pro quibus nunc agimus, acquiescerent:
OC enim significastis litteris vestris. Quid igitur opus
e8t, ut eorum scrutemur opuscula, qui priusquam ista
h‘aeresis oriretur, non habuerunt necessitatem in hac diffi-
¢ili ad solvendum quaestione versari: quod procul dubio
aCerent, si respondere talibus cogerentur? Unde factum
¢S, ut de gratia Dei quid sentirent, breviter quibusdam
SCriptorum suorum locis et transeunter attingerent; im-
Morarentur vero in eis, quae adversus alios inimicos
cclesiae disputabant.“
Atque ita habetur: 1) quod praedestinatio tradita a
S. Augustino est secundum Scripturas Sanctas et per
Dostolos praedicata; 2) quod nemo, nisi errando, potest
Contra hanc praedestinationem disputare; 3) quod alii
Cclesiae doctores ante S. Augustinum a) breviter et
t"_anseunter has de gratia Dei et praedestinatione quae-
Stiones attigerunt; b) eadem, quae S. Augustinus diligentius
€t copiosius coactus est inquirere et declarare, ipsi etiam
®Xponerent, si Pelagianis respondere coacti fuissent;
¢) nomen praescientiae apud illos idem significare ac
Praedestinationis; loquuntur enim de divina praescientia
Undata in Dei voluntate, dilectione et electione, id est in
decreto divino. Unde ipse Augustinus c¢. Y et 10 de praed.
Sanct. seribit: ,Cernitis me sine praeiudicio latentis con-
Silii Dej aliarumque causarum hoc de praeseientia Christi
1cere voluisse . . . Sed utrum praedicato sibi Christo a
S€Ipsis habituri essent fidem an Deo donante sumpturi, id
St utrum tantummodo eos praescierit an etiam praede-
Stinaverit Deus, quaerere ac disserere tunc necessarium
00 putavi . .. Praedestinatione quippe Deus ea praescivit,
Q¥



34 De concordia Mo]in:le.

quae fuerat ipse facturus.“ Et de dono persev. c. 18:
,2Unde aliquando eadem praedestinatio significatur etiam
nomine praescientiae.“ Et ib. ¢. 9: ,Sine praeiudicio tamen
aliarum causarum ete.“

¢) Ex characteribus divinae praedestinationis a S. Augu-
stino assignatis. Nam Molina admittit: 1) electionem
generalem omnium hominum ad salutem, et in hoc sensu
explicat verba Apostoli ad Eph. cap. 1: FElegit nos ante
mundi constitutionem,; 2) praesceientiam mediam, tam-
quam praeviam ac necessariam ad praedestinationem, et
in hoc sensu declarat verba Apostoli ad Rom. cap. 3: Quos
praescivit, et praedestinavit; 3) hominem posse gloriari
de aliquo, de illo scilicet quod Deus praevidens habuit
prae oculis in hominibus praedestinandis, nempe usum
bonum liberi arbitrii, influxum liberi arbitrii in omnia
opera bona etiam ex gratia; nam alius est influxus gratiae
et alius arbitrii creati. Haec tria ad literam et conceptis
verbis in libro Concordiae scripta manent.

Iam vero S. Augustinus: 1) electionem, de qua Apo-
stolus agit, esse separationem praedestinatorum a massa
perditionis, expresse affirmat; 2) praescientiam, de qua
Apostolus loquitur, esse illam conceptis verbis asseverat,
qua Deus sua futura facta praescivit in ipsa praedesti-
natione; 3) hominem non posse gloriari de aliquo nisi
in Deo et in solo Deo, a quo omnia accepit. In his tribus
divinae praedestinationis characteribus affirmandis, evol-
vendis et demonstrandis clamat S. Augustinus per singula
capitula suorum operum de gratia, de praedestinatione,
de dono perseverantiae; sicut Molina tres alios e regione
opposita affirmat characteres per integrum suae Concor-
diae librum.

Quoad electionem: Lib. de praed. sanct. c. 18, post
quam verba Apostoli ad Ephes. ¢. 1 transseripsit, addit:
»,Quis, inquam, haec audiat diligenter et intelligenter et
audeat de hac, quam defendimus, tam clara veritate dubi-
tare? [Klegit Deus in Christo ante mundi constitutionem
membra eius; et quomodo eligeret eos, qui nondum erant,
nisi praedestinando? Elegit ergo praedestinans nos . . .
Nimis longum est de singulis disputare. Cernitis autem
procul dubio, cernitis quanta manifestatione Apostolici
eloquii defendatur haec gratia, contra quam merita ex-
tolluntur humana, tamquam homo aliquid prior det, ut
retribuatur ei. Eligit ergo nos Deus in Christo ante



De concordia Molinae. 8H

Mundi constitutionem, praedestinans nos in adoptionem
f]1101'11111; non quia per nos sancti et immaculati futuri
framus, sed elegit praedestinavitque, ut essemus. Fecit
autem hoc secundum placitum voluntatis suae; ut nemo
de sua, sed de illius erga se voluntate glorietur.“

Quoad praescientiam. Ibidem c.19: ,Non quia futuros
ales nos esse praescivit; sed ut essemus tales per ipsam
electionem gratiae suae, qua gratificavit in dilecto Filio
SU0. Cum ergo nos praedestinavit, opus suum praescivit,
qU0 nos sanctos et immaculatos facit. Unde recte hoc
testimonio Pelagianus error arguitur . .. Non enim quia
‘redidimus, sed ut credamus, elegit nos, ne priores eum
eleg{sse dicamur, falsumque sit (quod absit): Non vos me
elegistis, sed Ego vos elegi. Nec quia credidimus, sed ut
CPedamus, vocamur; atque illa vocatione, quae sine poeni-
tentia egt, id prorsus agitur et peragitur, ut credamus.
Quoad potestatem se gloriandi. De dono persev.
G: ,Aut enim sic praedestinatio praedicanda est, quem-
admodum eam Sancta Scriptura evidenter eloquitur, ut
I proedestinatis sine poenitentia sint dona et voeatio
I!el; aut gratiam Dei secundum nostra dari merita con-
ltendum est: quod sapiunt Pelagiani . . . Praevenit ergo
¢t fidem gratia, alioquin si fides eam praevenit, procul
dubig praevenit et voluntas, quoniam fides sine voluntate
100 potest esse. Si autem gratia praevenit fidem, quoniam
Praevenit voluntatem, profecto praevenit omnem obedien-
tlam,_ Praevenit etiam caritatem, qua una Deo veraciter et
Suaviter obeditur; et haec omnia gratia in eo, cui datur
€t cuius haec omnia praevenit, operatur.

Et lib. de grat. et lib. arb. c. 15: ,Semper est autem
N nobis voluntas libera, sed non semper est bona . ..

Tatia vero Dei semper est bona, et per hanc fit, ut sit
Mo bonae voluntatis, qui prius fuit voluntatis malae.
er hane etiam fit, ut ipsa bona voluntas, quae iam esse
Cepit, augeatur et tam magna fiat, ut possit implere divina
Mandata, quae voluerit, cum valde perfecteque voluerit.”
t e 17: | Quoniam Ipse, ut velimus, operatur incipiens,
dul volentibus cooperatur perficiens. Propter quod ait
Postolus ad Philipp. 1, 6: Certus sum, quoniam qui
Op"”'_at?tr tn vobis opus bonum, perficiet usque in diem
au:wtz lesu. Ut ergo velimus, sine nobis operatur; cum
o °m volumus, et sic volumus ut faciamus, poblscum
OOperatur, Tamen sine Illo vel operante ut velimus, vel

C. 1



S0 De concordia Molinae.

cooperante cum volumus, ad bona pietatis opera nihil
valemus.“ Et ¢. 7: ,Igitur non volentis neque currentis,
sed miserentis est Dei (Rom. Y, 16). Quae sententia nullo
modo potest etiam sic converti, ut dicatur: Non miserentis
Dei, sed volentis et currentis est hominis; quisquis enim
hoc ausus fuerit dicere, aperte se ostendit Apostolo con-
trarium.*

Et de dono persev. c. 23: ,,Attendant ergo, quomodo
falluntur, qui putant esse a nobis, non dari nobis, ut pe-
tamus, quaeramus et pulsemus; et hoc esse dicunt, quod
gratia praeceditur merito nostro, ut sequatur illa, cum
accipimus petentes, et invenimus quaerentes, aperiturque
pulsantibus; ne volunt intelligere etiam hoc divini muneris
esse, ut oremus, hoc est petamus, quaeramus atque pul-
semus . . . Ille itaque dicat, Ecclesiam aliquando in fide
sua non habuisse veritatem praedestinationis huius et
gratiae, quae nunc contra novos haereticos cura diligen-
tiore defenditur; ille inquam hoc dicat, qui dicere audet,
aliquando eam non orasse vel non veraciter orasse, sive
ut crederent infideles, sive ut perseverarent fideles . . .
Ac per hoc praedestinationis huius fidem, quae contra
novos haereticos nova sollicitudine nunc defenditur, nun-
quam Ecclesia Christi non habuit.* Et c. 24: ,Sed quid
plura? Satis docuisse me existimo vel potius plus quam
satis, dona Dei esse et incipere in Dominum credere et
usque in finem in Domino permanere.*

Et c. 22: ,Cur metuimus Sanctorum praedestinationem
et vera Dei gratiam, id est quae non secundum merita
nostra datur, sicut eam Sancta Scriptura praedicat, prae-
dicare? An vero timendum est, ne tunc de se homo
desperet, quando spes eius ponenda demonstratur in Deo:
non autem desperaret, si eam in seipso superbissimus et
infelicissimus poneret ?“

Et c¢. 7: ,Manus igitur Dei est ista, non nostra, ut
discedamus a Deo.* Et c. 6: ,Tutiores igitur vivimus, si
totum Deo damus; non autem nos illi ex parte et nobis
ex parte committimus. Et datur totum Deo.“

Et lib. de praedest. Sanctorum c. 4 et ¢. 5 et 6: ,In
cuius quaestionis solutione laboratum est quidem pro libero
arbitrio voluntatis humanae, sed vicit Dei gratia. Nec nisi
ad illud potuit perveniri, ut liquidissima veritate dixisse
intelligatur Apostolus: Quis enim te discernit? Quid autem
Iiabes, quod non accepisti? Si autem et accepisti, quid



De concordia Molinae. 87

QIOTiqris, quast non acceperis. Quod volens etiam martyr
Cyprianus ostendere, hoc totum ipso titulo definivit dicens:
In nullo gloriandum, quando nihil nostrum sit.«

»Qui gloriatur, in Domino glorietur. Nihil autem huic
Seénsui tam contrarium est, quam de suis meritis sic quem-
Quam gloriari, tamquam ipse sibi ea fecerit, non gratia Dei:
Sed gratia, qua bonos discernit a malis, non quae com-
Munis est et bonis et malis . . . Quisquis audet dicere:

?b_eo ex meipso fidem, non ergo accepi; profecto contra-
dicit huic apertissimae veritati; non quia credere vel non
Credere non est in arbitrio voluntatis humanae, sed in electis
Praeparatur voluntas a Domino. - Ideo ad ipsam quoque
Idem, quae in voluntate est, pertinet: Quis enim te discer-
nit?  Quid autem habes, qnod non accepisti® .

. Et c. 6: ,Solet enim dici: ideo credere meruit, quia
Vir bonus erat et antequam crederet. Quod de Cornelio
diei potest . . . Quidquid igitur et antequam in Christum
Crederet et cum crederet et cum credidisset, bene operatus
€st Cornelius, fotum Deo dandum est, ne forte quis ex-
tollatur (Ephes. 2, 8).“

3. Contraria doctrina S. Thomae.

. Primo namque satis superque constat ex iis, quae supra

Icta manent capite secundo: Utrum Concordia Molinae
concordet cum doctrina D. Thomae. .

Secundo autem, quia sicut ex antecedentibus patet,
Sententia S. Augustini circa praedestinationem est doctrina,
duam praedicavit Apostolus et quam Sacrae tradunt Serip-
turae, Sententiam autem . Augustini, fatente ipso Molina,
Secutus est D. Thomas, estque sententia communior theo-
0gorum Scholasticorum.

Tertio: quoniam Molina in editione prima libri Con-
Cordiae expresse et absque verborum velamine impugnavit
Sententiam D. Thomae et sic ad litteram scribebat: ,Salva
Teverentia, quae D. Thomae debetur magna, non miror,
S communior Scholasticorum sententia, praesertim eo modo
Intellecta, quo verba D. Thomae hoc loco 1 P. qu. 23 a. 5
ad 3 sonare videntur, a multis dura nimis indignaque

1Vina bonitate et clementia iudicetur . . . Est praeterea
€adem sententia parum consentanea Scripturis Sacris.“
(Edit. Olyssipone 1588.)

Quarto: quoniam Molina in subsequentibus editionibus

Oncordiae de substantia doctrinae nihil fere mutavit;
Correxit aliquantulum linguam, sed minime sententiani,



foke] De concordia Molinae,

quam duntaxat conatus est palliare. Et quamvis non videa-
tur ita palam loqui adversus Sanctos Doctores Augustinum
et Thomam, sed contra Scholasticos, qui illorum doctrinam
propugnant ac sequuntur, nonideo tamen desinit D. Thomae
doctrinam circa praedestinationem continuo ac constanter
carpere, corrigere, reiicere et simul ei aliquando falsa
imponere. Exempla.

1. ,A D. Thoma hoc loco qu. 23 a. 1 praedestinatio
dicitur esse ratio transmissionis creaturae rationalis in
vitam aeternam. Transmissionem intellige, quae reipsa
impleatur: ad quod necessarium est, ut ratio illa adiunctum
habeat propositum conferendi media, quibus talis creatura
beatitudinem consequetur. Ab Augustino lib. de dono persev.
c. 14 definitur esse praescientia et praeparatio beneficiorum
Dei, quibus certissime liberantur, quicumque liberantur.“. ..
w,Aptius tamen, ut credo, ita definiri potest: Praedestinatio
est ratio ordinis seuw mediorum in Deo, quibus praevidet
creaturam rationalem perducendam in vitam aelernam, cum
proposito eum ordinem erequendi.

Unde iuxta SS. DD. Augustinum et Thomam praede-
stinatio habet certitudinem ex ipso ordine mediorum,
quorum efficacia oritur ex ipsa intentione et proposito
Divinae Voluntatis. Iuxta Molinam divina praedestinatio
habet totam suam certitudinem ex sola praescientia, quae
est Scientia Media. Efficacia autem mediorum Deus
praevidet, non causat; est enim liberum hominum arbi-
trium, quod talia media reddit efficacia. (Concord. qu. 23
a. 1 et 2 disp. 1)

2. Tuxta D. Thomam 1P. qu. 23 a. 4 dilectio praesupponi-
tur electioni secundum rationem et electio praedestinationi.
Omnes enim praedestinati sunt electi et dilecti. Unde
praedestinatio est posterior electione praedestinati et in-
cludit essentialiter ipsammet electionem ; et actus intellectus,
quo Deus praevidet praedestinatum certo et infallibiliter
salutem aeternam consecuturum, supponit actum liberum
Divinae Voluntatis.

Molina autem scribit: ,Haec tamen sententia mihi
nunquam placuit.” ,Id, quod praedestinatio cuiusque dicit
ex parte intellectus divini, non est posterior electione eius-
dem ad beatitudinem, quae in Deo libera omnino est . ..
In Deo tota ratio tam agibilium quam faectibilium liberum
omnem actum voluntatis antecedit.“ (Ibid. disp. 2.)



De cohcordia Molinae. 39

Posita enim Scientia Media, Molina existimat quasi
Unam et eamdem rationem possibilium et rationem futu-
POPUM aut futurabilium. Veluti possibile esset aliquid

1¢ere ordinem ad existentiam absque ordinatione Causae

Iimae,

. 3. D. Thomas qu. 23 a. 3 ait: ,Sicut enim praede-
Stinatio includit voluntatem conferendi gratiam et gloriam;
Ita reprobatio includit voluntatem permittendi aliquem
Cadere ip culpam et inferendi damnationis poenam pro
Culpa.“ Tamen yaliter se habet reprobatio in causando quam
Praedestinatio . . . Reprobatio Dei non subtrahit aliquid

€ Potentia reprobati.“ Et art. 4 ait: ,Praedestinatio ali-
quorum in salutem aeternam praesupponit secundum ra-
Yonem, quod Deus illorum velit salutem, ad quod pertinet
electio et dilectio. Dilectio quidem, in quantum vult eis

O¢ bonum salutis aeternae. Nam diligere est velle alicui

Olum, Electio autem, in quantum hoe bonum aliquibus
Prae aliis vult, cum quosdam reprobat.” o

Molina autem 1) non admittit, quod praedest}natlo-
pr.aesupponat electionem; 2) non admittit hanc el.ectlonem
ahq.uorum in salutem aeternam; 3) non admittit repro-

Ationem negativam quorundam, qui non eliguntur, seu
no’} Praedestinationem; quia non reperitur in Deo ,,actus,
Ut praedestinationi quasi contrarie opponatur. 4) Unde
. olna tradit, quod Deus a) vult ita omnes homines salvos
161, quod omnibus conferat media ad salutem, et aliquando
dhyc maiora et potentiora illis, qui salutem non conse-
Quuntyy, b) Velle haec media omnibus conferre, quibus
OMnes sanetj sint, asserit esse electionem, de qua Apostolus.

. Ephes. ¢. 1. c) Deus praecognoscit scientia media, ho-
Mines quosdam auxilia gratiae reddere efficacia, quosdam
Vero non, d) Deus eligit postea hunc rerum ordinem, in
quo Praecognovit hos et non illos gratiae auxilia efficacia
-eddidisse; et hoc est illos praedestinare; sed respectu
lllomm, quos collocavit in hoc ipso ordine, in quo con-
tr?ri“m praevidit, non est reprobare, nec est non praede-
Stinare, e) Deus denique post praevisa merita illorum et
POSt praevisa demerita aliorum illos acceptat ad gloriam
o }.105 ludicat a gloria esse excludendos; et hoc est habere
I‘atmpem usus liberi arbitrii in aliquibus praedestinandis;
°t alios reprobare. (Cone. qu. 23 a. 1, 2 et 3 disp. 1, 2 etc.)
Uinto: quoniam Molina Conc. qu. 14 a. 13 disp. 37:

»lllud praeterea vehementer displicet, inquit, quod aliqui



90 ‘ De concordia Molinae.

subiungunt pro quantitate auxilii gratiae cooperantis
spectandam esse quantitatem actus, quem liberum arbi-
trium tali auxilio adiutum producit, quasi existente aequali
auxilio Dei non possit esse intensior et ferventior actus
contritionis aut dilectionis in uno homine quam in altero,
quamdiu in via sunt; aut existenti inaequali auxilio, non
possit esse aequalis actus in duobus, aut maior in eo, qui
minori auxilio adiuvatur.“ Quod Molina repetit saepius
in libro Concordiae et constituit veluti corollarium neces-
sarium et principale totius systematis moliniani.

D. Thomas autem 1 P. qu. 112 a. 4: ,Sed ex hac
parte non potest accipi prima ratio huius diversitatis; quia
praeparatio ad gratiam non est hominis, nisi in quantum
liberum arbitrium eius praeparatur a Deo. Unde Prima
Causa huius diversitatis accipienda est ex parte Dei.“ Et
2. 2 qu. 24 a. 3: ,Illa virtus, secundum quam sua dona
Deus dat unicuique, est dispositio vel praeparatio praece-
dens sive conatus gratiam accipientis. Sed hanc etiam
dispositionem vel conatum praevenit Spiritus Sanctus mo-
vens mentem hominis vel plus vel minus secundum suam
voluntatem.

Sexto: quia Molina in Cone. qu. 23 a. 5 disp. 1
memb. 11 sic argumentando: ,,EFo modo praedestinavit nos
Deus iustificandos et salvandos, quo in tempore iustificamur
et salvamur, ut D. Thomas hoc loco in argumento Sed
contra affirmat. At adulti iustificamur, vitam aeternam
consequimur, dependenter exr eo, quod libere velimus, ita
ut integer effectus praedestinationis simul pendeat a libera
voluntate Dei et a libero influzw arbitrii nostri. Ergo
quod er aeternitate fuerimus praedestinati ... non pendet
solum er divina voluntate . . . sed simul etiam ex libera
cooperatione et influru nostri arbitrii praeviso . . .“; sic
inquam argumentando ex auctoritate et doctrina D. Thomae
falsa Divo Thomae imponit. Etenim:

1) D. Thomas loco citato 1 P. qu. 23 a. 5 sic ait:
,oed contra est, quod dicit Apostolus Tit. 3, 5: ,,Non er
opertbus iustitiae quae fecimus mos, sed secundum suam
maisericordiam salvos nos fecit. Sicut autem salvos nos fecit,
ita et praedestinavit nos salvos fieri. Non ergo praescientia
meritorum est causa vel ratio praedestinationis.“ Et Molina
infert, quod praescientia meritorum est ratio praedestina-
tionis; vel quod ,,ex aeternitatefuerimus praedestinati, pendet
er lLibera cooperatione et influru nostri liberi arbitriic‘!



De concordia Molinae. il

2) D. Thomas ibidem ait et concludit: ,,Jmpossibile
ety quod totus praedestinationis effectus habeat aliquam
Causam exr parte nostra.“ Molina autem sic concludit:
»lta ¢ tnteger effectus praedestinationis simul pendeat a
tera voluntate Dei et a libero influzu arbitrii nostri.«

3) D. Thomas ait: Eundem esse modum, quo Deus
Draedestinat nos salvos fier, quo, dum crequitur in tem-
%Ore DPraedestinationem, salvos nos factt. Sed non ait:
Umdem esse modum, quo Deus praedestinat mos salvos

fieri, et quo Deus nos in tempore iustificat.
dest.MOC.lus. enim salvos faciendi amplectitut.' totum prae-
Inationis effectum; et ,,hoc modo, addit D. Thomas,
g;?;destinatio ez parte effectus habet pro ratione divinam
natuntatem:, a‘_i quam totus effectus pr.aedfzstmatzoms. og'd;e-
Ur ul in finem, et ex qua procedit sicut ex Principio

T'mo Movente.

iust‘%\.{odus autem iustifi.candi et modus augendi .gra!tiam
of fel lcantem. et modus v1ta1}1 aeternam c.ons'_aq'uendl dicunt
StinCtPS _partlale.s, effectus in partlcu!ag'l, d1v1_nae praede-
effe;tlonls; et sic, ait D. Thomas, ,,nihil prohibet aliquem
um praedestinationis esse causam et rationem alterius;
1;2'(::;?'307‘877} quidem prioris., :9ecundum ration'em causae
$0e sy priorem vero pos_temorzs, secundwn (atzonew_z cau-
meritoriae. At Molinae placet omnia simul miscere.
- Et adhuc ipse modus, quo in tempore iustificamur,
L ‘est sicut Molina imaginatur, sed sicut D. Thomas cum
a;“el:fusti.no trad.it_: 1) in haq qu. 2._3 a. 2 flicens: ,,E’ar:'ecut-io
actiy huius ora.lzms est passive qmdem. n praede_stmth.;
vocq te' autem est in Deo. Est autem erecutio pmede'stmatzoms
L0 et magnificatio secundum tllud Apostoli ad Rom.
V’it 01:1 Quos pracdestinavit, hos et vocavit; et quos voca-
» 108 et magnificavit.* 2) Sicut ex professo declarat
at 82 qu. 113 per singulos articulos, praesertim a. 3 et 6
libe;-'m quus expresse 'et verissime docetur,- quod ymotus
S iltarbltrn naturz_te o?dlnq praecedit consccutionem g}:'atl_ag,
cemuru}‘ autemgratiaeinfusionem.” Undeutique, quod iustifi-
simy] 1d est quod consequamur gratiamiustificantem, pendet
oy etlam ex libera cooperatione nostri liberi arbitrii;
o D%g()d hberg cooperemur Deo nos vocanti et iustificanti
Fime o consentiendo donum ipsius gratiae libere et liber-
cauSatcceptem_us, pendet et efficitur et primo et principaliter
nqui(;“' ab. wpso Deo z.nfundm_te _gratiam san.ctlflcantep.l.
gratiae est motio; motio in anima et in potentiis



Y2 De concordia Molinae.

animae operativis est motus, et motus liberi arbitrii. Sed
quid divinae motioni cum concursu molinistico? Quid
gratiae actuali secundum SS. Augustinum et Thomam cum
illo, quod Molina vocat gratiam pendulam ab arbitrio
creato? .

Septimo: quid ergo amplius? Molinarecedit a D. Thoma
in omnibus. magnis quaestionibus ad hane controversiam
spectantibus, incipiendo a quinque viis, quibus Deum esse
probari potest, et finiendo in quaestione de gratia operante
et de iustificatione. Nihil commune Molinae cum D. Thoma,
nihil libro Concordiae cum Summa theologica nec cum
operibus aliis Angelici Doctoris.

Finiamus itaque cum Magistro c¢. 8 ad Romanos lect. 6:
,Eadem ratione omnia beneficia, quae nobis confert (Deus)
ex tempore, praeparavit mnobis ab acterno. TUnde ponere,
quod aliquid meritum ex parte nostra praesupponatur,
cuius praescientia sit ratio praedestinationis, nihil est aliud
quam gratiam ponere dari exr meritis nosiris; et quod
principtum bonorum operum est exr nobis el consummatio
est ez Deo.

Eadem ratione omnia beneficia, eadem ratione vocatio,
iustificatio, donum perseverantiae et glorificatio fuerunt
ab aeterno praeparata, id est gratis omnino.

Eodem modo, quo salvos nos facit, ita et praedesti-
navit nos salvos fieri: id est non ex operibus, quae fecimus
nos, sed secundum suam misericordiam.

4. Contraria doctrinae Ecclesiae. Hoc namque thesis
generalis caput, quia ex una parte corollarium est hactenus
dictorum et ex alia fundamentum theologicum firmum
illorum, quae circa ultimum caput restant dicenda, optimum
ideirco erit, ut totaliter Bellarmino e Societatis Iesu Theologo
relinquamus probandum et ostendendum. Bellarminus ergo
lib. 2 de gratia et libero arbitrio c. 11 sic probat prae-
destinationem omnino gratuitam, qualiter S. Augustinus et
D. Thomas docent et declarant, esse veritatem et doctrinam
traditionalem Ecclesiae. Secribit enim:

a) ,Probari potest veritas praedestinationis gratuitae
ex traditione Ecclesiastica; nam quamvis ante exortam
haeresim Pelagianam veteres Patres quaestionem istam
non adeo accurate tractaverint, sed tantum occasione ob-
lata breviter sententiam suam aperuerint, ut S. Augustinus
docet lib. de dono persev. c. 2, qui tamen c¢. 1 Cyprianum,
Ambrosium et Nazianzenum pro hac sententia citat; tamen



De concordia Molinae. 93

—

Post illam haeresim exortam omnes omnino, qui sanctitatis
Nomine in Ecclesia claruerunt, hanc ipsam sententiam
apertissime docuerunt, ut perspicuum est: 1) ex S. Augustino
In lib. de praedest. Sanctorum et de dono perseverantiae,
In libro de corrept. et gratia, in epist. 105 ad Sixtum et
alibi passim. 2) ex S. Prospero in lib. 2 de Vocatione
gentium c. 1 et ultimo; in libro contra Collator. extremo
et in responsione ad capitula Gallorum. 3) ex S. Fulgentio
In libro de Incarnatione et gratia Christi. Ex S. Gregorio
lib. 1 Dialog c. 8. Ex S. Anselmo, Beda, Primasio, Sedulio
et aliis in c. 8§ ad Romanos. 4) Ex S. Bernardo in serm. 23
et 78 in Cantica. 5) Ex S. Thoma in 1 P. qu. 23. Ex
S. Bonaventura in 1 Sent. dist. 41 qu. 2, quo loco scribit
quidem S. Bonaventura, Deum praedestinare homines ob
Certas causas solas sibi notas, et non ob solam voluntatem
Suam; sed eas causas non dicit esse ex parte operum
Praevisorum; intelligit autem voluntatem Dei non esse
Irrationalem, sed cum sapientia et consilio coniunctam; ut
etiam loquitur Augustinus in Enchirid. c¢. 95.¢

b) ,Neque solum sancti isti Patres hoc affirmant; sed
antiquiores et doctiores ex ipsis, quos ceteri postea
Secuti sunt, ad fidem catholicam hanc sententiam pertinere
t-I"_':ldunt et contrariam ad Pelagianos reiiciunt. Notabo
aliqua loca, ut si qui forte contra sentiunt, intelligant ex
ludicio sanctissimorum Patrum, in quam manifesto errore
vVersentur.*
. 1) ,,8. Augustinus lib. de dono persev. c. 18: Hoe,
Inquit, seio, neminem contra istam praedestinationem,
quam secundum Scripturam Sanctam defendimus, nisi
errando disputare potuisse. Et c. 23: Praedestinationis,
Inquit, huius fidem, quae contra novos haereticos nova
Sollicitudine nune defenditur, numquam Ecclesia Christi
non habuit.“

2) ,,S. Prosper in respons. 1 ad obiectiones Gallorum:
Praedestinationem Dei, inquit, nullus Catholicus negat.

t in epist. ad Rufinum de libero arbitrio: Praedesti-
Nationem, inquit, tam impium est negare, quam ipsi
gratiae contraire. Nec responderi potest, eum loqui de
Praedestinatione in genere, non de praedestinatione mere
gratuita; loquitur enim de praedestinatione, quam S. Augu-
Stinus defendebat, et quam Cassianus et alii quidam in
allia oppugnabant.“
3) ,,S. Petrus Diaconus in lib. de Incarnat. et grat.



94 De concordia Molinae.

Christi extremo: Anathematizamus, inquit, Pelagium, et
Coelestinum, simulque Iulianum Edanensem, et qui illi
similia sapiunt, praecipue libros Fausti Galliarum Epi-
seopi, qui de Monasterio Lyrinensi provectus est, quos
contra praedestinationi sententiam secriptos esse non
dubium est.*

4) ,,S. Fulgentius in lib. item de Incarn. et gratia
Christi cap. ultimo in ipso epilogo: Cuius praedestinationis,
inquit, veritatem, qua nos ante mundi constitutionem
praedestinatos in Christo testatur Apostolus, si quis
detrectat cordis credulitate recipere vel oris confessione
proferre; si ante ultimum diem vitae praesentis, im-
pietatis suae contumaciam, qua Deo vivo et vero rebellis
obsistit, non abiecerit: manifestum est, eum non per-
tinere ad eorum numerum, quos Deus in Christo ante
mundi constitutionem gratis elegit et praedestinavit ad
regnum.“

¢) ,,His accedit publica Ecclesiae probatio. 1) Constat
enim delatum fuisse ad Apostolicam Sedem, Coelestino
Pontifice, a Prosperio et Hilario querimoniam, quod in
Gallia presbyteri quidam doctrinam S. Augustini de prae-
destinatione reprehenderent. Quid autem Coelestinus re-
scripserit, perspicuum est ex epistola eius ad Gallos, in
qua inter cetera, posteaquam magnis laudibus S. Augustinum
extulit, ita subiunxit: Unde resistatur talibus, quos male
crescere videmus, nefas est haec pati religiosas animas,
quarum afflictione, quia membra nostra sunt, nos quoque
convenit macerari . . .“

2) ,Post illa Coelestini tempora ... S. Leo Pontifex
misit ad Concilium Arausicanum certa capitula de gratia
et libero arbitrio, ex libris S. Augustini verbatim decerpta,
quae voluit ab Episcopis illis recipi et subseribi, ut etiam
factum est. Porro in illis capitulis continentur omnia
fundamenta sententiae de praedestinatione gratuita, ut
non possit ullus praedestinationem negare, nisi velit illis
capitulis contraire.“

3) ,Denique S. Gelasius in Concil. 70 Episcoporum non
solum probavit omnia scripta S. Augustini et S. Prosperi;
sed etiam contra damnavit libellos Ioannis Cassiani et
Fausti Rhegiensis; cum tamen non ignoraret, potissimam
contentionem inter Prosperum et Cassianum ac deinde inter
Fulgentium et Faustum de scriptis S. Augustini de prae-
destinatione Sanctorum et dono perseverantiae fuisse.*



De concordia Molinae. 95

. d) nltaque Sedes Apostolica, non tantum semel, sed
®tlam secundo et tertio adversus Pelagianorum reliquias
Pro defensoribus gratiae et praedestinationis sententiam
tu1.1t.; ut iam haec sententia non quorumvis doctorum
OPlnio, sed fides Ecclesiae Catholicae dici debeat. Id quod
I sequenti capite adhuec apertius, Deo adiuvante, mon-
Strabitur «

Hucusque Bellarminus, qui etiam in subsequenti cap. 12
Probat, praedestinationem omni ex capite gratuitam esse,
®tlam testimoniis ex Scriptura depromptis.

9. Ac postremo non satis recedit a doctrina Semi-
Pelagianorum.

. Pelagianorum ac Semipelagianorum doctrina inter
alia, Quae subsequuntur, continet capita: 1) Quod merita
Praeexistentia in hae vita sunt ratio et causa effectus
pI'a'f!destinationis. 2) Quod initium benefaciendi sit ex
obis, consumatio autem a Deo. (1 P. qu. 23 a. 5.) 3) Quod

®us vult voluntate aequali salvare omnes homines; ita
IQ‘luod non velit specialius salutem praedestinatorum quam
f.epl_'Oborum. 4) Quod Deus vult omnes homines salvos
18T}, 8i tamen ipsi velint volitione, quam Deus exspectat
3 Voluntate humana, non quam etiam ipse causet. 5) Quod

CUs exspectat consensum humanae voluntatis, ut homo
velit et determinet seipsum, ut velit purgari et iustificari.
s Quod ‘voluntas humana divinae gratiae pariat opem,
iecltl gratia divina voluntatem hum_anam sibi facu?lt .sub-
ot lam et obedientem. (S. August. lib. de grat. _Chrlstl c. 7
de IO, et in Literis Prosperi ad August. Et in Carmine
C gratis. 8. Fulgent. lib. de Incarnat. et gratia Iesu

Tisti c. 26. Conec. Arausic. 2.)
sti lolina autem in libro Concordiae scribit: 1) nPraede-
; Batio adultorum fuit secundum praescientiam boni usus
eiserl €orum arbitrii, habuitque Deus rationem illius in
8 Praedestinandis.“ ,Integer effectus pragdesthatloms.
a:ﬁ!ﬂ Pendeat a libera voluntate Dei et a.hbero influxu
llat'ltrn nostri.“ , Quod ex aeterni_ta.te fuerimus praedesti-
Siml - - . non pendet solum ex divina voluntate . . . sed
pralﬂ etiam ex libera cooperatione et influxu nostri arbitrii
ot lflvgso.“ (Qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. 11 concl. 9 et memb. 13

timo,)

Pen d2) ,,Pat_et vocationem Dei internam multum etiam
vald €re a libero arbitrio eius, qui vocatur.“ ,Rationique
€ consentaneum, ut hunc potius quam illum miseri-



96 De concordia Molinae.

corditer adiuvet Deus, utpote minus ineptum et minus
indignum ad dona Dei recipienda.“ ,Propter bonos usus
liberi arbitrii Cornelii Deum statuisse vocare illum pecu-
liari modo ad fidem Christi“ (Qu. 14 a. 13 disp. 9 et
qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. 12.)

- 3) ,Quotiescumque liberum arbitrium ex suis viribus
naturalibus conatur praestove c¢st ad conandum: totum id,
quod ex sese potest, tam circa ea, quae fides habet ad-
discenda et amplectenda, quam circa dolorem de peccatis
ad iustificationem, a Deo conferri gratiam praevenientem
auziliave, quibus id faciat, uwt oportet ad salutem . . .
Quod si conantibus ex suis naturalibus facientibusque,
quod in se est, vel ut fidem amplectantur, vel ut de pec-
catis doleant, Deus non est semper praesto per auxilia et
gratiam praevenientem, ut actus sint, quales ad salutem
oportet; quanam ratione verum erit, Deum wvelle omnes
homines salvos fiert?“ (Qu. 14 a. 13 disp. 10.)

4) ,Saepe etiam accidit, ut cum quo auxilio unus non
convertitur, alius convertatur. ,Imo fieri potest, ut ali-
quis praeventus et vocatus longe maiori auxilio pro sua
libertate non convertatur; et alius cum longe minori con-
vertatur. ,Pro sola namque eorum libertate potest
evenire, ut unus amplectatur fidem, alter vero eandem
contemnat.“ (Ibid. disp. 12.)

5) ,Quare esto iustus de huiusmodi actibus, ea ex
parte, qua libere quidem, sed partialiter partialitate causae
et non effectus, ab ipso emanarunt, gloriaretur, praecipue

tamen gloriam et honorem in Deum referendo .. . sane
non esset insipiens, sed verum diceret (ibid. disp. 12).“
6) ,,Virtutem nostram non in Deum, ... sed in nostrum

arbitrium nosque ipsos ... esse referendam* (ibid. disp. 33).

7) , Utique ab inaequali conatu et influxu liberi arbitrii
provenire potest, ut, conferente Deo duobus hominibus
aequale auxilium gratiae adiuvantis, unus eorum intensius
operetur meliusque se disponat ad gratiam iustificantem
quam alius; et ut, conferente eisdem inaequalia auxilia,
aeque operentur; aut is interdum plus, qui minori suffultus
est auxilio.“ (Ibid. disp. 3Y.)

8) ,,In potestate eiusdem arbitrii esse reddere cassam
aut non reddere eiusmodi praevenientem Spiritus Sancti
gratiam.“ ,Talis consensus liberi arbitrii ac influxus neque
re neque ratione formali distinguitur ab actu contritionis.”
,Quo fit, ut divisio sufficientis auxilii in efficacem et



De concordia Molinae. 97

Inefficacem, nostra sententia, ab effeetu, qui simul ab
arbitrii libertate pendet, sumatur ... Atque adeo in libera
Potestate nostra esse illa efficacia reddere consentiendo
©t cooperando.* (Ibid. disp. 40, etiam 42.)
) 9) , Auxilia gratiae non habere ex natura sua, quod
effl‘_3510ia sint aut non sint; sed id pendere ex eo, quod
Arbitrium eis motum et excitatum consentire et cooperari
Velit aut non velit“ (Ibid. disp. 53 memb. 1.)
- 10) , Deum habere quidem influxum in actionem volun-
atls, non vero quo voluntatem ad consensum seu coope-
Pationem determinet . . . Quoniam eo ipso, quod eam
ii*tel‘minaret, auferret ab illa libertatem nec suae naturae

am relinqueret. (Qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. 8.)
. 11) ,Cum auxiliis ex parte Dei, cum quibus unus
Wstificatur et salvatur, alius pro sua libertate nec iusti-
eatur nec salvatur . . . Ergo quod voluntas illa Dei
aeterna, qua adultis ea media ex sua parte conferre statuit,
q_‘nb}ls in beatitudinem perveniunt, rationem praedestina-
rw’_%s habuerit, tamquam a conditione, sine qua eam
;ationem non habuisset; ex eo fuit dependens, quod adulti
lpsl‘ €0 modo pro sua innata libertate usuri erant suo
'ar:bl_trio, ut ad eam pervenirent; idque Deus altitudine
SUl intellectus praeviderit.* (Qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. 11.)
Nota. Cardinalis Baronius loco supra citato sic etiam
onstrat, doctrinam Molinae non satis recedere a doc-
TIna Pelagianorum:
~ »Proposit. 52: Semipelagianorum est dicere, quod vo-
a8 hominis divinae gratiae pariat opem; non gratia
Umanam sjbi subiiciat voluntatem. Haec ex Epistola
TOsperi ad Augustinum.
& b.H.lc est error Molinae, qui ait, gratiam ex libero
IDitrio efficaciam sumere. Sana sententia est: Non ideo
g‘:‘w adiuvatur, quia voluit; sed quia adiuvatur, ut velit;

Mperque gratiam praecedere voluntatem.

rop. 53: Semipelagianorum est sententia, ut per

n?turi_llem facultatem petendo, quaerendo, pulsando acci-
S;ilt, Inveniat et introeat; hisque bonis naturae usus ad
It utarem gratiam initialis gratiae ope meruerit pervenire.

®m Prosper ad Augustinum.

uic affinis est Molinae sententia, qua ait, qui facit,

quod jn ge est, Deus non denegat gratiam; sicque, ut ait
ml'ogper’ gratiam comitem, non praeviam faciat humanorum
eritorum eamgque illis volentibus subdere.

Tahrbuch fiir Philosophie ete. XIX. 7

dem

lunt



98 De concordia Molinae.

Prop. 54: Semipelagianorum est praescientiam astruere
humanorum meritorum, non eorum, quae Deus ipse facturus
esset. Ibidem Prosper.

Affinis est his sententia Molinae, quae asserit esse
praescientiam in Deo boni usus liberi arbitrii, qui liceat
gratiam non mereatur accipere, aliquid tamen operari.

Prop. 55: Semipelagianorum est, ut perseverantia
praecedenti libero humano arbitrio tribuatur. Hilarius ad
Augustinum.

Est his affinis Molina. Contrarium sentit omnino
S. Augustinus, ut perseverantia omnino sit donum,Dei, et
gratiam liberum praevenire arbitrium, ipsum actum volendi
perseverantiam.

Prop. 56: Semipelagianorum est asserere, causam
praedestinationis esse bonum usum liberi arbitrii, non Dei
voluntatem simpliciter. Ibidem Hilarius. Contra haec
pluribus Augustinus. S. Augustini assertae sententiae
contra Semipelagianos, quod fides sit mere donum Dei,
toto libro de praedest. Sanctorum.

Quod et perseverantia mere sit donum Dei, toto libro
de bono perseverantiae.

Praescientia Pelagiana est dicere: Deum praescivisse,
quales futur: essemus. Et Veritas Catholica est: Praesci-
visse Deum, quales nos Ipse facturus esset; adeo ut non
hominis opus, sed suum praesciverit Deus.

Quod nulla est ex meritis praescientia, qua, quid
futuri eramus, praescivit Deus; sed, ut essemus, praescivit.
Ergo quae Ipse esset facturus, ut tales essemus.”



	De concordia Molinae

