
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 19 (1905)

Artikel: De concordia Molinae

Autor: Prado, Norbertus del

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762013

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


66 De concordia Molinae.

DE CONCOR DIA MOLINAE.

SCKIPSIT

FR. NORBERTUS DEL PRADO ORD. PRAED.

(Videsis vol. XVII. p. 301. 476; XVIII. p. 83. 284. 464. Sequitur cap. V.

de Praedestinatione, quae est quartum fundamentum Molinianae Con-
cordiae principium.)

III.
Conclusio secunda.

Praedestinatio, quam, Molina tradit in libro Concordiae,
prorsus reiicienda quoque est, ut pote a) contraria Sacris
Scripturis, b) contraria Sanctis Patribus, c) contraria doc-
trinae Sancti Thomae, d) contraria doctrinae Ecclesiae,
e) non satis recedens a doctrina Semipelagianorum.

1. Contraria quidem Sacris Scripturis. — Ratio prima.
D. Thomas qu. 6. de Verit. a. 3: „Non enim potest dici,
quod praedestinatio supra certitudinem providentiae nihil
aliud addit nisi certitudinem praescientiae; ut si dicatur,
quod Deus ordinat praedestinatum ad salutem sicut et
quemlibet alium; sed cum hoc de praedestinato seit, quod
non deficiet a salute. Sic enim dicendo, non diceretur
praedestinatus differre a non praedestinato ex parte ordi-
nis, sed tantum ex parte praescientiae eventus. Et sie
praescientia esset causa praedestinationis; nec praedestinatio

esset per electionem praedestinantis; quod est contra
auetoritatem Scripturae et dicta Sanctorum."

Sed 1. praedestinatio iuxta Molinam supra certitudinem

providentiae nihil aliud addit nisi certitudinem
praescientiae. 2. Molina dicit, quod Deus ordinat
praedestinatum ad salutem sicut et quemlibet alium. 3. Molina
dicit, quod praedestinatus non differt a non praedestinato
ex parte ordinis, sed tantum ex parte praescientiae eventus.

Praedestinatio ergo, quam Molina tradit, est contra
auetoritatem Scripturae et dicta Sanctorum.

Ratio secunda. — S. Augustinus lib. de dono perse-
verantiae c. 18 : „Hoc scio, neminem contra istam praede-
stinationem, quam secundum Scripturas Sanctas defendimus,
nisi errando disputare potuisse."



De concordia Molinae. 67

Sed Molina in libro suae Concordiae nihil fere aliud facit,
J1® disputare contra praedestinationem, quam S. Augustinus

efendit. Unde Cardinalis Baronius ad hoc propositum
s°ripsit: „Tantummodo de libris Molinae remanet controversé.

Legi eos, sed non sine stomacho; cum in illis
Jhil potentius agere prae se ferat, quam Sancto Augustino
versari sanctum numquam nominet), eumque

°scitantiae redarguere, seque ille in iis disputationibus
^gilantiorem acutioremque iactare. Quis posset eum talia
°quentem absque nausea tolerare?"1

Molina ergo, dum de praedestinatione disputât, disputât
• contra Scripturas Sanctas, 2. errando.

Ratio tertia. — Apostolus 1. ad Corinth, c. 4 v. 7 :
»Quis eni-rn te discernit? Quid autem habes, quod non
accepisti? Si autem accepisti, quid gloriaris, quasi non
Qfceperis?" Et ad Romanos c. 11 v. 35: „Aut quis prioredit illi) et retribuetur ei?"

Sensus enim horum verborum Sacrae Scripturae in
Perspicuo est; ipsamet ratio demonstrat, nihil posse fieri
et. esse, nisi procedat semper immediate immediatione
Vlrtutis a Deo, qui est Prima Causa tarn fiendi quam
cssendi omnium rerum atque omnium uniuseuiusque re
Perfectionum, quocumque modo sint. Unde D. Thomas ad

°m- cap. il. lect. 5: „Nullus enim potest dare Deo, nisi
9Uae a j)eo aCcepit." Et 1. ad Corinth, cap. 4. lect. 6:
" Urn dicit: Quis enim te discernit? assignat rationem,
I} y.e "nus non debeat contra alium inflari. Potest intelligi

Pbciter. Uno modo sic: Quis enim te discernit amassa
h

T fum? Tu teipsum discernere non potes: unde non
Pes in te, unde contra alium superbias. Alio modo

P test intelligi : Quis te discernit? scilicet superiorem faciens
P oximo tuo : hoc quod tu facere non potes. Unde contra

ni superbire non debes."
inri'/am vero iuxta doctrinam concursus simultanei et

ifferentis, gratiae a libero arbitrio pendulae, scientiae
ediae, et praedestinationis rationem habentis ex parteSus liberi arbitrii praevisi: 1. homo aliquid habet, quod

j)
n re°ipit a Deo immediate; 2. aliquid ipse dat prior
°> 3. seipsum ab alio discernit.

ePis n
Epistola Caesaris Card. Baronii ad Petrum de Villars, Archi-

tomnc Viennensem. (Venerab. C. Card. Baron, epistolae et opuscula,
secundus Romae 1769, ep. 162.)

5*



De concordia Molinae.

Etenim 1. Deus non movet nec applicat causas secundas
ad agendum. (Qu. 14 a. 13 disp. 26.) 2. „Non est influxus
Dei in causam, in voluntatem, ea ratione qua agens est,
quasi eo prius mota et excitata agat" (ib. disput. 29).
3. „Non igitur causa est Deus virtutis nostrae Vir-
tutem nostram non in Deum, sed in nostrum arbitrium,
nosque ipsos qui libéré in unam aut alteram partem illud
flectimus, tamquam in particularem ac propriissimam
virtutis causam esse referendam" (ib. disput. 33). 4. „Eadem
est ratio de eodem modo affectis aequaliterque a Deo ad
fidem vocatis; pro sola namque eorum libertate potest
evenire, ut unus amplectatur fidem, alter vero eandem
contemnat" (ib. disp. 12). 5. „Nullus dubitaret libertatem
arbitrii utrorumque, facultatemque eorum vel perveniendi
in beatitudinem, vel incidendi in supremam miseriam
quippe cum eventus omnino esse incertus, pendensque, ut
in unam aut alteram partem eveniret, ex sola arbitrii
utrorumque libertate" (qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. 11).
6. „Quod enim actus a gratia praeveniente et ab arbitrio
elicitus liber sit, eaque de causa capax virtutis, laudis et
honoris profecto non est effectua gratiae Quod
item e duobus, qui aequali motu gratiae praeveniuntur ac
moventur, unus consentiat, concurrat cum gratia, eliciat
actum et convertatur; alter vero non: certe solum pro-
venit ab innata et propria et intrinseca libertate utriusque,
bonis et malis, reprobis et praedestinatis communi" (qu. 23
a. 5 disp. 1 memb. 10).

Praeterea supra ostensum manet et testimoniis ipsius
Molinae comprobatum, quod iuxta systema doctrinale
Concordiae homo suo proprio libero arbitrio se discernit
ab alio: a) in consecutione gratiae actualis; b) in conse-
cutione gratiae sanctificantis ; c) in consecutione doni
finalis perseverantiae.

Praeterea ipsi discipuli Molinae expresse, conceptis
verbis, ad litteram, sie scribunt: „In negotio salutis non
totum est a Deo"; et fere volunt atque dicere audent,
talem propositionem esse quasi definitam in Concilio Tri-
dentino s. 6 can. 4, in quo, ut infra videbitur, etiam
Molina conatur ostendere esse fundatam integram ipsius
Concordiam.1

1 f\ Mendive S. J. de Deo uno, cap. 4 art. 5 sic se habet: „In
negotio salutis non totum est a Deo, sed aliquid homo tacit, quod poterat
omittere; siquidem homo potest resistere gratiae, ut docet Concilium



69

Praeterea cumMolinistae respondere coguntur ad verba
Apostoli: Quis te discernit? distinguunt, subdistinguunt,
contradistinguunt et post longum distinctionum iter per-
veniunt laboriose ad famosam scientiani medianx et in ilia
quiescunt. At scientia media nihil efficit, sed supponit
aliquid effectum a solo libero arbitrio creato. Scientia
media non discernit, quia nihil causat; sed praesupponit
aliquid causatum ab homine ante omnem actum liberum
Pivinae Voluntatis; atque hoc aliquid, ex quo ipsa sçientia
media pendet, est praecise illud, quod obiicitur Molinae
et Molinistis tamquam contrarium Sacrae Scripturae et
repugnans Christianae philosophiae. Hoc quidem aliquid,
quod subterfugit efficientiam ac causalitatem Causae Primae,
qui est Deus, discernit perinde hominem ab homine; cum
faciat hominem habere, quod a Deo non accepit, sed ex
ipsa sola sua innata libertate ante omnem actum Libertatis
Divinae prodivit aut saltern prodire deberet.1

Tridentinum s. 6 can. 4. Vel ergo Deus huius rationem habet in prae-
destinatione; vel non. Si primum; datur ratio praedestinationis fid gloriam
ex parte effectus praedestinationis adaequatae ac proinde praedestinatio
ad gloriam est ex meritis gratiae praevisis. Si secundum; accidere ob
arbitrium humanum potest, ut reprobetur, qui cum gratia bene operando
Persevernt; vel ut praedestinetur, qui gratiae ad mortem usque resistit:
quod est absurdum." Révéra hoc argumentum P. Mendive sapit Moli-
Çam, atque ex visceribus Concordiae manifesto apparet esse depromptum.
Multa enim sunt absurda, quae a P. Mendive enumerantur; sed radix
ceterorum extat in initio argumentation^ : „In negotio salutis non totum
est a Deo." Si ergo hoc, quod homo facit, et quod non est a Deo, est
aliquid; et aliquid adhuc attinens ad negotium salutis nostrae, ideoque
aliquid magnum, perfectum et excellens; si enim aliquid est, tunc revera
admittendus concursus sirnultaneus, gratia molinistica, scientia media, et
praedestinatio ex meritis praevisis. Et tum revera potest accidere illud
maximum absurdum, quod accidere potest in systemate Molinae circa
Praedestinationis, reprobationis, gratiae et perseverantiae flnalis quidditatem
a Molina traditam. Accidere potest ob arbitrium humanum, ut reprobetur,
qui cum gratia bene operando perseverat; vel ut praedestinetur, qui
gratiae ad mortem usque resistit. Quod est absurdum. Sicut absurdum
es>t dicere: „Non esse in potestate hominis esse praedestinatum"; et tarnen:
nNsse in potestate hominis; quod ordo generalis providentiae, qua omnes
''d beatitudinem ordinantur, sortiatur rationem praedestinationis.'1 Deinde,
homo potest utique resistere gratiae. si velit; potest omittere, quod
Jacit in negotio salutis; at quid inde? Ergone in negotio salutis non
totum est a Deo? Ex principiis Concordiae conclusio logice infertur: sed
a°n infertur nec inferri potest ex Cone. Tridentino, nec ex doctrina

s- Augustini et D. Thomae, nec ex notione Primae Causae, et causae
secundae iuxta veram et christianam philosophiam.

1 P. Hurter, de gratia n. 131 in notula asserit, Thomistas male
exP°nere verba Apostoli 1. ad Corinth. 4: Quid habes quod non accepisti?



70 De concordia Molinae.

Et denique ipse Molina in sua Concordia qu. 14 a. 13

disp. 12 scribit: „Esto iustus de huiusmodi actibus ea ex
parte, qua libere quidem, sed partialiter partialitate causae
et non effectus, ab ipso emanarunt, gloriaretur sane
non esset insipiens, sed verum diceret; quoniam non glo-
riatur de actu, sed de sola cooperatione libera per
suum arbitrium ad illam."

Et qu. 23 a. 5 disp. 1 membro 6: „Quando praesto
existente auxilio Dei sufficiente (quod Deus neque ei, qui
in peccatum consentit, denegat), aliquis tentationi resistit
victoriamque comparât et meretur gratiae augmentum,
ipse est qui libere, minimeque a Deo praedeterminatus,
sed solum adiutus, seipsum déterminât et influit dissensum
potensque est tunc influere consensum in tentationem et
peccare."

Et qu. 14 a. 13 disp. 39: „Utique ab inaequali conatu
et influxu liberi arbitrii provenire potest, ut conferente
Deo duobus hominibus aequale auxilium gratiae adiuvantis,
unus eorum intensius operetur meliusque se disponat ad
gratiam iustificantem, quam alius; et ut conferente eisdem
inaequalia auxilia, aeque operentur, aut is interdum plus,
qui minori suffultus est auxilio."

Fortasse male exponant; sed non exponunt aliter S. Augustinus et
S. Thomas; nec principia sanae theologiae ac philosophiae admittunt
expositionem contrariam. Deinde procedens ad solvendam difficultatem
ex Apostoli verbis exortam contra Molinae systema P. Hurter sic ait: „Id
quod discernit (gratia) inter bene et male opérantes, nequit esse commune
male bene vel operantibus." — Distinguo maiorem: „Quod discernit formaliter:

Concedo." „Quod discernit efficienter: Subdistinguo." „Si spectetur,
quatenus praeveniens et adiuvans: Concedo." - „Si spectetur, quatenus
praeveniens tantum: Rursum distinguo." „Si spectetur in se: Nego."
„Si in praescientia divina: Concedo." Ita P. Hurter, qui post tot et
tantas distinctiones, negationes, concessiones, et spectationes coactus fuit
postremo concedere aliquid discernens inter bene et male opérantes,
aliquid discernens efficienter, spectatum in Scientia Media. Et hoe
aliquid homo non accipit a Deo, sed habet ex sua sola propria innata
libertate, qua reddit efflcacem gratiam praevenientem, quae communis est
bene et male operantibus. Ex quo patet, quod, nisi admittatur physica
praemotio et gratia ex se efficax, id est influxus Dei in ipsam potentiam,
in ipsam voluntatem ea etiam ex parte, qua voluntas agens est, semper
erit verum, quod homo discernit seipsum et habet aliquid, quod non
recipit a Deo. Scientia ergo media, concursus simultaneus, gratia versa-
tilis, praedestinatio habens rationem ex parte liberi arbitrii praevisi, sunt
incompatibilia cum doctrina Apostoli : Quia enim te discernit Quid habes,
quod non accepisti? Si autem accepisti, quid gloria ris, quasi non acceperis
Quod Deus videt per scientiam mediam, si quid videt; non dat, non causat;
ac proinde homo noil accipit. ex se solo efficit.



71

Unde Molina ipse fatetur, hominem non esse insi-
pientem, si glorietur 1. ea ex parte, qua libere quidem,
sed partialiter partialitate causae agit; 2. de sola
coopération libera per suum arbitrium ad gratiam; 3. de eo,
quod, cum possit peccare, non peccat ; cum possit gratiae
resistere, non resistit; cum posset influere consensum in
tentationem, influit dissensum ; 4. et de eo, quod intensius
°peratur sub aequali auxilio; vel sub minori, interdum
Plus; et melius se praeparat ad gratiam iustificantem
quam alius.

Libere agere, se determinare ad libere agendum, libere
Çooperari, gratiae non resistere, tentationi non consentire,
mtensius sub aequali vel minori auxilio gratuito conari ad
salutariter operandum: haec omnia competunt homini ea
nx parte, qua partialiter partialitate causae libere, bene,
laudabiliter et meritorie operatur.

Haec omnia simul, illuminata atque praevisa per
scientiam mediam ante omnem actum liberum Divinae
Voluntatis, constituunt interiora viscera et quasi umbilicum
Molinianae Concordiae.1

1 Quapropter Molinistae, cum sub huiusmodi praesidium confugiunt,
sub alis Molinae protecti arbitrantur, se esse nou modos securos, verum
quoque inexpugnabiles, et canunt victoriam; et tamquam qui bibunt
v'num, psallunt hoc modo in Thomistas: „Ista gratia sufficiens secum
trahit gratiam efficacem, si non resistimus. Si vero resistimus, non con-
nectitur cum gratia efficaci; et En proh dolor! Iam sumus
Molinistae!" Ita ad litteram P. Hurter S. J. tract, de gratia cap. 3 tbes. 193.
*4 sic communiter cuncti Molinistae. Divus Thomas, antequam Molina
scripserit librum Concordiae et antequam P. Hurter ilium legerit, si legit,
'am hanc ipsam difficultatem sibi obiicerat, scribens: „Si gratia non datur
ex operibus, sed tantum ex hoc, quod aliquis non ponit obstaculum ; ergo
habere gratiam dependet ex solo libero arbitrio et non ex electione Dei:
quod est error Pelagii." „Respondeo. Dicendum est, quod hoc ipsum,
quod aliquis non ponit obstaculum, ex gratia procedit. Unde si aliquis
Ponat, et tarnen removetur cor eius ad removendum illud; hoc est ex
dono gratiae Dei vocantis per misericordiam suam. Hoc autem donum
gratiae non est gratum faciens. Quod ergo a quibusdam removetur istud
ebstaculum, hoc est ex misericordia Dei. Quod autem non removetur,
hoc est ex iustitia eius." (D. Thomas ad Hebraeos cap. 12 lect. 3.)
Notet lector, quomodo ex iisdem praemissis P. Hurter infert: „Iam sumus
Molinistae." Et D. Thomas infert: „Quod est error Pelagii." Notet iterum
lector, quomodo 1. datur gratia, qua removentur a Deo ipsa obstacula;

quod hoe ipsum, quod aliquis non ponit obstaculum et non resistit
gratiae, ex gratia procedit. Et sic uno solo verbo oris sui Angelicus

,ctor totam Molinianae Concordiae machinam confregerat ac praedis-
solverat.



72 De concordia Molinae.

Ratio quarta. — Apostolus ad Ephesios c. 1 : „Bene-
dictus Deus et Pater Domini nostri Iesu Christi, qui bene-
dixit nos in omni benedictione spirituali in coelestibus in
Christo; sicut elegit nos in Ipso ante mundi constitutionem,
ut essemus sancti et immaculati in conspectu eius in cari-
tate; qui praedestinavit nos in adoptionem filiorum per
Iesum Christum in Ipsum, secundum propositum voluntatis
suae, in laudem yloriae gratiae suae."

In hoc loco Apostolus loquitur : 1. de aeterna electione
ad gloriam, de dilectione aliquorum hominum prae aliis,
de separatione a massa perditionis; 2. de praedestinatione,
quae est ordo aliquorum in salutem vitae aeternae, in
mente divina praeexistens, et quae includit et necessario
in sua ratione praesupponit a) electionem, b) dilectionem.
Omnes enim praedestinati sunt electi et dilecti. Unde
D. Thomas ad Ephes. cap. 1 lect. 1: „Cum dicit: Sicut
elegit nos, tangitur beneficium electionis: ubi commen-
datur electio ista, quia libera, quia aeterna, quia fructuosa,
quia gratuita. Dicit ergo: Ita benedixit nos, non nostris
meritis, sed ex gratia Dei, sicut elegit nos; et gratis a

massa perditionis separando, praeordinavit nos in Ipso,
id est, per Christum Elegit, inquam; non quia Sancti
essemus, quia nec eramus; sed ad hoc elegit nos, ut essemus

sancti virtutibus et immaculati a vitiis. Utrumque
enim facit electio Deinde cum dicit: Qui praedestinavit

nos in adoptionem filiorum per Iesum Christum,
subdit tertium beneficium scilicet praedestinationis, in
praeordinata associatione cum bonis Deus praedestinavit

nos, id est sola gratia praeelegit; in adoptionem
filiorum, id est ut associaremur cum aliis filiis adoptionis
in bonis, quae habituri sunt" „Causa autem
praedestinationis non est nécessitas ex parte Dei, nec debitum
ex parte praedestinatorum ; sed magis est secundum
propositum voluntatis suae; in quo commendatur istud
beneficium, quia praedestinatio secundum rationem praesupponit

electionem et electio dilectionem." Et deinde in
lect. 2: „Est enim duplex electio, scilicet praesentis iusti-
tiae et praedestinationis aeternae. De prima loan. 6, < 1 :

Nonne duodecim vos elegi, et unus ex vobis diabolus est?
De hac Apostolus non intendit hic; quia ista non fuit ante
mundi constitutionem; et ideo manifestât, de qua intelligit,
quia de secunda, scilicet de aeterna praedestinatione, propter
quod dicit: Praedestinavit nos in adoptionem filiorum Dei."



De concordia Molinae. 7a

Nunc autem Molina, in Concord, qu. 23 a. 3 quid sit
reprobatio, contradicere videtur praedictae Apostoli doc-
trinae. 1. Quoniam electionem ante mundi constitutionem
!ta exponit, ut proprie loquendo. non sit electio; quia
»non est aliud, inquit, quam ob mérita Christi media nobis
voluisse conferre, quibus sancti essemus et immaculati";

media, quae ad sanctificationem omnibus hominibus
Deus vult conferre; vult enim omnes salvos fieri. Ac
Praecipue cum iuxta Molinam talia media reddere effi-
Çacia pendeat ex innata uniuscuiusque hominis übertäte.

Quoniam electionem hanc ante mundi constitutionem
Molina sie intelligit, ut tarnen non sit separatio a massa
Perditionis; nam supponitur electio non aliquorum, sed
t°tius massae, sicut voluntas Dei conferendi media salutis
ad totam massam se extendit; et contrarium dicere error
est Iansenistarum. 3. Quia Molina huic electioni ante
uiundi constitutionem non opponit reprobationem nega-
Dvam, quam Molina absolute reiieit; et ideo Molina omnes
homines supponit electos hac electione, de qua Apostolus
loquitur. Reprobatio enim, quae negativa dicitur, in non
electione consistit; id est in hoc, quod relinquitur, non
assumitur, non separatur a massa perditionis. 4. Quia
Molina docet, esse aliam secundam electionem, qua Deus
post praevisa mérita separat bonos ad gloriam; et hanc
denominat Molina approbationem, cui ille opponit repro-
hationem, quae „indicium est aetemum, quo creatura ra-
tionalis a Deo indigna iudicatur vita aetema dignaque
Poena aeterna puniatur, cum proposito earn perpetuo ex-
eludendi a regno coelesti".

Itaque ex doctrina Molinae circa praedestinationem
hquet: a) dari electionem in Deo, qua omnibus hominibus
Deus vult conferre ob mérita Christi media, quibus
homines sancti fiant et sint. b) Efficaciam horum medioruin
Pendere ex eo, quod homines pro innata liberi arbitrii
übertäte velint operari. c) Deum ante omnem actum
liberum suae voluntatis praevidere per scientiam mediam,
quid pro innata libertate velint homines operari in hoc
vel in illo ordine rerum collocati. d) Deum ex sola sua
voluntate eligere hunc vel ilium rerum ordinem, in quo
Praevidit, hos vel illos homines sua innata libertate reddi-
disse effîcacia media ad salutem illis collata; et alios
homines e contra reddidisse inefficacia. e) Quod electio,
ex parte Dei, huius ordinis sortiatur rationem praedesti-



74 De coiicordia Molinae.

nationis vel reprobationis, dependet ex innata hominum
libertate. f) In quantum Deus eligit hunc ordinem seu
modum providendi cum praescientia huius, quod homo
redditurus sit efficacia media illi donata ad salutem, Deus
dicitur talem hominem praedestinare ; in quantum vero
eligit hunc providendi modum cum praescientia huius,
quod homo redditurus sit inefficacia media illi donata ad
salutem, nihil dicit adliuc de Deo Molina; quia „nec opus
est reperiri actum in Deo, qui praedestinationi quasi
contrarie opponatur" (qu. 23 a. 3 Quid sit reprobatio). g) De-
nique post hypotheticum modum providendi cognitum per
scientiam mediam ante omnem actum liberum divinae
voluntatis, conversum iam in modum providendi absolutum
per decretum subsequens ad scientiam mediam, tunc accedit
illa eleetio secunda bonorum ad gloriam, cui contradic-
torie opponitur reprobatio iuxta Molinam; et quae proinde
debuerat dici eleetio ad gehennam, sicut vocant eam
Calvinus et Lutherus. Nam si praeparatio gloriae post
et propter praevisa mérita potest vocari eleetio ad gloriam;
pari iure praeparatio poenae post et propter praevisa
démérita vocari poterit eleetio ad gehennam. Differentia
adest in hoc, quod iuxta Molinam eleetio ad utrumque
ponitur post provisum usum liberi arbitrii; et iuxta Cal-
vinum ponitur ante usum liberi arbitrii praevisum. Cetera
non mutantur. Et fundamentum parallelismi remanet ex
parificatione in utroque systemate, quamvis per diversas
vias, praedestinationis cum reprobatione.

Ratio quinta. — Apostolus ad Romanos c. 8: „Seimus
autem, quoniam diligentibus Deum omnia cooperantur in
bonum his, qui secundum propositum vocati sunt saneti.
Nam quos praeseivit, et praedestivavit conformes fieri ima-
gini Filii sui, ut sit Ipse primogenitus in multis fratribus.
Quos autem praedestinavit, hos et voeavit; et quos voeavit,
hos et iustifieavit; quos autem iustifieavit, illos et glori-
fieavit."

In hoc loco S. Scripturae, qui révéra est classicus pro
materia, quam pertractamus, expresse continentur: 1.

praescientia; 2. praedestinatio; 3. vocatio, iustificatio et glori-
ficatio, per quas quasi per très principales gradus aeternam
praedestinationem Deus exequitur in tempore. Executio
enim praedestinationis est quidem passive in nobis,
active autem in Deo: ut D. Thomas tradit 1 Part. qu. 23
a 2.



De concordia Molinae. 75

Duplex hic gravis exurgit quaestio, scilicet: 1. de qua
praescientia loquitur Apostolus? 2. Quo ordine ordinandae
sunt praescientia et praedestinatio, nempe utrum sie : Quos
praeseivit conformes fieri imagini Filii sui, hos et prae-
destinavit; vel sie: Quos praeseivit, et praedestinavit
conformes fieri imagini Filii sui.

Haec autem duplex quaestio reducitur postremo in
unam, nimirum: Utrum conformitas cum imagine Filii Dei
sit tantummodo terminus divinae praescientiae, vel sit etiam
effectus. Si primum; tum scientia, qua Deus praeseivit,
antecedit omnem actum liberum Divinae Voluntatis; quia
non causât nec efficit praedictam conformitatem ; et proinde
praescientia meritorum erit ratio praedestinationis; ut
scilicet intelligatur, quod Deus praedestinet aliquos, quia
praescit eos bene operaturos et in Christum credituros.
Et secundum hoc talis est ordo inter praescientiam et
praedestinationem : Quos praeseivit conformes, hos et
praedestinavit. Si secundum; tunc scientia Dei habet con-
iunctam divinam voluntatem, et causât et efficit ipsam
conformitatem, quae est divinae scientiae terminus simul
atque effectus. Talis scientia praesupponit Dei electionem
et dilectionem ; seit enim Deus electos et dilectos ; et quos
sic seit, praedestinat conformes fieri imaginis Filii sui.
Et secundum hoc talis est ordo : Quos praeseivit diligendo
el eligendo, et praedestinavit. Nam sicut praedestinatio
praesupponit electionem et dilectionem, sic etiam
praescientiam divinam electorum et dilectorum. Omnes enim
Praedestinati sunt electi et dilecti. (1. P. qu. 23 a. 4.)
Tune mérita praescita non sunt ratio aut causa divinae
Praedestinationis, sed effectus. Praedestinati praesciuntur
bene operaturi, quia praedestinati, quia electi, quia dilecti,
quia praesciti praescientia habente adiunctam divinam
voluntatem, praescientia scilicet dilectionis et electionis.

De qua ergo praescientia loquitur Apostolus, de
scientia media aut de scientia dilectionis et electionis; de
scientia media, quae non causât res, sed a rebus dependet,
sut de scientia habente coniunctam divinam voluntatem,
quae est causa efficiens omnium rerum?

Si de scientia media; tunc praedestinatio tradita a
Molina concordat cum doctrina Apostoli; et Apostolus
docuit sicut Molina docet in libro Concordiae, quod
praedestinatio adultorum habet rationem ex parte usus liberi
srbitrii praevisi.



De concordia Molinae.

Si vero de scientia dilectionis et electionis; tunc prae-
destinatio moliniana est contraria Sacrae Scripturae, et
toto coelo differt a doctrina Apostoli.

Molina enim in lib. Cone. qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. 11
si scribit : „Sit ergo nona conclusio : Praedestinatio
adultorum fuit secundum praescientiam boni usus liberi eorum
arbitrii; habuitque Dens, modo explicato, rationem illius
in eis praedestinandis. Probatur conclusio. Primo ex illo
ad Rom. c. 8: Nam quos praeseivit, et praedestinavit
conformes fieri imaginis filii sui.

„Sa ne de nulla alia praescientia commodius exponi
potest locus ille Pauli, quam de ea, quae praevia ac ne-
cessaria est ad praedestinationem; neque haec est alia
quam illa media, qua Deus praenovit, quid pro libertate
arbitrii cum his vel illis donis in hoc vel illo ordine
rerum esset futurum, ex hypothesi, quod ea donare statuerat.

Expositiones aliae istius loci, ut violentae ac pere-
grinae sunt, sic adeo variant, ut vix duos reperias, qui
in eadem conveniant."

Et postea inter alia affert duo argumenta, in quibus
revera intrinsecus latet quinta essentia Concordiae. 1. „Quia
eo modo praedestinavit nos Deus iustificandos et salvandos,
quo in tempore iustificamur et salvamur; ut D. Thomas
hoc loco in argumento sed contra affirmât. At adulti
iustificamur, vitamque aeternam consequimur, dependenter
ex eo, quod libere velimus; ita ut integer effectus prae-
destinationis simul pendeat a libera voluntate Dei et a
libero influxu arbitrii nostri ; in potestateque nostra situm
sit nec iustificari nec salvari, ut fides docet. Ergo quod
ex aeternitate fuerimus praedestinati per ea media,
quibus reipsa praedestinati fuimus vitamque aeternam
consecuti sumus, non pendet solum ex divina voluntate,
qua Deus ad haec ipsa media nobis opitulari constituit,
sad simul etiam ex libera cooperatione et influxu nostri
arbitrii praeviso; neque voluntas divina ita nobis opitu-
landi, rationem habuerit praedestinationis, nisi praescientiam

de libero influxu nostri arbitrii futuro adiunetam
haberet."

2. „Quia cum auxiliis ex parte Dei cum quibus unus
iustificatur et salvatur, alius pro sua libertate nec iusti-
ficatur nec salvatur. Neque dubitandum est, multos tor-
queri apud inferos, qui multo maioribus auxiliis ad sa-
lutem a Deo donati fuerunt, quam multi, qui in coelo



78 De concordia Molinae.

divinam maternitatem non totum est a Deo, sed etiam
ab innata B. Virginis übertäte; c) aeternae nostrae
praedestinationis non totum est a Deo, sed etiam a libero
influxu arbitrii nostri; d) integri effectus praedestinationis

non totum est a Deo, sed simul etiam aliquid ex
sola innata arbitrii nostri libertate; e) nostrae vocationis,
iustiflcationis, perseverantiae flnalis et salvationis non
totum est a Deo, sed simul etiam aliquid ex sola innata
liberi arbitrii nostri libertate.

Unde 1. liber influxus arbitrii nostri non est effectus
Causae Primae, qui est Deus. 2. Libera determinatio
nostrae voluntatis non est effectus Dei. 3. Quod audiamus
vocem Dei vocantis, non est effectus Dei. 4. Quod libéré
consentiamus Deo nos iustificanti, non est effectus Dei.
5. Quod libéré cooperemur ad vitam aeternam conse-
quendam non est effectus Dei. 6. Quod übere velimus
perseverare et de facto libéré perseveremus in caritate
Christi usque ad finem vitae, non est effectus Dei. 7. Uno
verbo: „Quod voluntas Dei, qua adultis ea media ex sua
parte conferre statuit, quibus in beatitudinem perveniunt,
rationem praedestinatis habuerit" non est effectus Dei.

S. Augustinus vere ac profunde dixerat: Qui creavit
te sine te, non iustificavit te sine te. Nunc post Con-
cordiam Molinae oportet etiam dicere: Qui creavit te sine
te, non praedestinavit te sine te.

Nihil relinquit Molina, quod totaliter sit a Deo, nec
in negotio nostrae salutis nec in aliis rerum negotiis.
Etenim nec ipsa scientia media est totaliter a Deo; cum
Deus illam emendicet a creaturis et tamquam eleemosynam
accipiat, velit nolit, id est ante omnem actum liberum
Divinae Voluntatis ex ipsa innata atque intacta liberi
arbitrii creati libertate.

Et adhuc Molina conatur suam peregrinam theoriam
sub patrocinio Angelici Doctoris reponere: quasi D. Thomas

dixerit umquam, Deum eo modo nos praedestinare,
quo nos iustificat; et quasi non distinxisset in opere iusti-
ficationis motionem Dei moventis, quae est infusio gratiae
sanctificantis, et motum ipsius mobilis, qui est consensus
liberi arbitrii; et quod motus liberi arbitrii sequitur gratiae
infusionem sicut effectus suam principalem et primam
causam! (1. 2 qu. Ill a. 2 et qu. 113. a. 3. 6 et 8.)

2. Contraria Sanctis Patribus. — Primo namque quo-
niam ipse Molina in lib. Concordiae in 1. editione expresse



De concordia Molinae. 79

impugnavit sententiam S. Augustini; aiebat enim: „Com-
munior Scholasticorum de praedestinatione sententia im-
pugnatur." Et istam communiorem sententiam ipe fatetur
esse Divi Thomae et S. Augustini. „Sententia D. Thomae,
quae communior est inter scholasticos." „Badem sententia
est Augustini multis in locis" (qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. 6).

Deinde adiungit: a) Quod S. Augustinus sua doctrina
„nonnullos ex fidelibus turbavit"; b) quod sententia
S. Augustini est „valde dura"; c) quod „sub ea quasi
caligine Augustinus ad hoc non attendit"; d) quod „Imo
vero isti duo Patres (S. August, et D. Thomas) in eam
sententiam inclinassent, salva eorum reverentia, quae illis
debetur maxima, quoad illud secundum admittenda non
esset" (ibid. memb. 6); e) quod „ex Augustini opinione
concertationibusque cum Pelagianis tot fideles fuissent
turbati ad Pelagianosque defecissent (memb. ultimo)!

Ac postremo quia libri de praedestinatione Sanctorum
et de dono perseverantiae et de gratia et libero arbitrio
et de gratia et correptione et omnia alia opera, in quibus
S. Augustinus agit de auxiliis divinae gratiae, de
praedestinatione et de finali perseverantia, constituunt antithesim
completam eorum, quae a Molina traduntur in libro suae
Concordiae. Afferemus aliqua exempla.

1) Quoad scientiam mediam. Reiicitur expresse a
S. Augustino, cum dicit : a) „Praedestinatione quippe Deus
ea praescivit, quae fuerat Ipse facturus. Unde dictum est
Isaiae 45 : Fecit, quae futura sunt. Praescire autem potens
est etiam, quae Ipse non facit, sicut quaecumque peccata"
(lib. de praed. sanct. cap. 10).

b) „Electi sunt itaque ante mundi constitutionem ea
praedestinatione, in qua Deus sua futura facta praescivit;
electi sunt autem de mundo ea vocatione, qua Deus id,
quod praedestinavit, implevit" (ib. cap. 17).

c) „Deus seit futura, ea praedestinando." (Tract. 68
in Ioannem.)

d) „Praescivit enim reliquias, quas secundum electionem
gratiae fuerat ipse facturas. Hoc est, ergo praedestinavit :
sine dubio enim praescivit, si praedestinavit; sed praede-
stinasse est hoc praescisse, quod fuerat Ipse facturus." (De
dono persever. cap. 18.)

Cum ergo ab eisdem causis in statu conditionato de-
pendeant futura conditionata, a quibus in statu absoluto
dependent futura absoluta ; dicere oportet, quod sicut ista



De concordia Molinae. 77

divino conspectu fruuntur. Sed quod hi cum maioribus
auxiliis praedestinati et salvi non fuerint, illi vero cum
minoribus praedestinati et salvi fuerint, non aliunde fuit,
nisi quia illi pro innata libertate noluerunt uti ita suo
arbitrio, ut salutem consequerentur ; hi vero maxime. Ergo
quod voluntas ilia Dei aeterna, qua adultis ea media ex
sua parte conferre statuit, quibus in beatitudinem per-
veniunt, rationem praedestinationis habuerit tamquam a
eonditione, sine qua earn rationem non habuisset, ex eo
fuit dependens, quod adulti ipsi eo modo pro sua innata
libertate usuri erant suo arbitrio, ut ad earn pervenirent,
idque Deus altitudine sui intellectus praeviderit."

3. „Illud etiam, quod ad exaltationem, laudem et
honorem Christi Sanctissimaeque illius Matris mihi videtur
adinodum verisimile: sacratissimis eorum duorum ani-
uiabus non solum excellentiora dona Deum conferre de-
crevisse; sed etiam easdem ppaevidisse melius quam
ceteras pro sua innata libertate usuras suo arbitrio; eaque
ratione in tantam dignitatem potius quam ceteras electas
fuisse."

En medullam totius Concordiae Molinae! In omnibus
et in singulis operibus vult Molina, quod opera Dei pen-
deant, tamquam a duabus partibus unius integrae causae,
a divina voluntate et ab innata creatae voluntatis libertate.

Nam 1. ex eo, quod Deus praevidit animam Christi
et animam Beatissimae Virginis, „melius quam ceteras pro
sua innata libertate usuras suo arbitrio" donis excellen-
tioribus, quae Deus conferre illis decreverat, „ea ratione
in tantam dignitatem potius quam ceteras electas fuisse".
2- Integer effectus praedestinationis pendet a libera
voluntate Dei et a libero influxu arbitrii nostri. 3. Quod
ex aeternitate fuerimus praedestinati, non pendet solum
ex divina voluntate, sed simul etiam ex libera coopera-
tione et influxu nostri arbitrii praeviso. 4. Quod voluntas
Dei aeterna rationem praedestinationis habuerit, dependens
fuit ex eo, quod pro sua innata libertate adulti usuri
erant suo arbitrio. 5. Exinde etiam quod cum auxiliis
ex parte Dei, cum quibus unus iustificatur et salvatur,
alius pro sua libertate nec iustificatur nec salvatur; imo
etiam cum longe minoribus auxiliis unus salvatur, et alter
cum multo maioribus non salvatur.

Itaque in negotio a) hyposthaticae unionis non totum
est a Deo, sed etiam ab anima Christi; b) electionis ad



80 De concordia Molinae.

Deus cognoscit in sua praedestinatione seu decreto absoluto
et efficaci, ita et ilia in sua praedestinatione seu decreto
conditionato contemplatur. Loquatur igitur S. Augustinus
de futuris ex hypothesi, vel de futuris in thesi, sub con-
ditione sive absolute, idem est ad quaestionem ; quia quae-
stionis substantia non propterea mutatur. S. Augustinus
reiicit itaque scientiam mediam, quam Molina existimat
esse „praeviam ac necessariam ad praedestinationem".
(Conc. qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. 11.)

2) Quoad gratiam, quam homo pro suo libero arbitrio
reddit efficacem. a) „Multos venire videmus ad Filium,
quia multos credere videmus in Christum; sed ubi et
quomodo a Patre audierint hoc et didicerint, non videmus.
Nimirum gratia ista secreta est, gratiam vero esse quis
ambigat? Haec itaque gratia, quae occulte humanis cor-
dibusdivina largitate tribuitur, a nullo duro corde respuitur.
Ideo quippe tribuitur, ut cordis duritia primitus auferatur.
Quando ergo Pater intus auditur et docet, ut veniatur ad
Filium, aufert cor lapideum et dat cor carneum, sicut
Propheta praedicante promisit (Ezech. 11, 19). Sic quippe
facit filios promissionis et vasa misericordiae, quae prae-
paravit in gloriam" (de praedest. sanct. cap. 8).

b) „Certum est nos facere, cum facimus; sed Ille facit,
ut faciamus, praebendo vires efficacissimas voluntati, qui
dicit Ezech. 36, 27: Faciam, ut in iustificationibus meis
ambuletis et iudicia mea observetis et faciatis. Cum dicit:
faciam, ut faciatis, quid aliud dicit nisi auferam a vobis
cor lapideum, unde non faciebatis; et dabo vobis cor
carneum, unde faciatis? Et hoc quid est, nisi auferam
cor durum, unde non faciebatis; et dabo cor obediens,
unde faciatis?" (De gratia et libero arbit. cap. 16.)

Nihil ergo magis alienum a mente et a cordo S. Augustini

quam doctrina Molinae circa gratiam pendulam et
versatilem, gratiam quam homo pro sua innata libertate
facit efficacem. Datur enim gratia interior, cui in statu
naturae lapsae homo aliquando resistit ; non semper quoties
Christus vult congregare filios Ierusalem, quemadmodum
gallina congregat pullos suos sub alas, filii Ierusalem volunt;
sunt, qui semper Spiritui Sancto resistunt. (Matth. 23, 37 ;

Act. Apost. 7, 51; propositio 3. Iansenii damnata.) At datur
etiam gratia interior, cui homo potest quidem resistere,
numquam tarnen resistit nec resistet unquam; etenim
huiusmodi gratiae proprium est ipsam resistentiam et



De concordia Molinae. 81

duritiam cordis auferre. Nop est enim liberum arbitrium
hominis, quod gratiam Dei reddit efficacem; sed gratia
Dei est, quae libero hominis arbitrio praebet vires effica-
Cissimas. Consentire gratiae, iam est etiam effectus ipsius
gratiae. Libere Dei gratiae cooperari, ex ipsa gratia
divina primo ac principaliter originem trahit. In hoc stat
error sive aequivocatio Molinae, qui in eadem paritate
videtur ponere consentire et dissentire, obedire et resi-
stere divinae gratiae, veluti ipsum consentire et obedire
sWiul atque humanae voluntatis proprium non fuisset
quoque principaliter divinae ipsius gratiae effectus ; sicuti
dissentire et resistere solius voluntatis humanae est,
nilnime autem gratiae.

3) Quoad praedestinationem habentem rationem exparte
Usus liberi arbitrii humani praevisi. Quod hoc reiiciat
0,nnino S. Augustinus, non tantum ex supradictis liquido
°stensum apparet, sed ex eo praesertim, quod Molina non
Potuit reperire testimonium ullum nec verbum in operibus
genuinis S. Augustini, cui Auctor Concordiae valeret inniti
illnd secundum caput vel sensum suae praedestinationis.
Dnde coactus est scribere qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. ultimo :

»Distinximus duos illos sensus, in quorum altero negandum
^ot mm Augustino praedestinationem fuisse secundum
Praescientiam usus arbitrii cuiusque praevisi. In altero
Ver° id ipsum sine scrupulo cum aliis Patribus omnino
c°ncedendum erat."

Sed S. Augustinus respondens Pelagianis et Semi-
pelagianis responsum iam dederat ipsi Molinae, et abso-
mte negat, quod alii Patres hune secundum concesserant,
Scüicet: Praedestinationem habere rationem aliquam ex
Parte praedestinati, et alta voce proclamât, quod theologus
debet habere scrupulum talia concedendi. Quod constat:

a) Ex testimonio ipsius Molinae haec sine scrupulo
Scribentis: „Credens autem Augustinus cum iis, quae de
gratia adversus haeresim Pelagianam ex Scripturis rectis-
Slme docuerat, coniunctum esse, praedestinationem Dei
aeternam non fuisse secundum mérita qualitatemque usus
iberi arbitrii a Deo praevisi, sed solum secundum Dei

e|ectionem et beneplacitum ; iuxta earn sententiam Paulum
ad Romanos cap. 9 multis in suorum operum locis inter-
P^etatus est, restrinxitque illud 1. ad Timoth. cap. 2:

ult omnes homines salvos fieri; ut non de omnibus uni-
^ersim hominibus, sed de solis praedestinatis intelligeretur.

Jahvbnch iiir Philosophie etc. XIX. 6



82 De concordia Molinae.

Quae doctrina plurimos ex fidelibus, praesertim ex iis, qui
in Gallia morabantur, non solum indoctos, sed etiam
doctos mirum in modum turbavit; ne dicam illius occasione
salutem eorum fuisse periclitatam Sententiam vero
Augustini secutus est D. Thomas, et post eum plerique
Scholasticorum." Ita Molina in lib. Cone. qu. 23 a. 5

disp. 1 memb. ultimo. Poteritne dari argumentum fortius
ac validius contra secundum sensum vel caput molinianae
praedestinationis, quam quod 1) Augustinus crederet, esse

inseparabiliter coniunctas et doctrinam suam de gratia et
doctrinam suam de praedestinatione ante praevisa mérita
2) Augustinus non obstantibus, quod docti etiam et indocti
mirum in modum turbabantur, noluit unquam concedere
praedestinationem habere rationem ex parte usus arbitrii
praevisi. 3) D. Thomas et cum illo omnis schola eamdem
sententiam secutus est? Si quae S. Augustinus de gratia
adversus haeresim Pelagianam docuit, „ex Scripluris rectis-
sime docuerat"; rectissime quoque et ex Scripturis docuit,
quae de praedestinatione Dei aeterna docuit, et D. Thomas
et plerique Scholae doctores cum Augustino docuerunt.

Unde b) ex responsione S. Augustini ad Pelagianos.
Inter alia mox infra indicanda Pelagiani obiiciebant
S. Augustino: 1) Quod doctores antiquiores aliter de
praedestinatione videbantur sentire; 2) quod continuo loque-
bantur de Dei praescientia, quasi Deus in hominibus
praedestinandis rationem habuerit liberi eorum arbitrii
boni usus praevisi. S. Augustinus autem lib. de dono
persev. cap. 19: „Quid ergo nos prohibet, quando apud
aliquos verbi Dei tractatores legimus Dei praescientiam,
et agitur de vocatione electorum, eamdem praedestinationem

intelligere? Magis autem fortasse voluerunt hoc
verbo in ea re uti, quod et facilius intelligitur et non
répugnât; imo et congruit veritati, qua de praedestinatione
gratiae praedicatur."

„Hoc scio, neminem contra istam praedestinationem,
quam secundum Scripturas Sanctas defendimus, nisi er-
rando disputare potuisse. Puto tarnen eis, qui de hac re
sententias tractatorum requirunt, sanctos et in fide atque
doctrina Christiana laudabiliter usque quaque diffamatos
viros Cyprianum et Ambrosium, quorum tarn clara testi-
monia posuimus, debere sufficere." „Isti tales tantique
doctores dicentes non esse aliquid, de quo tamquam de

nostro, quod nobis Deus non dederit, gloriemur ; nec ipsum



83

cor nostrum et cogitationes nostras in potestate nostra
esse; et totum dantes Deo, atque ab ipso nos accipere
confitentes, ut permansuri convertamur ad eum." „Procul
dubio noverant praedestinationem, quam per apostolos
Pnaedicatam contra novos haereticos operosius diligentius-
ine defendimus."

Et üb. de praedest. Sanctor. cap. 14: „Certe enim si
de divinarum Scripturarum tractatoribus, qui fuerunt ante
n°s, proferrem defensionem huius sententiae, quam nunc
s°bto diligentius atque copiosius contra novum Pelagia-
n°rum defendere urgemur errorem .; si huius ergo
8ententiae defensionem ex divinorum eloquiorum nos
Praecedentibus catholicis tractatoribus promerem; pro-
ecto hi fratres, pro quibus nunc agimus, acquiescèrent:

"oc enim significastis litteris vestris. Quid igitur opus
ut eorum scrutemur opuscula, qui priusquam ista

n.aeresis oriretur, non liabuerunt necessitatem in hac diffi-
ad solvendum quaestione versari: quod procul dubio

acerent, si respondere talibus cogerentur? Unde factum
est, ut de gratia Dei quid sentirent, breviter quibusdam
Scriptorum suorum locis et transeunter attingerent; im-
îjorarentur vero in eis, quae adversus alios inimicos
Ecclesiae disputabant."

Atque ita habetur: 1) quod praedestinatio tradita a
Augustino est secundum Scripturas Sanctas et per

Apostolos praedicata; 2) quod nemo, nisi errando, potest
ontra hanc praedestinationem disputare; 3) quod alii

Eoclesiae doctores ante S. Augustinum a) breviter et
ranseunter has de gratia Dei et praedestinatione quae-

stiones attigerunt; b) eadem, quae S.Augustinus diligentius
et copiosius coactus est inquirere et declarare, ipsi etiam
e^P°nerent, si Pelagianis respondere coacti fuissent;
c) nomen praeseientiae apud illos idem significare ac
praedestinationis ; loquuntur enim de divina praescientia
dndata in Dei voluntate, dilectione et electione, id est in
ecreto divino. Unde ipse Augustinus c. D et 10 de praed.

sanct. scribit: „Cernitis me sine praeiudicio latentis con-
®ilu Dei aliarumque causarum hoc de praescientia Christi

ïçere voluisse Sed utrum praedicato sibi Christo a
Seipsis habituri essent fidem an Deo donante sumpturi, id
®8.t utrum tantummodo eos praescierit an etiam praede-

maverit Deus, quaerere ac disserere tunc necessarium
00 putavi Praedestinatione quippe Deus ea praescivit,

a*



84

quae fuerat ipse facturus." Et de dono persev. c. 18:
„Unde aliquando eadem praedestinatio significatur etiam
nomine praescientiae." Et ib. c. Si : „Sine praeiudicio tarnen
aliaruin causarum etc."

c) Ex characteribus divinae praedestinationis a S. Augu-
stino assignatis. Nam Molina admittit: 1) electionem
generalem omnium hominum ad salutem, et in hoc sensu
explicat verba Apostoli ad Eph. cap. 1 : Elegit nos ante
mundi constitutionem ; 2) praescientiam mediam, tam-
quam praeviam ac necessariam ad praedestinationem, et
in hoc sensu declarat verba Apostoli ad Rom. cap. 3 : Quos
praescivit, et praedestinavit ; 3) hominem posse gloriari
de aliquo, de illo scilicet quod Deus praevidens habuit
prae oculis in hominibus praedestinandis, nempe usum
bonum liberi arbitrii, influxum liberi arbitrii in omnia
opera bona etiam ex gratia; nam alius est influxus gratiae
et alius arbitrii creati. Haec tria ad literam et conceptis
verbis in libro Concordiae scripta manent.

Iam vero S. Augustinus: 1) electionem, de qua
Apostolus agit, esse separationem praedestinatorum a massa
perditionis, expresse affirmât; 2) praescientiam, de qua
Apostolus loquitur, esse illam conceptis verbis asseverat,
qua Deus sua futura facta praescivit in ipsa praedesti-
natione; 3) hominem non posse gloriari de aliquo nisi
in Deo et in solo Deo, a quo omnia accepit. In his tribus
divinae praedestinationis characteribus affirmandis, evol-
vendis et demonstrandis clamat S. Augustinus per singula
capitula suorum operum de gratia, de praedestinatione,
de dono perseverantiae; sicut Molina très alios e regione
opposita affirmât cliaracteres per integrum suae Concordiae

librum.
Quoad electionem: Lib. de praed. sanct. c. 18, post

quam verba Apostoli ad Ephes. c. 1 transscripsit, addit:
„Quis, inquam, haec audiat diligenter et intelligenter et
audeat de hac, quam defendimus, tarn clara veritate dubi-
tare? Elegit Deus in Christo ante mundi constitutionem
membra eius; et quomodo eligeret eos, qui nondum erant,
nisi praedestinando? Elegit ergo praedestinans nos
Nimis longum est de singulis disputare. Cernitis autem
procul dubio, cernitis quanta manifestatione Apostolici
eloquii defendatur haec gratia, contra quam mérita ex-
tolluntur humana, tamquam homo aliquid prior det, ut
retribuatur ei. Eligit ergo nos Deus in Christo ante



De conconlia Molinae. 85

•nundi Constitutionen!, praedestinans nos in adoptionem
iliorum ; non quia per nos sancti et immaculati futuri

eramus, sed elegit praedestinavitque, ut essemus. Fecit
autem hoc secundum placitum voluntatis suae; ut nemo
de sua, sed de illius erga se voluntate glorietur."

Quoad praescientiam. Ibidem c. 19: „Non quia futuros
tales^ nos esse praescivit; sed ut essemus tales per ipsam
emotionem gratiae suae, qua gratificavit in dilecto Filio
SUo- Cum ergo nos praedestinavit, opus suum praescivit,
quo nos sanctos et immaculatos facit. Unde recte hoc
estimonio Pelagianus error arguitur Non enim quia

eredidimus, sed ut credamus, elegit nos, ne priores eum
elegisse dicamur, falsumque sit (quod absit) : Non vos me
elegistis, sed Ego vos elegi. Nec quia credidimus, sed ut
®redamus, vocamur; atque ilia vocatione, quae sine poeni-

ntia est, id prorsus agitur et peragitur, ut credamus."
Quoad potestatem se gloriandi. De dono persev.

C- D' : „Aut enim sic praedestinatio praedicanda est, quem-
?dmodum earn Sancta Scriptura evidenter eloquitur, ut
J? praedestinatis sine poenitentia sint dona et vocatio
~®i; aut gratiam Dei secundum nostra dari mérita con-
itendum est: quod sapiunt Pelagiani Praevenit ergoet fidem gratia, alioquin si fides earn praevenit, procul

uubio praevenit et voluntas, quoniam fides sine voluntate
û°n potest esse. Si autem gratia praevenit fidem, quoniam
Praevenit voluntatem, profecto praevenit omnem obedien-
lam, praevenit etiam caritatem, qua una Deo veraciter et

suaviter obeditur ; et haec omnia gratia in eo, cui datur
et cuius haec omnia praevenit, operatur."

Et lib. de grat. et lib. arb. c. 15: „Semper est autem
^ nobis voluntas libera, sed non semper est bona

natia vero Dei semper est bona, et per hanc fit, ut sit
bomo bonae voluntatis, qui prius fuit voluntatis malae.

er hanc etiam fit, ut ipsa bona voluntas, quae iam esse
Cepit, augeatur et tam magna fiat, ut possit implere divina
bandata, quae voluerit, cum valde perfecteque voluerit."

.c- ^„Quoniam Ipse, ut velimus, operatur incipiens,
qui volentibus cooperatur perficiens. Propter quod ait

Postolus ad Philipp. 1, (i : Certus sum, quoniam qui
°Peratur in vobis opus bonum, perfidet usque in diem

wisti Iesu. Ut ergo velimus, sine nobis operatur; cum
autem volumus, et sic volumus ut faciamus, nobiscum
c°operatur. Tarnen sine Illo vel opérante ut velimus, vel



«15 De concordia Moliiiae.

coopérante cum volumus, ad bona pietatis opera nihil
valemus." Et c. 7 : „Igitur non volentis neque currentis,
sed miserentis est Dei (Rom. 9, 16). Quae sententia nullo
modo potest etiam sic converti, ut dicatur: Non miserentis
Dei, sed volentis et currentis est hominis; quisquis enitn
hoc ausus fuerit dicere, aperte se ostendit Apostolo con-
trarium."

Et de dono persev. c. 23: „Attendant ergo, quomodo
falluntur, qui putant esse a nobis, non dari nobis, ut pe-
tamus, quaeramus et pulsemus; et hoc esse dicunt, quod
gratia praeceditur merito nostro, ut sequatur illa, cum
accipimus petentes, et invenimus quaerentes, aperiturque
pulsantibus; ne volunt intelligere etiam hoc divini muneris
esse, ut oremus, hoc est petamus, quaeramus atque
pulsemus Ille itaque dicat, Ecclesiam aliquando in fide
sua non habuisse veritatem praedestinationis huius et
gratiae, quae nunc contra novos haereticos cura diligen-
tiore defenditur; ille inquain hoc dicat, qui dicere audet,
aliquando earn non orasse vel non veraciter orasse, sive
ut crederent infidèles, sive ut perseverarent fideles
Ac per hoc praedestinationis huius fidem, quae contra
novos haereticos nova sollicitudine nunc defenditur, nun-
quam Ecclesia Christi non habuit." Et c. 24: „Sed quid
plura? Satis docuisse me existimo vel potius plus quam
satis, dona Dei esse et incipere in Dominum credere et.

usque in finem in Domino permanere."
Et c. 22 : „Cur metuimus Sanctorum praedestinationem

et vera Dei gratiam, id est quae non secundum mérita
nostra datur, sicut earn Sancta Scriptura praedicat, prae-
dicare? An vero timendum est, ne tunc de se homo
desperet, quando spes eius ponenda demonstratur in Deo :

non autem desperaret, si earn in seipso superbissimus et
infelicissimus poneret?"

Et c. 7: „Manus igitur Dei est ista, non nostra, ut
discedamus a Deo." Et c. 6 : „Tutiores igitur vivimus, si
totum Deo damus; non autem nos illi ex parte et nobis
ex parte committimus. Et datur totum Deo."

Et lib. de praedest. Sanctorum c. 4 et c. 5 et 6 : „In
cuius quaestionis solutione laboratum est quidem pro libero
arbitrio voluntatis humanae, sed vicit Dei gratia. Nec nisi
ad illud potuit perveniri, ut liquidissima veritate dixisse
intelligatur Apostolus : Quis enim te discernit? Quid autem
habes, quod non accepisti? Si autem et accepisti, quid



De Concordia Molinae. 87

Qloriaris, quasi non acceperis. Quod volens etiam martyr
^yprianus ostendere, hoc totum ipso titulo definivit dieens :

In nullo gloriandum, quando nihil nostrum, sit."
„Qui gloriatur, in Domino glorietur. Nihil autem huic

sensui tarn contrarium est, quam de suis meritis sie quem-
quam gioriari, tamquam ipse sibi ea fecerit, non gratia Dei :

sed gratia, qua bonos discernit a malis, non quae
communis est et bonis et malis Quisquis audet dicere:
habeo ex meipso fidem, non ergo aeeepi; profecto contra-
dicit huic apertissimae veritati; non quia credere vel non
credere non est in arbitrio voluntatis humanae, sed in electis
Praeparatur voluntas a Domino. Ideo ad ipsam quoque

quae in voluntate est, pertinet : Quis enim te discer-
nit? Quid autem habes, qnod non accepisti?"

Et c. Ii : „Solet enim dici : ideo credere meruit, quia
vir bonus erat et antequam crederet. Quod de Cornelio
uici potest Quidquid igitur et antequam in Christum
crederet et cum crederet et cum credidisset, bene operatus
est Cornelius, totum Deo dandum est, ne forte quis ex-
tollatur (Ephes. 2, 8)."

3. Contraria doctrina S. Thomae.
Primo namque satis superque constat ex iis, quae supra

uicta manent capite secundo : TJtrum Concordia Molinae
concordet cum doctrina D. Thomae.

Secundo autem, quia sicut ex antecedentibus patet,
Sententia S. Augustini circa praedestinationem est doctrina,
quam praedicavit Apostolus et quam Sacrae tradunt Scriptae.

Sententiam autem S. Augustini, fatente ipso Molina,
®ccutus est D. Thomas, estque sententia communior theo-
logorum Scholasticorum.

Tertio: quoniam Molina in editione prima libri Con-
cordiae expresse et absque verborum velamine impugnavit
scntentiam D. Thomae et sic ad litteram scribebat : „Salva
rcverentia, quae D. Thomae debetur magna, non miror,

communior Scholasticorum sententia, praesertim eo modo
lntellecta, quo verba D. Thomae hoc loco 1 P. qu. 23 a. 5

3 sonare videntur, a multis dura nimis indignaque
divina bonitate et dementia iudicetur Est praeterea
cadem sententia parum consentanea Scripturis Sacris."
\Edit. Olyssipone 1588.)

Quarto : quoniam Molina in subsequentibus editionibus
°ncordiae de substantia doctrinae nihil fere mutavit;

correxit aliquantulum linguam, sed minime sententiam,



De concordia Molinae.

quam duntaxat conatus est palliare. Et quamvis non videa-
tur ita palam loqui adversus Sanctos Doctores Augustinum
et Thomam, sed contra Scholasticos, qui illorum doctrinam
propugnant ac sequuntur, non ideo tarnen desinit D. Thomae
doctrinam circa praedestinationem continuo ac constanter
carpere, corrigere, reiicere et simul ei aliquando falsa
imponere. Exempla.

1. „A D. Thoma hoc loco qu. 23 a. 1 praedestinatio
dicitur esse ratio transmissionis creaturae rationalis in
vitam aeternam. Transmissionem intellige, quae reipsa
impleatur : ad quod necessarium est, ut ratio illa adiunctum
habest propositum conferendi media, quibus talis creatura
beatitudinem consequetur. Ab Augustino lib. de dono persev.
c. 14 definitur esse praescientia et praeparatio beneficiorum
Dei, quibus certissime liberantur, quicumque liberantur."
„Aptius tarnen, ut credo, ita definiri potest: Praedestinatio
est ratio ordinis seu mediorum in Deo, quibus praevidet
creaturam rationalem perducendam in vitam aeternam, cum
proposito eum ordinem exequendi."

Unde iuxta SS. DD. Augustinum et Thomam
praedestinatio habet certitudinem ex ipso ordine mediorum,
quorum efficacia oritur ex ipsa intentione et proposito
Divinae Voluntatis. Iuxta Molinam divina praedestinatio
habet totam suain certitudinem ex sola praescientia, quae
est Scientia Media. Efficacia autem mediorum Deus
praevidet, non causat; est enim liberum hominum arbi-
trium, quod talia media reddit efficacia. (Concord, qu. 23
a. 1 et 2 disp. 1.)

2. Iuxta D. Thomam 1P. qu. 23 a. 4 dilectio praesupponi-
tur electioni secundum rationem et electio praedestinationi.
Om'nes enim praedestinati sunt electi et dilecti. Unde
praedestinatio est posterior electione praedestinati et in-
cludit essentialiter ipsammet electionem ; et actus intellectus,
quo Deus praevidet praedestinatum certo et infallibiliter
salutem aeternam consecuturum, supponit actum liberum
Divinae Voluntatis.

Molina autein scribit: „Haec tarnen sententia mihi
nunquam placuit." „Id, quod praedestinatio cuiusque dicit
ex parte intellectus divini, non est posterior electione eius-
dem ad beatitudinem, quae in Deo libera omnino est
In Deo tota ratio tarn agibilium quam factibilium liberum
omnem actum voluntatis antecedit." (Ibid. disp. 2.)



De colicordia Molinae.

Posita enim Scientia Media, Molina existimat quasi
nnam et eamdem rationem possibilium et rationem futu-
^pUffi aut futurabilium. Yeluti possibile esset aliquid
oicere ordinem ad existentiam absque ordinatione Causae
Primae.

3. D. Thomas qu. 23 a. 3 ait: „Sicut enim praedestinatio

includit voluntatem conferendi gratiam etgloriam;
reprobatio includit voluntatem permittendi aliquem

°adere in culpam et inferendi damnationis poenam pro
culpa." Tarnen „aliter se habet reprobatio in causando quam
Praedestinatio Reprobatio Dei non subtrahit aliquid

e Potentia reprobati." Et art. 4 ait: „Praedestinatio ali-
JPJorum in salutem aeternam praesupponit secundum ra-
lonem, quod Deus illorum velit salutem, ad quod pertinet

® ectio et dilectio. Dilectio quidem, in quantum vult eis
°c bonum salutis aeternae. Nam diligere est velle alicui
°num. Electio autem, in quantum hoc bonum aliquibus

Prae aliis vult, cum quosdam reprobat."
Molina autem 1) non admittit, quod praedestinatio

Praesupponat electionem; 2) non admittit hanc electionem
Quorum in salutem aeternam ; 3) non admittit repro-
ationem negativam quorundam, qui non eliguntur, seu
0l} praedestinationem ; quia non reperitur in Deo „actusy

Qui praedestinationi quasi contrarie opponatur". 4) Unde
olina tradit, quod Deus a) vult ita omnes homines salvos

a m1' omnibus conférât media ad salutem, et aliquando
hue maiora et potentiora illis, qui salutem non conse-

•muntur. b) Yelle haec media omnibus conferre, quibus
adi?S sanct^ sinti asserit esse electionem, de qua Apostolus

Ephes. c. 1. c) Deus praecognoscit scientia media, ho-
mes quosdam auxilia gratiae reddere efficacia, quosdam
er° non. d) Deus eligit postea hune rerum ordinem, in

Praecognovit hos et non illos gratiae auxilia efficacia

jjj didisse; et hoc est illos praedestinare; sed respectu
°rum, qU0S collocavit in hoc ipso ordine, in quo con-
arium praevidit, non est reprobare, nec est non praede-
lnare. e) Deus denique post praevisa mérita illorum et

eth ^r.aev^sa démérita aliorum illos acceptât ad gloriam
rat

*Uc^cat a gloria esse excludendos; et hoc est habere
lonem usus liberi arbitrii in aliquibus praedestinandis;
a7?s. reProbare. (Conc. qu. 23 a. 1, 2 et 3 disp. 1, 2 etc.)

Hl ?Uint0: Çaoniam Molina Conc. qu. 14 a. 13 disp. 37:
" nd praeterea vehementer displicet, inquit, quod aliqui



De concordia Molinae.

subiungunt pro quantitate auxilii gratiae cooperantis
spectandam esse quantitatem actus, quem liberum arbi-
triurn tali auxilio adiutum producit, quasi existente aequali
auxilio Dei non possit esse intensior et ferventior actus
contritionis aut dilectionis in uno homine quam in altero,
quamdiu in via sunt; aut existenti inaequali auxilio, non
possit esse aequalis actus in duobus, aut maior in eo, qui
minori auxilio adiuvatur." Quod Molina repetit saepius
in libro Concordiae et constituit veluti corollarium neces-
sarium et principale totius systematis moliniani.

D. Thomas autem 1 P. qu. 112 a. 4: „Sed ex liac
parte non potest accipi prima ratio huius diversitatis; quia
praeparatio ad gratiam non est hominis, nisi in quantum
liberum arbitrium eius praeparatur a Deo. Unde Prima
Causa huius diversitatis accipienda est ex parte Dei." Et
2. 2 qu. 24 a. 3: „lila virtus, secundum quam sua dona
Deus dat unicuique, est dispositio vel praeparatio praece-
dens sive conatus gratiam accipientis. Sed hanc etiam
dispositionem vel conatum praevenit Spiritus Sanctus mo-
vens mentem hominis vel plus vel minus secundum suam
voluntatem."

Sexto: quia Molina in Cone. qu. 23 a. 5 disp. 1

memb. 11 sic argumentando: „Eo modo praedestinavit nos
Deus iustificandos et salvandos, quo in tempore iustificamur
et sdlvamur, ut D. Thomas hoc loco in argumento Sed
contra affirmât. At adulti iustificamur, vitam aeternam
consequimur, dependenter ex eo, quod libere velimus, ita
ut integer effectus praedestinationis simul pendeat a libera
voluntate Dei et a libero influxu arbitrii nostri. Ergo
quod ex aeternitate fuerimus praedestinati non pendet
solum ex divina voluntate sed simul etiam ex libera
cooperatione et influxu nostri arbitrii praeviso sie
inquam argumentando ex auetoritate et doctrina D. Thomae
falsa Divo Thomae imponit. Etenim:

1) D. Thomas loco citato 1 P. qu..23 a. 5 sic ait:
„Sed contra est, quod dicit Apostolus Tit. 3, 5 : „Non ex

operibus iustitiae quae fecimus nos, sed secundum suam
misericordiam salvos nos fecit. Sicut autem salvos nos fecit,
ita et praedestinavit nos salvos fieri. Non ergo praescientia
meritorum est causa vel ratio praedestinationis." Et Molina
infert, quod praescientia meritorum est ratio praedestinationis

; vel quod „ex aeternitate fuerimuspraedestinati, pendet
ex libera cooperatione et influxu nostri liberi arbitrii"



De concordia Molinae. D l

2) D. Thomas ibidem ait et concludit: „Impossibile
• rluod totus praedestinationis effectus habeat aliquant

causam ex parte nostra." Molina autem sie concludit:
»Da ut integer effectus praedestinationis simul pendeat a
1 ara voluntate Dei et a libero influxu arbitrii nostri."

3) D. Thomas ait: Eundem esse modum, quo Deus
Praedestinat nos salvos fieri, quo, dum exequitur in tern-
Pare praedestinationem, salvos nos facit. Sed non ait:

urndem esse modum, quo Deus praedestinat nos salvos
eri> et quo Deus nos in tempore iustificat.

Modus enim salvos faciendi amplectitur totum prae-
estinationis effectuai; et „hoc modo, addit D. Thomas,

Praedestinatio ex parte effectus habet pro ratione divinam
oiuntatem, ad quam totus effectus praedestinationis ordi-
otur ut in finem, et ex qua procedit sicut ex Principio
rimo Movente."

Modus autem iustificandi et modus augendi gratiam
^tificantem et modus vitam aeternam consequendi dicunt

rectus partiales, effectus in particulari, divinae praede-
inationis ; et sic, ait, D. Thomas, „nihil prohibet aliquem
ectum praedestinationis esse causam et rationem alterius;

Posteriorem quidem prioris, secundum rationem causae
alis; priorem vero posterioris, secundum rationem cau-

sae meritoriae." At Molinae placet omnia simul miscere.
Et adhuc ipse modus, quo in tempore iustificamur,

g
ß est sicut Molina imaginatur, sed sicut D. Thomas cum

• «digustino tradit: 1) in hac qu. 23 a. 2 dicens: „Executio
.ewi huius ordinis est passive quidem in praedestinatis;
lVe autem est in Deo. Est autem executio praedestinationis

^
°otio et magnificatio secundum illud Apostoli ad Rom.

> ob: Quos praedestinavit, hos et voeavit; et quos voca-

j
> hos et magnifieavit." 2) Sicut ex professo declarat

et s
^U" Per sinSul°s articulos, praesertim a. 3 et 6

lih -^n ^rrïbus expresse et verissime docetur, quod „motus
eriarbitriinaturaeordinepraeceditconsocutionemgratiae,
TUitur autem gratiaeinfusionem." Undeutique, quod iustifi-
mur, id est quod consequamur gratiamiustificantem, pendet

serf
et*am ex libera cooperatione nostri liberi arbitrii;

et nquod libere cooperemur Deo nos vocanti et iustificanti
rj

eo eonsentiendo donum ipsius gratiae libere et liber-
c„

e acceptemus, pendet et efficitur et primo et principaliter
InfSa,tUr a^ ^eo infandante gratiam sanctificantem.

usi° gratiae est motio; motio in anima et in potentiis



De concordia Molinae.

animae operativis est motus, et motus liberi arbitrii. Sed
quid divinae motioni cum concursu molinistico? Quid
gratiae actuali secundum SS. Augustinum et Thomam cum
illo, quod Molina vocat gratiam pendulam ab arbitrio
creato?

Septimo: quid ergo amplius? Molina recedit a D.Thoma
in omnibus, magnis quaestionibus ad banc controversiam
spectantibus, incipiendo a quinque viis, quibus Deum esse
probari potest, et finiendo in quaestione de gratia opérante
et de iustificatione. Nihil commune Molinae cum D. Thoma,
nihil libro Concordiae cum Summa theologica nec cum
operibus aliis Angelici Doctoris.

Finiamus itaque cum Magistro c. 8 ad Romanos lect. 6:
„Kadern ratione omnia bénéficia, quae nobis confert (Deus)
ex tempore, praeparavit nobis ab aeterno, linde ponere,
quod aliquid meritum ex parte nostra praesupponatur,
cuius praescientia sit ratio praedestinationis, nihil est aliud
quam gratiam ponere dari ex meritis nostris; et quod
principium bonorum operum est ex nobis et consummatio
est ex Deo.

Eadem ratione omnia bénéficia, eadem ratione vocatio,
iustificatio, donum perseverantiae et glorificatio fuerunt
ab aeterno praeparata, id est gratis omnino.

Eodem modo, quo salvos nos facit, ita et praedesti-
navit nos salvos fieri : id est non ex operibus, quae fecimus
nos, sed secundum suam misericordiam.

4. Contraria doctrinae Ecclesiae. Hoc namque thesis
generalis caput, quia ex una parte corollarium est hactenus
dictorum et ex alia fundamentum theologicum firmum
illorum, quae circa ultimum caput restant dicenda, optimum
idcirco erit, ut totaliter Bellarmino eSocietatis Iesu Theologo
relinquamus probandum et ostendendum. Bellarminus ergo
lib. 2 de gratia et libero arbitrio c. 11 sic probat prae-
destinationem omnino gratuitam, qualiter S. Augustinus et
D. Thomas docent et declarant, esse veritatem et doctrinam
traditionalem Ecclesiae. Scribit enim:

a) „Probari potest Veritas praedestinationis gratuitae
ex traditione Ecclesiastica ; nam quamvis ante exortam
haeresim Pelagianam veteres Patres quaestionem istam
non adeo accurate tractaverint, sed tantum occasione ob-
lata breviter sententiam suam aperuerint, ut S. Augustinus
docet lib. de dono persev. c. 2, qui tarnen c. I Cyprianum,
Ambrosium et Nazianzenum pro hac sententia citat; tarnen



De concorilia Molinae. 1)3

post illam haeresim exortam omnes omnino, qui sanctitatis
nomine in Ecclesia claruerunt, hanc ipsam sententiam
apertissime docuerunt, ut perspicuum est : 1) ex S. Augustino
|n lib. de praedest. Sanctorum et de dono perseverantiae,
in libro de corrept. et gratia, in epist. 105 ad Sixtum et
alibi passim. 2) ex S. Prospero in lib. 2 de Vocatione
gentium c. 1 et ultimo; in libro contra Collator, extremo
et in responsione ad capitula Gallorum. 3) ex S. Fulgentio
!n libro de Incarnatione et gratia Christi. Ex S. Gregorio
lib. 1 Dialog c. 8. Ex S. Anselmo, Beda, Primasio, Sedulio
et aliis in c. 8 ad Romanos. 4) Ex S. Bernardo in sernx. 23
et 78 in Cantica. 5) Ex S. Thoma in 1 P. qu. 23. Ex
S- Bonaventura in 1 Sent. dist. 41 qu. 2, quo loco scribit
Oiiidem S. Bonaventura, Deum praedestinare homines ob
eertas causas solas sibi notas, et non ob solam voluntatem
suam; sed eas causas non dicit esse ex parte operurn
Praevisorum ; intelligit autem voluntatem Dei non esse
irrationalem, sed cum sapientia et consilio coniunctam; ut
etiam loquitur Augustinus in Enchirid. c. 1)5."

b) „Neque solum sancti isti Patres hoc affirmant; sed
antiquiores et doctiores ex ipsis, quos ceteri postea
secuti sunt, ad fidem catholicam hanc sententiam pertinere
tradunt et contrariam ad Pelagianos reiiciunt. Notabo
aliqua loca, ut si qui forte contra sentiunt, intelligant ex
mdicio sanctissimorum Patrum, in quam manifesto errore
versentur."

1) „S. Augustinus lib. de dono persev. c. 18: Hoc,
inquit, scio, neminem contra istam praedestinationem,
luam secundum Scripturam Sanctam defendimus, nisi
®rrando disputare potuisse. Et c. 23 : Praedestinationis,
thquit, huius fidem, quae contra novos haereticos nova
sollicitudine nunc defenditur, numquam Ecclesia Christi
hon habuit."

2) „S. Prosper in respons. 1 ad obiectiones Gallorum:
Praedestinationem Dei, inquit, nullus Catholicus negat.

in epist. ad Rufinum de libero arbitrio: Praedesti-
hationem, inquit, tarn impium est negare, quam ipsi
gratiae contraire. Nec responderi potest, eum loqui de
Praedestinatione in genere, non de praedestinatione mere
gratuita; loquitur enim de praedestinatione, quam S. Augustinus

defendebat, et quam Cassianus et alii quidam in
Callia oppugnabant."

3) „S. Petrus Diaconus in lib. de Incarnat, et grat.



lJ4 De concordia Molinae.

Christi extremo: Anathematizamus, inquit, Pelagium, et
Coelestinum, simulque Iulianum Edanensem, et qui illi
similia sapiunt, praeeipue libros Fausti Galliarum Epi-
scopi, qui de Monasterio Lyrinensi provectus est, quos
contra praedestinationi sententiam scriptos esse non
dubium est."

4) „S. Fulgentius in lib. item de Incarn. et gratia
Christi cap. ultimo in ipso epilogo: Cuius praedestinationis,
inquit, veritatem, qua nos ante mundi constitutionem
praedestinatos in Christo testatur Apostolus, si quis
detrectat cordis credulitate recipere vel oris confessione
proferre; si ante ultimum diem vitae praesentis, im-
pietatis suae contumaciam, qua Deo vivo et vero rebellis
obsistit, non abiecerit: manifestum est, eum non per-
tinere ad eorum numerum, quos Deus in Christo ante
mundi constitutionem gratis elegit et praedestinavit ad
regnum."

c) „His accedit publica Ecclesiae probatio. 1) Constat
enim delatum fuisse ad Apostolicam Sedem, Coelestino
Pontifice, a Prosperio et Hilario querimoniam, quod in
Gallia presbyteri quidam doctrinam S. Augustini de prae-
destinatione reprehenderent. Quid autem Coelestinus re-
scripserit, perspicuum est ex epistola eius ad Gallos, in
qua inter cetera, posteaquam magnis laudibusS. Augustinum
extulit, ita subiunxit: Unde resistatur talibus, quos male
crescere videmus, nefas est haec pati religiosas animas,
quarum afflictione, quia membra nostra sunt, nos quoque
convenit macerari ."

2) „Post ilia Coelestini tempora S. Leo Pontifex
misit ad Concilium Arausicanum certa capitula de gratia
et libero arbitrio, ex libris S. Augustini verbatim decerpta,
quae voluit ab Episcopis illis recipi et subscribi, ut etiam
factum est. Porro in illis capitulis continentur omnia
fundamenta sententiae de praedestinatione gratuita, ut
non possit ullus praedestinationem negare, nisi velit illis
capitulis contraire."

3) „Denique S. Gelasius in Concil. 70 Episcoporum non
solum probavit omnia scripta S. Augustini et S. Prosperi;
sed etiam contra damnavit libellos Ioannis Cassiani et
Fausti Rhegiensis; cum tarnen non ignoraret, potissimam
contentionem inter Prosperum et Cassianum ac deinde inter
Fulgentium et Faustum de scriptis S. Augustini de
praedestinatione Sanctorum et dono perseverantiae fuisse."



De concordia Molinae. 95

d) „Itaque Sedes Apostolica, non tantum semel, sed
am secundo et tertio adversus Pelagianorum reliquias

Pro defensoribus gratiae et praedestinationis sententiam
u. ; ut iam haec sententia non quorumvis doctorum

PPmio, sed fides Ecclesiae Catholicae dici debeat. Id quod
sequenti capite adhuc apertius, Deo adiuvante, mon-

strabitur."
Hucusque Bellarminus, qui etiam in subsequenti cap. 12

Probat, praedestinationem omni ex capite gratuitam esse,
lam testimoniis ex Scriptura depromptis.

5. Ac postremo non satis recedit a doctrina Semi-
Pe l'igianorum.

Pelagianorum ac Semipelagianorum doctrina inter
la. quae subsequuntur, continet capita: 1) Quod mérita

Praeexistentia in hac vita sunt ratio et causa effectus
Praedestinationis. 2) Quod initium benefaciendi sit ex

obis, consumatio autem a Deo. (I P. qu. 23 a. 5.) 3) Quod
eus vult voluntate aequali salvare omnes homines; ita

^u°d non velit specialius salutem praedestinatorum quam
eProborum. 4) Quod Deus vult omnes homines salvos

aleri, si tarnen ipsi velint volitione, quam Deus exspectat
^voluntate humana, non quam etiam ipse causet. 5) Quod

eus exspectat consensum humanae voluntatis, ut homo
m ' et determinet seipsum, ut velit purgari et iustificari.' Quod voluntas humana divinae gratiae pariat opem,

® gratia divina voluntatem humanam sibi faciat sub-
J|ctam et obedientem. (S. August, lib. de grat. Christi c. 7

10, et in Literis Prosperi ad August. Et in Carmine
e Ingratis. S. Fulgent, lib. de Incarnat, et gratia Iesu

risti c. 26. Conc. Arausic. 2.)
Molina autem in libro Concordiae scribit: 1) „Praede-

li-ati° adultorum fuit secundum praescientiam boni usus
eri eorum arbitrii, habuitque Deus rationem illius in

8 Praedestinandis." „Integer effectus praedestinationis
a ,Peodeat a libera voluntate Dei et a libero influxu

oitrii nostri." „Quod ex aeternitate fuerimus praedesti-
1

• • non pendet solum ex divina voluntate sed

u
U etiam ex libera cooperatione et influxu nostri arbitrii

aeviso." (Qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. 11 concl. 9 et memb. 13
et ultimo.)

2) „Patet vocationem Dei internam multum etiam
ValH

ere 3 ^^ero arbitrio eius, qui vocatur." „Rationique
de consentaneum, u't hunc potius quam ilium miseri-



De concordia Molinae.

corditer adiuvet Deus, utpote minus ineptum et minus
indignum ad dona Dei recipienda." „Propter bonos usus
liberi arbitrii Cornelii Deum statuisse vocare illum pecu-
liari modo ad fidem Christi." (Qu. 14 a. 13 disp. 9 et
qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. 12.)

3) „Quotiescumque liberum arbitrium ex suis viribus
naturalibus conatur praestove est ad conandum totum id,
quod ex sese potest, tarn circa ea, quae fides habet nd-
discenda et amplectenda, quam circa dolorem de peccatis
ad iustificationem, a Deo conferri gratiam praevenientem
auxiliave, quibus id faciat, ut oportet ad salutem
Quod si conantibus ex suis naturalibus facientibusque,
quod in se est, vel ut fidem amplectantur, vel ut de
peccatis doleant, Deus non est semper praesto per auxilia et
gratiam praevenientem, ut actus sint, quales ad salutem
oportet; quanam ratione verum erit, Deum velle omnes
homines salvos fieri?" (Qu. 14 a. 13 disp. 10.)

4) „Saepe etiam accidit, ut cum quo auxilio unus non
convertitur, alius convertatur." „Imo fieri potest, ut ali-
quis praeventus et vocatus longe maiori auxilio pro sua
libertate non convertatur; et alius cum longe minori
convertatur." „Pro sola namque eorum libertate potest
evenire, ut unus amplectatur fidem, alter vero eandem
contemnat." (Ibid. disp. 12.)

5) „Quare esto iustus de huiusmodi actibus, ea ex
parte, qua libere quidem, sed partialiter partialitate causae
et non effectus, ab ipso emanarunt, gloriaretur, praecipue
tarnen gloriam et honorem in Deum referendo sane
non esset insipiens, sed verum diceret (ibid. disp. 12)."

(5) „Virtutein nostram non in Deum, sed in nostrum
arbitrium nosque ipsos esse referendam" (ibid. disp. 33).

7) „Utique ab inaequali conatu et influxu liberi arbitrii
provenire potest, ut, conferente Deo duobus hominibus
aequale auxilium gratiae adiuvantis, unus eorum intensius
operetur meliusque se disponat ad gratiam iustificantein
quam alius; et ut, conferente eisdem inaequalia auxilia,
aeque operentur; aut is interdum plus, qui minori suffultus
est auxilio." (Ibid. disp. 39.)

8) „In potestate eiusdem arbitrii esse reddere cassai»
aut non reddere eiusmodi praevenientem Spiritus Sancti
gratiam." „Talis consensus liberi arbitrii ac influxus neque
re neque ratione formali distinguitur ab actu contritionis."
„Quo fit, ut divisio sufficientis auxilii in efficacem et



De concordia Molinae. 97

inefflcacem, nostra sententia, ab efTeetu, qui simul ab
arbitrii libertate pendet, sumatur Atque adeo in libera
Potestate nostra esse illa efficacia reddere consentiendo
e cooperando." (Ibid. disp. 40, etiam 42.)

9) „Auxilia gratiae non habere ex natura sua, quod
etficacia sint aut non sint; sed id pendere ex eo, quod
rbitrium eis motum et excitatum consentire et cooperari

Veut aut non velit." (Ibid. disp. 53 memb. 1.)
10) „Deum habere quidem influxum in actionem volun-

atl.s, non vero quo voluntatem ad consensum seu
Cooperationen! determinet Quoniam eo ipso, quod eam
ueterminaret, auferret ab ilia libertatem nec suae naturae
1 lam relinqueret." (Qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. 8.)

.11) „Cum auxiliis ex parte Dei, cum quibus unus
histificatur et salvatur, alius pro sua libertate nec iusti-
lc&tur nec salvatur Ergo quod voluntas illa Dei

neterna, qua adultis ea media ex sua parte conferre statuit,
quibus in beatitudinem perveniunt, rationem praedestina-
lonis habuerit, tamquam a conditione, sine qua eam

pationem non habuisset; ex eo fuit dependens, quod adulti
lPsi eo modo pro sua innata libertate usuri erant suo
rpitrio, ut ad eam pervenirent; idque Deus altitudine

SUl intellectus praeviderit." (Qu. 23 a. 5 disp. 1 memb. 11.)
Nota. Cardinalis Baronius loco supra citato sic etiam

onionstrat, doctrinam Molinae non satis recedere a doc-
rma Pelagianorum:

»Proposit. 52: Semipelagianorum est dicere, quod vo-
untas hominis divinae gratiae pariat opem; non gratia
umanam sibi subiiciat voluntatem. Haec ex Epistola
rosperi ad Augustinum.

Hic est error Molinae, qui ait, gratiam ex libero
rbitrio efficaciam sumere. Sana sententia est: Non ideo

fiUls adiuvatur, quia voluit; sed quia adiuvatur, ut velit;
SernPerque gratiam praecedere voluntatem.

Prop. 53; Semipelagianorum est sententia, ut per
npturalem facultatem petendo, quaerendo, pulsando acci-
Piat, inveniat et introeat; hisque bonis naturae usus ad
jdutarem gratiam initialis gratiae ope meruerit pervenire.
e°i Prosper ad Augustinum.

Huic affinis est Molinae sententia, qua ait, qui facit,
p°d in se est, Deus non denegat gratiam; sicque, ut ait

rosper, gratiam comitem, non praeviam faciat humanorum
erit°rum eamque illis volentibus subdere.

•Jahrbuch fur Philosophie etc. XIX. 7



98 De concordia Molinae.

Prop. 54: Semipelagianorum est praescientiam astruere
humanorum meritorum, non eorum, quae Deus ipse facturus
esset. Ibidem Prosper.

Affinis est his sententia Molinae, quae asserit esse
praescientiam in Deo boni usus liberi arbitrii, qui liceat
gratiam non mereatur accipere, aliquid tarnen operari.

Prop. 55: Semipelagianorum est, ut perseverantia
praecedenti libero humano arbitrio tribuatur. Hilarius ad
Augustinum.

Est his affinis Molina. Contrarium sentit omnino
S. Augustinus, ut perseverantia omnino sit donum.Dei, et
gratiam liberum praevenire arbitrium, ipsum actum volendi
perseveran tiam.

Prop. 56: Semipelagianorum est asserere, causam
praedestinationis esse bonum usum liberi arbitrii, non Dei
voluntatem simpliciter. Ibidem Hilarius. Contra haec
pluribus Augustinus. S. Augustini assertae sententiae
contra Semipelagianos, quod fides sit mere donum Dei,
toto libro de praedest. Sanctorum.

Quod et perseverantia mere sit donum Dei, toto libro
de bono perseverantiae.

Praescientia Pelagiana est dicere: Deum praescivisse,
quales futuri essemus. Et Veritas Catholica est: Praescivisse

Deum, quales nos Ipse facturus esset; adeo ut non
hominis opus, sed suum praesciverit Deus.

Quod nulla est ex meritis praescientia, qua, quid
futuri eramus, praescivit Deus; sed, ut essemus, praescivit.
Ergo quae Ipse esset facturus, ut tales essemus."


	De concordia Molinae

