Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 19 (1905)

Artikel: Zur Lehre des HI. Thomas von Wesenheit udn [i.e. und] Sein
Autor: Zigon, Franz
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762012

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 953

—_—

die sorgfiltigste ,Spezialisierung der allgemeinen Auf-
fassung* durch den hoéhern Geist nicht, um der Seele zur
Erkenntnis aller Einzeldinge zu verhelfen. Die Seele
wird nur jene erkennen, die durch eine der genannten
Dispositionen spezialisierte species dargestellt
werden. Ganz dasselbe mull gesagt werden inbezug auf
das ,Sprechen“ der abgeschiedenen Seelen mit den Engeln.
Wie der Verfasser selber angibt, verweist der hl. Thomas
wiederholt auf das Verhéltnis zwischen Lehrer und Schiiler.
Dieses Beispiel ist aber insofern nicht maBgebend, als
beide, der Meister und der Schiiler, Menschen sind.

So steht denn die Lehre des hl. Thomas iiberall im
schonsten Einklang, nirgends findet sich ein Widerspruch,
und die Beweise, durch welche der englische Lehrer seine
Sache verteidigt, beweisen keineswegs das gerade Gegen-
teil, sondern eben das, was S. Thomas dartun will. Aller-
dings gilt dies nur von der ,unbestreitbaren“ Lehre des
hl. Thomas, nicht von der vermeintlichen und halbver-
standenen. Darum ist die Behauptung, der hl. Thomas
Spreche den Abgeschiedenen die Erkenntnis des Diesseits
ab, logisch ganz und gar unrichtig.

Y, N —

ZUR LEHRE DES HL. THOMAS VON WESENHEIT
UDN SEIN.

(Bemerkungen zu S. Thom.: In lib. Boethii De Hebd. lect. 2. [al. 1].)
(Fortsetzung von Bd. XVIII S. 396.)

Von Dr. FRANZ ZIGON.

—_—e——

. Nach dieser teilweisen Abschweifung wenden wir uns
Wieder zur unsrigen Stelle und zwar zur Erforschung und
estimmung der Bedeutung jener Sitze: Jedes Einfache
hat das Sein und, was es ist, eins und dasselbe; in jedem
Zusammengesetzten ist aber etwas anderes das Sein und
etwas anderes das Zusammengesetzte selbst, um so auch

den geringsten Zweifel inbetreff des strittigen Punktes
Zu beheben.



54 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

Zuvorderst wollen wir nachsehen, ob uns nicht viel-
leicht die Art und Weise der Beweisfithrung des hl. Thomas
einen sichern Aufschlufl dariiber biete oder wenigstens
einen hinreichenden Stiitzpunkt zur Festsetzung des frag-
lichen Sinnes gewidhre. Indem der Aquinate die aufge-
stellte Behauptung: ,wie sich das Sein und ,was ist‘ in
den einfachen Dingen nur begrifflich unterscheiden, so
unterscheiden sie sich in den zusammengesetzten real”,
zu erhirten trachtet, bedient er sich dabei der schon friiher
vorausgeschickten Erklirungen iber das Sein und das
Seiende, daBl ndmlich das Sein an nichts teilnehme, auf dafl
sein Begriffsinhalt aus mehreren, verschiedenen Bestand-
teilen gebildet wére, noch etwas zu seiner Wesenheit Fremd-
artiges in sich beigemischt enthalte, auf daB in ihm die
Zusammensetzung von Accidentien vorkime, und deshalb
(so schliefit der hl. Thomas) ist das Sein selbst nicht zu-
sammengesetzt. Ein zusammengesetztes Ding ist also nicht
das Sein und folglich ist in ihm etwas anderes, von ein-
ander real Verschiedenes das Sein und ,was ist“. Ich
erachte es nicht fiir notwendig, mich zu entschuldigen,
daB ich mit einer, wie es scheint, iiberfliissigen Weit-
schweifigkeit immer noch den Originaltext dazusetze, weil
ich selbst den leisesten Verdacht von mir fernhalten will,
als ob ich mich bestrebte, den Worten des hl. Thomas
irgendwo einen abweichenden, mir passenden Sinn unter-
zuschieben. Es sagt also der englische Kirchenlehrer:
Sicut esse et quod est differunt in simplicibus secundum
intentiones, ita in compositis differunt realiter: quod
quidem manifestum est ex praemissis: dictum est enim
supra, quod ipsum esse neque participat aliquid, ut eius
ratio constituatur ex multis, neque habet aliquid extra-
neum admixtum, ut sit in eo compositio accidentis; et
ideo ipsum esse non est compositum. Res ergo composita
non est suum esse; et ideo dicit, quod in omni compo-
sito aliud est esse et aliudipsum compositum, quod
est participando ipsum esse. ,

In den vorausgehenden Auseinandersetzungen, worauf
sich der englische Doktor beruft, bespricht er die allge-
meinsten metaphysischen Begriffe des Seins und des Seien-
den. Er hebt hervor, daB sich beziiglich des Begriffs-
inhalts das Sein und das Seiende unterscheiden, und
gibt weiter auch die dabei obwaltenden Unterschiede
ndher an.



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. LY

Erstens bezeichnet das Sein selbst nicht das Subjekt
des Seins, man konne deshalb nicht sagen: das Sein ist
(existiert), wie man nicht sagt: das Laufen liuft, sondern
daB der Laufende liuft, indem er Subjekt des Laufens ist.
Ebenso muB es heiBen: das Seiende ist, indem es am Sein
teilnimmt. Man beachte jenen Satz: das Seiende ist (de
Secundo adiacente), was soviel ist als: das Seiende existiert
(t_ésse existentiae, nicht esse essentiae). Ipsum esse non
Significatur sicut ipsum subiectum essendi, sicut nec cur-
rere significatur sicut subiectum cursus: unde sicut non
Possumus dicere, quod ipsum currere currat, ita non possu-
mus dicere, quod ipsum esse sit; sed sicut id ipsum, quod
est, significatur sicut subiectum essendi, sic id, quod currit,
Significatur sicut subiectum currendi: et ideo sicut possu-
mus dicere de eo, quod currit, sive de currente, quod
Currat, inquantum subiicitur cursui et participat ipsum;
Ita possumus dicere, quod ens sive id, quod est, sit, in-
quantum participat actum essendi.

Zweitens: das Seiende kann an irgend etwas teil-
nehmen, nicht aber das Sein. Teilnehmen an etwas (wie
das Wort selbst besagt) heilit etwas partikulir in sich
aufnehmen, was einem andern universell, im gréB8ern Um-
fange zukommt, so nimmt der Mensch am Sinnenwesen
(animal) oder Sokrates am Menschen teil; fdhnlich nimmt
?as Subjekt am Accidens teil, die Materie an der Form;
dhnlich auch die Wirkung an der Ursache, besonders wenn
Jene der Kraft dieser nicht gleichkommt. Das Sein kann
Dun nicht an einem andern so teilnehmen, wie die Materie
an der Form oder das Subjekt am Accidens, weil es selbst
etwas Abstraktes ist; ebensowenig kann es an etwas teil-
hehmen, wie das Partikulire am Universalen teilnimmt,
auf diese Weise kann nidmlich auch etwas Abstraktes teil-
haben, wie z. B. die WeiBe (albedo) an der Farbe und
(ich fiige hinzu) wie die menschliche Natur (humanitas)
an der Sinnlichkeit (animalitas). Das Sein aber ist der
allgemeinste Begriff, hiermit kann es nicht an einem
Allgemeineren teilnehmen. Das Seiende hingegen kann,
Obwohl es ebenfalls den allgemeinsten, aber konkreten

egriff vorstellt, dennoch teilnehmen, nicht zwar wie das
Minder Allgemeine an dem Allgemeinern, sondern wie das
Onkxtete am Abstrakten. Das Sein also, wovon in einem-
ort die Rede ist, muB der allgemeinste Begriff sein, woraus
Wieder erhellt, daB es nicht fiir die abstrakte Natur (z. B.



96 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

humanitas, welche an der animalitas teilnimmt) steht, son-
dern das Dasein bedeutet. Secundum differentiam ponit
ibi: Quod est, participare aliquo potest: quae quidem
differentia sumitur secundum rationem participationis. Est
autem participare quasi partem capere; et ideo quando
aliquid particulariter recipit, quod ad alterum pertinet
universaliter, dicitur participare illud; sicut homo dicitur
participare animal, quia non habet rationem animalis se-
cundum totam communitatem; et eadem ratione Sortes
participat hominem; similiter etiam subiectum participat
accidens et materia formam, quia forma substantialis vel
accidentalis, quae de sui ratione communis est, determi-
natur ad hoc vel illud subiectum; et similiter effectus
dicitur participare suam causam, et praecipue, quando non
adaequat virtutem suae causae; puta si dicamus, quod aer
participat lucem solis, quia non recipit eam in ea clari-
tate, quae est in sole. Praetermisso autem hoc tertio
modo participandi (auch diese Worte sind gut zu be-
achten, weil man daraus sieht, wie unrichtig man oft das
esse participatum erklirt, indem man die Substanz nicht
als reale Potenz ansehen will, sondern nur dies beriick-
sichtigt, daB alles Sein von Gott stammt) impossibile est,
quod secundum duos primos modos ipsum esse participet
aliquid. Non enim potest participare aliquid per modum,
quo materia vel subiectum participat formam vel accidens;
quia, ut dictum est, ipsum esse significatur ut quiddam
abstractum : similiter autem nec potest aliquid participare
per modum, quo particulare participat universale: sic enim
etiam ea, quae in abstracto dicuntur, participare aliquid
possunt, sicut albedo colorem; sed ipsum esse est com-
munissimum, unde ipsum quidem participatur in aliis, non
autem participat aliquid aliud; sed id, quod est, sive ens,
quamvis communissimum, tamen concretive dicitur; et ideo
participat ipsum esse, non per modum, quo magis commune
participatur a minus communi, sed participat ipsum esse
per modum, quo concretum participat abstractum.
Drittens kann das Sein (und dasselbe gilt von jedem
abstrakten Begriffe, wie albedo, humanitas) auller seiner
Wesenheit nichts Fremdartiges in sich beigemischt ent-
halten, wohl aber das Seiende. Der Grund davon ist, daB
der abstrakte Begriff nur das und alles das ausdriickt,
wodurch das Konkrete gerade ein solches ist, wie z. B.
die Menschlichkeit (humanitas) nur das und alles das,



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. b7

wodurch der Mensch gerade Mensch ist, die Weille (albedo)
nur das und alles das, wodurch das WeiBe (album) weil}
1st, s0 auch natiirlich das Sein nur das und alles das,
Wodurch ein Seiendes eben ist (existiert); dagegen ist wohl
moglich, daf der Mensch auBer der menschlichen Natur
noch vieles andere (Tugend, Weisheit, die weie Farbe usw.)
habe, #hnlich kann das Weie auBer der weiBen Farbe
noch anderes haben, z. B. die menschliche Natur, wenn es
ein Mensch, die Tiernatur, wenn es ein Tier, die Stein-
hatur, wenn es ein Stein ist. Deswegen miissen auch die
abstrakten Dinge (die Menschlichkeit, die Weile und
geradeso das Sein) an und fiir sich als Teile aufgefaBit
Wwerden, und man kann sie vom Konkreten, dessen Teile
Sle bloB sind, nicht aussagen, wie iiberhaupt der Teil vom

dnzen nicht ausgesagt wird; so sagt man nicht, der Mensch
8€1 die Menschlichkeit, das WeiBe sei die weifle Farbe und
(Wir erginzen es) ebensowenig, das Seiende sei das Sein
(mit Ausnahme bei jenem Seienden, welches wirklich das
ein selbst ist, nimlich Gott, wie man auch vom Plato-
Dischen Ansichmenschen, falls er moéglich wire und exi-
S]:ierte, mit Recht behaupten konnte, er sei die Mensch-
11Chkeit). Tertiam differentiam ponit ibi: Id, quod est,
abere aliquid praeterquam, quod ipsum est, potest. Su_-
Iitur ista differentia per admixtionem alicuius extranei.

Irca quod considerandum est, quod circa quodcunque
abstracte consideratum hoc habet veritatem, quod non
abet aliquid extraneum, quo scilicet sit praeter essentiam
Suam, sicut humanitas et albedo et quaecunque hoc modo
leuntur. Cuius ratio est, quia humanitas significatur, ut
duo aliquid est homo, et albedo, quo aliquid est album.
'Ol est autem aliquid homo formaliter loquendo nisi per
1d, quod ad rationem hominis pertinet, et similiter non
€St aliquid album formaliter nisi per id, quod pertinet ad
rationem albi; et ideo huiusmodi abstracta nihil alienum
I se habere possunt. Aliter autem se habet in his, quae
Significantur in concreto. Nam homo significatur, ut qui
abet humanitatem, et album, ut quod habet albedinem.

X hoe autem, quod homo habet humanitatem vel albe-
dinem, non prohibetur habere aliquid aliud, quod non per-
tinet ad rationem horum, nisi solum quod est oppositum
his: et ideo homo et album possunt aliquid aliud habere
quam humanitatem vel albedinem. Et haec est ratio, quare
albedo vel humanitas significantur per modum partis et



o8 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

non praedicantur de concretis, sicut nec sua pars de
suo toto.

Nach diesen Begriffsbestimmungen .wird es uns wohl
nicht mehr schwer fallen, den Gedankengang des hl. Thomas
und seine Beweisfiithrung richtig aufzufassen. Er lehrt:
ein zusammengesetztes Ding ist nicht das Sein und folglich
ist in ihm etwas anderes, was ist, und etwas anderes das
Sein, weil das Sein nicht zusammengesetzt ist; denn das
Sein nimmt als das allgemeinste Abstrakte an nichts an-
derem teil, damit sein Begriffsinhalt aus mehreren, ver-
schiedenen Teilen bestinde, wie z. B. die Menschlichkeit
(humanitas) an Sinnlichkeit (animalitas) teilnimmt und so
gleichsam aus Sinnlichkeit und Verniinftigkeit zusammen-
gesetzt ist; noch kann das Sein etwas Fremdartiges in sich
vereinigt haben, damit in ihm eine Zusammensetzung von
Accidentien vorkime. In den einfachen Dingen aber muB
das Sein und ,was ist“ real eins und dasselbe und nur
begrifflich verschieden sein, weil widrigenfalls das Ding
nicht mehr schlechthin einfach, sondern zusammengesetzt
wire. Deinde cum dicit: omne simplex esse suum et
id, quod est, unum habet, ostendit, qualiter se habet
in simplicibus, in quibus necesse est, quod ipsum esse et
id, quod est, sit unum et idem realiter. Si enim esset
aliud realiter id, quod est, et ipsum esse, iam non esset
simplex, sed compositum. '

Nicht also um die Zusammensetzung von dem kon-
kreten Individuum und der abstrakten Wesenheit (wenn
man auch iiberhaupt von einer solchen Zusammensetzung
reden konnte) und um den zwischen ihnen herrschenden
Unterschied handelt es sich in unsern Erérterungen, sondern
vielmehr um die Zusammensetzung von Sein und Wesen-
heit oder, was dasselbe ist, von Sein und ,was ist“ (esse
et quod est), und um den Unterschied, welcher zwischen
diesen anzunehmen ist. Das Einfache aber, in dem eine
Identitit zwischen dem Sein und dem Seienden zutrifft,
ist blof das schlechthin Einfache, nimlich Gott.

Wenn man bedenkt, da der hl. Thomas auf ganz die-
selben Griinde sofort darauf seine Behauptung, es gebe
nur ein einziges, wahrhaft einfaches Ding, stiitzt, mit denen
er gerade die reale Identitit vom Sein und vom Seienden
in den einfachen Dingen und anderseits den realen Unter-
schied dazwischen in den zusammengesetzten Wesen be-
wiesen hat, so schwindet hiernach der letzte Zweifel



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 59

hinsichtlich der allein richtigen Auffassung. Haben nimlich
die Griinde, woraus der hl. Thomas die reale Identitit von
dem Sein und dem Seienden in den einfachen Dingen
schlieBt, wirklich Beweiskraft und wiren dann unter den
simplicia die Engel zu verstehen, so miiite man ferner
folgerichtig auch den SchluB ziehen, daB die Engel schlecht-
hin einfach und mit Gott identisch seien. Freilich konnte
dann nur ein Engel, wie nur ein Gott, existieren. Ist ja
doch die SchluBfolgerung beim englischen Doktor diese:
Das wahrhaft Einfache kann nur ein einziges sein, weil
das wahrhaft Einfache das Sein nicht bloB hat, nicht daran
teilnimmt, sondern das Sein selbst ist; das Sein aber hat
nichts auBer Sein, auBer seiner Wesenheit in sich bei-
gemischt und ebensowenig vermag es irgend ein Accidens
In sich aufzunehmen; deshalb kann es auch durch nichts
differenziert und vervielfiltigt werden. Also haben wir
dieselben Griinde, wie frither bei der Beweisfithrung hin-
sichtlich der Identitit von Wesenheit und Sein in den ein-
fachen Dingen. Id autem erit solum vere simplex (wie
die zweite Leseart lautet), quod non participat esse, (sed
est esse) non quidem inhaerens, sed subsistens. Hoc autem
on potest esse nisi unum, quia si ipsum- esse nihil aliud
habet admixtum praeter id, quod est esse, ut dictum est,
Impossibile est id, quod est ipsum esse, multiplicari per
aliquid diversificans: et quia nihil aliud praeter se habect
admixtum, consequens est, quod nullius accidentis est
Susceptivum. Hoc autem vere simplex unum et sublime
est ipse Deus.

Anderseits fallen die angefithrten Beweisgriinde keines-
Wegs mit jenen zusammen, wodurch der hl. Thomas un-
zahligemal die andere Lehre vom Unterschiede zwischen
d?m Suppositum und der Wesenheit in den stofflichen
]?lllgen dartut. Die Materie, insofern sie unter den quan-
titativen Dimensionen steht (materia signata), ist zuge-
StandenermaBen nach seinem Dafiirhalten das Individua-
thIlSprinzip. Dies begriindet ihm die Mdglichkeit einer

ehrheit von Individuen derselben Art; deshalb kann es
auch nach ihm mehrere Einzelwesen ‘in einer Art imma-
terieller Substanzen nicht geben, vielmehr miissen unter
lhnen soviele Arten als Individuen angenommen werden.
¢h lasse die Richtigkeit dieser Ansicht, an und fiir sich
etrachtet, dahingestellt sein; aber daran, daB ihr der
+ Thomas jederzeit treu zugetan geblieben ist und zu



60 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

ihrer Begriindung auf den Mangel der Materie in den
geistigen Wesen bei jeder Gelegenheit hingewiesen hat,
kann nicht gezweifelt werden. Ich fithre zum Belege dafiir,
um nur einige Stellen zu nennen, folgende an: 1. q. 3. a. 3.;
de spirit. creat. a. 8.; 3. d. 5. q. 1. a. 3.; quodl. 2. a. 4,;
de ente et essentia c. 6.; in Metaph. lib. 8. lect. 3.; cont.
gent. 2. lib. c¢. 93. Nun soll aber der englische Meister
gegen seine Gepflogenheit zum Beweise derselben Lehre
auf einmal unbegreiflicherweise seine Zuflucht zu an-
deren, dazu noch nicht stichhaltigen Argumenten nehmen,
die weder mit seiner sonstigen Lehre iibereinstimmen,
noch iiberdies dasjenige, was man mit ihnen erweisen
will, ich sage nicht beweisen, sondern nicht einmal be-
rithren.

Mag man sich die Sache, von welcher Seite man immer
will, ansehen, das Resultat bleibt stets dasselbe, die sim-
plicia konnen unmoglich fiir Engel stehen, ferner handelt
es sich dabei nicht um den Unterschied zwischen dem
konkreten Individuum und der abstrakten Wesenheit, viel-
mehr iiberall auch sonst an dhnlichen Stellen um den
Unterschied von Wesenheit und Sein. Am wenigsten aber
diirfen wir endlich noch einen Umstand unverwertet lassen
oder gar -ginzlich {ibersehen. Merkwiirdig scheint mir
wahrlich, ich kann es nicht verhehlen, dal man bei der
Erforschung der Frage iiber den richtigen Sinn unseres
Kommentars de Hebd. nicht auf den so naheliegenden
Gedanken verfiel, die Richtigkeit oder Unrichtigkeit einer
Auffassung daran zu priifen, ob diese dem Zwecke, den
sowohl Boethius als auch natiirlich der hl. Thomas im
Auge hatte, dienlich sei oder nicht, ob die vertretene
Ansicht iiberhaupt in irgend einem Zusammenhange mit
dem behandelten Problem stehe oder nicht. Und doch
sind wir auf diesem Wege am leichtesten und am ehesten
imstande, die Streitfrage einer sichern Lésung zuzufithren
und diesbeziiglich zu einem bestimmten, definitiven Er-
gebnisse zu gelangen.

Boethius beabsichtigt uns in seinem Schriftchen de
Hebd. AufschluBl dariiber zu erteilen, ob die Geschdpfe im
allgemeinen gut seien durch ihre Wesenheit oder durch
Teilnahme. Das allein ist der Hauptgedanke, der ihn
beschiftigt, das Thema, das er eigentlich 16sen will (quaestio
vero huiusmodi est. Ea, quae sunt, bona sunt. . .. Sed
quemadmodum bona sint, inquirendum est, utrumne par-



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 61

ticipatione an substantia). Was er sonst vorbringt, soll
hur diesen Punkt beleuchten und begriinden.

Er beantwortet nun jene Frage, indem er sagt, nur
Gott sei durch seine Wesenheit gut, alle iibrigen Dinge
aber seien nicht wesenhaft, sondern blof durch Teilnahme
gut. Den Grund hiervon findet er eben in dem Satze:
Nur das schlechthin Einfache, d. h. Gott ist das Sein, und
Weil das Sein wieder an nichts, also auch nicht an der
Giite teilnimmt, so muB Gott die subsistierende Giite, das
Gutsein selbst sein; hingegen nehmen alle Dinge aufler
G({tt, d. h. alle Geschopfe am Sein teil, sind nicht das
Sein, in ihnen ist das Sein und das Seiende real ver-
Schieden, folglich kann das Seiende, da es nicht das Sein
18t, erst an etwas teilnehmen, und so ist in jeder Kreatur,
Mmag sie schon eine in sich subsistierende Form (Engel)
oder eine materielle Substanz sein, das bleibt sich ganz
gleichgiiltig, so ist (sage ich) in jeder Kreatur etwas an-
deres die Wesenheit und etwas anderes das Gutsein. Die

eweisfithrung bei Boethius und bei seinem Kommentator
leuchtet auf den ersten Blick ein.

Wie soll aber nach der andern Auffassung Boethius
Oder der hl. Thomas aus dem Unterschiede zwischen den

hgeln, in denen Wesenheit und Hypostase zusammen-
f"=‘llf§ll, und den stofflichen Dingen, in welchen die zwei

Dtititen real verschieden sind, einen berechtigten, un-
anfechtbaren Schluf auf irgend einen Unterschied zwischen
Gott einerseits und allen Geschopfen anderseits ziehen?
Jetzt wird uns auch vollkommen klar, warum friiher der
hl. Thomas dieselben Griinde gebraucht, um sowohl den
Satz: in jedem Einfachen ist das Sein und das Seiende
bloB begrifflich, in allen zusammengesetzten Dingen aber
real verschieden, als auch den andern: das schlechthin

Infache kann nur ein einziges (Gott) sein, nachzuweisen.

Eine Schwierigkeit scheint aber gegen diese von uns
aufgestellte Behauptung oder eigentlich gegen den von
uns gefiithrten Beweis zu sprechen. An der Stelle de Verit.
9. 21. a. 5, wo der englische Lehrer die nimliche Frage,
ob die Geschopfe durch ihre Wesenheit gut sind, unter-
Sucht, legt er die Ansicht des Boethius auf eine Art und

ise aus, die mit unserer Deutung im Widerspruche steht
Oder wenigstens zu stehen scheint. Wie iiberall, so lehrt
der,' Aquinate auch hier, daB alles Erschaffene nur durch
ellnahme gut ist. Nachdem er bei diesem Anlasse zuerst



62 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

die Anschauung des hl. Augustin dahin erklirt hat, daB
nach ihm zwischen substantieller oder der beziehungsweise
benannten Giite, ohne die kein Ding sein kénne (bonum
secundum quid), und der accidentalen, welche in den Ge-
schopfen wohl auch fehlen konne und die Giite schlechthin
sei (bonum simpliciter), zu unterscheiden sei,® und die
Meinung des Verfassers vom Lib. de causis dahin weiter
niher bestimmt hat, daB in allen Geschopfen die Wesen-
heit und das Sein real verschieden seien und daB mithin
selbst fiir den Fall,, wenn das Geschopf schon dadurch,
daB es in seiner Wesenheit existiert, geradeso, wie es ein
schlechthin Seiendes heiBle, so auch schlechthin Gutes zu
nennen wire, nichtsdestoweniger ein Gutes durch Teilnahme
wire, weil eben das Sein in ihm von der Wesenheit real
verschieden sei; fiihrt er dann des nédheren auch die
Auflerung des Boethius in lib. de Hebd. aus. Die Giite
sei, so beildufig legt er seinen Gedanken dar, zugleich
auch die Zweckursache; Gott aber sei die letzte Zweck-
ursache, wie auch der letzte Grund von allem, somit wirke
jeder andere Zweck als Ursache nur durch seine Beziehung
zu Gott, da ja iiberhaupt die zweite Ursache blo8 durch
den EinfluB der ersten Ursache wirksam sei. Gesetzt
daher (dato, non concesso), so schlieft er, dall auch die
Kreatur ihr eigenes Sein wire, wie es Gott ist, so
konnte man trotzdem die Kreatur nur gut nennen infolge
ihrer Beziehung zu Gott, ihrer Abhingigkeit von Gott,
und auf diese Weise miilite man selbst in diesem Falle
das Geschopf durch Teilnahme gutheilen. Gott dagegen
sei gut ohne jede Voraussetzung und hiermit gut durch
sich selbst, durch seine Wesenheit. Sed adhuc alia differentia
invenitur inter divinam bonitatem et creaturae: bonitas
enim habet rationem causae finalis; Deus autem habet
rationem causae finalis, cum sit omnium ultimus finis,
sicut et primum principium; ex quo oportet ut omnis
alius finis non habeat habitudinem vel rationem finis nisi
secundum ordinem ad causam primam, quia causa secunda
non influit in suum causatum nisi praesupposito influxu
causae primae, ut patet ex Lib. de causis (prop. I), unde
et bonum, quod habet rationem finis, non potest dici de

1 Vgl. 1. q. 6. a. 1. ad 1., wo der hl. Thomas éhnlich auch den
Boethius deutet und zwar, wenn moglich, noch klarer als in unserm
Kommentar.



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 63
h-—-—-_'_‘—-_;

Creatura nisj praesupposito ordine Creatoris ad creaturam.
ato igitur, quod creatura esset ipsum suum esse,
Cut et Deus, adhuc tamen esse creaturae non haberet
rationem boni nisi praesupposito ordine ad Creatorem:
et pro tanto adhuc diceretur bona per participationem et
lon absolute in eo, quod est. Sed esse divinum, quod
labet rationem boni non praesupposito aliquo, habet ra-
tlonem boni per se ipsum; et haec videtur esse intentio
Boethii in lib. de Hebd. Nicht bloB will hier der heil.
Omas, nimmt man seine Worte, wie sie lauten, den
Nterschied zwischen Sein und Wesenheit nicht so hoch
allschlagen, als wir es friiher behaupteten, sondern er sagt
S auch klar heraus, daB Boethius nicht auf jenen Unter-
Schied seine Beweisfithrung gestiitzt habe. — _
. Vor allem bemerken wir, um diesen AnstoB zu besei-
tigen, daB der hl. Thomas selbst in diesem Artikel den
Tealen Unterschied zwischen Wesenheit und Sein bei den
eschopfen unmittelbar zuvor und auch spiter bei der
®antwortung der gegen seine Lehre erhobenen Einwiirfe
augenscheinlich billigt. Wenn er dann zugibt, daB sogar
Im Falle, wann die Kreatur ihr Sein wire, dennoch der
bstand und der Unterschied zwischen Gott und den
al}dern Dingen betreffs ihrer Giite gewahrt bliebe, so.sind
WIr gezwungen, um den englischen Lehrer nicht in Wider-
Priche mit sich selbst und in Widerstreit mit der Wahr-
€1t zu verwickeln, anzunehmen, daB er da nicht weiter
¢ Folgerungen untersuchen wolle, die sich notwendig
AUs jener Voraussetzung, falls nimlich das Geschdpf sein
“Igenes Sein wiire, ergeben, sondern daBl er davon ganz
absehe; denn tun wir das nicht, so wiren die Worte des
hl: Thomas nicht vollkommen richtig, da ja das Ding, welches
Se,m eigenes Sein ist, in Wirklichkeit nur das schlechthin
Infache, also Gott, die wesenhafte Giite selbst sein kann.
amit mir niemand vorwerfe, daB ich vage Ver-
Mutungen fiir sichere Ergebnisse ausgebe oder gar mich
Clnes Trugschlusses (petitio principii) schuldig gemacht
abe, 50 sei es mir gestattet, auf eine hervorragende Stelle
0ch hinzuweisen, die wohl alle Bedenken zu zerstreuen
lmstande ist, nebstbei auch einen neuen, schon an und fir
Sich hinreichenden Beleg fiir die ausschlieflich richtige
uffassung des Lehrsatzes mit den simplicia in unserer
Abhfslndlung liefert und somit das endgiiltige Urteil in
®r ganzen Frage besiegeln soll.

si



64 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

Es ist dies c. 38. lib. 1. cont. gent. Wiederum be-
spricht der englische Meister die Lehre, dall nur Gott die
Giite selbst ist, und zum Beweise dafiir entnimmt er mehr
als die Hilfte von den Griinden, die er da ins Feld fiihrt,
gerade der Schrift de Hebd. Wir lenken besonders auf
die zwei letzten die Aufmerksamkeit des Lesers. Der
hl. Thomas beruft sich abermals zuerst auf den Grundsatz:
das Seiende kann an etwas teilnehmen, das Sein dagegen
nicht; nun ist Gott das Sein selbst, folglich ist er gut
nicht durch Teilnahme, sondern durch seine Wesenheit;
dann noch auf den andern: in jedem Einfachen ist das
Sein und das Seiende nicht real verschieden, Gott ist aber
schlechthin einfach, deshalb ist er das Gutsein selbst, die
Giite selbst. Id, quod est, participare aliquid potest;
ipsum autem esse nihil: quod enim participat potentia
est; esse autem actus est. Sed Deus est ipsum esse, ut
probatum est; non est igitur bonus participative, sed essen-
tialiter. — Amplius: omne simplex suum esse et id, quod
est, unum habet; nam si sit aliud et aliud, iam simpli-
citas tolleretur. Deus autem est omnino simplex, ut osten-
sum est; igitur ipsum esse bonum non est aliud! quam
ipse: est igitur sua bonitas.

Nach dieser Beweisfithrung steht den Schriftstellern,
welche unter den simplicia nebst Gott auch die Engel
mitverstehen und darum auch von den Engeln lehren, da8
sie das Sein und ,was ist“ nicht real verschieden haben,
keine Ausflucht mehr offen; sonst miiBte man ja selbsf
verstindlich auch inbezug auf sie aus denselben Griinden
denselben SchluB folgern, daBl sie némlich geradeso wie
Gott wesenhaft gut, die Giite selbst seien. Zum Uberflusse
schlieft der hl. Thomas so eine Moglichkeit noch aus-
driicklich gleich darauf aus, indem er fortfihrt: Aus den
nimlichen Argumenten erhellt weiter, daB nichts an-
dereres die Giite selbst ist, deswegen heilit es: Niemand
ist gut auBer Gott allein. Per eadem etiam patet, quod
nullum aliud bonum est sua bonitas; propter quod dicitur:
Nemo bonus nisi solus Deus (Luc. 18. 19).

1 Da sieht man auch deutlich, was fiir einen Unterschied der heil.
Thomas meine, wenn er von aliud et aliud spricht, so einfachhin ohne
jede nihere Bestimmung; es ist kein bloB begrifflicher Unterschied,
wie es P. Limbourg (De distinctione etc. S. 7 f.; 33 f.) annimmt, sondern
hier und iiberall beim hl. Thomas ein realer; denn begrifflich unter-
scheiden sich auch in Gott das Sein und das Seiende (esse et (uod est).



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 65

Ich bin wirklich neugierig, wie man der andern Auf-
ung gemill diese durchsichtige Beweisfithrung erkliren
Und auslegen kénnte, um wenigstens den wichtigsten An-
Ofderungen, die wir an einen guten Kommentar stellen
Mussen, gerecht zu werden. Natiirlicherweise steht hier
Wiederum das Sein (esse) ebensowenig wie sonst in #hn-
1chen Wendungen fiir Wesenheit (esse essentiae), vielmehr
Ur Dasein (esse existentiae).
Was dann die Pluralform ,simplicia“ fiir einen Einzel-
iff anbelangt, verweisen wir auf 1. d. 8. q. 5. a. 2 als
auf etwag Analoges und zwar auf den vierten aus Boethius
genommenen Einwand gegen die Einfachheit der Seele:
ulla forma simplex potest esse subiectum. Derselbe
Inwurf kommt auch in 1. q. 54. a. 3. obi. 2 vor, wo der
hl. Thomas ohne weiters entgegnet, unter der einfachen
Orm sei nach Boethius nur Gott zu verstehen. Ad 2.
1téndum, quod forma simplex, quae est actus purus,
Dullivs accidentis potest esse subiectum, quia subiectum
COmparatur ad accidens ut potentia ad actum. Et huius-

Modi est solus Deus et de tali forma loquitur ibi
Oethius,

fass

begr

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIX., b



	Zur Lehre des Hl. Thomas von Wesenheit udn [i.e. und] Sein

