
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 19 (1905)

Artikel: Zur Lehre des Hl. Thomas von Wesenheit udn [i.e. und] Sein

Autor: Žigon, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762012

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 53

die sorgfältigste „Spezialisierung der allgemeinen
Auffassung" durch den höhern Geist nicht, um der Seele zur
Erkenntnis aller Einzeldinge zu verhelfen. Die Seele
wird nur jene erkennen, die durch eine der genannten
Dispositionen spezialisierte species dargestellt
werden. Ganz dasselbe muß gesagt werden inbezug auf
das „Sprechen" der abgeschiedenen Seelen mit den Engeln.
Wie der Verfasser selber angibt, verweist der hl. Thomas
wiederholt auf das Verhältnis zwischen Lehrer und Schüler.
Dieses Beispiel ist aber insofern nicht maßgebend, als
beide, der Meister und der Schüler, Menschen sind.

So steht denn die Lehre des hl. Thomas überall im
schönsten Einklang, nirgends findet sich ein Widerspruch,
und die Beweise, durch welche der englische Lehrer seine
Sache verteidigt, beweisen keineswegs das gerade Gegenteil,

sondern eben das, was S. Thomas dartun will. Allerdings

gilt dies nur von der „unbestreitbaren" Lehre des
hl. Thomas, nicht von der vermeintlichen und halb
verstandenen. Darum ist die Behauptung, der hl. Thomas
spreche den Abgeschiedenen die Erkenntnis des Diesseits
ab, logisch ganz und gar unrichtig.

~S3«

ZUR LEHRE DES HL. THOMAS VON WESENHEIT
UDN SEIN.

(Bemerkungen zu S. Thom. : In lib. Boethii De Hebd. lect. 2. [al. 1].)

(Fortsetzung von Bd. XVIII S. 396.)

Von DK. FRANZ ZIGON.

<X§>c

Nach dieser teilweisen Abschweifung wenden wir uns
wieder zur unsrigen Stelle und zwar zur Erforschung und
Bestimmung der Bedeutung jener Sätze: Jedes Einfache
uat das Sein und, was es ist, eins und dasselbe ; in jedem
Zusammengesetzten ist aber etwas anderes das Sein und
etwas anderes das Zusammengesetzte selbst, um so auch
den geringsten Zweifel inbetreff des strittigen Punktes
zu beheben.



54 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

Zuvörderst wollen wir nachsehen, ob uns nicht
vielleicht die Art und Weise der Beweisführung des hl. Thomas
einen sichern Aufschluß darüber biete oder wenigstens
einen hinreichenden Stützpunkt zur Festsetzung des
fraglichen Sinnes gewähre. Indem der Aquinate die aufgestellte

Behauptung: „wie sich das Sein und ,was ist' in
den einfachen Dingen nur begrifflich unterscheiden, so
unterscheiden sie sich in den zusammengesetzten real",
zu erhärten trachtet, bedient er sich dabei der schon früher
vorausgeschickten Erklärungen über das Sein und das
Seiende, daß nämlich das Sein an nichts teilnehme, auf daß
sein Begriffsinhalt aus mehreren, verschiedenen Bestandteilen

gebildet wäre, noch etwas zu seiner Wesenheit Fremdartiges

in sich beigemischt enthalte, auf daß in ihm die
Zusammensetzung von Accidentien vorkäme, und deshalb
(so schließt der hl. Thomas) ist das Sein selbst nicht
zusammengesetzt. Ein zusammengesetztes Ding ist also nicht
das Sein und folglich ist in ihm etwas anderes, von
einander real Verschiedenes das Sein und „was ist". Ich
erachte es nicht für notwendig, mich zu entschuldigen,
daß ich mit einer, wie es scheint, überflüssigen
Weitschweifigkeit immer noch den Originaltext dazusetze, weil
ich selbst den leisesten Verdacht von mir fernhalten will,
als ob ich mich bestrebte, den Worten des hl. Thomas
irgendwo einen abweichenden, mir passenden Sinn
unterzuschieben. Es sagt also der englische Kirchenlehrer:
Sicut esse et quod est differunt in simplicibus secundum
intentiones, ita in compositis differunt realiter: quod
quidem manifestum est ex praemissis: dictum est enim
supra, quod ipsum esse neque participât aliquid, ut eius
ratio constituatur ex multis, neque habet aliquid extra-
neum admixtum, ut sit in eo compositio accidentis; et
ideo ipsum esse non est compositum. Res ergo composita
non est suum esse; et ideo dicit, quod in omni compo-
sito aliud est esse et aliud ipsum compositum, quod
est participando ipsuin esse.

In den vorausgehenden Auseinandersetzungen, worauf
sich der englische Doktor beruft, bespricht er die
allgemeinsten metaphysischen Begriffe des Seins und des Seienden.

Er hebt hervor, daß sich bezüglich des Begriffsinhalts

das Sein und das Seiende unterscheiden, und
gibt weiter auch die dabei obwaltenden Unterschiede
näher an.



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 55

Erstens bezeichnet das Sein selbst nicht das Subjekt
des Seins, man könne deshalb nicht sagen: das Sein ist
(existiert), wie man nicht sagt: das Laufen läuft, sondern
daß der Laufende läuft, indem er Subjekt des Laufens ist.
Ebenso muß es heißen : das Seiende ist, indem es am Sein
teilnimmt. Man beachte jenen Satz : das Seiende ist (de
secundo adiacente), was soviel ist als : das Seiende existiert
(esse existentiae, nicht esse essentiae). Ipsum esse non
significatur sicut ipsum subiectum essendi, sicut nec
curare significatur sicut subiectum cursus: unde sicut non
possumus dicere, quod ipsum currere currat, ita non possumus

dicere, quod ipsum esse sit; sed sicut id ipsum, quod
est, significatur sicut subiectum essendi, sic id, quod currit,
significatur sicut subiectum currendi : et ideo sicut possumus

dicere de eo, quod currit, sive de currente, quod
currat, inquantum subiieitur cursui et participât ipsum;
ita possumus dicere, quod ens sive id, quod est, sit,
inquantum participât actum essendi.

Zweitens: das Seiende kann an irgend etwas
teilnehmen, nicht aber das Sein. Teilnehmen an etwas (wie
das Wort selbst besagt) heißt etwas partikulär in sich
aufnehmen, was einem andern universell, im größern
Umfange zukommt, so nimmt der Mensch am Sinnenwesen
(animal) oder Sokrates am Menschen teil; ähnlich nimmt
das Subjekt am Accidens teil, die Materie an der Form;
ähnlich auch die Wirkung an der Ursache, besonders wenn
jene der Kraft dieser nicht gleichkommt. Das Sein kann
min nicht an einem andern so teilnehmen, wie die Materie
an der Form oder das Subjekt am Accidens, weil es selbst
etwas Abstraktes ist; ebensowenig kann es an etwas
teilnehmen, wie das Partikuläre am Universalen teilnimmt,
auf diese Weise kann nämlich auch etwas Abstraktes
teilhaben, wie z. B. die Weiße (albedo) an der Farbe und
(ich füge hinzu) wie die menschliche Natur (humanitas)
au der Sinnlichkeit (animalitas). Das Sein aber ist der
aHgemeinste Begriff, hiermit kann es nicht an einem
Allgemeineren teilnehmen. Das Seiende hingegen kann,
obwohl es ebenfalls den allgemeinsten, aber konkreten
"Çgriff vorstellt, dennoch teilnehmen, nicht zwar wie das
Rinder Allgemeine an dem Allgemeinern, sondern wie das
Konkrete am Abstrakten. Das Sein also, wovon in einem-
ort die Rede ist, muß der allgemeinste Begriff sein, woraus

wieder erhellt, daß es nicht für die abstrakte Natur (z. B.



56 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

humanitas, welche an der animalitas teilnimmt) steht,
sondern das Dasein bedeutet. Secundum differentiam ponit
ibi: Quod est, participare aliquo potest: quae quidem
differentia sumitur secundum rationem participationis. Est
autem participare quasi partem capere; et ideo quando
aliquid particulariter recipit, quod ad alterum pertinet
universaliter, dicitur participare illud; sicut homo dicitur
participare animal, quia non habet fationem animalis
secundum totam communitatem ; et eadem ratione Sortes
participât hominem; similiter etiam subiectum participât
accidens et materia formam, quia forma substantialis vel
accidentalis, quae de sui ratione communis est, determi-
natur ad hoc vel illud subiectum; et similiter effectus
dicitur participare suam causam, et praecipue, quando non
adaequat virtutem suae causae; puta si dicamus, quod aer
participât lucem solis, quia non recipit earn in ea clari-
tate, quae est in sole. Praetermisso autem hoc tertio
modo participandi (auch diese Worte sind gut zu
beachten, weil man daraus sieht, wie unrichtig man oft das
esse participatum erklärt, indem man die Substanz nicht
als reale Potenz ansehen will, sondern nur dies
berücksichtigt, daß alles Sein von Gott stammt) impossibile est,
quod secundum duos primos modos ipsum esse participet
aliquid. Non enim potest participare aliquid per modum,
quo materia vel subiectum participât formam vel accidens;
quia, ut dictum est, ipsum esse significatur ut quiddam
abstractum : similiter autem nec potest aliquid participare
per modum, quo particulare participât universale: sie enim
etiam ea, quae in abstracto dicuntur, participare aliquid
possunt, sicut albedo colorem ; sed ipsum esse est com-
munissimum, unde ipsum quidem partieipatur in aliis, non
autem participât aliquid aliud; sed id, quod est, sive ens,
quamvis communissimum, tarnen concretive dicitur; et ideo
participât ipsum esse, non per modum, quo magis commune
partieipatur a minus communi, sed participât ipsum esse
per modum, quo concretum participât abstractum.

Drittens kann das Sein (und dasselbe gilt von jedem
abstrakten Begriffe, wie albedo, humanitas) außer seiner
Wesenheit nichts Fremdartiges in sich beigemischt
enthalten, wohl aber das Seiende. Der Grund davon ist, daß
der abstrakte Begriff nur das und alles das ausdrückt,
wodurch das Konkrete gerade ein solches ist, wie z. B.
die Menschlichkeit (humanitas) nur das und alles das,



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 57

wodurch der Mensch gerade Mensch ist, die Weiße (albedo)
nur das und alles das, wodurch das Weiße (album) weiß
lst, so auch natürlich das Sein nur das und alles das,
wodurch ein Seiendes eben ist (existiert) ; dagegen ist wohl
möglich, daß der Mensch außer der menschlichen Natur
noch vieles andere (Tugend, Weisheit, die weiße Farbe usw.)
habe, ähnlich kann das Weiße außer der weißen Farbe
noch anderes haben, z. B. die menschliche Natur, wenn es
ein Mensch, die Tiernatur, wenn es ein Tier, die
Steinnatur, wenn es ein Stein ist. Deswegen müssen auch die
abstrakten Dinge (die Menschlichkeit, die Weiße und
geradeso das Sein) an und für sich als Teile aufgefaßt
werden, und man kann sie vom Konkreten, dessen Teile
sm bloß sind, nicht aussagen, wie überhaupt der Teil vom
Manzen nicht ausgesagt wird; so sagt man nicht, der Mensch
sei die Menschlichkeit, das Weiße sei die weiße Farbe und
(wir ergänzen es) ebensowenig, das Seiende sei das Sein
(mit Ausnahme bei jenem Seienden, welches wirklich das
Sein selbst ist, nämlich Gott, wie man auch vom
Platonischen Ansichmenschen, falls er möglich wäre und
existierte, mit Recht behaupten könnte, er sei die
Menschlichkeit). Tertiam differentiam ponit ibi: Id, quod est,
habere aliquid praeterquam, quod ipsum est, potest. Su-
mitur ista differentia per admixtionem alicuius extranei.
Circa quod considerandum est, quod circa quodcunque
abstracte consideratum hoc habet veritatem, quod non
habet aliquid extraneum, quo scilicet sit praeter essentiam
suam, sicut humanitas et albedo et quaecunque hoc modo

cuntur. Cuius ratio est, quia humanitas significatur, ut
quo aliquid est homo, et albedo, quo aliquid est album.
Non est autem aliquid homo formaliter loquendo nisi per

> ßuod ad rationem hominis pertinet, et similiter non
est aliquid album formaliter nisi per id, quod pertinet ad
rationem albi; et ideo huiusmodi abstracta nihil alienum
1]? habere possunt. Aliter autem se habet in his, quae
significantur in concreto. Nam homo significatur, ut qui

abet humanitatem, et album, ut quod habet albedinem.
x hoc autem, quod homo habet humanitatem vel

albernem, non prohibetur habere aliquid aliud, quod non perinet
ad rationem horum, nisi solum quod est oppositumls- et ideo homo et album possunt aliquid aliud habere

alîfî? humanitatem vel albedinem. Et haec est ratio, quareedo vel humanitas significantur per modum partis et



5S Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

non praedicantur de concretis, sicut nec sua pars de
suo toto.

Nach diesen Begriffsbestimmungen .wird es uns wohl
nicht mehr schwer fallen, den Gedankengang des hl. Thomas
und seine Beweisführung richtig aufzufassen. Er lehrt:
ein zusammengesetztes Ding ist nicht das Sein und folglich
ist in ihm etwas anderes, was ist, und etwas anderes das
Sein, weil das Sein nicht zusammengesetzt ist; denn das
Sein nimmt als das allgemeinste Abstrakte an nichts
anderem teil, damit sein Begriffsinhalt aus mehreren,
verschiedenen Teilen bestände, wie z. B. die Menschlichkeit
(humanitas) an Sinnlichkeit (animalitas) teilnimmt und so
gleichsam aus Sinnlichkeit und Yernünftigkeit zusammengesetzt

ist ; noch kann das Sein etwas Fremdartiges in sich
vereinigt haben, damit in ihm eine Zusammensetzung von
Accidentien vorkäme. In den einfachen Dingen aber muß
das Sein und „was ist" real eins und dasselbe und nur
begrifflich verschieden sein, weil widrigenfalls das Ding
nicht mehr schlechthin einfach, sondern zusammengesetzt
wäre. Deinde cum dicit: omne simplex esse suum et
id, quod est, unum habet, ostendit, qualiter se habet
in simplicibus, in quibus necesse est, quod ipsum esse et
id, quod est, sit unum et idem realiter. Si enim esset
aliud realiter id, quod est, et ipsum esse, iam non esset
simplex, sed compositum.

Nicht also um die Zusammensetzung von dem
konkreten Individuum und der abstrakten Wesenheit (wenn
man auch überhaupt von einer solchen Zusammensetzung
reden könnte) und um den zwischen ihnen herrschenden
Unterschied handelt es sich in unsern Erörterungen, sondern
vielmehr um die Zusammensetzung von Sein und Wesenheit

oder, was dasselbe ist, von Sein und „was ist" (esse
et quod est), und um den Unterschied, welcher zwischen
diesen anzunehmen ist. Das Einfache aber, in dem eine
Identität zwischen dem Sein und dem Seienden zutrifft,
ist bloß das schlechthin Einfache, nämlich Gott.

Wenn man bedenkt, daß der hl. Thomas auf ganz
dieselben Gründe sofort darauf seine Behauptung, es gebe
nur ein einziges, wahrhaft einfaches Ding, stützt, mit denen
er gerade die reale Identität vom Sein und vom Seienden
in den einfachen Dingen und anderseits den realen Unterschied

dazwischen in den zusammengesetzten Wesen
bewiesen hat, so schwindet hiernach der letzte Zweifel



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 59

hinsichtlich der allein richtigen Auffassung. Haben nämlich
die Gründe, woraus der hl. Thomas die reale Identität von
dem Sein und dem Seienden in den einfachen Dingen
schließt, wirklich Beweiskraft und wären dann unter den
simplicia die Engel zu verstehen, so müßte man ferner
folgerichtig auch den Schluß ziehen, daß die Engel schlechthin

einfach und mit Gott identisch seien. Freilich könnte
dann nur ein Engel, wie nur ein Gott, existieren. Ist ja
doch die Schlußfolgerung beim englischen Doktor diese:
Das wahrhaft Einfache kann nur ein einziges sein, weil
das wahrhaft Einfache das Sein nicht bloß hat, nicht daran
teilnimmt, sondern das Sein selbst ist; das Sein aber hat
nichts außer Sein, außer seiner Wesenheit in sich
beigemischt und ebensowenig vermag es irgend ein Accidens
In sich aufzunehmen; deshalb kann es auch durch nichts
differenziert und vervielfältigt werden. Also haben wir
dieselben Gründe, wie früher bei der Beweisführung
hinsichtlich der Identität von Wesenheit und Sein in den
einfachen Dingen. Id autem erit solum vere simplex (wie
die zweite Leseart lautet), quod non participât esse, (sed
est esse) non quidem inhaerens, sed subsistens. Hoc autem
non potest esse nisi unum, quia si ipsum esse nihil aliud
habet admixtum praeter id, quod est esse, ut dictum est,
hnpossibile est id, quod est ipsum esse, multiplicari per
aliquid diversificans : et quia nihil aliud praeter se habet
admixtum, consequens est, quod nullius accidentis est
suseeptivum. Hoc autem vere simplex unum et sublime
est ipse Deus.

Anderseits fallen die angeführten Beweisgründe keineswegs

mit jenen zusammen, wodurch der hl. Thomas un-
zähligemal die andere Lehre vom Unterschiede zwischen
dem Suppositum und der Wesenheit in den stofflichen
Dingen dartut. Die Materie, insofern sie unter den
quantitativen Dimensionen steht (materia signata), ist
zugestandenermaßen nach seinem Dafürhalten das Individua-
tionsprinzip. Dies begründet ihm die Möglichkeit einer
Mehrheit von Individuen derselben Art; deshalb kann es
auch nach ihm mehrere Einzelwesen "in einer Art
immaterieller Substanzen nicht geben, vielmehr müssen unter
ihnen soviele Arten als Individuen angenommen werden.
t°h lasse die Richtigkeit dieser Ansicht, an und für sich
betrachtet, dahingestellt sein; aber daran, daß ihr der

h Thomas jederzeit treu zugetan geblieben ist und zu



60 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

ihrer Begründung auf den Mangel der Materie in den
geistigen Wesen bei jeder Gelegenheit hingewiesen hat,
kann nicht gezweifelt werden. Ich führe zum Belege dafür,
um nur einige Stellen zu nennen, folgende an: 1. q. 3. a. 3.;
de spirit, créât, a. 8.; 3. d. 5. q. 1. a. 3.; quodl. 2. a. 4.;
de ente et essentia c. 6.; in Metaph. lib. 8. lect. 3.; cont.
gent. 2. lib. c. 93. Nun soll aber der englische Meister
gegen seine Gepflogenheit zum Beweise derselben Lehre
auf einmal unbegreiflicherweise seine Zuflucht zu
anderen, dazu noch nicht stichhaltigen Argumenten nehmen,
die weder mit seiner sonstigen Lehre übereinstimmen,
noch überdies dasjenige, was man mit ihnen erweisen
will, ich sage nicht beweisen, sondern nicht einmal
berühren.

Mag man sich die Sache, von welcher Seite man immer
will, ansehen, das Resultat bleibt stets dasselbe, die sim-
plicia können unmöglich für Engel stehen, ferner handelt
es sich dabei nicht um den Unterschied zwischen dem
konkreten Individuum und der abstrakten Wesenheit,
vielmehr überall auch sonst an ähnlichen Stellen um den
Unterschied von Wesenheit und Sein. Am wenigsten aber
dürfen wir endlich noch einen Umstand unverwertet lassen
oder gar gänzlich übersehen. Merkwürdig scheint mir
wahrlich, ich kann es nicht verhehlen, daß man bei der
Erforschung der Frage über den richtigen Sinn unseres
Kommentars de Hebd. nicht auf den so naheliegenden
Gedanken verfiel, die Richtigkeit oder Unrichtigkeit einer
Auffassung daran zu prüfen, ob diese dem Zwecke, den
sowohl Boethius als auch natürlich der hl. Thomas im
Auge hatte, dienlich sei oder nicht, ob die vertretene
Ansicht überhaupt in irgend einem Zusammenhange mit
dem behandelten Problem stehe oder nicht. Und doch
sind wir auf diesem Wege am leichtesten und am ehesten
imstande, die Streitfrage einer sichern Lösung zuzuführen
und diesbezüglich zu einem bestimmten, definitiven
Ergebnisse zu gelangen.

Boethius beabsichtigt uns in seinem Schriftchen de
Hebd. Aufschluß darüber zu erteilen, ob die Geschöpfe im
allgemeinen gut seien durch ihre Wesenheit oder durch
Teilnahme. Das allein ist der Hauptgedanke, der ihn
beschäftigt, das Thema, das er eigentlich lösen will (quaestio
vero huiusmodi est. Ea, quae sunt, bona sunt. Sed
quemadmodum bona sint, inquirendum est, utrumne par-



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 61

ticipatione an substantia). Was er sonst vorbringt, soll
uur diesen Punkt beleuchten und begründen.

Er beantwortet nun jene Frage, indem er sagt, nur
Gott sei durch seine Wesenheit gut, alle übrigen Dinge
aber seien nicht wesenhaft, sondern bloß durch Teilnahme
gut. Den Grund hiervon findet er eben in dem Satze:
uur das schlechthin Einfache, d. h. Gott ist das Sein, und
weil das Sein wieder an nichts, also auch nicht an der
Güte teilnimmt, so muß Gott die subsistierende Güte, das
Gutsein selbst sein; hingegen nehmen alle Dinge außer
Gott, d. h. alle Geschöpfe am Sein teil, sind nicht das
®ein, in ihnen ist das Sein und das Seiende real
verschieden, folglich kann das Seiende, da es nicht das Sein
lst, erst an etwas teilnehmen, und so ist in jeder Kreatur,
oiag sie schon eine in sich subsistierende Form (Engel)
oder eine materielle Substanz sein, das bleibt sich ganz
gleichgültig, so ist (sage ich) in jeder Kreatur etwas
anderes die Wesenheit und etwas anderes das Gutsein. Die
Beweisführung bei Boethius und bei seinem Kommentator
leuchtet auf den ersten Blick ein.

Wie soll aber nach der andern Auffassung Boethius
oder der hl. Thomas aus dem Unterschiede zwischen den
Engeln, in denen Wesenheit und Hypostase zusammenfallen,

und den stofflichen Dingen, in welchen die zwei
Entitäten real verschieden sind, einen berechtigten,
unanfechtbaren Schluß auf irgend einen Unterschied zwischen
Gott einerseits und allen Geschöpfen anderseits ziehen?
Jetzt wird uns auch vollkommen klar, warum früher der
nl. Thomas dieselben Gründe gebraucht, um sowohl den
Satz: in jedem Einfachen ist das Sein und das Seiende
bloß begrifflich, in allen zusammengesetzten Dingen aber
real verschieden, als auch den andern: das schlechthin
Einfache kann nur ein einziges (Gott) sein, nachzuweisen.

Eine Schwierigkeit scheint aber gegen diese von uns
aufgestellte Behauptung oder eigentlich gegen den von
uns geführten Beweis zu sprechen. An der Stelle de Verit.
*1-21. a. 5., wo der englische Lehrer die nämliche Frage,
°b die Geschöpfe durch ihre Wesenheit gut sind, untersucht,

legt er die Ansicht des Boethius auf eine Art und
Weise aus, die mit unserer Deutung im Widerspruche steht
oder wenigstens zu stehen scheint. Wie überall, so lehrt

er Aquinate auch hier, daß alles Erschaffene nur durch
dlnahme gut ist. Nachdem er bei diesem Anlasse zuerst



62 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

die Anschauung des hl. Augustin dahin erklärt hat, daß
nach ihm zwischen substantieller oder der beziehungsweise
benannten Güte, ohne die kein Ding sein könne (bonum
secundum quid), und der accidentalen, welche in den
Geschöpfen wohl auch fehlen könne und die Güte schlechthin
sei (bonum simpliciter), zu unterscheiden sei,1 und die
Meinung des Verfassers vom Lib. de causis dahin weiter
näher bestimmt hat, daß in allen Geschöpfen die Wesenheit

und das Sein real verschieden seien und daß mithin
selbst für den Fall,, wenn das Geschöpf schon dadurch,
daß es in seiner Wesenheit existiert, geradeso, wie es ein
schlechthin Seiendes heiße, so auch schlechthin Gutes zu
nennen wäre, nichtsdestoweniger ein Gutes durch Teilnahme
wäre, weil eben das Sein in ihm von der Wesenheit real
verschieden sei; führt er dann des näheren auch die
Äußerung des Boethius in lib. de Hebd. aus. Die Güte
sei, so beiläufig legt er seinen Gedanken dar, zugleich
auch die Zweckursache; Gott aber sei die letzte
Zweckursache, wie auch der letzte Grund von allem, somit wirke
jeder andere Zweck als Ursache nur durch seine Beziehung
zu Gott, da ja überhaupt die zweite Ursache bloß durch
den Einfluß der ersten Ursache wirksam sei. Gesetzt
daher (dato, non concesso), so schließt er, daß auch die
Kreatur ihr eigenes Sein wäre, wie es Gott ist, so
könnte man trotzdem die Kreatur nur gut nennen infolge
ihrer Beziehung zu Gott, ihrer Abhängigkeit von Gott,
und auf diese Weise müßte man selbst in diesem Falle
das Geschöpf durch Teilnahme gutheißen. Gott dagegen
sei gut ohne jede Voraussetzung und hiermit gut durch
sich selbst, durch seineWesenheit. Sed adhuc alia differentia
invenitur inter divinam bonitatem et creaturae : bonitas
enim habet rationem causae finalis; Deus autem habet
rationem causae finalis, cum sit omnium ultimus finis,
sicut et primum principium; ex quo oportet ut omnis
alius finis non habeat habitudinem vel rationem finis nisi
secundum ordinem ad causam primam, quia causa secunda
non influit in suum causatum nisi praesupposito influxu
causae primae, ut patet ex Lib. de causis (prop. I), unde
et bonum, quod habet rationem finis, non potest dici de

1 Vgl. 1. q. 5. a. 1. ad 1., wo der hl. Thomas ähnlich auch den
Boethius deutet und zwar, wenn möglich, noch klarer als in unserm
Kommentar.



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 63

creatura nisi praesupposito ordine Creatoris ad creaturam.
,ato igitur, quod creatura esset ipsum suum esse,

®icut et Deus, adhuc tarnen esse creaturae non haberet
rationem boni nisi praesupposito ordine ad Creatorem:
et pro tanto adhuc diceretur bona per participationem et
^°n absolute in eo, quod est. Sed esse divinum, quod
habet rationem boni non praesupposito aliquo, habet ra-
wonem boni per se ipsum; et haec videtur esse intentio
Boethii in lib. de Hebd. Nicht bloß will hier der heil,
j-homas, nimmt man seine Worte, wie sie lauten, den
Unterschied zwischen Sein und Wesenheit nicht so hoch
ahschlagen, als wir es früher behaupteten, sondern er sagt
es auch klar heraus, daß Boethius nicht auf jenen Unterschied

seine Beweisführung gestützt habe. —
Vor allem bemerken wir, um diesen Anstoß zu beseitigen,

daß der hl. Thomas selbst in diesem Artikel den
Realen Unterschied zwischen Wesenheit und Sein bei den
Geschöpfen unmittelbar zuvor und auch später bei der
Beantwortung der gegen seine Lehre erhobenen Einwürfe
augenscheinlich billigt. Wenn er dann zugibt, daß sogar
im Falle, wann die Kreatur ihr Sein wäre, dennoch der
Abstand und der Unterschied zwischen Gott und den
andern Dingen betreffs ihrer Güte gewahrt bliebe, so sind
Wlr gezwungen, um den englischen Lehrer nicht in
Widersprüche mit sich selbst und in Widerstreit mit der Wahr-

®it zu verwickeln, anzunehmen, daß er da nicht weiter
le Folgerungen untersuchen wolle, die sich notwendig

aas jener Voraussetzung, falls nämlich das Geschöpf sein
eigenes Sein wäre, ergeben, sondern daß er davon ganz
hl8t*16' ^enn tun w^r das ni°ht, so wären die Worte des

• Thomas nicht vollkommen richtig, da ja das Ding, welches
sein eigenes Sein ist, in Wirklichkeit nur das schlechthin

mfache, also Gott, die wesenhafte Güte selbst sein kann.
Damit mir niemand vorwerfe, daß ich vage Ver-

utungen für sichere Ergebnisse ausgebe oder gar mich
sines Trugschlusses (petitio prineipii) schuldig gemacht

abe, so sei es mir gestattet, auf eine hervorragende Stelle
och hinzuweisen, die wohl alle Bedenken zu zerstreuen

stände ist, nebstbei auch einen neuen, schon an und für
ich hinreichenden Beleg für die ausschließlich richtige

Abu ^es Lehrsatzes mit den simplicia in unserer
handlung liefert und somit das endgültige Urteil in

er ganzen Frage besiegeln soll.



64 Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein.

Es ist dies c. 38. lib. 1. cont. gent. Wiederum
bespricht der englische Meister die Lehre, daß nur Gott die
Güte selbst ist, und zum Beweise dafür entnimmt er mehr
als die Hälfte von den Gründen, die er da ins Feld führt,
gerade der Schrift de Hebd. Wir lenken besonders auf
die zwei letzten die Aufmerksamkeit des Lesers. Der
hl. Thomas beruft sich abermals zuerst auf den Grundsatz :

das Seiende kann an etwas teilnehmen, das Sein dagegen
nicht; nun ist Gott das Sein selbst, folglich ist er gut
nicht durch Teilnahme, sondern durch seine Wesenheit;
dann noch auf den andern: in jedem Einfachen ist das
Sein und das Seiende nicht real verschieden, Gott ist aber
schlechthin einfach, deshalb ist er das Gutsein selbst, die
Güte selbst. Id, quod est, participare aliquid potest;
ipsum autem esse nihil: quod enim participât potentia
est; esse autem actus est. Sed Deus est ipsum esse, ut
probatum est ; non est igitur bonus participative, sed essen-
tialiter. — Amplius : omne simplex suum esse et id, quod
est, unum habet; nam si sit aliud et aliud, iam simpli-
citas tolleretur. Deus autem est omnino simplex, ut osten-
sum est; igitur ipsum esse bonum non est aliud1 quam
ipse: est igitur sua bonitas.

Nach dieser Beweisführung steht den Schriftstellern,
welche unter den simplicia nebst Gott auch die Engel
mitverstehen und darum auch von den Engeln lehren, daß
sie das Sein und „was ist" nicht real verschieden haben,
keine Ausflucht mehr offen; sonst müßte man ja
selbstverständlich auch inbezug auf sie aus denselben Gründen
denselben Schluß folgern, daß sie nämlich geradeso wie
Gott wesenhaft gut, die Güte selbst seien. Zum Überflusse
schließt der hl. Thomas so eine Möglichkeit noch
ausdrücklich gleich darauf aus, indem er fortfährt: Aus den
nämlichen Argumenten erhellt weiter, daß nichts
andereres die Güte selbst ist, deswegen heißt es: Niemand
ist gut außer Gott allein. Per eadem etiam patet, quod
nullum aliud bonum est sua bonitas ; propter quod dicitur :

Nemo bonus nisi solus Deus (Luc. 18. 19).

1 Da sieht man auch deutlich, was für einen Unterschied der heil.
Thomas meine, wenn er von aliud et aliud spricht, so einfachhin ohne
jede nähere Bestimmung; es ist kein bloß begrifflicher Unterschied,
wie es P. Limbourg (De distinctione etc. S. 7 f. ; 33 f.) annimmt, sondern
hier und überall beim hl. Thomas ein realer; denn begrifflich
unterscheiden sich auch in Gott das Sein und das Seiende (esse et quod est).



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 65

Ich bin wirklich neugierig, wie man der andern
Auflassung gemäß diese durchsichtige Beweisführung erklären
Und auslegen könnte, um wenigstens den wichtigsten
Anforderungen, die wir an einen guten Kommentar stellen
müssen, gerecht zu werden. Natürlicherweise steht hier
wiederum das Sein (esse) ebensowenig wie sonst in
ähnlichen Wendungen für Wesenheit (esse essentiae), vielmehr
fur Dasein (esse existentiae).

Was dann die Pluralform „simplicia" für einen Einzel-
begriff anbelangt, verweisen wir auf 1. d. 8. q. 5. a. 2 als
auf etwas Analoges und zwar auf den vierten aus Boethius
genommenen Einwand gegen die Einfachheit der Seele:
pUlla forma simplex potest esse subiectum. Derselbe
Einwurf kommt auch in 1. q. 54. a. 3. obi. 2 vor, wo der
ül- Thomas ohne weiters entgegnet, unter der einfachen
*orm sei nacb Boethius nur Gott zu verstehen. Ad 2.
üicendum, quod forma simplex, quae est actus purus,
nullius accidentis potest esse subiectum, quia subiectum
c°mparatur ad accidens ut potentia ad actum. Et huius-
modi est solus Deus et de tali forma loquitur ibi
Doethius.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIX. 5


	Zur Lehre des Hl. Thomas von Wesenheit udn [i.e. und] Sein

