
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 19 (1905)

Artikel: Die natürliche Erkenntnis der seligen nach S. Thomas von Aquin

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die natürliche Erkenntnis der Seligen. 27

DIE NATÜRLICHE ERKENNTNIS DER SELIGEN

NACH S. THOMAS VON AÛUIN.

Yon P. FR. GUNDISALY FELDNER,
MAGISTER S. TH., ORD. PRAED.

—-ÎXSX*—

1. Im 16. Band, 3. Heft des Philosophischen Jahrbuches
der Görres-Gesellschaft bringt der Herausgeber desselben,
Herr Dr. Const. Gutberiet, einen Schlußartikel über die
natürliche Erkenntnis der Seligen, den wir nicht unbe-
sprochen lassen dürfen. In diesem Artikel, vom Herausgeber

des Philosophischen Jahrbuches, Herrn Dr. Const.
Gutberiet, selber verfaßt, wird die Behauptung
ausgesprochen, daß der hl. Thomas in der Lehre über die
natürliche Erkenntnis der Seligen sich selber widerspreche,
und daß die Gründe, welche der Doctor Angelicus
diesbezüglich anführt, mit seiner sonstigen Lehre ebenfalls im
Widerspruche stünden. Das ist fürwahr Grund genug, daß
wir die Angelegenheit genauer verfolgen; um so mehr,
als keiner der vielen Kommentatoren, die sämtliche Werke
des hl. Thomas allseitig und auf das sorgfältigste auf ihre
Richtigkeit geprüft haben, je auf diese Widersprüche
gestoßen ist. Es erscheint darum mehr als sonderbar, daß
allen den gelehrten Männern der frühern Zeit dieser wichtige

Umstand ganz und gar entgangen, und es erst dem
Herausgeber des Philosophischen Jahrbuches gelungen sein
sollte, hierüber helles Licht zu verbreiten.

2. Der Verfasser stellt zunächst die Frage, welche
Objekte die Seele dort erkenne, welches die Ausdehnung
der Erkenntnis der abgeschiedenen Seele sei, und bemerkt
darauf, es müsse zugegeben werden, daß sie nicht gerade
alles Erkennbare umfasse, auch nicht der durch die selige
Anschauung gegebenen gleichkomme. Nach dem hl. Thomas
würde sie nicht einmal durch die ihr eingegossenen species
die Einzeldinge erkennen, sondern die Ideen würden wie
die Allgemeinbegriffe des Diesseits dieselben nur konfus
und ununterschieden darstellen. Nach dem hl. Lehrer sind
nämlich alle von den sinnlichen Vorstellungen abstrahierten
Begriffe universaler Natur; nur durch Verbindung
derselben mit den Phantasmen, d. i. mit der individuellen
Tatsache der sinnlichen Wahrnehmung und Abstraktion kann



28 Die natürliche Erkenntnis der Seligen

ein Individuum erkannt werden ; da aber im Jenseits dieses
Mittel der Individualisierung wegfällt, so müßten ihre
natürlichen Erkenntnisse sehr allgemeiner Natur und
unbestimmt sein.

Doch wird diese Individualisierungstheorie nicht von
allen zugegeben, und behauptet Suarez, wie es scheint
mit Recht, daß durch die Abstraktion auch die
Einzelbegriffe vom Verstände allein gebildet werden können.
Jedenfalls muß man dies für das Jenseits zugeben, wo
durch göttlichen Einfluß der Wegfall der Sinnlichkeit
ersetzt werden muß. Denn wenn dieser Einfluß die Erkenntnis
ohne Sinnlichkeit überhaupt möglich machen kann, dann
auch inbezug auf die Einzelvorstellungen. Die Engel
erkennen ja auch die Einzeklinge durch die ihnen
angeborenen, eingegossenen species, also auch die nach Geistesweise

erkennende Seele. Nun behauptet der hl. Thomas
allerdings, die species der Seele seien zu schwach, um
auch wie die englischen die unter dem Universalbegriffe
enthaltenen Einzeldinge zuerkennen; aber es ist einleuchtend,

daß, wenn es überhaupt möglich ist, durch
eingegossene Ideen Einzelnes zu erkennen, dann dies auch durch
die schwächsten, wenn auch weniger deutlich und in
geringem Umfange, möglich ist.

Auch Thomas gibt diese Möglichkeit für die species
der Seelen zu: denn wenn auch nicht alles, so doch sehr
vieles Einzelne läßt er durch jene species die Seele
erkennen : alles nämlich, was sie früher schon erkannte, oder
wofür sie eine besondere Affektion hat, oder wozu sie eine
natürliche Beziehung hat, oder worauf sie Gott hinrichtet.
Nun darunter kann man alle Einzeldinge und Ereignisse
subsumieren, die irgend welches Interesse für sie haben.
Was da noch übrig bleibt, wird sie nicht erkennen, weil
sie es gar nicht ins aktuale Bewußtsein eingehen lassen
will, weil sie „nichts davon wissen will". — Mit dieser
vorgetragenen unbestreitbaren Lehre des hl. Lehrers steht
es nicht recht im Einklang, wenn er den Abgeschiedenen
die Kenntnis der diesseitigen Verhältnisse abspricht.
S. 271.

3. Es drängt sich uns die Frage auf: ist diese vom
Verfasser vorgetragene Lehre in Wirklichkeit die
„unbestreitbare Lehre des hl. Thomas"? Diese Frage muß leider
zum Teil verneint werden. Wenigstens in dieser Fassung
ist es sicher nicht die Lehre des hl. Thomas. Zufolge



29

Seite 269 würde die Seele nach S. Thomas nicht einmal
durch die eingegossenen species die Einzeldinge erkennen,
weil diese species, wie die Allgemeinbegriffe des Diesseits,
die Einzeldinge nur konfus und ununterschieden darstellen.
Seite 270 dagegen erkennt die Seele durch eben diese

species alle Einzeldinge und Ereignisse, die irgend welches
Interesse für sie haben. Ausgenommen ist nur das, „wovon
sie nichts wissen will". Das ist allerdings ein offener
Widerspruch. Der Verfasser beruft sich auf die theologische
Summa: I. p. q. 9. 89. a. 3. Allein, wer diesen Artikel auch
nur etwas genauer gelesen hat, der muß einfach gestehen,
daß daselbst von der Erkenntnis der Einzeldinge
überhaupt gar nicht die Rede ist. Der englische Lehrer spricht
darin ausdrücklich von der Erkenntnis aller Natur dinge
durch die abgeschiedene Seele. Utrum anima separata omnia
naturalia cognoscat. Unter naturalia versteht S. Thomas
die We se nh ei ten der sinnenfälligen Dinge, der Körper.
Es ist also hier die Rede von der Erkenntnis der Wesenheit

der Naturdinge, der Körperwelt, und zwar aller
sinnenfälligen Dinge, omnia naturalia, keineswegs aber von
der Erkenntnis der Einzeldinge. Über letztere handelt der
nächstfolgende Artikel, den auch unser Verfasser zitiert
als Beweis für seine zweite Behauptung. Diese nun lautet,
daß nach S. Thomas die Seele durch die eingegossene
species „sehr vieles Einzelne" erkenne, so daß man eigentlich

alle Einzeldinge und Ereignisse darunter subsumieren
könne.

4. Ferner ist es nicht richtig, daß nach der Lehre
des hl. Thomas „ein Individuum" nur mit der individuellen
Tatsache der sinnlichen Wahrnehmung und Abstraktion
erkannt werden könne. Das Individuum als solches bildet
kein Hindernis für die geistige Erkenntnis, sondern die
sinnenfälligen, stofflichen Eigenschaften dieses
„Individuums". Die Behauptung des Verfassers ist also nur dann
richtig, wenn es sich um ein Individuum der Naturdinge,
der Körper handelt. Wenn Suarez behauptet, und nach
unserem Verfasser mit Recht, daß durch Abstraktion auch
Einzelbegriffe vom Verstände allein gebildet werden können,
so hat uns der Verfasser zu sagen vergessen, was er unter
dieser Abstraktion versteht, von wo diese Abstraktion
ausgeht : vom Gegenstande oder vom Phantasma; endlich, ob
diese Einzelbegriffe direkt oder auf reflexivem Wege
gebildet werden können. Die Lehre des hl. Thomas läßt sich



30 Die natürliche Erkenntnis der Seligen

demnach nicht so einfach mit den Worten: „durch
Abstraktion können vom Verstände allein auch die
Einzelbegriffe gebildet werden", als unrichtig abtun, so oft es
sich um einzelne Naturdinge als solche handelt. Davon
aber ist hier die Rede.

Indessen beschäftigt uns diese Angelegenheit hier nicht
weiter. Wir fragen jetzt nach der natürlichen Erkenntnis
der abgeschiedenen Seelen. Die Behauptung des Verfassers
nun, nach dem hl. Thomas würde die Seele nicht einmal
durch die ihr eingegossene species die Einzeldinge
erkennen, sündiget gegen die Logik, ist in sich nach dieser
Form unrichtig und durch den Verfasser selber später
widerlegt. Es ist logisch unerlaubt, zu schließen : die Seele
erkennt nicht alle Einzeldinge; also dann gar keine.

5. Nun behauptet der hl. Thomas allerdings, die species

der Seele seien zu schwach, um auch wie die
englischen die unter dem Universalbegriffe enthaltenen Einzeldinge

zu erkennen. — Wo lehrt der hl. Thomas das?
S. Thomas sagt, diese species seien zu schwach, um alle
Einzeldinge zu erkennen. Unser Verfasser aber läßt ihn
lehren, sie seien zu schwach, um die Einzeldinge zu
erkennen. Einige muß die Seele erkennen, wie wir noch
hören werden. Darum schließt der Verfasser logisch
unrichtig. Der englische Lehrer will nichts anderes dartun,
als die Tatsache feststellen, daß die Erkenntnis der
abgeschiedenen Seele der Ausdehnung nach der Erkenntnis
des Engels nicht gleichkomme. Dies gilt inbezug auf alle
Wesenheiten sowohl, als auch hinsichtlich aller Einzeldinge

der Naturkörper. Auch im 4. Artikel ist die Rede
von den Natur dingen, von den sinnenfälligen Einzelwesen.

Es heißt doch ausdrücklich im 3. Artikel: angeli
autem per huiusmodi species cognoscunt cognitione perfecta
omnia naturalia (Wesenheiten); ferner im 4. Artikel: ani-
mae separatae cognoscunt a Ii qua singularia, sed non
omnia. Der Grund aber, warum die Erkenntnis der Seele
durch die species an Umfang und Ausdehnung jene der
Engel nicht erreicht, liegt klar auf der Hand. Die species
aller Wesenheiten und Individuen der Naturdinge sind
den Engeln bei der Erschaffung mitgeteilt worden,
weil ein anderer Weg für die natürliche Erkenntnis ihnen
nicht offen steht. Darum mußte Gott bezüglich der
Naturdinge diese species ihnen schon bei der Erschaffung
mitteilen. Für die Seele des Menschen an sich dagegen



nach S. Thomas von Aquin. 31

ist die Erkenntnis durch eingegossene species nicht eine

natürliche, denn sie ist in der Lage, die Wesenheit der
Dinge durch die Abstraktion und die Einzeldinge durch
die Sinne zu erkennen. Daher ist es ihr natürlich, mit
dem Leibe verbunden zu sein. Selbst für die^ abgeschiedene

Seele ist demnach die Erkenntnis durch die von Gott
mitgeteilten species nicht eine natürliche, sondern e*ne

außernatürliche Erkenntnis. Ferner gehört es zu der

natürlichen Vollkommenheit des Engels, daß er alle
Gattungen, Arten und Einzelwesen der Natur dinge
erkenne. Das ist bei der menschlichen Seele nicht der Fall.
Vielmehr will sie von manchen Dingen, wie der Verfasser
richtig bemerkt, „gar nichts wissen". Sie wünscht also
gar nicht alle Einzeldinge, alle Individuen, auch nicht
alle Wesenheiten zu erkennen. Das ist die „unbestreitbare
Lehre" des hl. Thomas an verschiedenen Stellen. Die
abgeschiedene Seele wird demnach durch die species alles
dasjenige auf natürliche Weise erkennen, worauf ihr
natürliches Verlangen gerichtet ist. Considerandum est,
quod eo modo, quo aliquid est de perfectione naturae, eo
modo ad perfectionem intelligibilem pertinet. Singularia
namque non sunt de perfectione naturae propter se, sed

propter aliud, scilicet ut in eis salventur species, quas
natura intendit. Natura enim intendit generare hominem,
non hunc hominem, nisi inquantum homo non potest esse,
nisi sit hie homo. Unde et cognoscere species rerum
pertinet ad perfectionem intelligibilem, non autem cognitio
individuorum, nisi forte per accidens. Haec igitur per-
fectio intelligibilis quamvis omnibus substantiis intellec-
tualibus adsit, non tarnen eodem modo Sic igitur di-
cendum est, quod animae separatae naturali cognitione
in universali cognoscunt omnia naturalia, non autem spe-
cialiter unumquodque. QQ. disput. de anima a. 18. — Die
abgeschiedene Seele erkennt also auf natürliche Weise im
allgemeinen die Wesenheiten aller Naturdinge, doch nicht
in der Art, daß sie die Wesenheit eines jeden Naturdinges

für sich allein oder gesondert erkännte. Das
verlangt sie auch gar nicht. Ferner erkennt die Seele gar
viele einzelne Naturdinge, aber nicht alle, was ebenfalls
gar nicht ihr Wunsch ist. Animae separatae non solum
cognoscunt species, sed individua; non tarnen omnia, sed

aliqua. QQ. disput. de anima, a. 18 ad 7. — Circa sin-
gularium cognitionem aliter se habet intellectus angelicus,



32 Die natürliche Erkenntnis der Seligen

et aliter animae separatae. Diximus enim in superioribus :

a. 18; quod efficatia virtutis intellectivae, quae est in an-
gelis, est proportionata universalitati formarum intelligi-
bilium in eis existentium. Et ideo per huiusmodi formas
universales cognoscunt omnia ad quae se extendunt. Unde
sicut cognoscunt omnes species rerum naturalium sub
generibus existentes, ita cognoscunt omnia singularia
rerum naturalium, quae sub speciebus continentur.
Efficatia autem virtutis. intellectivae animae separatae non
est proportionata universalitati formarum influxarum, sed
magis est proportionata formis a rebus acceptis. Propter
quod naturale est animae corpori uniri. Et ideo supra
dictum est, quod anima separata non cognoscit omnia
naturalia etiam secundum species determinate et
complete, sed in quadam universalitate et confusione. Unde
nec species influxae sufficiunt in eis ad cognitionem sin-
gularium, ut sic possint cognoscere omnia singularia,
sicut angeli cognoscunt. Sed tarnen huiusmodi species
influxae determinantur in ipsa anima ad cognitionem
aliquorum singularium, ad quae anima habet aliquem
ordinem specialem, vel inclinationem, sicut ad ea quae
patitur, vel ad ea ad quae afficitur, vel quorum aliquae
impressiones et vestigia in ea remanent. Omne enim re-
ceptum determinatur in recipiente secundum modum reci-
pientis. Et sic patet quod anima separata cognoscit
singularia, non tarnen omnia, sed quasdam. QQ. disput.
de anima a. 20.

Der hl. Thomas gibt auch darüber Aufschluß, was diese
Seele durch ihre natürliche Erkenntnis zu wissen wünscht,
und anderseits, wovon sie „nichts wissen will". Naturale
desiderium rationalis creaturae est ad sciendum omnia ilia,
quae pertinent ad perfectionem intellectus. Et haec sunt
species et genera rerum, et rationes earum. Cognoscere
autem alia singularia, et cogitata et facta eorum,
non est de perfectione intellectus creati, nec ad hoc eius
naturale desiderium tendit. Nec iterum cognoscere
ilia, quae nondum sunt, sed fieri a Deo possunt. Summa
theol. 1. p. q. 12. a. 8. ad 4. — Daraus ergibt sich die
völlige Unrichtigkeit der Schlußfolgerung, welche unser
Verfasser kurz mit den Worten zieht: „Die Engel erkennen
ja auch die Einzeldinge durch die ihnen angeborenen,
eingegossenen species, also auch die nach Geistesweise
erkennende Seele". Dieser Schluß ist aus mehr als einem



nach S. Thomas von Aquin. 33

Grunde durchaus falsch. Denn der Verfasser stellt die
abgeschiedene Seele auf eine und dieselbe Stufe der natürlichen

Vollkommenheit mit dem Engel inbezug auf die
natürliche Erkenntnisweise, folgerichtig dann auch
hinsichtlich des natürlichen Seins. Operari sequitur esse,
et modus operandi modum essendi. „Nach Geisterweise
erkennen" berechtigt logisch durchaus nicht zu der
nämlichen Ausdehnung.

6. Die Ansicht des Verfassers (S. 271), daß die
abgeschiedene Seele die Engel nicht bloß erkennen, sondern
schauen werde, ist nicht die Lehre des hl. Thomas. Das
Wort „schauen" im Sinne des englischen Lehrers bedeutet :

„videre facie ad faciem", wie wir es von Gott als Gegen-
s and der Seligkeit aussagen. Es würde also besagen, daß

ie Seele den Engel ganz und gar erkennt mit allem, was
®r ist, und was sich in ihm befindet. Das ist aber durch-
?us /Î1C richtig, wie folgende Einwürfe und Antworten
!n)r Thomas beweisen. Obiectio: anima separata in-
telligit substantias separatas. Sed in substantiis separatis
sunt species omnium naturalium. Ergo anima separata
cognosc.it omnia naturalia. — Responsio: ad primum in
contrarium dicendum, quod anima separata non perfecte
comprehendit substantiam separatam. Et ideo non oportetquod cognoscat omnia, quae in ipsa sunt per similitudi-
nem. QQ. disput de anima a. 18. ad 1. in contr. — Ob-
iec io: anima separata cognoscit substantiam separataminquantum est intelligibilis. Sed sicut est intelligibilis
substantia separata, ita et species in intellectu eius existens.

rgo anima separata non solum intelligit substantiam
separatam, sed etiam species intelligibiles in ipsaexistentes. Responsio: ad tertium dicendum quod speciesquae sunt in intellectu angeli sunt intelligibiles intellectui
eius, cuius sunt formae, non tarnen intellectui animae se-paratae. ibid. Vgl. daselbst: ad 4, 5, 7. Aber noch anvielen anderen Stellen erklärt der hl. Thomas ausdrücklichdaß die abgeschiedene Seele die Engel nur unvollkommen

erkenne. Die unvollkommene Erkenntnis indessen
vertragt sich nicht mit dem „Schauen". Unter letzterem
verstehen wir die möglichst vollkommene Erkenntnis, während

die Erkenntnis der Seele inbezug auf die Engel nicht
jene Vollkommenheit erreicht, mit welcher sie die anderen
abgeschiedenen Seelen erkennt. Vgl. Summa th. 1. p. q. 89.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIX. 3



34 Die natürliche Erkenntnis der Seligen

a. 2—a. 3. ad 1, ad 2—3. p. q. 11. a. 1. ad 2. — QQ. disput.
de anima, a. 17.

7. Mit der „unbestreitbaren" Lehre des hl. Lehrers
stehe es nun, meint unser Verfasser, nicht recht im
Einklang, wenn er den Abgeschiedenen die Kenntnis der
diesseitigen Verhältnisse abspricht. Und warum? Denn
es kann doch die abgeschiedene Seele in der ganzen Welt
kaum etwas mehr interessieren als das Los der
Hinterbliebenen; ja die im Leben erworbene Kenntnis der
individuellen Verhältnisse schließt sogar die Kenntnis vom
Diesseits auch im Jenseits ein (S. 272).

8. Wir begreifen unbedingt nicht, wieso hier in der
Lehre des hl. Thomas ein Einklang nicht bestehen könne.
Denn zunächst hat der englische Lehrer in den früheren
Artikeln von der Erkenntnis der abgeschiedenen Seele in-
bezug auf die Naturdinge, Naturkörper gesprochen; jetzt
im Artikel 8 redet er von den menschlichen Handlungen.
Früher hat der Heilige dargetan, daß die Seele nicht alle
Wesenheiten und nicht alle Individuen der Naturdinge
erkenne, wohl aber sehr viele. Der englische Lehrer
führt auch die Gründe an, warum die Seele sehr viele
Einzeldinge erkenne, und was alles sie erkenne: nämlich
alles, was sie früher schon erkannte, das, wofür sie eine
besondere Affektion hat, das, wozu sie eine natürliche
Beziehung unterhält, das, was in ihr eine Spur
zurückgelassen hat, endlich das, worauf sie Gott hinordnet. Leugnet
nun der hl. Thomas das alles hier im Artikel 8? Nein,
mit keinem Worte. Was meint aber dann S. Thomas, wenn
er bestreitet, daß die abgeschiedene Seele wisse, was hier
auf Erden geschieht? Wir werden mehrfach unterscheiden
müssen. Was alles wünscht die menschliche Seele, sei es
die hier auf Erden, sei es die abgeschiedene, von Natur
aus zu wissen, mit der natürlichen Erkenntnis zu
erreichen? worauf richtet sich ihr natürliches Verlangen?
Diese Frage hat der hl. Thomas bereits früher beantwortet.
Obiectio: rationalis creatura omnia naturaliter scire desi-
derat. Si igitur videndo Deum non omnia sciât, non quie-
tatur eius naturale desiderium; et ita videndo Deum non
erit beata. Quod est inconveniens. Videndo igitur Deum
omnia seit. — Responsio: dicendum quod naturale
desiderium rationalis creaturae est ad sciendum omnia ilia,
quae pertinent ad perfectionem intellectus. Et haec sunt
species et genera rerum, et rationes earum, quae in Deo



nach S. Thomas von Aquin. 35

videbit quilibet videns essentiam divinam. Cognoscere
autem alia singularia, et cogitata et facta eorum, non est
de perfectione intellectus creati, nec ad hoc naturale eius
desiderium tendit. Nec iterum cognoscere ilia, quae non-
dum sunt, sed fieri a Deo possunt. Si tarnen solus Deus

videretur, qui est fons et principium totius esse et veri-
tatis, ita repleret naturale desiderium sciendi, quod
nihil aliud quaereretur, et beatus esset. Unde dicit
Augustinus, Confess. V. cap. 4, infelix homo qui seit omnia
ilia (sc. creaturas), te autem nescit; beatus autem qui te
seit, etiam si ilia nesciat. Qui vero te et ilia novit, non
propter ilia beatior est, sed propter te solum beatus.
Summa th. 1. p. q. 12. a. 8 ad 4.

Wir werden also dem Verfasser, der meint: „Es kann
doch die abgeschiedene Seele in der ganzen Welt kaum
etwas mehr interessieren als das Los der Hinterbliebenen",
zu allererst mit dem hl. Thomas antworten: Sie irren sich,
Herr Verfasser. Die abgeschiedene Seele interessiert
zunächst einzig und allein die Anschauung Gottes, die visio
beatifica, sonst nichts. Besitzt sie diese, so ist ihr natürliches

Verlangen vollkommen gestillt. Mehr wünscht sie
von Natur aus nicht zu wissen, gesetzt den Fall, daß
sie wirklich nichts anderes kennen könnte, was ja nicht
zutrifft.

9. Der vorhin angeführte Satz des Verfassers kann
nun auch den Sinn haben, daß die abgeschiedene Seele
sich um das künftige Los der Hinterbliebenen interessiere.
Diesbezüglich erklärt der hl. Thomas, daß weder die Engel,
noch die abgeschiedene Seele das Zukünftige als solches
zu erkennen vermögen. Denn das Zukünftige hat jetzt
noch kein aktuelles Sein, ist somit überhaupt nicht
erkennbar, außer in der Ursache. Sprechen wir nun vom
„Los der Hinterbliebenen", so liegt es auf der Hand, daß
dieses „Los" eine durchaus freie, also kontingente
Ursache hat. Somit ist es auch für die abgeschiedene Seele
in seiner Ursache nicht erkennbar, und dies so wenig,
wie für den Engel. Futura quae distant secundum tem-
pus, non sunt entia in actu. Unde in seipsis non sunt
cognoscibilia. Quia sicut aliquis deficit aliquid ab entitate,
ita deficit a cognoscibilitate. Summa theol. 1. p. q. 89.
a. 7 ad 3. — Ad quartum dicendum, quod neque angeli
omnia futura contingentia cognoscunt. Per species enim
influxas singularia cognoscunt, inquantum participant

3*



36 Die natürliche Erkenntnis der Seligen

speciem. Unde futura quae nondum participant speciein,
inquantum futura sunt, ab eis non cognoscuntur, sed solum
inquantum sunt in praesentia in suis causis. QQ. disput.
de anima a. 20 ad. 4. Vgl. Sent. 4. d. 50. q. 1. a. 4 ad 4.

10. Oder meint der Verfasser mit dem „Los der
Hinterbliebenen" das Gnadenleben, die Heiligung, Auserwählung
usw.? In diesem Sinne kann die abgeschiedene Seele
natürlicherweise nichts erkennen. Das Gebiet der
Übernatur, der Gnade, gehört einer höheren Ordnung an,
entzieht sich also der natürlichen Erkenntnis eines jeden
Geschöpfes, selbst des Engels. Zudem hängt das „Los der
Hinterbliebenen" in diesem Sinne einzig und allein vom
Willen Gottes ab, den keine Kreatur durch ihre natürliche

Erkenntnis zu erfassen vermag. In angelis est
cognitio duplex. Una quidem naturalis, secundum quam
cognoscunt rectum per essentiam suam, tum etiam per
species innatas. Et hac cognitione mysteria gratiae an-
geli cognoscere non possunt. Haec enim mysteria ex pura
Dei voluntate dependent. Si autem unus angélus non
potest cognoscere cogitationes alterius ex voluntate eius
dependentes, multo minus potest cognoscere ea, quae ex
sola Dei voluntate dependent. Et sic argumentatur
apostolus 1. Cor. 2. 2: quae sunt hominis, nemo novit nisi
spiritus hominis, qui in eo est. Ita et quae sunt Dei, nemo
novit, nisi Spiritus Dei. Summa th. 1. p. q. 57. a. 5.

11. Dasselbe gilt nun auch bezüglich der Gedanken
und Akte des Willens der „Hinterbliebenen". Obgleich
diese Gedanken und Willensakte an und für sich die
natürliche Ordnung nicht übersteigen, so sind sie doch für
die natürliche Erkenntnis der abgeschiedenen Seele und
auch des Engels unzugänglich. In dieser Beziehung
gehören sie ebenfalls zu der höheren Ordnung. Alio modo
possunt cognosci cogitationes, prout sunt in intellectu; et
affectiones, prout sunt in voluntate. Et sic solus Deus
cogitationes cordium, et affectiones voluntatum cognoscere
potest. Cuius ratio est, quia voluntas rationalis creaturae
soli Deo subiacet; et ipse solus in earn operari potest, qui
est principale eius obiectum, ut ultimus finis. Et ideo
ea quae in voluntate sunt vel quae ex voluntate sola
dependent, soli Deo sunt nota. Manifestum est enim, quod
ex sola voluntate dependet, quod aliquis actu aliqua
considered quia cum aliquis habet habitum scientiae, vel
species intelligibiles in eo existentes, utitur eis cum vult.



nach S. Thomas von Aquin. * 37

Et ideo dicit Apostolus 1. Cor. 2. 2, quod quae sunt
hominis, nemo novit, nisi spiritus hominis, qui in ipso est.

Summ. th. 1. p. q. 57. a. 4.
12. Fassen wir nun alles das kurz zusammen, was die

abgeschiedene Seele natürlicherweise erkennt, und was
sie nicht erkennt:

a) Die abgeschiedene Seele erkennt naturgemäß
alle Gattungen, Arten und Kräfte, die ganze Ordnung des
Universums : kurz alles das, was wir hier auf Erden durch
Studium uns erwerben wollen. Quia vero visio divinae
substantiae est ultimus finis cuiuslibet intellectualis
substantiae; omnis autem res, cum pervenerit ad ultimum
finem, quiescit appetitus eius naturalis; oportet quod
appetitus naturalis substantiae intellectualis divinam sub-
stantiam videntis omnino quiescat. Est autem appetitus
naturalis intellectus, ut cognoscat omnium rerum genera,
et species, et virtutes, et totum ordinem universi: quod
demonstrat humanum Studium ergo singula praedictorum.
Quaelibet igitur divinam substantium videntium cognoscit
omnia supradicta. Summa contr. gent. lib. 3. cap. 51).

Vgl. das. 3. Beweis.
b) Die abgeschiedene Seele erkennt durch ihre

natürliche Auffassung alles, was zur Vollkommenheit des
Universums gehört. Das sind aber wesentlich die Arten
der Naturdinge und das Einzelne. Quaelibet videns divinam

substantiam in ipsa divina substantia cognoscat omnia
ad quae se extendit sua capacitas naturalis. Capacitas
autem naturalis cuiuslibet intellectus se extendit ad cog-
noscenda omnia genera, species et ordinem rerum. Haec
igitur quilibet Deum videntium in substantia divina
cognosced Si autem praemissa diligenter considerentur, patet,
quod quodammodo videntes divinam substantiam omnia
vident; quodammodo vero non. Si enim per omnia ilia
intelligantur, quae ad universi perfectionem pertinent,
manifestum est ex dictis quod, videntes divinam substantiam,

omnia vident, ut rationes modo inductae ostendunt.
Cum enim intellectus sit quodammodo omnia quaecunque
ad perfectionem universi pertinent, omnia etiain pertinent
ad perfectionem esse intelligibilis. Propter quod secundum
Augustinum super genes, ad litter. quaecunque facta sunt
per Dei verbum, ut in prima natura subsistèrent, fiebant
etiam in intelligentia angelica, ut ab angelis intelligerentur.
De perfectione autem naturalis esse sunt naturae specierum



38 Die natürliche Erkenntnis der Seligen

et earum proprietas, et virtutes; ad naturas enim specierum
intentio naturae fertur. Individua enim sunt propter spe-
ciem. Pertinet igitur ad perfectionem intellectualis sub-
stantiae, ut omnium speciarum naturas, et virtutes, et
propria accidentia cognoscat. Per cognitionem autem na-
turalium specierum et individua sub speciebus huiusmodi
existentia cognoscuntur ab intellectu Deum vidente, ut ex
his quae dicta sunt supra de cognitione Dei et angelorum
potest esse manifestum, ibidem.

c) Die abgeschiedene Seele erkennt nicht alles, was Gott
selber erkennt: z. B. das, was Gott tun kann, aber weder
tut, noch je tun wird. Si autem per omnia intelligantur
omnia, quae Deus suam essentiam videndo cognoscit, nullus
intellectus creatus omnia in Dei substantia videt, ut su-
perius ostensum est. Hoc autem considerari potest quantum

ad plura. Primo quidem quantum ad ea quae Deus
facere potest, sed nec facit, nec facturus est unquam.
Omnia enim huiusmodi cognosci non possunt, nisi eius
virtus comprehenderetur. Quod non est possibile alicui
intellectui creato. — ibid.

d) Die abgeschiedene Seele erkennt nicht alle die
Gründe, weshalb die Dinge hier auf Erden geworden und
so geordnet sind. Um alles das zu erkennen, müßte die
Seele den Zweck Gottes voll begreifen und dadurch die
Güte Gottes allseitig, komprehensiv erfassen, was kein
geschaffener Verstand imstande ist. Secundo quantum ad
rationes rerum factarum, quas omnes cognoscere non
potest intellectus, nisi divinam bonitatem comprehendat.
Ratio enim cuiuslibet rei factae sumitur ex fine quem
faciens intendit. Finis autem omnium a Deo factorum
divina bonitas est. Ratio igitur rerum factarum est, ut
divina bonitas diffundatur in rebus. Sic igitur aliquis
omnes rationes rerum creatarum cognosceret, si cognosceret
omnia bona, quae in rebus creatis secundum ordinem di-
vinae sapientiae provenire possunt. Quod esset divinam
bonitatem et etiam sapientiam comprehendere; quod nullus
intellectus creatus potest. — ibid.

e) Weiter vermag die abgeschiedene Seele nichts von dem
zu erkennen, was vom Willen Gottes allein abhängt, wie
z. B. die Vorherbestimmung, Auswahl, Rechtfertigung usw.
Tertio quantum ad ea, quae ex sola Dei voluntate dependent,

sicut praedestinatio, electio et iustificatio et huiusmodi,

quae ad sanctificationem pertinent creaturae. — ibid.



nach S. Thomas von Aquin.

f) Die abgeschiedene Seele erkennt im allgemeinen
nicht die Gedanken und Akte des Willens der Menschen
hier auf Erden, weil diese vom Willen des Menschen selber

abhängig sind und dadurch der natürlichen Ordnung
entzogen werden. Vgl. QQ. disput. de veritate q. 8. a. 13. —

QQ. disput. de daemonibus a. 8.

g) Die abgeschiedene Seele, welche bereits zur
Anschauung Gottes gelangt ist, erkennt alles, was gegenwärtig

hier auf Erden geschieht, weil diese Kenntnis zu
ihrer natürlichen Vollkommenheit gehört. Diese Seele
ist ja Mitarbeiterin am Reiche Gottes. In diesem Sinne
ist die abgeschiedene Seele den Engeln gleichgestellt. Magis
autem videtur secundum sententiam Gregorii, quod animae
sanctorum Deum videntes omnia praesentia quae hic aguntur

cognoscant. Sunt enim angelis aequales: de quibus
etiam Augustinus asserit quod ea, quae apud vivos aguntur,
non ignorant. Sed quia sanctorum animae sunt perfec-
tissime iustitiae divinae coniunctae, nec tristantur, nec
rebus viventium se ingerunt, nisi secundum iustitiae
divinae dispositio exigit. Summa th. 1. p. q. 89. a. 8. Sed

unusquisque beatus tantum de aliis rebus necessarium est,
ut in essentia divina videat, quantum perfectio beatitudinis
requirit, ut homo habeat quidquid velit, nec aliquid
inordinate velit. Hoc autem recta voluntate quilibet vult,
nt ea, quae ad ipsum pertinent, cognoscat. Unde cum
nulla rectitudo Sanctis desit, volunt cognoscere ea, quae
ad ipsos pertinent. Et ideo oportet ut ea in Verbo
cognoscant. Hoc autem ad eorum gloriam pertinet, quod
auxilium indigentibus praebeant ad salutem. Sic enim
Dei cooperatores efficiuntur, quo nihil est divinius, ut
Dionysius dicit. Unde patet, quod sancti cognitionem ha-
bent eorum, quae ad hoc requiruntur. Et sie manifestum
est quod in Verbo cognoscunt vota, et orationes, et devo-
tiones hominum, qui ad eorum auxilium confugiunt. Sent. 4.
d. 45. q. 3. a. 1. — Vgl. Sent. 4. d. 50. q. 2. a. 4. qu. 1

ad 1. — QQ. disput. de veritate q. 8. a. 11 ad 2.

h) Die abgeschiedene Seele im Himmel erkennt durch
Offenbarung Gottes alles, was hier auf Erden geschieht,
selbst die Gedanken und Herzenswünsche. Dies aber
nicht deshalb, damit ihre Seligkeit vollkommen werde,
sondern weil ihr Amt das notwendig macht. Mortui ea
quae in hoc mundo aguntur, considerata eorum naturali
conditione, non cognoscunt, et praeeipue interiores motus



40 Die natürliche Erkenntnis der Seligen

cordis. Sed beatis, ut Gregorius dicit, XII. Moral, cap. 14,
in Verbo manifestatur illud, quod decet eos cognoscere de
eis, quae circa nos aguntur, etiam quantum ad interiores
motus cordis. Maxime autem excellentiam eorum decet,
ut cognoscant petitiones ad eos factas vel voce, vel corde.
Et ideo petitiones quas ad eos dirigimus Deo manifestante
cognoscunt. Summa 2. 2. q. 83. a. 4 ad 2. — Quamvis
nulla cognitio creaturae de substantia sit beatitudinis quasi
beatificans, tarnen aliqua creaturae cognitio pertinet ad
beatitudinem quasi necessaria ad aliquem actum beati;
sicut ad beatitudinem angeli pertinet, ut cognoscat omnes
qui suo officio committuntur : et similiter ad sanctorum
beatitudinem pertinet, ut cognoscant eos, qui eorum bénéficia

implorant, vel etiam ad alias creaturas de quibus
laudare debent Deum. QQ. disput. de veritate q. 8. a. 4.
ad 12.

13. Die scheinbare Berechtigung des Vorwurfes der
Inkonsequenz, welchen der Verfasser dem hl. Thomas
machen zu müssen glaubt auf Grund des Artikels 8, vgl.
S. 271, bezieht sich also eigentlich nur auf jene
abgeschiedene Seele, welche noch nicht in den Himmel
eingegangen ist, oder wie z. B. die der ohne hl. Taufe
verstorbenen Kinder, welche niemals zur Seligkeit gelangen
wird. Allein wir müssen diese Berechtigung, gerade auf
den genannten Artikel 8 gestützt, als eine „nur scheinbare"
erklären. Vergessen wir zunächst nicht das Geständnis
des Verfassers S. 269, daß die natürliche Erkenntnis der
abgeschiedenen Seele „nicht gerade alles Erkennbare
umfasse". Im Artikel 8 nun spricht der hl. Thomas ausdrücklich

von der natürlichen Erkenntnis: „secundum
naturalem cognitionem, de qua nunc hic agitur". Weiter macht
der englische Lehrer auf die im Artikel 4 erwähnten
Ausnahmen aufmerksam, die auch der Verfasser kennt. Ja,
der Verfasser selber bemerkt: „Was da noch übrig bleibt,
wird die Seele nicht erkennen, weil sie es gar nicht ins
aktuale Bewußtsein eingehen lassen will." Ferner bemerkt
der hl. Thomas im Artikel 8 auf den ersten Einwurf: die
Seelen der Verstorbenen könnten ebensogut besorgt sein
um die Angelegenheiten der Lebenden, ohne indessen deren
Stand zu kennen, wie wir besorgt sind um die Verstorbenen,

für sie beten usw., ohne deren Zustand zu kennen.
Dazu kommt, erklärt der englische Lehrer, daß die Seelen
die Dinge dieser Erde zu erkennen in der Lage sind durch



nach S. Thomas von Aquin. 41

andere Seelen, welche in der Ewigkeit ankommen, oder
durch die Engel, die bösen Geister, oder endlich durch
eine Offenbarung Gottes. Ist denn in Anbetracht aller dieser

Möglichkeiten, die S. Thomas ausdrücklich zugibt, die
Behauptung des Verfassers, der englische Lehrer spreche
den Abgeschiedenen die Kenntnis der diesseitigen
Verhältnisse ab, wirklich eine richtige, und eine im heil.
Thomas selber begründete? Der Vorwurf des Verfassers
kann sich inbezug auf die natürliche Erkenntnis der
Verstorbenen, nach den genannten Ausnahmen, höchstens
nur noch auf das erstrecken, was „da noch übrig gleibt".
Das aber erkennt die Seele nicht, weil sie „nichts davon
wissen will".

Der englische Lehrer selber weist einigemal nicht
undeutlich auf diesen Umstand hin. So bemerkt er an einer
Stelle, der Grund, warum die Seele im Fegefeuer nichts
von den „diesseitigen Verhältnissen" wisse, liege in den
großen Schmerzen, welche diese Seele daselbst erleide.
Quamvis aliquae animae defunctorum in suis receptaculis
existentes ea quae hic aguutur ignorant, non tarnen hoc
contingit propter localem distantiam, sed propter aliquam
causam, utpote quia afficiuntur vehementer ad ea, quae
in illis receptaculis patiuntur; vel etiam quia influentia
superioris substantiae, quamvis eas perficiat ad aliqua
cognoscenda, non tarnen ad omnia, sed ad illa tantum,
quae ei secundum modum suum competunt. Sent. 4. d. 50.
q. 1. a. 4 ad 1. — Aber selbst die armen Seelen im Fegefeuer

wissen gar wohl um die „diesseitigen Verhältnisse",
weil sie uns bitten, daß wir ihnen durch Gebete zu Hilfe
kommen. Nisi scirent se liberandos, suffragia non peterent.,
quod frequenter faciunt. Sent. 4. d. 21. q. 1. a. 1. q. 4. —
Anderswo beruft sich der hl. Thomas darauf, daß die
abgeschiedene Seele ihren Willen der Gerechtigkeit Gottes
auch inbezug auf den gewollten Gegenstand vollkommen
unterworfen hat, somit auch ganz und gar zufrieden ist,
wenn sie nur weiß, daß Gottes Wille überall geschieht.
Dies gilt selbst von den Heiligen im Himmel. Animae
sanctorum habent voluntatem plenarie conformem volun-
tati divinae, etiam in volito. Et ideo quamvis affectum
caritatis ad proximum retineant, non tarnen eis aliter
auxilium ferunt, quam secundum quod per divinam ju-
stitiam vident esse dispositum. Sent. 4. d. 45. q. 3. a. 1

ad 3. — Selbstverständlich ist hier immer die Rede von



42

der natürlichen Erkenntnis der abgeschiedenen Seele.
Um diese allein fragen wir.

Wenn also unser Verfasser ausruft: „Es kann doch
die abgeschiedene Seele in der ganzen Welt kaum etwas
mehr interessieren als das Los der Hinterbliebenen", so
hätte er diesen Satz doch auch beweisen sollen. Mit einer
bloßen Behauptung ist der Wahrheit nicht gedient. Ferner
hätte der Verfasser dartun sollen, daß nach dem hl. Thomas
der abgeschiedenen Seele die Kenntnis des Loses der
„Hinterbliebenen" mangelt. Weiter wäre es seine Pflicht
gewesen, zu beweisen, daß der abgeschiedenen Seele die
natürliche Erkenntnis dieses Loses notwendig sei, weil
ihr ein anderer Weg, zur Kenntnis der Dinge dieser Welt
zu kommen, nicht offen steht.

Was den ersten Punkt betrifft, so hat uns der heil.
Thomas bereits gesagt, daß die abgeschiedene Seele im
Himmel an und für sich genommen, nicht das mindeste
Interesse hat, alle Geschöpfe dieser Welt zu kennen. Denn
ihr Verstand wird dadurch nicht vollkommener, wenn sie
nur Gottes Wesenheit schaut. Eine jede andere Erkenntnis
müßte sich ja doch wieder auf die Anschauung Gottes
als ihr Ziel beziehen. Daher wird alles und jedes
Verlangen der Heiligen durch die Anschauung Gottes gestillt.
Quando potentia passiva est perfectibilis pluribus per-
fectionibus ordinatis, si perfecta sit sua ultima perfectione,
non dicitur imperfecta etiamsi aliquae dispositiones prae-
cedentes ei desint. Omnis autem cognitio, qua intellectus
creatus perficitur, ordinatur sicut ad finem, ad Dei cog-
nitionem. Unde videns Deum per essentiam, etiamsi nihil
aliud cognosceret, perfectum intellectual haberet. Nec est
perfectior ex hoc quod aliquid aliud cum ipso cognoscit,
nisi quatenus ipsum plenius videt. Sent. 4 d. 4t». q. 2.

a. 5 ad 5. — Sanctorum desiderium, quo omnia scire de-
siderant, implebitur ex hoc solum, quod Deum vide-
bunt; sicut desiderium eorum, quo omnia bona habere
cupiunt, implebitur in hoc, quod Deum habebunt. Sicut
enim Deus in hoc quod habet perfectam bonitatem sufficit
affectui, et eo habito omnia bona quodammodo habentur,
ita eius visio sufficit intellectui: loan. 14, 8: Domine
ostende nobis Patrem, et sufficit nobis. — ibid. ad 7. —
Vgl. QQ. de veritate q. 8. a. 4 ad 13. Es steht also durchaus

nicht ohne weiters fest, daß „doch die Seele in der
ganzen Welt kaum etwas mehr interessieren kann als das



nach S. Thomas von Aquin. 43

Los der Hinterbliebenen". Geschieht es ja doch auch schon
hier auf Erden, daß Menschen in der höchsten Kontemplation,

in der Ekstase, nichts von allen, nicht einmal von
sich selber wissen, also die ganze Welt vergessen. So

erklärt der hl. Paulus (2. Kor. 12, 2), er wisse nicht, ob
er im Leibe oder außerhalb des Leibes in den dritten
Himmel entrückt wurde. Vgl. S. Thomas: Summ. tli. 2. 2.

q. 175. — QQ. disput. de veritate q. 13. 9. 5.
Eine Schwierigkeit könnten in dieser Beziehung nur

die Seelen der ungetauften Kinder und jene der
Verdammten bieten. Allein hinsichtlich der ungetauften Kinder
lehrt der hl. Thomas ausdrücklich, daß sie ailles das
erkennen, was der Mensch überhaupt auf natürliche Weise
zu erkennen vermag, und noch manches andere dazu. Vgl.
Sent. 2. d. 33. q. 2. a. 2. — QQ. disput. de malo q. 5. a. 3.
—- Auch den Seelen der Verdammten fehlt es durchaus
nicht an der nötigen natürlichen Erkenntnis, wie der
englische Lehrer an vielen Stellen nachweist. Vgl. Sent. 4.
d. 50. q. 2. a. 2. — Sent. 4. d. 43. q. 1. a. 5. - Über die
Erkenntnis der armen Seelen im Fegefeuer hat uns S. Thomas
schon früher unterrichtet.

Hinsichtlich des zweiten Punktes hebt ja der
englische Lehrer eigens hervor, daß die abgeschiedene Seele
alles das erkenne, wozu sie eine besondere Neigung oder
Affektion hat, wozu sie in einer natürlichen Beziehung
steht. Das sind aber ohne Zweifel die „Hinterbliebenen".
Darum bemerkt S. Thomas auch einmal, man müsse sichern
Glaubens sein, daß die Heiligen im Himmel viel Gutes
für ihre Nebenmenschen, bei Gott fürbittend, bewirken.
Et tarnen credendum est, quod (animae sanctorum) multum
proximas iuvent, pro eis apud Deum intercedendo. Sent. 4.
d. 45. q. 2. a. 1 ad 3. — Iin Einwurf, auf welchen hier
der englische Lehrer antwortet, ist die Rede von
Verwandten und Freunden, also gewiß von „Hinterbliebenen".
S. Thomas ist nicht im Zweifel darüber, daß die Heiligen
alles das erkennen, wozu sie eine Beziehung haben. Nulli
intellectui beato deest, quin cognoscat in Verbo omnia
quae ad ipsum spectant. Summ. th. 3. p. q. 10. a. 2. Diese
Beziehung aber unterhalten sie zunächst zu den
„Hinterbliebenen", dann aber auch zu andern Menschen, denn sie
sind Mitarbeiter Gottes. Sancti agnoscunt in Verbo
omnia, quae ad eorum gloriam pertinent. Et quia ad
wagnam eorum gloriam est, quod alios iuvare possunt,



44 Die natürliche Erkenntnis der Seligen

quasi Dei cooperatores existentes, ideo statim in verbo
vident vota eorum, qui eos interpellant. Sent. 4. d. 15.

q. 4. a. 5 ad 3. — Vgl. Sent. 4. d. 50. q. 2. a. 4 qu. 1 ad 1.

Damit ist der dritte Punkt auch schon beantwortet.
Es ist gar nicht notwendig, daß die abgeschiedene Seele
durch die natürliche Erkenntnis alles erfasse und wisse,
weil es noch mehrere andere Wege gibt, die zur erforderlichen

Erkenntnis führen. Auf diese verschiedenen Wege
weist der hl. Thomas fortwährend hin. Von einem Mangel
an Einklang in der Lehre des hl. Thomas kann somit
nicht die Rede sein. Man darf offenbar nicht einen
einzigen Artikel irgendwo herausgreifen, man muß seine
Lehre im ganzen studieren, und der Widerspruch
verschwindet sofort von selbst.

14. Der Verfasser geht aber noch einen Schritt weiter
und behauptet, daß die Gründe, welche der hl. Thomas
selbst berührt, eher das Gegenteil beweisen und mit seiner
sonstigen Lehre im Widerspruche ständen. Diese Gründe
des englischen Lehrers sind, selbstverständlich im Sinne
unseres Verfassers, dafür von S. Thomas beigebracht, um
zu beweisen, daß die Abgeschiedenen von den diesseitigen

Verhältnissen nichts wissen. Also hören wir,
was unser Verfasser gegen die Gründe des englischen
Lehrers einzuwenden weiß.

Der hl. Thomas hat sich zu dieser Annahme — daß
den Abgeschiedenen die Kenntnis der diesseitigen
Verhältnisse abzusprechen sei — offenbar durch die Auk-
torität des hl. Augustinus und Gregorius verleiten lassen
(S. 272). Warum die Gründe des hl. Thomas eher das
Gegenteil beweisen und mit seiner sonstigen Lehre in
Widerspruch stehen, wird so bewiesen: „S. Thomas erklärt,
daß die Seelen dem Reiche der Geister angehören; die
Geister wissen aber, was hier vorgeht, denn ihre Erkenntnis
ist auch auf das einzelne gerichtet und wird durch lokale
Entfernung nicht behindert. Wer sagt uns denn auch,
daß die Abgeschiedenen so streng vom Diesseits geschieden
sind? Wo der Aufenthalt der seligen Geister ist, wissen
wir nicht: es entspricht aber mehr dem Gefühle der
Christen und der Heiligen, ihn uns recht nahe, als in
weiter Ferne und Isolierung zu denken. Es ist auch für
ein religiöses Leben ersprießlicher, die jenseitige Welt in
engster Verbindung mit der diesseitigen sich vorzustellen,
worauf ja die Gemeinschaft der Heiligen, welche die



45

Offenbarung lehrt, der Schutz der Engel ausdrücklich
hinweist. Sollte Gott die abgeschiedenen Seelen, die
vollendeten Seligen so hermetisch von uns abgesperrt haben,
daß sie nichts von den Ihrigen direkt erfahren können,
während er doch den Teufeln gestattet, vor dem letzten
Gerichte außerhalb der Hölle auf Erden umherzuschweifen
und in die menschlichen Verhältnisse sich zu mischen?
Für eine solche Isolierung besteht kein Grund; denn die
Kenntnis des Diesseits ist für die Bewohner des Jenseits
von hoher Bedeutung. Die Guten haben das höchste
Interesse an den Ihrigen und erfreuen sich an ihrem
Wohlergehen, ihrem guten Leben, das oft von dem Einflüsse
der Heimgegangenen abhängt; ihre Leiden können sie
aber nicht betrüben. Den Verdammten gereicht es zur
gerechten Strafe, wenn sie die schlimmen Früchte ihrer
Aussaat erkennen und schauen müssen (S. 273).

15. Bleiben wir einstweilen bei dieser „Widerlegung"
der Gründe des hl. Thomas stehen, um sie auf ihren Gehalt
zu prüfen. Wir können vor allem die Überzeugung nicht
gewinnen, daß der englische Lehrer durch die Auktorität
des hl. Augustin und Gregorius sich hat „verleiten lassen".
Soviel wir wissen, war S. Thomas nicht der Mann, der,
außer der Hl. Schrift, durch irgendwelche Auktorität sich
so ohne weiteres hat „verleiten" lassen. Aber selbst das
zugegeben, so könnte man ihm hierüber kaum im Ernste
einen Vorwurf machen, denn diese zwei Auktoritäten haben
ein nicht geringes Gewicht. Indessen hat, wie gesagt, der
englische Lehrer dabei auf seinen eigenen scharfen und
klaren Verstand nicht vergessen und niemals etwas blindlings,

ohne vorausgegangene eigene Untersuchung, als
seine eigene Anschauung ausgegeben. Die abgeschiedenen

Seelen gehören nach S. Thomas allerdings dem
Reiche der Geister, der Engel an, aber sie werden dadurch
doch nicht Geister oder Engel, sondern behalten immerfort

die Wesenheit und Natur der menschlichen Seele
bei. Schließt demnach unser Verfasser aus der natürlichen

Erkenntnis des Einzelnen durch diese Geister oder
Engel ohne weiteres auf eben diese natürliche Erkenntnis
durch die abgeschiedenen Seelen, so sündigt er schwer
gegen die Grundsätze der Logik. Übrigens ist es durchaus
unrichtig, daß diese Geister ohne Unterschied alles durch
ihre natürliche Erkenntnis wissen, „was hier vorgeht".
Diese seine eigene Behauptung widerlegt der Verfasser



46 Die natürliche Erkenntnis der Seligen

später selber, und dies gerade inbezug auf die Engel, die
von denen der höhern Ordnung erst unterrichtet werden.
Somit haben die Engel der niedern Ordnung offenbar nicht
die natürliche Erkenntnis alles dessen, „was hier
geschieht". Aber die Erkenntnis dieser Geister ist auf das
Einzelne gerichtet So erkennen die Engel alle Gattungen,
Arten und Individuen der Naturdinge, der sinnenfälligen
Wesen. Allein das ist doch wahrhaftig nicht eins und
dasselbe mit allem dem, was „hier geschieht". Die
merkwürdigste „Widerlegung" der Gründe des englischen Lehrers

durch den Verfasser begegnet uns jetzt inbezug auf
„die Entfernung". So etwas haben wir einfaöh für
unbegreiflich, nicht für möglich gehalten. Der hl. Thomas
weist an so und so vielen Stellen nach, daß bloß die Zeit,
nämlich die Zukunft, niemals aber die lokale
Entfernung für die Engel oder auch abgeschiedenen Seelen
ein Hindernis der natürlichen Erkenntnis bilde. Nun müht
sich der Verfasser im Schweiße des Angesichts ab,
darzutun, daß die Abgeschiedenen nicht so streng vom Diesseits

geschieden seien, wir gar nicht wüßten, wo die seligen
Geister sich aufhalten. Aber mit Erlaubnis : w o hat denn
der hl. Thomas gelehrt, daß die lokale Entfernung den
Grund bilde, daß die abgeschiedene Seele keinerlei
Erkenntnis der Dinge dieser Welt habe? Der Verfasser ist
diesbezüglich nicht imstande, hierfür aus S. Thomas auch
nur eine einzige Stelle beizubringen. Übrigens widerlegt
sich der Verfasser selber (S. 271) auf das glänzendste.
Daselbst lesen wir : „Bei dieser geistigen Erkenntnis ist
die örtliche Entfernung kein Hindernis : mit derselben
Leichtigkeit erkennt die Seele Nahes und Fernes. Erstens
weil nur die sinnliche Erkenntnis eine solche Nähe der
Objekte verlangt, daß dieselben auf das Organ einwirken
können. Die jenseitige Erkenntnis wird aber nicht durch
die Sinneseindrücke gewonnen. Zweitens die rein geistigen
Begriffe und der Einfluß Gottes, der die Erkenntnis der
Einzeldinge ermöglicht, werden durch Nähe und Ferne der
Objekte nicht beeinträchtigt. Und doch erkennt die Seele,
ob der Gegenstand ihr nahe oder fern, und wie fern er
ist: denn das gehört zur Erkenntnis des Einzelwesens."
Eben das ist es ja gerade, was der hl. Thomas immer und
überall lehrt, wo immer wir in ihm Nachschau halten
wollen. Verhält es sich nun also mit der Lehre des Doctor
Angelicus, und es ist in Wahrheit so, was will dann der



nach S. Thomas von Aquin. 47

Verfasser eigentlich bezwecken, wenn er zwei Seiten später
schreibt: „Wer sagt uns denn auch, daß die Abgeschiedenen
so strenge vom Diesseits geschieden sind?" Wo der
Aufenthalt der seligen Geister ist, wissen wir nicht; es
entspricht aber mehr dem Gefühle der Christen und der
Heiligen, ihn uns recht nahe, als in weiter Ferne und
Isolierung zu denken. Was will denn der Verfasser damit
lm hl- Thomas beanstanden? Wie soll diese Beweisführung
des Verfassers dartun, daß die „Gründe, welche der heil.
A nomas selbst berührt, eher das Gegenteil beweisen und
mit seiner sonstigen Lehre im Widerspruche stehen"? Das
verstehen wir einfach nicht mehr, weil beide, S. Thomas
und der Verfasser, ausdrücklich betonen, daß die „örtliche

ntfernung" auf die Erkenntnis keinen Einfluß hat.
Was die Yprstellung, daß die jenseitige Welt mit der

diesseitigen örtlich in engster Verbindung stehe, zum
religiösen Leben" eigentlich beitragen sollte und könnte,

ist für uns ein Geheimnis. Die Gemeinschaft der Heiligen
hangt wahrlich nicht vom „örtlichen" Beisammensein ab,
und die Gegenwart des Schutzengels hat mit der Gegenwart

der „abgeschiedenen Seele" nicht das geringste zu
tun. Derlei Schlußfolgerungen werden von der Logik
entschieden zurückgewiesen. Gott der Herr gestattet nicht
a *n den Teufeln, auf der Erde herumzuschweifen, sondern
uuch den Heiligen, falls sie es für gut finden sollten. Nur
' t Ii-68- ZU unserm Nutzen geschehen. Alio modo potest

eiligi, ut exeat inde ad tempus; et in hoc distinguendum
st, quid eis conveniat secundum legem naturae, et quid6is conveniat secundum ordinem divinae iustitiae.

k cundum ergo naturalem cursum animae separatae
receptaculis propriis deputatae a conversatione viventium
penitus segregantur. Non enim secundum cursum naturae

ommes in mortali carne viventes substantiis separatis
mmediate coniunguntur, cum omnis eorum cognitio a
ensu oriatur. Nec propter aliud a suis receptaculis eas

exire conveniret, nisi ut rebus viventium intéressent. Sed
secundum dispositionem divinae providentiae aliquando
animae separatae a suis receptaculis egressae conspectibus
ominuin praesentantur. Et hoc etiam credi potest,

quod aliquando de damnatis contingat, quod ad erudi-
lonem hominum et terrorem permittuntur viventibus appa-" aut etiam ad suffragia expetenda quantum ad

1 os, qui in purgatorio detinentur. Sed hoc interest inter



48 Die natürliche Erkenntnis der Seligen

sanctos et damnatos, quod sancti, cum voluerint, apparere
possunt viventibus, non autem damnati. Sent. 4. d. 45.

q. 1. a. 1. qu. 3. — Indessen ist auch der Wille der
Heiligen, wie S. Thomas daselbst ad 1 richtig bemerkt, dem
Willen Gottes in allem konform und richtet sich ganz
und gar nach der Anordnung Gottes.

Das Herumschweifen der Teufel hier auf Erden beweist
übrigens für unsere Frage ebensowenig, wie die Anwesenheit

des Schutzengels. Denn beiden kommt dies zu kraft
ihres Amtes, ihrer Aufgabe. Die abgeschiedene Seele
aber hat kein solches Amt zu versehen. Doch wissen die
Heiligen des Himmels, wie früher nachgewiesen wurde,
„was hier vorgeht", weil sie cooperatores Dei sind. Ad
secundum dicendum quod non est simile daemonibus, et
angelis, et animabus sanctorum, et damnatorum. Angeli
enim boni et mali hoc officium sortiuntur, ut homi-
nibus praesint vel ad custodiam, vel ad exercitium, quod
de animabus hominum dici non potest. Sed tarnen
secundum potestatem gloriae animabus sanctorum hoc con-
gruit, quod possunt esse ubi voluerint. 1. c. ad 2. contra.
Vgl. Sent. 2. d. G. q. 1. a. 3 ad 5. — Dazu kommt, daß
die Teufel die Natur der Engel haben, also auch eine
weit größere ausgedehntere natürliche Erkenntnis, die
abgeschiedene Seele dagegen besitzt ein für allemal nur
die Natur der menschlichen Seele. Zugegeben also, das
Jenseits wäre dem Diesseits unmittelbar nahe, es bestände
gar keine „Isolierung" der abgeschiedenen Seele; für unsere
Frage hätten wir damit nicht das mindeste gewonnen.
Denn da diese Seele durch Abstraktion nichts zu erkennen
vermag, so handelt es sich immer darum, wieviel und
welche species Gott der Seele mitteilt. S. Thomas erklärt
nun viele, sehr viele, aber nicht alle, weil das zu
ihrer natürlichen Vollkommenheit nicht gehört. Ob das
Gegenteil dem „Gefühle der Christen und der Heiligen"
mehr entspricht, wollen wir nicht entscheiden, denn wir
beschäftigen uns hiermit der Verstandesphilosophie,
nicht mit der Gefühlsphilosophie, und überdies kennen
wir persönlich die „Gefühle der Heiligen" wirklich nicht,
vermögen folglich darüber kein Urteil abzugeben. Übrigens
bilden die „Gefühle der Christen und der Heiligen" keinen
Streitpunkt, denn über „Gefühle" kann man nicht streiten.

IG. Unser Verfasser fährt „beweisend" weiter fort:
„Als Grund der Unbekanntschaft der vom Leibe getrennten



nach S. Thomas von Aquin. 49

Seelen mit den diesseitigen Angelegenheiten gibt der heil.
Thomas ihre Eingliederung in das Reich der Geister an.
Nun gerade diese natürliche Lebensgemeinschaft bringt
ihnen auch die natürliche Erkenntnis des Diesseits. Denn
nach der Lehre des hl. Lehrers besteht ein doppelter gei-
p£jer Verkehr zwischen den Geistern, die gegenseitige
»Erleuchtung' und das gegenseitige ,Sprechen*. Was aber
von den Engeln gilt, muß auch von den abgeschiedenen

eelen gelten; denn diese Angliederung an die Engel ist
icht bloß eine Anordnung Gottes, sondern auch ein natür-
îcher Zustand derselben. Wie also die Engel unter sich

diese beiden Arten geistiger Mitteilung und Belehrung
ausüben, so auch inbezug auf die nach Geisterart
erkennenden Seelen, und wiederum pflegen diese den geistigen

erkehr unter sich. ,Erleuchten' können freilich bloß die
hohern Engel die niedern, und die Engel die Seelen, aber
»sprechen' können auch die niedern zu den höhern, die
.elen zu den Engeln. Sie können also über alles, was

sie nur immer wissen wollen, Fragen an die Engel, auch
au die höchsten stellen, und darüber auf naturgemäßem
Wege ohne das Mittel der Anschauung Gottes Auskunft
erhalten. Dieser Weg der Belehrung ist so natürlich, daß,

G°tt es nicht positiv verhindert, er auch in der
le Platz haben kann" (S. 274).

17- Die vomVerfasser angeführte natürliche
Lebensgemeinschaft hat ihre guten Schwierigkeiten. Denn es
i"agt sich zunächst, ob der Zustand der abgeschiedenen
ee e wirklich ein natürlicher oder ein unnatürlicher, d. h.
in gegen die natürliche Neigung der Seele gerichteter
j'Ustand sei. Wie immer die Sache sich verhalten möge,

hg.s, eine gewiß, daß die abgeschiedene Seele die Wesen-

V \ q11^ Natur des Engels nur unvollkommen erkennt,
a ^1 kumm. th. 1. p. q. 89. a. 2 — a. 3 ad 1, 2—3. p. q. 11.

Fol I i
^ — QQ- disput. de anima, a. 17 c. et ad 11. —

glich kann auch die abgeschiedene Seele nicht alle

tir 6-S ^es ®ngels erkennen. Obiectio: anima separata
intelligit substantias separatas. Sed in substantiis sepa-a is sunt species omnium naturalium. Ergo anima sépara

a cognoscit omnia naturalia. Resp. Anima separataßon perfecte comprehendit substantiam separatam. Et
eo non oportet, quod cognoscat omnia quae in ipsa sunt

Per smiilitudinem. QQ. disput. de anima, a. 18 ad 1 in
ontr. Der Verfasser selber erklärt (S. 271), die Seele

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XIX. 4



50 Die natürliche Erkenntnis der Seligen

erkenne die Geister nach Analogie ihres geistigen Wesens,
zwar nicht in demselben, sondern entsprechend den
adäquaten Vorstellungen, welche die Erkenntniskraft von
ihrem proportioniertesten Objekte bildet. Somit ist die
„natürliche Lebensgemeinschaft" der abgeschiedenen Seele
mit den Engeln durchaus nicht eine so vollkommene, daß
sie eine vollkommene natürliche Erkenntnis des „Diesseits"

zu vermitteln imstande wäre, wie unser Verfasser
zu glauben scheint. Gewiß, alles das, was zur natürlichen

Vollkommenheit der Seele notwendig ist, wird sie
ohne Zweifel durch die species des Engels erkennen.
Daß nun die Seele zu diesem Zwecke das ganze Diesseits

erkenne, müßte erst dargetan werden.
Der Schluß vom gegenseitigen Erleuchten und Sprechen

der Geister untereinander auf dasselbe Verhältnis zwischen
den Geistern und den abgeschiedenen Seelen ist logisch
nicht zu rechtfertigen. Die abgeschiedene Seele ist und
bleibt der Art nach oder spezifisch verschieden, selbst von
den Geistern der niedersten Ordnung. Also ist auch die
natürliche Vollkommenheit dieser beiden spezifisch
verschieden. Dies gilt inbezug auf die Vollkommenheit
der Natur und Wesenheit sowohl, wie nicht minder
hinsichtlich der Vollkommenheit, welche die von Gott
verliehenen species im Verstände des Engels aufweisen. Demnach

ist es ganz und gar unmöglich, daß die Seele das
Diesseits, mit allem, was drauf und dran ist, natürlicherweise

ebensogut erkenne wie der Engel. Die „natürliche
Lebensgemeinschaft" reicht dazu bei weitem nicht aus,
weil sie der menschlichen Seele nicht die Natur der Engel
verleiht, noch dieselbe für die species der Engel
vollkommen befähigt. Diese species entsprechen eben nur der
Natur des Engels, nicht jener der Seele. Die Seele steht
zu ihnen in keinem entsprechenden Verhältnis, die
species sind für die Seele nicht proportioniert, wie
S. Thomas wiederholt treffend bemerkt. Die Sache ist
sehr begreiflich, denn die species sind für die Engel
natürliche species; folglich können sie nicht für die von
den Engeln spezifisch verschiedenen Seelen ebenfalls natürliche

species bilden, zugleich zwei verschiedenen
Ordnungen angehören, und trotzdem den Engeln und der
abgeschiedenen Seele in gleicher Weise entsprechen.

Wir sagen, die species im Engel könne nicht zugleich
auch die natürliche species für die abgeschiedene Seele



nach S. Thomas von Aquin. 51

sein, in dem Sinne nämlich, daß die Vollkommenheit der
Denkkraft in der Seele dieser species gleichkomme. Die
Denkkraft der Seele entspricht naturgemäß der species,
welche durch Abstraktion gewonnen wird. Jeder andern
gegenüber fehlt ihr die nötige natürliche Fähigkeit. Dies
gilt zumal hinsichtlich der species im Engel. Darum kann

e abgeschiedene Seele nicht ohne weiters alles, was die
species des Engels ihr darstellt, genau und bis ins
einzelne verstehen, sondern nur „konfus und ununterschieden".
4_ber, meint der Verfasser, die abgeschiedenen Seelen
»können über alles, was sie nur wissen wollen, Fragen
stellen an die Engel, auch an die höchsten, und darüber
huf naturgemäßem Wege Auskunft erhalten". Was nützt
ihnen denn das Fragenstellen, wenn sie die Antwort nicht
verstehen? Die species der Engel für sich allein
genügen nicht dazu, daß die Seelen alles, und noch dazu
hlles Einzelne erkennen. Diese species der Engel sind
fur die Seelen allgemeiner Natur. Diese species müssen
somit erst bestimmt, individualisiert werden, um
deutlich und klar das Einzelding erkennen zu lassen.
Dies aber geschieht durch die species, welche die Seele
von den hier auf Erden erkannten Dingen mitbringt,
erner durch das, wofür sie eine besondere Affektion hat,

wozu sie eine natürliche Beziehung hat, worauf sie Gott
inrichtet. Diese beiden müssen sich also gegenseitig

ergänzen. Die eingegossenen species der Engel reichen alleini t ^us, ebensowenig aber auch die eben angeführten
ispositionen allein, sondern nur beide zusammen,ehit nun eine der aufgezählten Dispositionen, d. h. ist
eme von diesen Dispositionen in der Seele vorhanden,

s°lhW^r<^e ®ee^e ^en Engel einfach nicht verstehen,
6 bst angenommen, daß sie eine Frage gestellt und eine
tttwort erhalten hätte. Es läßt sich aber mit Recht be-
weiieln, daß die abgeschiedene Seele so neugierig ist und
vagen an den Engel stellt, außer inbezug auf jene

Gegensande, hinsichtlich welcher eine der genannten Disposi-
ionen in ihr vorhanden ist. Dann wird sie die Antwort

Mm1" verstehen und das Einzelding erkennen, wie ja der
Thomas ausdrücklich lehrt.

18. Unser Verfasser ist einer andern Ansicht. Er
meint, diese Spezialisierung und Individualisierung der

egriffe geschehe nicht durch die subjektive Disposition
er Seele, von welcher wir vorhin gesprochen haben,

4*



52 Die natürliche Erkenntnis der Seligen nach S. Thomas von Aquin.

sondern durch die Engel selber. Der Verfasser schreibt:
„Man braucht bloß die lichtvolle Darlegung der illumi-
natio angelica beim hl. Thomas zu lesen, um sich zu
überzeugen, daß dieselbe sich auch auf die abgeschiedenen
Seelen, ja auf diese noch mehr als auf die Engel unter
sich erstrecken kann. Gerade das Spezialisieren der
allgemeinen Auffassung durch die höhern Geister für die
Fassungskraft der niedern muß inbetreff der Menschenseelen

ganz besonders in Anwendung kommen. Denn diese
ihre Unkenntnis inbetreff des Diesseits soll nach dem
hl. Thomas daher kommen, daß die zu schwachen
Allgemeinvorstellungen nicht das einzelne erreichen, und sie
also gar nicht aus sich die Spezialisierung vornehmen
können: die Engel sind also hierin die natürlichen
Lehrmeister der Seelen durch höhere Erleuchtung. Die höhern
Geister enthalten ihre bessern Kenntnisse den niedrigeren
auch gar nicht vor, sondern sie haben ein natürliches
Bedürfnis, die niedrigeren, insbesondere die Seelen, soweit
diese derselben Erkenntnis fähig sind, gleichfalls zu
beglücken" (S. 275).

19. Die Unrichtigkeit dieser Anschauung des Verfassers
läßt sich durch ein argumentum ad hominem ohne Mühe
dartun. In einer Versammlung von vielen Gelehrten werden
die verschiedensten Gegenstände wissenschaftlich behandelt.
Alle werden von diesen Gegenständen, weil es eben
Gelehrte sind, nicht bloß allgemeine Begriffe haben, sondern
auch über das einzelne vollkommen im klaren sein. Nun
aber wohnen dieser Versammlung auch einige Menschenkinder

bei, die nichts mitbringen als eine höchst beschränkte
Fassungskraft. Werden nun diese aus den gelehrten
Vorträgen mehr gewinnen als Allgemeinbegriffe, mehr als eine
„konfuse und ununterschiedene" Erkenntnis Sicher nicht.
Aber jeder der Gelehrten spezialisiert ja, soviel er kann,
und er kann viel, denn es sitzen lauter allererste Auktori-
täten beisammen. Hilft alles nichts. Die beschränkten
Menschenkinder vermögen nichts von alledem zu fassen.
Auch die Erleuchtung durch so manchen der Vortragenden

macht die Sache nicht besser, weil es den Armen
an der nötigen Auffassungsfähigkeit gebricht. Und doch
gehören alle diese Menschen einer und derselben Art an,
besitzen alle einen menschlichen Verstand. Ganz anders
verhält es sich mit dem Engel und der menschlichen Seele.
Diese beiden sind spezifisch verschieden. Darum genügt



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 53

die sorgfältigste „Spezialisierung der allgemeinen
Auffassung" durch den höhern Geist nicht, um der Seele zur
Erkenntnis aller Einzeldinge zu verhelfen. Die Seele
wird nur jene erkennen, die durch eine der genannten
Dispositionen spezialisierte species dargestellt
werden. Ganz dasselbe muß gesagt werden inbezug auf
das „Sprechen" der abgeschiedenen Seelen mit den Engeln.
Wie der Verfasser selber angibt, verweist der hl. Thomas
wiederholt auf das Verhältnis zwischen Lehrer und Schüler.
Dieses Beispiel ist aber insofern nicht maßgebend, als
beide, der Meister und der Schüler, Menschen sind.

So steht denn die Lehre des hl. Thomas überall im
schönsten Einklang, nirgends findet sich ein Widerspruch,
und die Beweise, durch welche der englische Lehrer seine
Sache verteidigt, beweisen keineswegs das gerade Gegenteil,

sondern eben das, was S. Thomas dartun will. Allerdings

gilt dies nur von der „unbestreitbaren" Lehre des
hl. Thomas, nicht von der vermeintlichen und halb
verstandenen. Darum ist die Behauptung, der hl. Thomas
spreche den Abgeschiedenen die Erkenntnis des Diesseits
ab, logisch ganz und gar unrichtig.

~S3«

ZUR LEHRE DES HL. THOMAS VON WESENHEIT
UDN SEIN.

(Bemerkungen zu S. Thom. : In lib. Boethii De Hebd. lect. 2. [al. 1].)

(Fortsetzung von Bd. XVIII S. 396.)

Von DK. FRANZ ZIGON.

<X§>c

Nach dieser teilweisen Abschweifung wenden wir uns
wieder zur unsrigen Stelle und zwar zur Erforschung und
Bestimmung der Bedeutung jener Sätze: Jedes Einfache
uat das Sein und, was es ist, eins und dasselbe ; in jedem
Zusammengesetzten ist aber etwas anderes das Sein und
etwas anderes das Zusammengesetzte selbst, um so auch
den geringsten Zweifel inbetreff des strittigen Punktes
zu beheben.


	Die natürliche Erkenntnis der seligen nach S. Thomas von Aquin

