Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 19 (1905)

Artikel: Die naturliche Erkenntnis der seligen nach S. Thomas von Aquin
Autor: Feldner, Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762011

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die natiirliche Erkenntnis der Seligen. 27

DIE NATURLICHE FRKENNTNIS DER SELIGEN

NACH 8. THOMAS VON AQUIN,
Vox P. FR. GUNDISALV FELDNER,

MAGISTER S. TH., ORD. PRAED.
—p@e—-

1. Im 16. Band, 3. Heft des Philosophischen Jahrbuches
der Gorres-Gesellschaft bringt der Herausgeber desselben,
Herr Dr. Const. Gutberlet, einen SchluBartikel iiber die
natiirliche Erkenntnis der Seligen, den wir nicht unbe-
sprochen lassen diirfen. In diesem Artikel, vom Heraus-
geber des Philosophischen Jahrbuches, Herrn Dr. Const.
Gutberlet, selber verfaBt, wird die Behauptung ausge-
sprochen, dafi der hl. Thomas in der Lehre iiber die na-
turliche Erkenntnis der Seligen sich selber Widersprec_he,
und daf die Griinde, welche der Doctor Angelicus dies-
beziiglich anfithrt, mit seiner sonstigen Lehre ebenfalls im
Widerspruche stiinden. Das ist fiirwahr Grund genug, daB
wir die Angelegenheit genauer verfolgen; um so mehr,
als keiner der vielen Kommentatoren, die simtliche Werke
dr-fs hl. Thomas allseitig und auf das sorgfiltigste auf ihre
Richtigkeit gepriift haben, je auf diese Widerspriiche ge-
stoflen ist. Es erscheint darum mehr als sonderbar, daB
allen den gelehrten Méinnern der frithern Zeit dieser wich-
tige Umstand ganz und gar entgangen, und es erst dem
Herausgeber des Philosophischen Jahrbuches gelungen sein
sollte, hieriiber helles Licht zu verbreiten.

2. Der Verfasser stellt zunichst die Frage, welche
Objekte die Seele dort erkenne, welches die Ausdehnung
der Erkenntnis der abgeschiedenen Seele sei, und bemerkt
darauf, es miisse zugegeben werden, daB sie nicht gerade
alles Erkennbare umfasse, auch nicht der durch die selige
Anschauung gegebenen gleichkomme. Nach dem hl. Thomas
wiirde sie nicht einmal durch die ihr eingegossenen species
die Einzeldinge erkennen, sondern die Ideen wiirden wie
die Allgemeinbegriffe des Diesseits dieselben nur konfus
und ununterschieden darstellen. Nach dem hl. Lehrer sind
nimlich alle von den sinnlichen Vorstellungen abstrahierten
Begriffe universaler Natur; nur durch Verbindung der-
selben mit den Phantasmen, d. i. mit der individuellen Tat-
sache der sinnlichen Wahrnehmung und Abstraktion kann



28 Die natiirliche Erkenntnis der Seligen

ein Individuum erkannt werden; da aber im Jenseits dieses
Mittel der Individualisierung wegfillt, so miiten ihre na-
tirlichen Erkenntnisse sehr allgemeiner Natur und un-
bestimmt sein.

Doch wird diese Individualisierungstheorie nicht von
allen zugegeben, und behauptet Suarez, wie es scheint
mit Recht, da durch die Abstraktion auch die Einzel-
begriffe vom Verstande allein gebildet werden konnen.
Jedenfalls muB man dies fiir das Jenseits zugeben, wo
durch goéttlichen EinfluB der Wegfall der Sinnlichkeit er-
setzt werden mufl. Denn wenn dieser Einflull die Erkenntnis
ohne Sinnlichkeit {iberhaupt moglich machen kann, dann
auch inbezug auf die Einzelvorstellungen. Die Engel er-
kennen ja auch die Einzeldinge durch die ihnen ange-
borenen, eingegossenen species, also auch die nach Geistes-
weise erkennende Seele. Nun behauptet der hl. Thomas
allerdings, die species der Seele seien zu schwach, um
auch wie die englischen die unter dem Universalbegriffe
enthaltenen Einzeldinge zu erkennen; aber es ist einleuch-
tend, daB, wenn es iiberhaupt moglich ist, durch einge-
gossene Ideen Einzelnes zu erkennen, dann dies auch durch
die schwichsten, wenn auch weniger deutlich und in ge-
ringem Umfange moglich ist.

Auch Thomas gibt diese ’\Joghchkelt fiir die species
der Seelen zu: denn wenn auch nicht alles, so doch sehr
vieles Einzelne ldBt er durch jene Species die Seele er-
kennen: alles ndmlich, was sie friiher schon erkannte, oder
wofiir sie eine besondere Affektion hat, oder wozu sie eine
natiirliche Beziehung hat, oder worauf sie Gott hinrichtet.
Nun darunter kann man alle Einzeldinge und Ereignisse
subsumieren, die irgend welches Interesse fiir sie haben.
Was da noch iibrig bleibt, wird sie nicht erkennen, weil
sie es gar nicht ins aktuale Bewulitsein eingehen lassen
will, weil sie ,nichts davon wissen will“. — Mit dieser
vorgetragenen unbestreitbaren Lehre des hl. Lehrers steht
es nicht recht im Einklang, wenn er den Abgeschiedenen
die Kenntnis der diesseitigen Verhiéltnisse abspricht.
S. 271.

3. Es dridngt sich uns die Frage auf: ist diese vom
Verfasser vorgetragene Lehre in Wirklichkeit die ,unbe-
streitbare Lehre des hl. Thomas“? Diese Frage muf} leider
zum Teil verneint werden. Wenigstens in dieser Fassung
ist es sicher nicht die Lehre des hl. Thomas. Zufolge



nach S. Thomas von Aquin. 29

Seite 269 wiirde die Seele nach S. Thomas_ nicht einmal
durch die eingegossenen species die Einzeldinge erkennen,
weil diese species, wie die Allgemelnbegl*lffe des Diesseits,
die Einzeldinge nur konfus und ununterschieden darstellen.
Seite 270 dagegen erkennt die Seele d}m.zh eben diese
species alle Einzeldinge und Ereignisse, die irgend welches
Interesse fiir sie haben. Ausgenommen ist nur das, ywovon
sie nichts wissen will“. Das ist allerdings ein offener Wider-
spruch. Der Verfasser beruft sich auf die the_ologlsche
Summa: I p. q. 9. 89. a. 3. Allein, wer diesen Artikel auch
nur etwas genauer gelesen hat, der mub einfacl.l gestghen,
daB daselbst von der Erkenntnis der Einzeldinge tuber-
haupt gar nicht die Rede ist. Der englische Lehrer sp_rlcht
darin ausdriicklich von der Erkenntnis aller Naturdinge
durch die abgeschiedene Seele. Utrum anima separata omnia
naturalia cognoscat. Unter naturalia versteht S. Thomas
die Wesenheiten der sinnenfilligen Dinge, der Kdorper.
Es ist also hier die Rede von der Erkenntnis der Wesen-
heit der Naturdinge, der Korperwelt, und zwar aller
sinnenfilligen Dinge, omnia naturalia, keineswegs aber von
~ der Erkenntnis der Einzeldinge. Uber letztere handelt der
nichstfolgende Artikel, den auch unser Verfasser zitiert
als Beweis fiir seine zweite Behauptung. Diese nun lautet,
daB nach S. Thomas die Seele durch die eingegossene
species ,sehr vieles Einzelne“ erkenne, so dal man eigent-
Lich alle Einzeldinge und Ereignisse darunter subsumieren
onne.

4. Ferner ist es nicht richtig, daB nach der Lehre
des hl. Thomas ,ein Individuum® nur mit der individuellen
Tatsache der sinnlichen Wahrnehmung und Abstraktion
erkannt werden kénne. Das Individuum als solches bildet
kein Hindernis fiir die geistige Erkenntnis, sondern die
sinnenfilligen, stofflichen Eigenschaften dieses ,Indivi-
duums“., Die Behauptung des Verfassers ist also nur dann
richtig, wenn es sich um ein Individuum der Naturdinge,
der Korper handelt. Wenn Suarez behauptet, und nach
unserem Verfasser mit Recht, daBl durch Abstraktion auch
Einzelbegriffe vom Verstande allein gebildet werden kénnen,
so hat uns der Verfasser zu sagen vergessen, was er unter
dieser Abstraktion versteht, von wo diese Abstraktion aus-
geht: vom Gegenstande oder vom Phantasma; endlich, ob
diese Einzelbegriffe direkt oder auf reflexivem Wege ge-
bildet werden kénnen. Die Lehre des hl. Thomas 1dBt sich



30 Die natiirliche Erkenntnis der Seligen

demnach nicht so einfach mit den Worten: ,,durch Ab-
straktion kénnen vom Verstande allein auch die Einzel-
begriffe gebildet werden* als unrichtig abtun, so oft es
sich um einzelne Naturdinge als solche handelt. Davon
aber ist hier die Rede.

Indessen beschiftigt uns diese Angelegenheit hier nicht
weiter. Wir fragen jetzt nach der natiirlichen Erkenntnis
der abgeschiedenen Seelen. Die Behauptung des Verfassers
nun, nach dem hl. Thomas wiirde die Seele nicht einmal
durch die ihr eingegossene species die Einzeldinge er-
kennen, siindiget gegen die Logik, ist in sich nach dieser
Form unrichtig und durch den Verfasser selber spiter
widerlegt. Es ist logisch unerlaubt, zu schlieBen: die Seele
erkennt nicht alle Einzeldinge; also dann gar keine.

5. Nun behauptet der hl. Thomas allerdings, die spe-
cies der Seele seien zu schwach, um auch wie die eng-
lischen die unter dem Universalbegriffe enthaltenen Einzel-
dinge zu erkennen. — Wo lehrt der hl. Thomas das?
S. Thomas sagt, diese species seien zu schwach, um alle
Einzeldinge zu erkennen. Unser Verfasser aber liB8t ihn
lehren, sie seien zu schwach, um die Einzeldinge zu er-
kennen. Einige mulBl die Seele erkennen, wie wir noch
horen werden. Darum schliefit der Verfasser logisch un-
richtig. Der englische Lehrer will nichts anderes dartun,
als die Tatsache feststellen, dal die Erkenntnis der abge-
schiedenen Seele der Ausdehnung nach der Erkenntnis
des Engels nicht gleichkomme. Dies gilt inbezug auf alle
Wesenheiten sowohl, als auch hinsichtlich aller Einzel-
dinge der Naturkorper. Auch im 4. Artikel ist die Rede
von den Naturdingen, von den sinnenfélligen Einzel-
wesen. Es heillt doch ausdriicklich im 3. Artikel: angeli
autem per huiusmodi species cognoscunt cognitione perfecta
omnia naturalia (Wesenheiten); ferner im 4. Artikel: ani-
mae separatae cognoscunt aliqua singularia, sed non
omnia. Der Grund aber, warum die Erkenntnis der Seele
durch die species an Umfang und Ausdehnung jene der
Engel nicht erreicht, liegt klar auf der Hand. Die species
aller Wesenheiten und Individuen der Naturdinge sind
den Engeln bei der Erschaffung mitgeteilt worden,
weil ein anderer Weg fiir die natiirliche Erkenntnis ihnen
nicht offen steht. Darum muBte Gott beziiglich der Na-
turdinge diese species ihnen schon bei der Erschaffung
mitteilen. Fiir die Seele des Menschen an sich dagegen



nach S. Thomas von Aquin. 31

ist die Erkenntnis durch eingegossene species nicht eine
natiirliche, denn sie ist in der Lage, die Wesenheit der
Dinge durch die Abstraktion und die Emzel@nge durqh
die Sinne zu erkennen. Daher ist es ihr natirlich, mit
dem Leibe verbunden zu sein. Selbst fiir die abgeschie-
dene Seele ist demnach die Erkenntnis durch die von Gptt
mitgeteilten species nicht eine natiirliche, sondern eine
auBernatiirliche Erkenntnis. Ferner gehort es zu der
natiirlichen Vollkommenheit des Engels, daBi er alle
Gattungen, Arten und Einzelwesen der Naturdinge er-
kenne. Das ist bei der menschlichen Seele nicht der Fall.
Vielmehr will sie von manchen Dingen, wie der Verfasser
richtig bemerkt, ,gar nichts wissen®. Sie wiinscht also
gar nicht alle Einzeldinge, alle Individuen, auch.mcht
alle Wesenheiten zu erkennen. Das ist die ,unbestreitbare
Lehre“ des hl. Thomas an verschiedenen Stellen. Die ab-
geschiedene Seele wird demnach durch die species alles
dasjenige auf natiirliche Weise erkennen, worauf ihr na-
tiirliches Verlangen gerichtet ist. Considerandum est,
quod eo modo, quo aliquid est de perfectione naturae, eo
modo ad perfectionem intelligibilem pertinet. Singularia
namque non sunt de perfectione naturae propter se, sed
propter aliud, scilicet ut in eis salventur species, quas
natura intendit. Natura enim intendit generare hominem,
non hunc hominem, nisi inquantum homo non potest esse,
nisi sit hic homo. ... Unde et cognoscere species rerum
pertinet ad perfectionem intelligibilem, non autem cognitio
individuorum, nisi forte per accidens. Haec igitur per-
fectio intelligibilis quamvis omnibus substantiis intellec-
tualibus adsit, non tamen eodem modo . . . Sic igitur di-
cendum est, quod animae separatae naturali cognitione
in universali cognoscunt omnia naturalia, non autem spe-

cialiter unumquodque. QQ. disput. de anima a. 18. — Die
abgeschiedene Seele erkennt also auf natiirliche Weise im

allgemeinen die Wesenheiten aller Naturdinge, doch nicht
in der Art, daB sie die Wesenheit eines jeden Natur-
dinges fiir sich allein oder gesondert erkiinnte. Das
verlangt sie auch gar nicht. Ferner erkennt die Seele gar
viele einzelne Naturdinge, aber nicht alle, was ebenfalls
gar nicht ihr Wunsch ist. Animae separatae non solum
cognoscunt species, sed individua; non tamen omnia, sed
aligua. QQ. disput. de anima. a. 18 ad 7. — Circa sin-
gularium cognitionem aliter se habet intellectus angelicus,



32 Die natiirliche Erkenntnis der Seligen

et aliter animae separatae. Diximus enim in superioribus:
a. 18; quod efficatia virtutis intellectivae, quae est in an-
gelis, est proportionata universalitati formarum intelligi-
bilium in eis existentium. Et ideo per huiusmodi formas
universales cognoscunt omnia ad quae se extendunt. Unde
sicut cognoscunt omnes species rerum naturalium sub
generibus existentes, ita cognoscunt omnia singularia
rerum naturalium, quae sub speciebus continentur. KEffi-
catia autem virtutis. intellectivae animae separatae non
est proportionata universalitati formarum influxarum, sed
magis est proportionata formis a rebus acceptis. Propter
quod naturale est animae corpori uniri. Et ideo supra
dictum est, quod anima separata non cognoscit omnia
naturalia etiam secundum species determinate et com-
plete, sed in quadam universalitate et confusione. Unde
nec species influxae sufficiunt in eis ad cognitionem sin-
gularium, ut sic possint cognoscere omnia singularia,
sicut angeli cognoscunt. Sed tamen huiusmodi species
influxae determinantur in ipsa anima ad cognitionem
aliquorum singularium, ad quae anima habet aliquem
ordinem specialem, vel inclinationem, sicut ad ea quae
patitur, vel ad ea ad quae afficitur, vel quorum aliquae
impressiones et vestigia in ea remanent. Omne enim re-
ceptum determinatur in recipiente secundum modum reci-
pientis. Et sic patet quod anima separata cognoscit sin-
gularia, non tamen omnia, sed quasdam. QQ. disput.
de anima a. 20.

Der hl. Thomas gibt auch dariiber AufschluB, was diese
Seele durch ihre natiirliche Erkenntnis zu wissen wiinscht,
und anderseits, wovon sie ,nichts wissen will. Naturale
desiderium rationalis creaturae est ad sciendum omnia illa,
quae pertinent ad perfectionem intellectus. Et haec sunt
species et genera rerum, et rationes earum. ... Cognoscere
autem alia singularia, et cogitata et facta eorum,
non est de perfectione intellectus creati, nec ad hoc eius
naturale desiderium tendit. Nec iterum cognoscere
illa, quae nondum sunt, sed fieri a Deo possunt. Summa
theol. 1. p. q. 12. a. 8. ad 4. -- Daraus ergibt sich die
vollige Unrichtigkeit der SchluBfolgerung, welche unser
Verfasser kurz mit den Worten zieht: ,Die Engel erkennen
ja auch die Einzeldinge durch die ihnen angeborenen, ein-
gegossenen species, also auch die nach Geistesweise er-
kennende Seele“. Dieser SchluBl ist aus mehr als einem



nach S. Thomas von Aq_uin. 33

—

Grunde durchaus falsch. Denn der Verfasser stellt die ftb-
geschiedene Seele auf eine und dieselbe S@ufe der natux:-
lichen Vollkommenheit mit dem Engel inbezug auf die
natirliche Erkenntnisweise, folgerichtig flann quch hin-
sichtlich des natiirlichen Seins. Operari sequitur esse,
et modus operandi modum essendi. ,,Nach Geisterweise er-

kennen berechtigt logisch durchaus nicht zu der nédm-
lichen Ausdehnung.

6. Die Ansicht des Verfassers (S. 271), daB die abge-
schiedene Seele die Engel nicht bloB erkennen, sondern
Schauen werde, ist nicht die Lehre des hl. Thomas. Das

ort ,schauen“ im Sinne des englischen Lehrers bedeutet:
nvidere facie ag faciem“, wie wir es von Gott als Gegen-
stand der Seligkeit aussagen. Es wiirde also besagen, dafl
die Seele den Engel ganz und gar erkennt mit allem, was
et ist, und was sich in ihm befindet. Das ist aber durch-
aus nicht richtig, wie folgende Einwiirfe und Antworten
Im hl. Thomas beweisen. Obiectio: anima separata in-
telligit substantias separatas. Sed in substantiis separatis
Sunt species omnium naturalium. Ergo anima separata
€ognoscit omnia naturalia. — Responsio: ad primum in
contrarium dicendum, quod anima separata non perfecte
comprehendit substantiam separatam. Et ideo non oportet
quod cognoscat omnia, quae in ipsa sunt per similitudi-
nem.  QQ. disput de anima a, 18. ad 1. in contr. — Ob-
lectio: anima Separata cognoscit substantiam separatam
inquantum est intelligibilis. Sed sicut est intelligibilis sub-
Stantia separata, ita et species in intellectu eius existens.
Ergo anima separata non solum intelligit substantiam
Separatam, sed etiam species intelligibiles in ipsa exi-
stentes. — Responsio: ad tertium dicendum quod species
quae sunt in intellectu angeli sunt intelligibiles intellectui
eius, cuius sunt formae, non tamen intellectui animae se-
paratae. ibid. Vgl. daselbst: ad 4, 5, 7. Aber noch an
vielen anderen Stellen erklirt der hl. Thomas ausdriicklich,
daB die abgeschiedene Seele die Engel nur unvollkom-
men erkenne. Die unvollkommene Erkenntnis indessen
vertragt sich nicht mit dem ,Schauen“. Unter letzterem
verstehen wir die méglichst vollkommene Erkenntnis, wih-
Tend die Erkenntnis der Seele inbezug auf die Engel nicht
jene Vollkommenheit erreicht, mit welcher sie die anderen
abgeschiedenen Seelen erkennt. Vgl. Summa th. 1. p. q. 89.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIX, 3



34 Die natiirliche Erkenntnis der Seligen

a.2—a. 3. ad 1, ad 2—3. p. q. 11. a. 1. ad 2. — QQ. disput.
de anima. a. 17.

7. Mit der ,junbestreitbaren® Lehre des hl. Lehrers
stehe es nun, meint unser Verfasser, nicht recht im Ein-
klang, wenn er den Abgeschiedenen die Kenntnis der dies-
seitigen Verhidltnisse abspricht. Und warum? Denn
es kann doch die abgeschiedene Seele in der ganzen Welt
kaum etwas mehr interessieren als das Los der Hinter-
bliebenen; ja die im Leben erworbene Kenntnis der indi-
viduellen Verhiltnisse schlieit sogar die Kenntnis vom
Diesseits auch im Jenseits ein (S. 272).

8. Wir begreifen unbedingt nicht, wieso hier in der
Lehre des hl. Thomas ein Einklang nicht bestehen kénne.
Denn zunichst hat der englische Lehrer in den friitheren
Artikeln von der Erkenntnis der abgeschiedenen Seele in-
bezug auf die Naturdinge, Naturkorper gesprochen; jetzt
im Artikel 8 redet er von den menschlichen Handlungen.
Friither hat der Heilige dargetan, daBl die Seele nicht alle
Wesenheiten und nicht alle Individuen der Naturdinge
erkenne, wohl aber sehr viele. Der englische Lehrer
fithrt auch die Griinde an, warum die Seele sehr viele
Einzeldinge erkenne, und was alles sie erkenne: namlich
alles, was sie friiher schon erkannte, das, wofiir sie eine
besondere Affektion hat, das, wozu sie eine natiirliche
Beziehung unterhilt, das, was in ihr eine Spur zuriick-
gelassen hat, endlich das, worauf sie Gott hinordnet. Leugnet
nun der hl. Thomas das alles hier im Artikel 82 Nein,
mit keinem Worte. Was meint aber dann S. Thomas, wenn
er bestreitet, da die abgeschiedene Seele wisse, was hier
auf Erden geschieht? Wir werden mehrfach unterscheiden
miissen. Was alles wiinscht die menschliche Seele, sei es
die hier auf Erden, sei es die abgeschiedene, von Natur
aus zu wissen, mit der natiirlichen Erkenntnis zu er-
reichen? worauf richtet sich ihr natiirliches Verlangen?
Diese Frage hat der hl. Thomas bereits friither beantwortet.
Obiectio: rationalis creatura omnia naturaliter scire desi-
derat. Si igitur videndo Deum non omnia sciat, non quie-
tatur eius naturale desiderium; et ita videndo Deum non
erit beata. Quod est inconveniens. Videndo igitur Deum
omnia scit. — Responsio: dicendum quod naturale desi-
derium rationalis creaturae est ad sciendum omnia illa,
quae pertinent ad perfectionem intellectus. Et haec sunt
species et genera rerum, et rationes earum, quae in Deo



nach S. Thomas von Aquin. 39

videbit quilibet videns essentiam divinam. Cognoscere
autem alia singularia, et cogitata et facta eorum, non est
de perfectione intellectus creati, nec ad hoc naturale eius
desiderium tendit. Nec iterum cognoscere illa, quae non-
dum sunt, sed fieri a Deo possunt. Si tamen solus Deu_s
videretur, qui est fons et principium totius esse .et veri-
tatis, ita repleret naturale desiderium sciendi, quod
nihil aliud quaereretur, et beatus esset. Unde dieit
Augustinus, Confess. V. cap. 4, infelix homo qui scit omnia
illa (sc. creaturas), te autem nescit; beatus autem qui te
scit, etiam si illa nesciat. Qui vero te et illa novit, non
propter illa beatior est, sed propter te solum beatus.
Summa th. 1. p. q. 12. a. 8 ad 4.

Wir werden also dem Verfasser, der meint: ,Es kann
doch die abgeschiedene Seele in der ganzen Welt kaum
etwas mehr interessieren als das Los der Hinterbliebenen®,
zu allererst mit dem hl. Thomas antworten: Sie irren sich,
Herr Verfasser. Die abgeschiedene Seele interessiert zu-
nidchst einzig und allein die Anschauung Gottes, die visio
beatifica, sonst nichts. Besitzt sie diese, so ist ihr natux:-
liches Verlangen vollkommen gestillt. Mehr wiinscht sie
von Natur aus nicht zu wissen, gesetzt den Fall, daB
sie wirklich nichts anderes kennen kdnnte, was ja nicht
zutrifft.

9. Der vorhin angefiihrte Satz des Verfassers kann
nun auch den Sinn haben, daB die abgeschiedene Seele
sich um das kiinftige Los der Hinterbliebenen interessiere.
Diesbeziiglich erklirt der hl. Thomas, daB weder die Engel,
noch die abgeschiedene Seele das Zukiinftige als solches
zu erkennen vermdgen. Denn das Zukiinftige hat jetzt
noch kein aktuelles Sein, ist somit iiberhaupt nicht er-
kennbar, auller in der Ursache. Sprechen wir nun vom
»los der Hinterbliebenen“, so liegt es auf der Hand, daB
dieses ,Los“ eine durchaus freie, also kontingente Ur-
sache hat. Somit ist es auch fiir die abgeschiedene Seele
in seiner Ursache nicht erkennbar, und dies so wenig,
wie fiir den Engel. Futura quae distant secundum tem-
pus, non sunt entia in actu. Unde in seipsis non sunt
cognoscibilia. Quia sicut aliquis deficit aliquid ab entitate,
ita deficit a cognoscibilitate. Summa theol. 1. p. q. 89.
a. 7 ad 3. — Ad quartum dicendum, quod neque angeli
omnia futura contingentia cognoscunt. Per species enim
influxas singularia cognoscunt, inquantum participant

3*



36 Die natiirliche Erkenntnis der Seligen

speciem. Unde futura quae nondum participant speciem,
inquantum futura sunt, ab eis non cognoscuntur, sed solum
inquantum sunt in praesentia in suis causis. QQ. disput.
de anima a. 20 ad. 4. Vgl Sent. 4. d. 50. q. 1. a. 4 ad 4.

10. Oder meint der Verfasser mit dem ,LLos der Hinter-
bliebenen“ das Gnadenleben, die Heiligung, Auserwéahlung
usw.? In diesem Sinne kann die abgeschiedene Seele na-
tirlicherweise nichts erkennen. Das Gebiet der Uber-
natur, der Gnade, gehort einer hoheren Ordnung an, ent-
zieht sich also der natiirlichen Erkenntnis eines jeden
Geschopfes, selbst des Engels. Zudem héngt das ,Los der
Hinterbliebenen* in diesem Sinne einzig und allein vom
Willen Gottes ab, den keine Kreatur durch ihre natiir-
liche Erkenntnis zu erfassen vermag. In angelis est
cognitio duplex. Una quidem naturalis, secundum quam
cognoscunt rectum per essentiam suam, tum etiam per
species innatas. Et hac cognitione mysteria gratiae an-
geli cognoscere non possunt. Haec enim mysteria ex pura
Dei voluntate dependent. Si autem unus angelus non
potest cognoscere cogitationes alterius ex voluntate eius
dependentes, multo minus potest cognoscere ea, quae ex
sola Dei voluntate dependent. Et sic argumentatur apo-
stolus 1. Cor. 2. 2: quae sunt hominis, nemo novit nisi
spiritus hominis, qui in eo est. Ita et quae sunt Dei, nemo
novit, nisi Spiritus Dei. Summa th. 1, p. q. 57. a. 5.

11. Dasselbe gilt nun auch beziiglich der Gedanken
und Akte des Willens der ,Hinterbliebenen“. Obgleich
diese Gedanken und Willensakte an und fiir sich die na-
tirliche Ordnung nicht iibersteigen, so sind sie doch fiir
die natiirliche Erkenntnis der abgeschiedenen Seele und
auch des Engels unzuginglich. In dieser Beziehung ge-
horen sie ebenfalls zu der hoheren Ordnung. Alio modo
possunt cognosci cogitationes, prout sunt in intellectu; et
affectiones, prout sunt in voluntate. Et si¢c solus Deus
cogitationes cordium, et affectiones voluntatum cognoscere
potest. Cuius ratio est, quia voluntas rationalis creaturae
soli Deo subiacet; et ipse solus in eam operari potest, qui
est principale eius obiectum, ut ultimus finis. ... Et ideo
ea quae in voluntate sunt vel quae ex voluntate sola de-
pendent, soli Deo sunt nota. Manifestum est enim, quod
ex sola voluntate dependet, quod aliquis actu aliqua con-
sideret; quia cum aliquis habet habitum scientiae, vel
species intelligibiles in eo existentes, utitur eis cum vult.



nach S. Thomas von Aquin. ° 37

Et ideo dicit Apostolus 1. Cor. 2. 2, quod quae sunt ho-
minis, nemo novit, nisi spiritus hominis, qui in ipso est.
Summ. th. 1. p. q. 57. a. 4. .

12. Fassen wir nun alles das kurz zusammen, was die
abgeschiedene Seele natiirlicher weise erkennt, und was
sie nicht erkennt: .

a) Die abgeschiedene Seele erkennt naturgemif
alle Gattungen, Arten und Krifte, die ganze Ordnung des
Universums: kurz alles das, was wir hier auf Erden .dl}rch
Studium uns erwerben wollen. Quia vero visio divinae
Substantiae est ultimus finis cuiuslibet intellectualis- sub-
stantiae; omnis autem res, cum pervenerit ad ultimum
finem, quiescit appetitus eius naturalis; oportet quod
appetitus naturalis substantiae intellectualis divinam sub-
stantiam videntis omnino quiescat. Est autem appetitus
naturalis intellectus, ut cognoscat omnium rerum genera,
et species, et virtutes, et totum ordinem universi: quod
demonstrat humanum studium ergo singula praedictorum.
Quaelibet igitur divinam substantium videntium cognoscit
omnia supradicta. Summa contr. gent. lib. 3. cap. 59.
Vgl. das. 3. Beweis. .

b) Die abgeschiedene Seele erkennt durch ihre na-
tirliche Auffassung alles, was zur Vollkommenheit des
Universums gehort. Das sind aber wesentlich die Arten
der Naturdinge und das Einzelne. Quaelibet videns divi-
nam substantiam in ipsa divina substantia cognoscat omnia
ad quae se extendit sua capacitas naturalis. Capacitas
autem naturalis cuiuslibet intellectus se extendit ad cog-
noscenda omnia genera, species et ordinem rerum. Haec
igitur quilibet Deum videntium in substantia divina cog-
noscet. Si autem praemissa diligenter considerentur, patet,
quod quodammodo videntes divinam substantiam omnia
vident; quodammodo vero non. Si enim per omnia illa
intelligantur, quae ad universi perfectionem pertinent,
manifestum est ex dictis quod, videntes divinam substan-
tiam, omnia vident, ut rationes modo inductae ostendunt.
Cum enim intellectus sit quodammodo omnia quaecunque
ad perfectionem universi pertinent, omnia etiam pertinent
ad perfectionem esse intelligibilis. Propter quod secundum
Augustinum super genes. ad litter. quaecunque facta sunt
per Dei verbum, ut in prima natura subsisterent, fiebant
etiam in intelligentia angelica, ut ab angelis intelligerentur.
De perfectione autem naturalis esse sunt naturae specierum



38 Die natiirliche Erkenntnis der Seligen

et earum proprietas, et virtutes; ad naturas enim specierum
intentio naturae fertur. Individua enim sunt propter spe-
ciem. Pertinet igitur ad perfectionem intellectualis sub-
stantiae, ut omnium speciarum naturas, et virtutes, et
propria accidentia cognoscat. Per cognitionem autem na-
turalium specierum et individua sub speciebus huiusmodi
existentia cognoscuntur ab intellectu Deum vidente, ut ex
his quae dicta sunt supra de cognitione Dei et angelorum
potest esse manifestum. ibidem.

c) Die abgeschiedene Seele erkennt nicht alles, was Gott
selber erkennt: z. B. das, was Gott tun kann, aber weder
tut, noch je tun wird. Si autem per omnia intelligantur
omnia, quae Deus suam essentiam videndo cognoscit, nullus
intellectus creatus omnia in Dei substantia videt, ut su-
perius ostensum est. Hoc autem considerari potest quan-
tum ad plura. Primo quidem quantum ad ea quae Deus
facere potest, sed nec facit, nec facturus est unquam.
Omnia enim huiusmodi cognosci non possunt, nisi eius
virtus comprehenderetur. Quod non est possibile alicui
intellectui creato. — ibid.

d) Die abgeschiedene Seele erkennt nicht alle die
Griinde, weshalb die Dinge hier auf Erden geworden und
so geordnet sind. Um alles das zu erkennen, miilite die
Seele den Zweck Gottes voll begreifen und dadurch die
Giite Gottes allseitig, komprehensiv erfassen, was kein
geschaffener Verstand imstande ist. Secundo quantum ad
rationes rerum factarum, quas omnes cognoscere non po-
test intellectus, nisi divinam bonitatem comprehendat.
Ratio enim cuiuslibet rei factae sumitur ex fine quem
faciens intendit. Finis autem omnium a Deo factorum
divina bonitas est. Ratio igitur rerum factarum est, ut
divina bonitas diffundatur in rebus. Siec igitur aliquis
omnes rationes rerum creatarum cognosceret, si cognosceret
omnia bona, quae in rebus creatis secundum ordinem di-
vinae sapientiae provenire possunt. Quod esset divinam
bonitatem et etiam sapientiam comprehendere; quod nullus
intellectus creatus potest. — ibid.

e) Weiter vermag die abgeschiedene Seele nichts von dem
zu erkennen, was vom Willen Gottes allein abhingt, wie
z. B. die Vorherbestimmung, Auswahl, Rechtfertigung usw.
Tertio quantum ad ea, quae ex sola Dei voluntate depen-
dent, sicut praedestinatio, electio et iustificatio et huius-
modi, quae ad sanctificationem pertinent creaturae. — ibid.



nach S. Thomas von Aquin. 39

f) Die abgeschiedene Seele erkennt im allgemeinen
nicht die Gedanken und Akte des Willens der Menschen
hier auf Erden, weil diese vom Willen des Menschen selber
abhéngig sind und dadurch der natiirlichen Ordnung ent-
zogen werden. Vgl. QQ. disput. de veritate q. 8. a. 13. —
QQ. disput. de daemonibus a. 8. .

g) Die abgeschiedene Seele, welche bereits zur An-
schauung Gottes gelangt ist, erkennt alles, was gegen-
wirtig hier auf Erden geschieht, weil diese anntms Zu
ihrer natiirlichen Vollkommenheit gehort. Diese Seele
ist ja Mitarbeiterin am Reiche Gottes. In diesem Sinne
ist die abgeschiedene Seele den Engeln gleichgestellt. M_agls
autem videtur secundum sententiam Gregorii, quod animae
sanctorum Deum videntes omnia praesentia quae hic agun-
tur cognoscant. Sunt enim angelis aequales: de quibus
etiam Augustinus asserit quod ea, quae apud vivos aguntur,
non ignorant. Sed quia sanctorum animae sunt perfec-
tissime iustitiae divinae coniunctae, nec tristantur, nec
rebus viventium se ingerunt, nisi secundum iustitiae di-
vinae dispositio exigit. Summa th. 1. p. q. 89. a. .8. Sed
unusquisque beatus tantum de aliis rebus necessarium est,
ut in essentia divina videat, quantum perfectio beatitudinis
requirit, ut homo habeat quidquid velit, nec aliquid in-
ordinate velit. Hoc autem recta voluntate quilibet vult,
ut ea, quae ad ipsum pertinent, cognoscat. Unde cum
nulla rectitudo sanctis desit, volunt cognoscere ea, quae
ad ipsos pertinent. Et ideo oportet ut ea in Verbo cog-
noscant. Hoc autem ad eorum gloriam pertinet, quod
auxilium indigentibus praebeant ad salutem. Sic enim
Dei cooperatores efficiuntur, quo nihil est divinius, ut
Dionysius dicit. Unde patet, quod sancti cognitionem ha-
bent eorum, quae ad hoc requiruntur. Et sic manifestum
est quod in Verbo cognoscunt vota, et orationes, et devo-
tiones hominum, qui ad eorum auxilium confugiunt. Sent. 4.
d. 45. q. 3. a. 1. — Vgl. Sent. 4. d. 50. q. 2. a. 4. qu. 1
ad 1. — QQ. disput. de veritate q. 8. a. 11 ad 2.

h) Die abgeschiedene Seele im Himmel erkennt durch
Offenbarung Gottes alles, was hier auf Erden geschieht,
selbst die Gedanken und Herzenswiinsche. Dies aber
nicht deshalb, damit ihre Seligkeit vollkommen werde,
sondern weil ihr Amt das notwendig macht. Mortul ea
quae in hoc mundo aguntur, considerata eorum naturali
conditione, non cognoscunt, et praecipue interiores motus



40 Die natiirliche Erkenntnis der Seligen

cordis. Sed beatis, ut Gregorius dicit, XII. Moral. cap. 14,
in Verbo manifestatur illud, quod decet eos cognoscere de
eis, quae circa nos aguntur, etiam quantum ad interiores
motus cordis. Maxime autem excellentiam eorum decet,
ut cognoscant petitiones ad eos factas vel voce, vel corde.
Et ideo petitiones quas ad eos dirigimus Deo manifestante
cognoscunt. Summa 2. 2. q. 83. a. 4 ad 2. -—— Quamvis
nulla cognitio creaturae de substantia sit beatitudinis quasi
beatificans, tamen aliqua creaturae cognitio pertinet ad
beatitudinem quasi necessaria ad aliquem actum beati;
sicut ad beatitudinem angeli pertinet, ut cognoscat omnes
qui suo officio committuntur: et similiter ad sanctorum
beatitudinem pertinet, ut cognoscant eos, qui eorum bene-
ficia implorant, vel etiam ad alias creaturas de quibus
laudare debent Deum. QQ. disput. de veritate q. 8. a. 4.
ad 12.

13. Die scheinbare Berechtigung des Vorwurfes der
Inkonsequenz, welchen der Verfasser dem hl. Thomas ma-
chen zu miissen glaubt auf Grund des Artikels 8, vgl.
S. 271, bezieht sich also eigentlich nur auf jene abge-
schiedene Seele, welche noch nicht in den Himmel ein-
gegangen ist, oder wie z. B. die der ohne hl. Taufe ver-
storbenen Kinder, welche niemals zur Seligkeit gelangen
wird. Allein wir miissen diese Berechtigung, gerade auf
den genannten Artikel 8 gestiitzt, als eine ,,nur scheinbare*
erkliren. Vergessen wir zunichst nicht das Gestdndnis
des Verfassers S. 269, dall die natiirliche Erkenntnis der
abgeschiedenen Seele ,nicht gerade alles Erkennbare um-
fasse“. Im Artikel 8 nun spricht der hl. Thomas ausdriick-
lich von der natiirlichen Erkenntnis: ,secundum natu-
ralem cognitionem, de qua nunc hic agitur®“. Weiter macht
der englische Lehrer auf die im Artikel 4 erwihnten Aus-
nahmen aufmerksam, die auch der Verfasser kennt. Ja,
der Verfasser selber bemerkt: ,Was da noch iibrig bleibt,
wird die Seele nicht erkennen, weil sie es gar nicht ins
aktuale BewuBltsein eingehen lassen will.“ Ferner bemerkt
der hl. Thomas im Artikel 8 auf den ersten Einwurf: die
Seelen der Verstorbenen konnten ebensogut besorgt sein
um die Angelegenheiten der Lebenden, ohne indessen deren
Stand zu kennen, wie wir besorgt sind um die Verstor-
benen, fiir sie beten usw., ohne deren Zustand zu kennen.
Dazu kommt, erklirt der englische Lehrer, daB die Seelen
die Dinge dieser Erde zu erkennen in der Lage sind durch



nach S. Thomas von Aquin. 41

andere Seelen, welche in der Ewigkeit ankommen, oder
durch die Engel, die bdsen Geister, oder endlich dprch
eine Offenbarung Gottes. Ist denn in Anbfatracht _aller Q1eser
Moglichkeiten, die S. Thomas ausdriicklich zugibt, die Be-
hauptung des Verfassers, der englische Lehl.'ey spreche
den Abgeschiedenen die Kenntnis der diesse'ltlg-en Ve}'-
hiltnisse ab, wirklich eine richtige, und eine im heil.
Thomas selber begriindete? Der Vorwurf des Verf_assers
kann sich inbezug auf die natiirliche Erkennt:.ms der
Verstorbenen, nach den genannten Ausnahmen, .hochs.tens
nur noch auf das erstrecken, was ,da noch iibrig gleibt®.
Das aber erkennt die Seele nicht, weil sie ,nichts davon
wissen will¥,

Der englische Lehrer selber weist einigemal nicht un-
deutlich auf diesen Umstand hin. So bemerkt er an einer
Stelle, der Grund, warum die Seele im Fegefeuer nichts
von den ndiesseitigen Verhdltnissen® wisse, liege in (_1911
groBen Schmerzen, welche diese Seele daselbst erleldg.
Quamvis aliquae animae defunctorum in suis receptaculis
existentes ea quae hic aguutur ignorant, non tamen hoc
contingit propter localem distantiam, sed propter aliquam
causam, utpote quia afficiuntur vehementer ad ea, quae
in illis receptaculis patiuntur; vel etiam quia influentia
superioris substantiae, quamvis eas perficiat ad aliqua
cognoscenda, non tamen ad omnia, sed ad illa tantum,
quae ei secundum modum suum competunt. Sent. 4. d. 50.
q. 1. a. 4 ad 1. — Aber selbst die armen Seelen im Fege-
feuer wissen gar wohl um die ,diesseitigen Verhaltnisse®,
weil sie uns bitten, daB wir ihnen durch Gebete zu Hilfe

kommen. Nisi scirent se liberandos, suffragia non peterent,
quod frequenter faciunt. Sent. 4. d. 21. q. 1. a. 1. q. 4. —

Anderswo beruft sich der hl. Thomas darauf, da die ab-
geschiedene Seele ihren Willen der Gerechtigkeit Gottes
-auch inbezug auf den gewollten Gegenstand vollkommen
unterworfen hat, somit auch ganz und gar zufrieden ist,
wenn sie nur weifl, daB Gottes Wille iiberall geschieht.
Dies gilt selbst von den Heiligen im Himmel. Animae
sanctorum habent voluntatem plenarie conformem volun-
tati divinae, etiam in volito. Et ideo quamvis affectum
caritatis ad proximum retineant, non tamen eis aliter
auxilium ferunt, quam secundum quod per divinam ju-
stitiam vident esse dispositum. Sent. 4. d. 45. q. 3. a. 1
ad 3..— Selbstverstiindlich ist hier immer die Rede von



42 Die natiirliche Erkenntnis der Seligen

der natiirlichen Erkenntnis der abgeschiedenen Seele.
Um diese allein fragen wir.

Wenn also unser Verfasser ausruft: ,Es kann doch
die abgeschiedene Seele in der ganzen Welt kaum etwas
mehr interessieren als das Los der Hinterbliebenen®, so
hiitte er diesen Satz doch auch beweisen sollen. Mit einer
bloBen Behauptung ist der Wahrheit nicht gedient. Ferner
hatte der Verfasser dartun sollen, dafl nach dem hl. Thomas
der abgeschiedenen Seele die Kenntnis des Loses der
,Hinterbliebenen“ mangelt. Weiter wire es seine Pflicht
gewesen, zu beweisen, dall der abgeschiedenen Seele die
natiirliche Erkenntnis dieses Loses notwendig sei, weil
ihr ein anderer Weg, zur Kenntnis der Dinge dieser Welt
zu kommen, nicht offen steht.

Was den ersten Punkt betrifft, so hat uns der heil.
Thomas bereits gesagt, daB die abgeschiedene Seele im
Himmel an und fiir sich genommen, nicht das mindeste
Interesse hat, alle Geschopfe dieser Welt zu kennen. Denn
ihr Verstand wird dadurch nicht vollkommener, wenn sie
nur Gottes Wesenheit schaut. Eine jede andere Erkenntnis
miite sich ja doch wieder auf die Anschauung Gottes
als ihr Ziel beziehen. Daher wird alles und jedes Ver-
langen der Heiligen durch die Anschauung Gottes gestillt.
Quando potentia passiva est perfectibilis pluribus per-
fectionibus ordinatis, si perfecta sit sua ultima perfectione,
non dicitur imperfecta etiamsi aliquae dispositiones prae-
cedentes ei desint. Omnis autem cognitio, qua intellectus
creatus perficitur, ordinatur sicut ad finem, ad Dei cog-
nitionem. Unde videns Deum per essentiam, etiamsi nihil
aliud cognosceret, perfectum intellectum haberet. Nec est
perfectior ex hoc quod aliquid aliud cum ipso cognoscit,
nisi quatenus ipsum plenius videt. Sent. 4 d. 4Y. q. 2.
a. 5 ad 5. — Sanctorum desiderium, quo omnia scire de-
siderant, implebitur ex hoc solum, quod Deum vide-
bunt; sicut desiderium eorum, quo omnia bona habere
cupiunt, implebitur in hoec, quod Deum habebunt. Sicut
enim Deus in hoc quod habet perfectam bonitatem sufficit
affectui, et eo habito omnia bona quodammodo habentur,
ita eius visio sufficit intellectui: Ioan. 14, 8: Domine
ostende nobis Patrem, et sufficit nobis. — ibid. ad 7. —
Vgl. QQ. de veritate q. 8. a. 4 ad 13. Es steht also durch-
aus nicht ohne weiters fest, dafl ,,doch die Seele in der
ganzen Welt kaum etwas mehr interessieren kann als das



nach S. Thomas von Aquin. 43

Los der Hinterbliebenen*. Geschieht es ja doch auch schon
hier auf Erden, daB Menschen in der hti(.:hsten; Kontem-
plation, in der Ekstase, nichts von allen, nicht einmal von
sich selber wissen, also die ganze Welt vergessen. So
erklirt der hl. Paulus (2. Kor. 12, 2), er wisse nicht, ob
er im Leibe oder auBerhalb des Leibes in den dritten
Himmel entriickt wurde. Vgl S. Thomas: Summ. th. 2. 2.
q. 175. — QQ. disput. de veritate q. 13. 9. 5. _

Eine Schwierigkeit konnten in dieser Beziehung nur
die Seelen der ungetauften Kinder und jene der Ver-
dammten bieten. Allein hinsichtlich der ungetauften Kinder
lehrt der hl. Thomas ausdriicklich, daB sie allles das er-
kennen, was der Mensch uberhaupt auf natiirlieche Weise
zu erkennen vermag, und noch manches andere dazu. Vgl

Sent. 2. d. 33. q. 2. a. 2. — QQ. disput. de malo q. 5. a. 3.
— Auch den Seelen der Verdammten fehlt es durchaus

nicht an der notigen natiirlichen Erkenntnis, wie der eng-
lische Lehrer an vielen Stellen nachweist. Vgl. Sent. 4.
d. 50. q. 2. a. 2. — Sent. 4. d. 43. q. 1. a. 5. — Uber die Er-
kenntnis der armen Seelen im Fegefeuer hat uns S. Thomas
schon frither unterrichtet.

Hinsichtlich des zweiten Punktes hebt ja der eng-
lische Lehrer eigens hervor, daB die abgeschiedene Seele
alles das erkenne, wozu sie eine besondere Neigung oder
Affektion hat, wozu sie in einer natiirlichen Beziehung
steht. Das sind aber ohne Zweifel die ,Hinterbliebenen®
Darum bemerkt S. Thomas auch einmal, man miisse sichern
Glaubens sein, daB die Heiligen im Himmel viel Gutes
fiir ihre Nebenmenschen, bei Gott fiirbittend, bewirken.
Et tamen credendum est, quod (animae sanctorum) multum
proximas iuvent, pro eis apud Deum intercedendo. Sent. 4.
d. 45, q. 2. a. 1 ad 3. — Im Einwurf, auf welchen hier
der englische Lehrer antwortet, ist die Rede von Ver-
wandten und Freunden, also gewiBl von ,Hinterbliebenen“.
S. Thomas ist nicht im Zweifel dariiber, daB die Heiligen
alles das erkennen, wozu sie eine Beziehung haben. Nulli
intellectui beato deest, quin cognoscat in Verbo omnia
quae ad ipsum spectant. Summ. th. 3. p. q. 10. a. 2. Diese
Beziehung aber unterhalten sie zunichst zu den ,Hinter-
bliebenen”, dann aber auch zu andern Menschen, denn sie
sind Mitarbeiter Gottes. Sancti agnoscunt in Verbo
Omnia, quae ad eorum gloriam pertinent. Et quia ad
Inagnam eorum gloriam est, quod alios iuvare possunt,



44 Die natiirliche Erkenntnis der Seligen

quasi Dei cooperatores existentes, ideo statim in verbo
vident vota eorum, qui eos interpellant. Sent. 4. d. 15.
q. 4. a. 5 ad 3. — Vgl Sent. 4. d. 50. q. 2. a. 4 qu. 1 ad 1.

Damit ist der dritte Punkt auch schon beantwortet.
Es ist gar nicht notwendig, dal die abgeschiedene Seele
durch die natiirliche Erkenntnis alles erfasse und wisse,
weil es noch mehrere andere Wege gibt, die zur erforder-
lichen Erkenntnis fiihren. Auf diese verschiedenen Wege
weist der hl. Thomas fortwidhrend hin. Von einem Mangel
an Einklang in der Lehre des hl. Thomas kann somit
nicht die Rede sein. Man darf offenbar nicht einen ein-
zigen Artikel irgendwo herausgreifen, man muB seine
Lehre im ganzen studieren, und der Widerspruch ver-
schwindet sofort von selbst.

14. Der Verfasser geht aber noch einen Schritt weiter
und behauptet, daB die Griinde, welche der hl. Thomas
selbst beriihrt, eher das Gegenteil beweisen und mit seiner
sonstigen Lehre im Widerspruche stinden. Diese Griinde
des englischen Lehrers sind, selbstverstindlich im Sinne
unseres Verfassers, dafiir von S. Thomas beigebracht, um
zu beweisen, daB die Abgeschiedenen von den diessei-
tigen Verhiltnissen nichts wissen. Also hdren wir,
was unser Verfasser gegen die Griinde des englischen
Lehrers einzuwenden weil}.

Der hl. Thomas hat sich zu dieser Annahme — da8
den Abgeschiedenen die Kenntnis der diesseitigen Ver-
hédltnisse abzusprechen sei — offenbar durch die Auk-
toritit des hl. Augustinus und Gregorius verleiten lassen
(S. 272). Warum die Griinde des hl. Thomas eher das
Gegenteil beweisen und mit seiner sonstigen Lehre in
Widerspruch stehen, wird so bewiesen: ,,S. Thomas erklirt,
daB die Seelen dem Reiche der Geister angehdren; die
Geister wissen aber, was hier vorgeht, denn ihre Erkenntnis
ist auch auf das einzelne gerichtet und wird durch lokale
Entfernung nicht behindert. Wer sagt uns denn auch,
daB die Abgeschiedenen so streng vom Diesseits geschieden
sind? Wo der Aufenthalt der seligen Geister ist, wissen
wir nicht: es entspricht aber mehr dem Gefiihle der
Christen und der Heiligen, ihn uns recht nahe, als in
weiter Ferne und Isolierung zu denken. Es ist auch fiir
ein religioses Leben ersprieBlicher, die jenseitige Welt in
engster Verbindung mit der diesseitigen sich vorzustellen,
worauf ja die Gemeinschaft der Heiligen, welche die



nach S. Thomas von Aquin. 45

Offenbarung lehrt, der Schutz der Engel ausdriicklich
hinweist. Sollte Gott die abgeschiedenen Seelen, die voll-
endeten Seligen so hermetisch von uns abgesperrt haben,
daB sie nichts von den Ihrigen direkt erfahren konnen,
wihrend er doch den Teufeln gestattet, vor dem letz_ten
Gerichte auBerhalb der Holle auf Erden umherzuschweifen
und in die menschlichen Verhiltnisse sich zu mischen.?
Fiir eine solche Isolierung besteht kein Grund; denn die
Kenntnis des Diesseits ist fiir die Bewohner des Jenseits
von hoher Bedeutung. Die Guten haben das hochste In-
teresse an den Ihrigen und erfreuen sich an ihrem Wohl-
ergehen, ihrem guten Leben, das oft von dem Einflusse
der Heimgegangenen abhingt; ihre Leiden konnen sie
aber nicht betriiben. Den Verdammten gereicht es zur

gerechten Strafe, wenn sie die schlimmen Friichte ihrer
Aussaat erkennen und schauen miissen (S. 273).

15. Bleiben wir einstweilen bei dieser ,,Widerlegung®
der Griinde des hl. Thomas stehen, um sie auf ihren Gehalt
zu priiffen. Wir konnen vor allem die Uberzeugung nicht
gewinnen, daB der englische Lehrer durch die Auktoritét
des hl. Augustin und Gregorius sich hat ,verleiten lassen
Soviel wir wissen, war S. Thomas nicht der Mann, der,
auBer der HIl Schrift, durch irgendwelche Auktoritat sich
80 ohne weiteres hat ,verleiten* lassen. Aber selbst das
zugegeben, so konnte man ihm hieriiber kaum im Ernste
einen Vorwurf machen, denn diese zwei Auktorititen haben
ein nicht geringes Gewicht. Indessen hat, wie gesagt, der
englische Lehrer dabei auf seinen eigenen scharfen und
klaren Verstand nicht vergessen und niemals etwas blind-
lings, ohne vorausgegangene eigene Untersuchung, als
seine eigene Anschauung ausgegeben. Die abgeschie-
denen Seelen gehdren nach S. Thomas allerdings dem
Reiche der Geister, der Engel an, aber sie werden dadurch
doch nicht Geister oder Engel, sondern behalten immer-
fort die Wesenheit und Natur der menschlichen Seele
bei. SchlieBt demnach unser Verfasser aus der natiir-
lichen Erkenntnis des Einzelnen durch diese Geister oder
Engel ohne weiteres auf eben diese natiirliche Erkenntnis
durch die abgeschiedenen Seelen, so siindigt er schwer
gegen die Grundsitze der Logik. Ubrigens ist es durchaus
unrichtig, daB diese Geister ohne Unterschied alles durch
ihre natiirliche Erkenntnis wissen, ,was hier vorgeht*,
Diese seine eigene Behauptung widerlegt der Verfasser



46 Die natiirliche Erkenntnis der Seligen

spiter selber, und dies gerade inbezug auf die Engel, die
von denen der héhern Ordnung erst unterrichtet werden.
Somit haben die Engel der niedern Ordnung offenbar nicht
die natiirliche Erkenntnis alles dessen, ,was hier
geschieht“. Aber die Erkenntnis dieser Geister ist auf das
Einzelne gerichtet! So erkennen die Engel alle Gattungen,
Arten und Individuen der Naturdinge, der sinnenfilligen
Wesen. Allein das ist doch wahrhaftig nicht eins und
dasselbe mit allem dem, was ,hier geschieht“. Die merk-
wiirdigste ,,Widerlegung* der Griinde des englischen Leh-
rers durch den Verfasser begegnet uns jetzt inbezug auf
,die Entfernung“.. So etwas haben wir einfach fiir un-
begreiflich, nicht fiir moglich gehalten. Der hl. Thomas
weist an so und so vielen Stellen nach, dafl bloB die Zeit,
nimlich die Zukunft, niemals aber die lokale Ent-
fernung fiir die Engel oder auch abgeschiedenen Seelen
ein Hindernis der natiirlichen Erkenntnis bilde. Nun miiht
sich der Verfasser im Schweifle des Angesichts ab, dar-
zutun, dafl die Abgeschiedenen nicht so streng vom Dies-
seits geschieden seien, wir gar nicht wiiiten, wo die seligen
Geister sich aufhalten. Aber mit Erlaubnis: wo hat denn
der hl. Thomas gelehrt, daBl die lokale Entfernung den
Grund bilde, daB die abgeschiedene Seele keinerlei Er-
kenntnis der Dinge dieser Welt habe? Der Verfasser ist
diesbeziiglich nicht imstande, hierfiir aus S. Thomas auch
nur eine einzige Stelle beizubringen. Ubrigens widerlegt
sich der Verfasser selber (S. 271) auf das glinzendste.
Daselbst lesen wir: ,Bei dieser geistigen Erkenntnis ist
die oOrtliche Entfernung kein Hindernis: mit derselben
Leichtigkeit erkennt die Seele Nahes und Fernes. Erstens
weil nur die sinnliche Erkenntnis eine solche Nihe der
Objekte verlangt, daBl dieselben auf das Organ einwirken
kéonnen. Die jenseitige Erkenntnis wird aber nicht durch
die Sinneseindriicke gewonnen. Zweitens die rein geistigen
Begriffe und der EinfluBl Gottes, der die Erkenntnis'der
Einzeldinge ermdéglicht, werden durch Nidhe und Ferne der
Objekte nicht beeintrdchtigt. Und doch erkennt die Seele,
ob der Gegenstand ihr nahe oder fern, und wie fern er
ist: denn das gehoért zur Erkenntnis des Einzelwesens.“
Eben das ist es ja gerade, was der hl. Thomas immer und
iiberall lehrt, wo immer wir in ihm Nachschau halten
wollen. Verhélt es sich nun also mit der Lehre des Doctor
Angelicus, und es ist in Wahrheit so, was will dann der



nach S. Thomas von Aquin. 47

Verfasser eigentlich bezwecken, wenn er zwei Seiten spiter
schreibt:  Wer sagt uns denn auch, daBl die Abgeschiedenen
80 strenge vom Diesseits geschieden sind?“ Wo der Auf-
enthalt der seligen Geister ist, wissen wir nicht; es ent-
spricht aber mehr dem Gefiihle der Christen und der
eiligen, ihn uns recht nahe, als in weiter Ferne und
Isolierung 7y denken. Was will denn der Verfasser damit
Im hl. Thomas beanstanden? Wie soll diese Beweisfithrung
des Verfassers dartun, daB die ,Griinde, welche der heil.
f_lomas selbst beriihrt, eher das Gegenteil beweisen und
mit seiner sonstigen Lehre im Widerspruche stehen“? Das
verstehen wir einfach nicht mehr, weil beide, S. Thomas
und der Verfasser, ausdriicklich betonen, daB die ,0rtliche
Entfernung“ auf die Erkenntnis keinen EinfluB hat.
. Was die Vorstellung, daB die jenseitige Welt mit der
lesseitigen Ortlich in engster Verbindung stehe, zum
nreligidsen Leben“ eigentlich beitragen sollte und kénnte,
Ist fiir uns ein Geheimnis. Die Gemeinschaft der Heiligen
hingt wahrlich nicht vom yortlichen* Beisammensein ab,
und die Gegenwart des Schutzengels hat mit der Gegen-
Wart der ,abgeschiedenen Seele“ nicht das geringste zu
tun. Derlej SchluBifolgerungen werden von der Logik ent-
Schloeden zuriickgewiesen. Gott der Herr gestattet nicht
allein den Teufeln, auf der Erde herumzuschweifen, sondern
auch den Heiligen, falls sie es fiir gut finden sollten. Nur
rhufl €S zu unserm Nutzen geschehen. Alio modo potest
Intelligi, ut exeat inde ad tempus; et in hoc distinguendum
e8t, quid eis conveniat secundum legem naturae, et quid
°IS conveniat secundum ordinem divinae iustitiae. . . .
etundum ergo naturalem cursum animae separatae re-
Ceptaculis propriis deputatae a conversatione viventium
Penitus segregantur. Non enim sccundum cursum naturae
_Omme:s In mortali carne viventes substantiis separatis
lmmediate Cconiunguntur, cum omnis eorum cognitio a
SeNSu oriatur., Nec propter aliud a suis receptaculis eas
€Xlre Conveniret, nisi ut rebus viventium interessent. Sed
Sequndum dispositionem divinae providentiae aliquando
anlmae separatae a suis receptaculis egressae conspectibus
hominum praesentantur. . . . Et hoc etiam credi potest,
quod aliquando de damnatis contingat, quod ad erudi-
tionem hominum et terrorem permittuntur viventibus appa-
rere, aut etiam ad suffragia expetenda quantum ad
illos, qui in purgatorio detinentur. Sed hoc interest inter



438 Die natiirliche Erkenntnis der Seligen

sanctos et damnatos, quod sancti, cum voluerint, apparere
possunt viventibus, non autem damnati. Sent. 4. d. 45.
q. 1. a. 1. qu. 3. — Indessen ist auch der Wille der Hei-
ligen, wie S. Thomas daselbst ad 1 richtig bemerkt, dem
Willen Gottes in allem konform und richtet sich ganz
und gar nach der Anordnung Gottes.

Das Herumschweifen der Teufel hier auf Erden beweist
iibrigens fiir unsere Frage ebensowenig, wie die Anwesen-
heit des Schutzengels. Denn beiden kommt dies zu kraft
ihres Amtes, ihrer Aufgabe. Die abgeschiedene Seele
aber hat kein solches Amt zu versehen. Doch wissen die
Heiligen des Himmels, wie frither nachgewiesen wurde,
,was hier vorgeht“, weil sie cooperatores Dei sind. Ad
secundum dicendum quod non est simile daemonibus, et
angelis, et animabus sanctorum, et damnatorum. Angeli
enim boni et mali hoc officium sortiuntur, ut homi-
nibus praesint vel ad custodiam, vel ad exercitium, quod
de animabus hominum dici non potest. Sed tamen
secundum potestatem gloriae animabus sanctorum hoe con-
gruit, quod possunt esse ubi voluerint. 1. c. ad 2. contra.
Vgl. Sent. 2. d. 6. q. 1. a. 3 ad 5. — Dazu kommt, daB
die Teufel die Natur der Engel haben, also auch eine
weit groBere ausgedehntere natiirliche Erkenntnis, die
abgeschiedene Seele dagegen besitzt ein fiir allemal nur
die Natur der menschlichen Seele. Zugegeben also, das
Jenseits ware dem Diesseits unmittelbar nahe, es bestinde
gar keine ,Isolierung* der abgeschiedenen Seele; fiir unsere
Frage hitten wir damit nicht das mindeste gewonnen.
Denn da diese Seele durch Abstraktion nichts zu erkennen
vermag, so handelt es sich immer darum, wieviel und
welche species Gott der Seele mitteilt. S. Thomas erklirt
nun viele, sehr viele, aber nicht alle, weil das zu
ihrer natiirlichen Vollkommenheit nicht gehért. Ob das
Gegenteil dem ,Gefiihle der Christen und der Heiligen“
mehr entspricht, wollen wir nicht entscheiden, denn wir
beschiiftigen uns hier mit der Verstandesphilosophie,
nicht mit der Gefiihlsphilosophie, und liberdies kennen
wir personlich die ,Gefithle der Heiligen“ wirklich nicht,
vermogen folglich dariiber kein Urteil abzugeben. Ubrigens
bilden die ,,Gefiihle der Christen und der Heiligen“ keinen
Streitpunkt, denn iiber ,Gefiihle kann man nicht streiten.

16. Unser Verfasser fahrt ,beweisend“ weiter fort:
,Als Grund der Unbekanntschaft der vom Leibe getrennten



nach S. Thomas von Aquin. 49

Seelen mit den diesseitigen Angelegenheiten gibt der heil.
homas ijhre Eingliederung in das Reich der Geister an,
Nun gerade diese natiirliche Lebensgemeinschaft bringt
ihnen ayuch die natiirliche Erkenntnis des Diesseits. Denn
nach der Lehre des hl. Lehrers besteht ein doppelter gei-
Stiger Verkehr zwischen den Geistern, die gegenseitige
,Erleuchtung‘ und das gegenseitige ,Sprechen’. Was aber
yon den Engeln gilt, muB auch von den abgeschiedenen
S?elen gelten; denn diese Angliederung an die Engel ist
r{mht bloB eine Anordnung Gottes, sondern auch ein natiir-
llpher Zustand derselben. Wie also die Engel unter sich
'ese beiden Arten geistiger Mitteilung und Belehrung
ausiiben, so auch inbezug auf die nach Geisterart erken-
Denden Seelen, und wiederum pflegen diese den geistigen
Verkehr unter sich. ,Erleuchten' konnen freilich bloB die
Ohern Engel die niedern, und die Engel die Seelen, aber
SPrechen‘ koénnen auch die niedern zu den hohern, die
.eelen zu "den Engeln. Sie konnen also iiber alles, was
S1e nur immer wissen wollen, Fragen an die Engel, auch
an die héchsten stellen, und dariiber auf naturgemifBlem
€ge ohne das Mittel der Anschauung Gottes Auskunft
erhalten. Djeger Weg der Belehrung ist so natiirlich, daB,
wenn Gott es nicht positiv verhindert, er auch in der
Hélle Platz haben kann® (S. 274).
17. Die vom Verfasser angefithrte natiirliche Lebens-
fgeme1n:=schafi: hat ihre guten Schwierigkeiten. Denn es
SI‘agt sich zundichst, ob der Zustand der abgeschiedenen
eele wirklich ein natirlicher oder ein unnatiirlicher, d. h.
°In gegen die natiirliche Neigung der Seele gerichteter
d‘usta_nd sel. Wie immer die Sache sich verhalten moge,
as eine isg gewilBl, daB die abgeschiedene Seele die Wesen-
Velf Und Natur des Engels nur unvollkommen erkennt.
agf Summ, th, l. p.g. 89. a. 2—a.3 ad 1, 2—3. p. q. 11
F. ad 2. — Qq. disput. de anima. a. 17 c. et ad 11. —
olglich kann auch die abgeschiedene Seele nicht alle
Sbecles des Engels erkennen. Obiectio: anima separata
ntelligit substantias separatas. Sed in substantiis sepa-
Tatls sunt species omnium naturalium. Ergo anima sepa-
rata cognoscit omnia naturalia. Resp. Anima separata
200 perfecte comprehendit substantiam separatam. Et
1deo on oportet, quod cognoscat omnia quae in ipsa sunt
Per similitudinem. QQ. disput. de anima. a. 18 ad 1 in
eontr. — Der Verfasser selber erklirt (S. 271), die Seele
Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIX. 4



50 Die natiirliche Erkenntnis der Seligen

erkenne die Geister nach Analogie ihres geistigen Wesens,
zwar nicht in demselben, sondern entsprechend den adi-
quaten Vorstellungen, welche die Erkenntniskraft von
ihrem proportioniertesten Objekte bildet. Somit ist die
yhatirliche Lebensgemeinschaft“ der abgeschiedenen Seele
mit den Engeln durchaus nicht eine so vollkommene, da83
sie eine vollkommene natiirliche Erkenntnis des ,Dies-
seits“ zu vermitteln imstande wire, wie unser Verfasser
zu glauben scheint. Gewi, alles das, was zur natiir-
lichen Vollkommenheit der Seele notwendig ist, wird sie
ohne Zweifel durch die species des Engels erkennen.
DaB nun die Seele zu diesem Zwecke das ganze Dies-
seits erkenne, miiite erst dargetan werden.

Der SchluB vom gegenseitigen Erleuchten und Sprechen
der Geister untereinander auf dasselbe Verhéltnis zwischen
den Geistern und den abgeschiedenen Seelen ist logisch
nicht zu rechtfertigen. Die abgeschiedene Seele ist und
bleibt der Art nach oder spezifisch verschieden, selbst von
den Geistern der niedersten Ordnung. Also ist auch die
natiirliche Vollkommenheit dieser beiden spezifisch
verschieden. Dies gilt inbezug auf die Vollkommenheit
der Natur und Wesenheit sowohl, wie nicht minder hin-
sichtlich der Vollkommenheit, welche die von Gott ver-
liehenen species im Verstande des Engels aufweisen. Dem-
nach ist es ganz und gar unmdglich, daB die Seele das
Diesseits, mit allem, was drauf und dran ist, natiirlicher-
weise ebensogut erkenne wie der Engel. Die ,natiirliche
Lebensgemeinschaft® reicht dazu bei weitem nicht aus,
weil sie der menschlichen Seele nicht die Natur der Engel
verleiht, noch dieselbe fiir die species der Engel voll-
kommen befihigt. Diese species entsprechen eben nur der
Natur des Engels, nicht jener der Seele. Die Seele steht
zu ihnen in keinem entsprechenden Verhiltnis, die
species sind fiir die Seele nicht proportioniert, wie
S. Thomas wiederholt treffend bemerkt. Die Sache ist
sehr Dbegreiflich, denn die species sind fiir die Engel
natiirliche species; folglich kénnen sie nicht fiir die von
den Engeln spezifisch verschiedenen Seelen ebenfalls natiir-
liche species bilden, zugleich zwei verschiedenen Ord-
nungen angehoren, und trotzdem den Engeln und der
abgeschiedenen Seele in gleicher Weise entsprechen.

Wir sagen, die species im Engel konne nicht zugleich
auch die natiirliche species fiir die abgeschiedene Seele



nach S. Thomas von Aquin. 51

sein, in dem Sinne nimlich, daB die Vollkommenheit der
Denkkraft in der Seele dieser species gleichkomme. Die
Denkkraft der Seele entspricht naturgemiB der species,
welche durch Abstraktion gewonnen wird. Jeder andern
gegeniiber fehlt ihr die nétige natiirliche Fihigkeit. Dies
gilt zumal hinsichtlich der species im Engel. Darum kann
1e ?bgeschiedene Seele nicht ohne weiters alles, was die
Species des Engels ihr darstellt, genau und bis ins ein-
zelne verstehen, sondern nur ,konfus und ununterschieden®.
€T, meint der Verfasser, die abgeschiedenen Seelen
»ionnen iiber alles, was sie nur wissen wollen, Fragen
Stellen an die Engel, auch an die hochsten, und dariiber
auf naturgemiBem Wege Auskunft erhalten. Was niitzt
lhnen denn das Fragenstellen, wenn sie die Antwort nicht
verstehen? Die species der Engel fiir sich allein ge-
Dugen nicht dazu, daB die Seelen alles, und noch dazu
a__lles Einzelne erkennen. Diese species der Engel sind
fiir die Seelen allgemeiner Natur. Diese species miissen
Somit erst bestimmt, individualisiert werden, um
dgutlich und klar das Einzelding erkennen zu lassen.
Dies aber geschieht durch die species, welche die Seele
von den hier auf Erden erkannten Dingen mitbringt,
erner durch das, wofiir sie eine besondere Affektion hat,
Wozu sie eine natiirliche Beziehung hat, worauf sie Gott
hinrichtet. Diese beiden miissen sich also gegenseitig er-
g4nzen. Die eingegossenen species der Engel reichen allein
nicht aus, ebensowenig aber auch die eben angefiihrten
1Spositionen allein, sondern nur beide zusammen.
ehlt nun eine der aufgezihlten Dispositionen, d. h. ist
keme" von diesen Dispositionen in der Seele vorhanden,
S0 wirde die Seele den Engel einfach nicht verstehen,
selbst angenommen, daB sie eine Frage gestellt und eine
Antymrt erhalten hiitte. Es liBt sich aber mit Recht be-
zweifeln, daB gie abgeschiedene Seele so neugierig ist und
Tagen an den Engel stellt, auBer inbezug auf jene Gegen-
S,tandey.hinsichtlich welcher eine der genannten Disposi-
tionen in ihr vorhanden ist. Dann wird sie die Antwort
sicher verstehen und das Einzelding erkennen, wie ja der
l. Thomas ausdriicklich lehrt.

. 18. Unser Verfasser ist einer andern Ansicht. Er
meint, diese Spezialisierung und Individualisierung der
Begriffe geschehe nicht durch die subjektive Disposition
der Seele, von welcher wir vorhin gesprochen haben,

4%



92 Die natiirliche Erkenntnis der Seligen nach S. Thomas von Aquin.

sondern durch die Engel selber. Der Verfasser schreibt:
,Man braucht bloB die lichtvolle Darlegung der illumi-
natio angelica beim hl. Thomas zu lesen, um sich zu
iiberzeugen, daB dieselbe sich auch auf die abgeschiedenen
Seelen, ja auf diese noch mehr als auf die Engel unter
sich erstrecken kann. Gerade das Spezialisieren der all-
gemeinen Auffassung durch die héhern Geister fiir die
Fassungskraft der niedern mufl inbetreff der Menschen-
seelen ganz besonders in Anwendung kommen. Denn diese
ihre Unkenntnis inbetreff des Diesseits soll nach dem
hl. Thomas daher kommen, daBl die zu schwachen Allge-
meinvorstellungen nicht das einzelne erreichen, und sie
also gar nicht aus sich die Spezialisierung vornehmen
konnen: die Engel sind also hierin die natiirlichen Lehr-
meister der Seelen durch hohere Erleuchtung. Die héhern
Geister enthalten ihre bessern Kenntnisse den niedrigeren
auch gar nicht vor, sondern sie haben ein natiirliches
Bediirfnis, die niedrigeren, insbesondere die Seelen, soweit
diese derselben Erkenntnis fihig sind, gleichfalls zu be-
gliicken“ (S. 275).

19. Die Unrichtigkeit dieser Anschauung des Verfassers
1Bt sich durch ein argumentum ad hominem ohne Miihe
dartun. In einer Versammlung von vielen Gelehrten werden
die verschiedensten Gegenstinde wissenschaftlich behandelt.
Alle werden von diesen Gegenstinden, weil es eben Ge-
lehrte sind, nicht bloB allgemeine Begriffe haben, sondern
auch iiber das einzelne vollkommen im klaren sein. Nun
aber wohnen dieser Versammlung auch einige Menschen-
kinder bei, die nichts mitbringen als eine héchst beschrinkte
Fassungskraft. Werden nun diese aus den gelehrten Vor-
tragen mehr gewinnen als Allgemeinbegriffe, mehr als eine
,konfuse und ununterschiedene* Erkenntnis? Sicher nicht.
Aber jeder der Gelehrten spezialisiert ja, soviel er kann,
und er kann viel, denn es sitzen lauter allererste Auktori-
titen beisammen. Hilft alles nichts. Die beschrinkten
Menschenkinder vermdgen nichts von alledem zu fassen.
Auch die Erleuchtung durch so manchen der Vortra-
genden macht die Sache nicht besser, weil es den Armen
an der noétigen Auffassungsfihigkeit gebricht. Und doch
gehoren alle diese Menschen einer und derselben Art an,
besitzen alle einen menschlichen Verstand. Ganz anders
verhilt es sich mit dem Engel und der menschlichen Seele.
Diese beiden sind spezifisch verschieden. Darum genugt



Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 953

—_—

die sorgfiltigste ,Spezialisierung der allgemeinen Auf-
fassung* durch den hoéhern Geist nicht, um der Seele zur
Erkenntnis aller Einzeldinge zu verhelfen. Die Seele
wird nur jene erkennen, die durch eine der genannten
Dispositionen spezialisierte species dargestellt
werden. Ganz dasselbe mull gesagt werden inbezug auf
das ,Sprechen“ der abgeschiedenen Seelen mit den Engeln.
Wie der Verfasser selber angibt, verweist der hl. Thomas
wiederholt auf das Verhéltnis zwischen Lehrer und Schiiler.
Dieses Beispiel ist aber insofern nicht maBgebend, als
beide, der Meister und der Schiiler, Menschen sind.

So steht denn die Lehre des hl. Thomas iiberall im
schonsten Einklang, nirgends findet sich ein Widerspruch,
und die Beweise, durch welche der englische Lehrer seine
Sache verteidigt, beweisen keineswegs das gerade Gegen-
teil, sondern eben das, was S. Thomas dartun will. Aller-
dings gilt dies nur von der ,unbestreitbaren“ Lehre des
hl. Thomas, nicht von der vermeintlichen und halbver-
standenen. Darum ist die Behauptung, der hl. Thomas
Spreche den Abgeschiedenen die Erkenntnis des Diesseits
ab, logisch ganz und gar unrichtig.

Y, N —

ZUR LEHRE DES HL. THOMAS VON WESENHEIT
UDN SEIN.

(Bemerkungen zu S. Thom.: In lib. Boethii De Hebd. lect. 2. [al. 1].)
(Fortsetzung von Bd. XVIII S. 396.)

Von Dr. FRANZ ZIGON.

—_—e——

. Nach dieser teilweisen Abschweifung wenden wir uns
Wieder zur unsrigen Stelle und zwar zur Erforschung und
estimmung der Bedeutung jener Sitze: Jedes Einfache
hat das Sein und, was es ist, eins und dasselbe; in jedem
Zusammengesetzten ist aber etwas anderes das Sein und
etwas anderes das Zusammengesetzte selbst, um so auch

den geringsten Zweifel inbetreff des strittigen Punktes
Zu beheben.



	Die natürliche Erkenntnis der seligen nach S. Thomas von Aquin

