
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 19 (1905)

Artikel: Aus Theologie und Philosophie

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762010

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(1.) L. Janssens, Summa Theol. T. V. 5

AUS THEOLOGIE UND PHILOSOPHIE.1

Von DR. M. GLOSSNER.

Von der großangelegten Summa Theologica des

Rektors am Anselmianum in Rom L. Janssens liegt der
zweite Teil des Traktats de Deo-Homine, die Mario-
logie und Soteriologie enthaltend, in einem stattlichen
(dem fünften des Gesamtwerkes), ,1021 Seiten in Großoktav
umfassenden Bande vor uns. Äußere Einrichtung und
Methode sind dieselben wie in den übrigen Teilen des
Werkes. Über seine Grundsätze spricht sich der Verfasser
im Vorwort aus. Mit Recht hebt er hervor, daß die
Wissenschaft keinen Zuwachs erfahre, wenn man beispielsweise

dem Erlöser in statu viae die visio beata abspreche
(p. IX). „In rebus fidei et gratiae, quo plenius Dei dona
praedicantur, eo securius veri nominis scientia ampliatur"
(1. c.). Die Geschichte des Dogmas der unbefleckten
Empfängnis ist in dieser Beziehung belehrend. Doch wäre es

verfehlt und gewiß nicht im Sinne des Verfassers, wenn
man dem frommen Gefühle der Gläubigen in irgend einer
dogmatischen Frage, wenn auch nur im Stadium der
Vorbereitung, ausschlaggebende Stellung einräumen wollte.
Die kirchliche endgültige Entscheidung schließt in keinem
Falle die Denkarbeit der Theologen aus. Die Unfehlbarkeit

der Kirche ist nicht Inspiration, sondern Assistenz,
und setzt- die sorgfältige Forschung in Schrift und
Tradition und den inneren Zusammenhang der geoffenbarten
Lehren voraus.

Im Vertrauen auf den Nutzen seiner Methode läßt
sich der Vf. weder durch die Vorurteile der Vertreter der
„genetisch-historischen" Methode, noch durch Bedenken der
strengeren Scholastiker am Festhalten derselben beirren.
Den ersteren (einem Ehrhard, Schell) gegenüber, die gegen
die Scholastik den Vorwurf erhoben, des Sinnes für das

1 1. L. Janssens, Summa Theol. t. V. p. alt. Frib. B. 1903.
2. Dr. A. Seitz, Die Heilsnotwendigkeit der Kirche. Freib. i. B. 1903.
3. A. G. Izquierdo, Historia de la Filos. d. siglo XIX. Saragoza 1903.
4. Dessoir und Menzer, Philosoph. Lesebuch. Stuttgart 1903.
5. J. Lichtneckert, Neue wissenschaftl. Lebenslehre des Weltalls.
Leipzig, o. J.



6 Aus Theologie und Philosophie.

Werden entbehrt zu haben, weist er mit Recht auf die
Theorie von Form und Materie hin (p. XIV sq.). Wir
fügen hinzu, daß die Scholastik im Dualismus von Form
und Materie, jener als Prinzips des Seins, dieser als Prinzips

des Werdens eine Theorie besaß, welche die richtige
Mitte zwischen den modernen Extremen eines absoluten
Werdens und der Erklärung alles Werdens als Schein
einnimmt.

Mit großer Ausführlichkeit und warmer Hingebung
an den Gegenstand ist die Mariologie behandelt. Wir
müssen uns begnügen, aus der reichen Fülle des Gebotenen
einzelnes hervorzuheben. Von der typischen Erklärung
des canticum canticorum urteilt der Vf., daß sie eo minus
sufficere, quod nonnulla vix alium praeter allegoricum
sensum patiuntur.1

Das (p. 19) jenen Theologen, welche für die seligste
Jungfrau eine Ausnahme von der Regel der „nachfolgenden"
Prädestination statuieren, gespendete Lob gilt sicher nicht
von der in einer solchen Auffassung enthaltenen
Inkonsequenz. Der Vf. selbst ist der Ansicht, daß die
Vorherbestimmung der Auserwählten logisch als Ursache ihren
Verdiensten vorausgehe; was auch allein der Würde einer
unendlichen Kausalität entspricht.

Das debitum contrahendae labis originalis, das, wie
einleuchtet, nicht als „Schuld" gedacht werden darf, wird
als debitum remotum bezeichnet und bedeutet nichts
anderes, als daß die Mutter des Herrn infolge des natürlichen
Geschlechtszusammenhanges mit Adam die Erbschuld
kontrahiert hätte, wenn sie nicht im Hinblick auf die
Verdienste Jesu davor bewahrt worden wäre (p. 34 sq.). Der
Vf. spricht sich dahin aus: conceptionem activam Mariae
talem fuisse, ex qua in conceptione passiva secuta esset
contractio labis, nisi Deus specialissima interventione id
impedivisset (p. 41). Das Schriftargument wird aus dem
sog. Protoevangelium, dem Gruße des Engels, sowie aus
den indirekt der seligsten Jungfrau geltenden Lobsprüchen,
die der Weisheit und der Braut des Hohen Liedes gespendet
werden, geführt.

Der aus der Lehre des hl. Paulus geschöpfte Einwand
wird mit Hilfe der Unterscheidung der actu und der nur
bedingungsweise zu kontrahierenden Makel zurückgewiesen

1 P. 12. Auf der folgenden Seite ist für ps. XIV zu lesen ps. XLIV.



(1.) L. Janssens, Summa Theol. T. V. 7

[p. 62). Von der Lehre des hl. Bernhard und der älteren
Scholastiker bekennt der Vf.: utrum in hac ipsa labe

semper distinxerint materiale a formali, debitum a con-
tractione, dubium remanet (p. 100). Bezüglich des oben
berührten Gegensatzes zwischen dem Gefühl des gläubigen
Volkes und den Schlüssen der Theologen äußert der Vf.:
Hisce aliisque rationibus, quas evolvere pietati arrideret,
permotus veluti instinctive populus christianus indubitanter
Deiparae privilegio adhaerebat, quando in Scholis mentes,

ceteroquin Mariae devotissimas, dubitatio imo negatio te-
nebat (p. 117). Das Fest der unbefleckten Empfängnis
das der römische Stuhl vor der dogmatischen Entscheidung
einführte, machte das Marien verliehene Privileg ad
summum theologisch gewiß, ohne zum Glauben zu verpflichter
(p. 121).

Der Vf. berührt auch die Erscheinung ad rupeii
Massabielle (Lourdes), bemerkt aber dazu: nolumus tamei

istam apparitionem exhibere uti fide tenendam, wai
zweifellos trotz der Aufnahme des betreffenden Offiziums
ins römische Brevier zutrifft.

Die eingehende Untersuchung der Lehre des hl. Thoma
kommt zu dem Schlüsse: Doctrina S. Thomae adversatu:
dogmati Immaculatae Conceptionis (p. 147). C. Schneiders
des sonst hochverdienten Thomisten, wohlgemeinte, abe
verfehlte Erklärung wird ohne Nennung des Autors al
ein monumentum indiscreti zeli zurückgewiesen (p. 131 n. 5.'

Gleichwohl enthalten die Schriften des hl. Thomas all
Grundsätze, in denen implicite das Privileg der seligste
Jungfrau enthalten ist; der Vf. stimmt daher Scheeben zi
der erklärt, wenigstens virtuell werde die immac. cor
ceptio auch vom englischen Lehrer behauptet (p. 149 n.

Die Immunität a fomite der seligsten Jungfrau, di
heutzutage allgemein als Folge der imm. conc. gelehrt wir<
ist bereits von Scotus aufgestellt worden (p. 159).

Über die natürlichen Gaben Marias teilt der Vf. mi
was pietätvolle Betrachtung aus Schrift und Tradition z
entnehmen berechtigt ist (p. 191 sq.).

Aus der Erörterung des Namens Mariä möge das MiJ
Verständnis, das in der Stella maris liegen soll, hervo:
gehoben werden: „Putamus solidas adesse ration*
opinandi, etymologiam a S. Hieronymo propositam sonai
stillam maris et non stellam maris" (p. 218). Bezüglic
der Ableitung des Namens Miriam entscheidet sich d<



8 Aus Theologie und Philosophie.

Vf. für die Erklärung: „die Schöne" von „mara" (joç p. 223).
Die Reserve, mit welcher der Vf. Fragen, welche sich weder
dogmatisch noch theologisch entscheiden lassen, z. B. über
die Entwicklung Mariens in utero, behandelt, ist vollauf
berechtigt.

Den umfassenden Blick des Vf., dem nichts entgeht,
was in näherer oder entfernterer Beziehung zu seinem
Gegenstande steht, beweisen die Exkurse über Kraus und
Schell. Die Verdienste des ersteren um christliche Archäologie

erkennen wir bereitwilligst an ; auch wollen wir nicht
bestreiten, daß Kraus catholicae fidei sincero corde ad-
dictum fuisse — ist doch nur einer, der Herzen und Nieren
prüft; dagegen können wir nicht zugeben, daß K. nur
audacioribus iudiciis ad rein publicam maxime spectan-
tibus gefehlt habe. Wir sind vielmehr überzeugt, daß auch
der Vf. die theologische Richtung, wie sie unter anderem
in der „Kirchengeschichte" zum Ausdruck kam, unmöglich
billige. Über K.s Verhältnis zur „Allgemeinen Zeitung" aber
wollen wir den „Mantel christlicher Liebe" werfen.

Die Verherrlichung des Protestantismus in einem
Türmer-Artikel Schells findet der Vf. mit Recht „esse prope
scandalosa" (p. 275 sq.). Sie begreift sich bei einem Autor,
der in einem Philosophuinenon der idealistischen, dem
Protestantismus entsprossenen Philosophie: dem Begriff der
Selbstsetzung nämlich, den Schlüssel zu einer vollkommeneren

Gotteserkenntnis erblickt, und erinnert an den
von Schelling konstruierten Gegensatz einer (römischen)
Petrus- und einer (protestantischen) Pauluskirche, über
denen dann die (durch Reformkatholizismus zu erstrebende)
Johanniskirche sich aufbauen würde.

Nicht minder eingehend ist die Jungfräulichkeit Mariens
vor, in und nach der Geburt Jesu behandelt. Den
Charakter einer wahren Ehe mit dem hl. Joseph trotz des
Nichtvollzugs betreffend, teilen wir folgende Stelle mit:
„Haec sententia (sc. quae verum B. Mariae cum S. Iosephö
matrimonium tenet) semper magis magisque invaluit in
scholis, ita ut tempore Angelici passim admitteretur. Imo
Suarez voluit hanc sententiam ad fidei dogmata pertinere.
Sed notum est, quam cito hic theologus aliquid de fide
proclamet. Unde cautius Benedictus oppositam sententiam
tenierariam vocat" (p. 332).

In einer Anmerkung zur Darstellung der Tugenden



(1.) L. Janssens, Summa Theol. T. V. 9

des Iii. Joseph, insbesondere seiner honestae operositatis,
ist die soziale Frage berührt (p. 347).

Die jüngst kontrovertierte Frage, ob das canticum:
Magnificat nicht vielmehr der Mutter des Vorläufers in
den Mund zu legen sei, wird mit den Worten Langranges
verbeschieden: es müßten viel solidere Gründe als bisher
vorgebracht werden, um eine so fest begründete Tradition
zu erschüttern (p. 375).

Auf die Frage utrum beata Virgo aliquid active egerit
in conceptione corporis Christi, müssen wir uns versagen
näher einzugehen, da der Vf. die moderne Physiologie
heranzieht. „Modernior scientia physiologica Galieni sen-
tentiam confirmât" (p. 416). Der Vf. glaubt von der
Auffassung des hl. Thomas abweichen und die des hl.
Bonaventura vorziehen zu sollen. — Als eine Konsequenz der
hypostatischen Vereinigung ergibt sich die Erhabenheit
der Seele Christi über die gewöhnlichen psychischen
Entwicklungsgesetze (p. 441 sq.).

Da die Mutterschaft direkt auf die Person sich bezieht,
ist Maria wahrhaft und im vollkommensten Sinne Mutter
Christi, was Christus keineswegs mit den Worten: quid
mihi et tibi verleugnet, die der Vf. in folgender Weise
umschreiben möchte: Domina Mater, non est tanta inter
nos relatio, ut in miraculis publice patrandis tibi rogantisubsiror Altior mihi dependentia est: praedestinata hora
a Patre, quae nondum venit (p. 482).

Gegen Scheeben macht der Vf. geltend, daß die relatio
sponsalis Mariens zur Person ihres göttlichen Sohnes zwardas mystische Band, das sie an ihren Sohn knüpft, aufs
möglichste verstärke, nicht aber das formelle Konstitutiv
der Mutterschaft bilde (p. 485 sq.).

Die königliche Würde Christi gibt dem Vf. Anlaß zu
einem Exkurs gegen den Neojudaismus und Neopaganismus,er aufs neue rufe: Tolle, tolle! Nolumus hunc regnaresuper nos. Solange die Päpste an ihren Rechten auf die
weltliche Gewalt (deren Notwendigkeit kein Dogma sei)
festhalten, werde ihnen kein guter Katholik daraus einen
Vorwurf machen (p. 549). •

Es sei hier gestattet, zu bemerken, daß das Edom
(d"înd) und Bosra in dem aus Isaias zitierten Texte (p. 566)
neuerdings in anderer Weise zu erklären versucht wurde,
wornach die Übersetzung lauten würde: Wer kommt da
gerötet, mit gefärbten Gewanden vom Rebenschneiden?



10 Aus Theologie und Philosophie.

Über den Wert dieser Konjektur mögen die Exegeten
entscheiden!

Zur Taufe Christi durch Johannes ist unter anderem
bemerkt: „Quando prima vice Iesus ad Iordanem venit,
Ioannes interna motione et intuitu Iesu actus vehementer
suspicatus est ipsum esse Messiam, unde seipsum praebuit,
ut ab eo baptizaretur potius quam eum baptizaret (p. (ill).

Moderner Überschätzung des aktiven Lebens gegenüber
verdient die Warnung hervorgehoben zu werden: caveatur
ab inepta distributione in virtutes passivas et activas.
Unde, fragt der Vf., vitae contemplativae praecelsa dignitas,
nisi quia divina contemplari, est nobilissimus actus? (p. 618).

Die Erwähnung des Unterschiedes von praeordinatio
und praescientia gibt dem Vf. Anlaß, seine Lehre, daß die
göttliche Ewigkeit das einzige Medium sei, in welchem
Gott simul omnia futura contingentia erkenne, da die
Ewigkeit in allem, worin die göttlichen Dekrete nicht das
Ganze zu leisten vermögen (in malis sc. praevisis), das
ersetze, was die Heiligkeit sozusagen der göttlichen
Kausalität entziehe, zu rechtfertigen (p. 678 n.).

Wie sehr sich die Grundsätze der peripatetischen
Philosophie über Affekte, passiones, zur richtigen
Beurteilung des gottmenschlichen Leidens eignen, zeigen die
Bemerkungen über den affectus tristitiae sowie über den
Unterschied einer passio reflexa der höheren und p. directa
der niederen Vermögen (p. 695 sq.).

Die Inkonsequenz derjenigen, welche die visio beata
Christi während der Leidenszeit suspendiert sein lassen,
wird gebührend gekennzeichnet. In dem scheinbaren
Verzweiflungsrufe : Deus, Deus meus etc. bekundet sich Christus
als der von den Propheten Verkündete, dem der Psalmist
die Worte in den Mund legt. Es ist der Schmerzensruf
der erlösungsbedürftigen Menschheit, mit deren Sünden
das „Lamm Gottes" beladen ist.

Eine ausführliche Untersuchung ist der nach Lugos
Urteil zu den schwierigsten in der Theologie zu rechnenden
Frage gewidmet, ob Christus ex obedientia den Tod
erlitten? Es handelt sich um den modus componendi liber-
tatem et meritum Christi cum vero mandato ex vera
obedientia impleto (p. 721). Der Vf. zählt acht Antworten
auf, die unsere Frage gefunden, darunter als achte die
der strengeren Thomisten, die man absque ulla iniuriae
suspicione Bannesianos nennen dürfe, und die ihr System



(1.) L. Janssens, Summa Theol. T. V. 11

auch in diesem Probleme urgieren. Was das letztere
betrifft, so bedienen sich diese „strengeren Thomisten" in
der vorliegenden Frage nur einer Distinktion, von der sie
bei anderer Gelegenheit Gebrauch machen. Die Bezeichnung

Bannesianer aber für die Verteidiger der gratia ex
se efficax können wir nicht für so unverfänglich halten
wie der konziliante Autor, müssen sie vielmehr ganz
entschieden zurückweisen, da sie in einem Sinne gebraucht
wird, der die Thomisten der Autorität ihres wahren und
wirklichen Meisters berauben soll; dieser aber ist nicht
Bannez, sondern der hl. Thomas von Aquin. Mit dem erst
neuerdings aufgebrachten Namen soll die aus sich wirksame

Gnade mit allen ihren Konsequenzen als eine dem
hl. Thomas fremde, auf Mißverständnis beruhende Neuerung
des spanischen Theologen hingestellt werden, um damit
den „Molinisten" ein Paroli zu bieten, obgleich feststeht
durch das eigene Geständnis Molinas, daß die scientia
media ein neuer Gedanke ist, die Vertreter derselben also
mit Fug und Recht nach dem Erfinder desselben genannt
werden. Somit stehen sich nicht Bannesianer und
Molinisten, sondern Thomisten und Molinisten gegenüber.

Als siebte Ansicht, zu der sich der Vf. selbst bekennt,
ist angeführt: Christum etiam mereri potuisse in iis quae
ob impeccantiam omittere non poterat, ac proin praeceptum
moriendi quod omnino nequibat recusare, fuisse nihilo-
minus meritorie a Christo impletum. Ob sich diese Ansicht
ohne die vom Vf. verschmähten Distinktionen der „strengeren"

Thomisten durchführen läßt, bleibe hier
dahingestellt.

In einer Note (p. 737) ist auf den Widerspruch
hingewiesen, dem Schell verfällt, indem er auf Grund der
Personeinheit Christi die Sündelosigkeit behauptet und
doch Kampf und Unwissenheit in der Seele Christi annimmt.
— Was die Dichtkunst zum Preise des Kreuzes leistete,
zeigen die aus Venantius, Calderon u. a. angeführten Stellen
(p. 755).

Die „Andachten" zu Ehren des Blutes, der fünf Wunden,
des heiligsten Herzens Jesu werden ausführlich besprochen.
Ohne in eine kritische Untersuchung sich einzulassen,
spricht der Vf. von einer Tradition des der frommen Veronika

ins Schweißtuch eingeprägten Bildnisses Christi.
Gerechtfertigt erscheint uns das „minus placet", das

gegen die vom Leibe Christi getrennte bildliche Darstellung



12 Aus Theologie und Philosophie.

des hh. Herzens Jesu und eine weitere ähnliche
ausgesprochen wird (p. 814 n. 4).

Als obj. formale der Andacht zum Herzen Jesu erklärt
der Vf. die Liebe Jesu; der allgemeine Sprachgebrauch
lasse die Liebe im Herzen empfunden werden. Die Physiologen,

ist bemerkt, streiten darüber, ob das Herz in der
Tat Sitz und Organ des affektiven Lebens sei, wie das
Gehirn Sitz des intellektuellen Lebens ist (p. 816). Das
letztere kann nur in dem indirekten Sinne der Abhängigkeit

des Denkens vom sinnlichen Vorstellen seitens des
Objektes zugegeben werden. So kann auch die Liebe nur,
sofern sie sich in die sinnliche Sphäre reflektiert, mit dem
Herzen in Beziehung gesetzt werden. Zusammenfassend
bemerkt der Vf.: Utrumque scilicet siinul coli dicimus et
ipsum Cor carneum et ipsum Christi amorem per modum
alicuius obiecti compositi, cuius amor sit velut anima et
cor veluti corpus (p. 819).

Eine Schlußbemerkung verrät hier wie auch sonst des
Vf.s Sympathie mit der scotistischen Ansicht von dem
Ratschluß der Menschwerdung (p. 825).

Die Bezugnahme auf eine kaiserliche Rede in Aachen
zeigt, wie der Vf. alles zu verwenden weiß, was zur
zeitgemäßen Behandlung seines Gegenstandes dient (p. 838).
Das Prof. Ehrhard (p. 832 n. 2) für sein Urteil über die
sog. Renaissance gespendete Lob dürfte mit Rücksicht auf
die verwandten Bestrebungen des sog. Reformkatholizismus

und die unverhohlene Sympathie desselben mit der
modernen, in der Renaissance lebhaft vorgebildeten
Philosophie eine bedeutende Einschränkung erfahren.

Beachtenswert ist der Wink, der (p. 834) bezüglich der
Andacht zu U. L. Frau vom heiligsten Herzen gegeben wird.

Die Aufnahme der seligsten Jungfrau dem Leibe nach
in den Himmel ist nach dem Vf. zwar nicht de fide te-
nenda, wie Catharini seinerzeit behauptete, wohl aber ist
sie definierbar, und es wäre die Leugnung derselben
heutzutage noch strenger zu verurteilen, als in den Tagen des
Suarez, der den als summae temeritatis reum erklärte, qui
tarn piam religiosamque gententiam impugnaret (p. 961).

Außer dem allgemeinen und öffentlichen Gerichte findet
für jede einzelne Seele ein spezielles statt, das definitiv ist,
wie neuerdings durch die Verurteilung der abweichenden
Lehre Sc h eil s durch die Congreg. Indicis bestätigt wurde
(p: 975).



(2.) Dr. A. Seitz, Die Heilsnotwendigkeit der Kirche. 13

Gegen den Schluß des Werkes kommt der Vf. auf die
Reformbestrebungen zurück; es sei nicht Sache der Kirche,
sich mit dem modernen Staate (civitate moderna) zu
versöhnen, sondern Sache dieses, ut ad fidem régressa Eccle-
siae iura rursus agnoscat ac tueatur (p. 984). Was die
Vertreter der „Reform" wollen, ist eine Versöhnung mit
den modernen Ideen im weitesten Umfange, wie das
Beispiel ihres bedeutendsten Führers lehrt: eine Versöhnung,
die nur auf Kosten der traditionellen Auffassung des Dogmas
und weiterhin des Dogmas selbst vollzogen werden könnte.

Der korrekte Standpunkt des Werkes und die Inhaltsfülle
desselben, in dem nicht bloß die Wissenschaft, sondern

aucß fromme Betrachtung, Dichtung und bildende Kunst
zur Illustration des Dogmas herangezogen werden, endlich

i T>LZUge u
äußeren Gestaltung durch ihre Schemataund Ubersichten entheben uns der Notwendigkeit einer

weiteren Empfehlung desselben. Wir hegen nur den Wunsch,Gesundheit und Muße möchten es dem Vf. ermöglichen,
sein großes Werk zu Ende zu führen.

Einen trefflichen Beitrag zur Apologie der Kirche vom
geschichtlich-patristischen Standpunkt bietet die Schrift vonDr. Ant. Seitz: Die Heilsnotwendigkeit der Kirchenach der altchristlichen Literatur bis zur Zeit des
hl. Augustinus. Das Dogma von der alleinseligmachenden
Kirche, das dem „modernen Bewußtsein" als einer der
schwersten Steine des Anstoßes gilt, erscheint hier sowohl
in seiner kontinuierlichen Ausgestaltung als bereits im
dogmatischen Bewußtsein der Väter enthalten, als auch
nach seinem wahren Verständnisse, das der Freiheit der
göttlichen Ratschlüsse in der Wahl der Heilsmittel und

Universalität des göttlichen Heilswillens in keiner
Weise Eintrag tut.

Die Einleitung hebt einen der modernen Irrtümer oder
Verirrungen richtig hervor. Es ist das „Ringen nach
Wahrheit ohne beseligende Ruhe im Finden und im Genußder gefundenen Wahrheit". „Eine übernatürliche Ver-
mittlung der Gnade und Wahrheit und dadurch der Seligkeit

wird als Bevormundung der freien Persönlichkeit
abgelehnt" (S. 1). Die Wahrheit dürfe nicht Gabe, sie müsse
Ergebnis eigener Forschung sein.1 Der Gegensatz von
Aktivität, wie sie das moderne Bewußtsein fordert, und

1 2 Tim. 3, 7: Semper discentes, et nunquam ad scientiam veritatis
pervenientes.



14 Aus Theologie und Philosophie.

angebliche Passivität in der Anerkennung und
Unterwerfung unter die Autorität der Offenbarung ist indes ein
künstlich konstruierter; wie in der Glaubensfrucht, der
ewigen Anschauung, so verhält sich auch im Glauben selbst,
dem Anschauungskeim, der menschliche Geist aktiv, indem
er sich, allerdings von der Gnade gehoben — erleuchtet —,
in freiem Fluge der ewigen Wahrheit verbindet. Der Vf.
behandelt den Gegenstand in vier Abschnitten, welche die
Überschriften: Einheit der Gegensätze zum beseligenden
Gottesreiche, äußeres Kirchentum, inneres Kirchentum,
alleinseligmachende Kirche tragen. Die Absicht, „zur
Versöhnung der modernen Denkweise mit den unerschütterlichen

Grundsätzen der christlichen Offenbarung
beizulegen" (S. 5), die im Sinne gewisser moderner
Reformbestrebungen gedeutet werden könnte, sind wir auf Grund
des korrekt dogmatischen Inhaltes der Schrift berechtigt,
auf die Beseitigung und Aufklärung von Mißverständnissen
und Vorurteilen, denen, wie oben bemerkt, die Lehre von
der alleinseligmachenden Kirche in besonderem Maße
ausgesetzt ist, zu beziehen.

Wie die „Einheit der Gegensätze" zu verstehen sei,
lehrt folgende Stelle : „Dieser gleichmäßige Ausschluß von
der Seligkeit wegen äußerlich ganz verschiedener
Gattungen von Sünden erklärt sich im letzten Grunde aus
einem inneren verwandtschaftlichen Verhältnis. Das
christliche Altertum hat dasselbe aufgedeckt. Es hat
die wesentliche Identität der Glaubenssünden sowie ihre
geistige Beziehung zu den anderen Hauptsünden dargelegt,
ohne die Unterschiede zu verwischen" (S. 14).

Für das Verhältnis moderner Konstruktionen der Tri-
nität zu Theorien altchristlicher Sekten ist von Interesse
ein S. 17 zitierter Ausspruch des hl. Athanasius: Einen
heidnischen Charakter trägt das Bestreben, eine dem Prozeß
des Werdens unterworfene Dreifaltigkeit einzuführen und
den gewordenen Dingen sie gleichzusetzen. In der Hegel-
schen Philosophie ist das Werden, der Prozeß zur Gottheit
erhoben. Günther trägt in die christliche Trinität die Form
der Zeiträumlichkeit ein und unterwirft sie einem absoluten
Werden. Die Tübinger Spekulation glaubt wenigstens nach
der Analogie eines geistigen Werdeprozesses die göttlichen
Hervorgänge vorstellen zu dürfen. Es ist die gleiche
Tendenz, die in den bekannten Worten Lessings sich ausspricht
und die dem Werden den Vorzug vor dem Sein einräumt.



(2.) Dr. A. Seitz, Die Heilsnotwendigkeit der Kirche.

Der von Gregor von Nazianz gegen Sabellius erhobene

Vorwurf des Atheismus (S. 21) hat seine tiefere Berechtigung

in dem pantheistischen Zuge seiner Lehre, der die
Unterschiede verwischt und auf die Annahme eines in
die Vielheit sich ergießenden und aus ihr wieder sich

zurücknehmenden Seins hinausläuft.
Aus dem alle einschlägigen Fragen berührenden

Abschnitt über das äußere Kirchentum führen wir folgende
Äußerung an: „Daß der Mensch, wenn auch nicht geradezu
ein Produkt seiner Verhältnisse, so doch von den jeweiligen
Lebensumständen, von seiner ganzen Umgebung, von den
Standes- und Beziehungsverhältnissen, von fremder Bildung
und eigener Gewohnheit, kurz vom Milieu außerordentlich
abhängig ist, kann keinem entgehen, der sich einen
offenen Blick ins Leben gewahrt hat. Dieser psychologische

Blick ist nicht erst eine Errungenschaft der Neuzeit,
sondern bereits ein Erbstück aus dem christlichen Altertum"

(S. 176). In die Augen springt, von welcher Bedeutung

dieser Gesichtspunkt für die richtige Auffassung der
Willensfreiheit und die gerechte Beurteilung des Grades der
Verantwortlichkeit für die menschlichen Handlungen ist.

Den lapis lydius, der an eine theologische Richtung
angelegt werden muß, bildet die Stellung zum übernatürlichen

Element der Kirche, unter dessen Herrschaft auch
die natürlichen sittlichen Verhältnisse stehen. „Weder auf
dem Gebiete des übernatürlichen Tugendstrebens", bemerkt
der Vf., „noch der natürlichen Sittlichkeit ist der
gleichsam von der Wurzel aus befruchtende Einfluß des
Glaubenslebens zu verkennen. Der gesamten ethischen
Kultur gibt nach dem Zeugnis des christlichen Altertums
vom ersten Jahrhundert an ,ihren Halt (ßeßaiot) das
Glaubensleben in Christus'" (S. 246). Eine „ethische Kultur"
ohne die Gnade Christi, außerhalb der Kirche ist sonach
„haltlos".

In demselben Abschnitt über innere Kirchlichkeit,
dem wir diese Äußerung entnehmen, wird der Super-
naturalismus der katholischen Lehre und des katholischen
Kultus gegen den protestantischerseits erhobenen Vorwurf
des Magischen, des „Gnadenzaubers" verteidigt (S. 267 ff.).
Der Protestantismus ist eben im tiefsten Grunde trotz des
Anscheins eines übertriebenen Supernaturalismus doch
Naturalismus und Pantheismus und hat daher für die
katholische Auffassung, daß das göttliche Leben für den



16 Aus Theologie und Philosophie.

Menschen eine von oben kommende Gabe, ein donum
superadditum ist, kein Verständnis.

An das bekannte Pascalsche Argument erinnert der
Ausspruch des Arnobius (S. 323) : „Ist es nicht vernunftgemäßer,

von zweien ungewissen und in zweifelhafter
Erwartung unentschieden bleibenden Religionssystemen lieber
das zu glauben, welches einige Hoffnungen erweckt, als
das, welches gar keine Aussicht bietet?"

Ob das christliche Altertum die Tatoffenbarung
als außerordentlichen Heilsweg mehr hätte berücksichtigen
sollen (S. 336), lassen wir dahingestellt: die fatalistisch
getrübte Gottesidee in der Vorstellung von einer Nemesis
dürfte eben wegen dieser Trübung kaum als Grundlage
zu einer fides explicita supernaturalis anzusehen sein.

In universaler Fassung glaubt der Vf. die Kirche
Gottes am prägnantesten bestimmen zu dürfen als:
„allgemeine in fortschreitender geschichtlicher Entwicklung
sich entfaltende, nach Christi Offenbarung mit einem
unfehlbaren Lehramt organisierte göttliche Heilsvermittlung
(Leib der Kirche) zur übernatürlichen Erhebung der
gefallenen Menschheit durch Glauben und Liebe (Seele der
Kirche) (S. 349).

Die Hervorhebung des Gesichtspunktes der übernatürlichen

Bestimmung, die einen Vorzug der Schrift bildet,
leitet zu einer vollkommen befriedigenden Auffassung der
„alleinseligmachenden" Kirche. „Ohne göttliche Heilsvermittlung

und somit ohne Zugehörigkeit zur
alleinseligmachenden Kirche Gottes gibt es keine übernatürliche
Verdienstlichkeit. Bewußtes Widerstreben gegen die
wahre Kirche Christi macht dagegen selbst heroische
Tugendleistungen wegen der sündhaften, der Liebe Gottes
entgegengesetzten Tendenz nicht bloß unnütz, sondern
sogar schädlich" (S. 378).

Nach dem Gesagten bedarf die durch dogmatische
Korrektheit und patristische Gelehrsamkeit ausgezeichnete
Schrift keine weitere ausdrückliche Empfehlung.

Wenden wir uns nunméhr den uns vorliegenden Novitäten

auf philosophischem Gebiete zu. In erster Linie
verdient die in spanischer Sprache geschriebene Geschichte
der Philosophie des neunzehnten Jahrhunderts: Historia
de la filosofia del siglo XIX von Alberto Gömez
Izquierdo, Professor in Saragossa, genannt zu werden. Das
Werk ist von Mgr. D. Mercier, Direktor des philosophischen



(3.) A. G. Izquierdo, Historia de la filosofia d. siglo XIX.

Instituts in Löwen eingeführt. In seinem „Prolog" hebt
M. hervor, daß infolge der idealistischen und agnostischen
Doktrinen die Problemstellung sich verändert habe und
gegenüber dem dogmatischen und synthetischen der kri-
teriologische Standpunkt heutzutage der einzig mögliche
sei. Die Neuscholastik habe durch Eindringen in den
Grund des positivistischen Systems die eigene Lehre
präzisiert und geklärt und damit eine festere und
dauerhaftere Grundlage erlangt.

Einzig durch ernste Kritik müsse der Gegner zum
Stillschweigen oder zur Diskussion gezwungen werden. Die
Mahnung Leos XIII., jede nützliche Entdeckung, komme
sie, woher sie wolle, sei anzuerkennen, könne nur befolgt
werden, wenn man sich in der Kenntnis der modernen
und zeitgenössischen Systeme auf dem laufenden erhalte
(p. XVI seq.).

Zufolge einer Notiz am Schlüsse des Werkes beabsichtigt

der Vf., die Geschichte der Philosophie des 19. Jahrhunderts

in Spanien in einer besonderen Schrift darzustellen,
daher die diesbezügliche Lücke in der vorliegenden. Als
Vorbild und Quelle hat vielfach die Ueberweg-Heinzesche
Geschichte der neuesten Philosophie gedient. Für die
Mitteilungen über den Scholastizismus in Deutschland ist
ebendaselbst (S. 584) Herrn Professor E. Commer der Dank
ausgesprochen. Eingehender ist unter den Vertretern der
Neuscholastik P. Pesch gewürdigt. Dafür, daß Prof. AI.
Sclimid als Anhänger der Scholastik aufgeführt ist
(S. 509), trägt wohl ein Mißverständnis des Vfs. die
Verantwortung. Schmid hat sich auch in seinen neuesten
Schriften (Erkenntnislehre und Apologetik) nicht von
gewissen, der Scholastik fremden Einflüssen völlig
losgesagt.

Der Vf. steht prinzipiell auf dem Boden der Scholastik,
genauer der thomistischen Philosophie, betont aber in der
energischesten Weise die Notwendigkeit der Fortbildung
durch Berücksichtigung der modernen Forschungen und
Fortschritte auf dem Gebiete der Psychologie und Kosmologie.

Wiederholt spricht er sich gegen die einfache
Rekapitulation der scholastischen Lehren in Kompendien ad
mentem S. Thomae aus, die übrigens nach unserer Ansicht
für die Schule als Mitteilung des bereits Feststehenden —

Jahrbuch für Philosophie etc. XIX. 2



18 Aus Theologie und Philosophie.

und ohne solches gibt es überhaupt keine Wissenschaft —
ihren Wert besitzen.1

Ob der Vorwurf, den der Vf. gegen die italienische
Neuscholastik erhebt, sie bewege sich in einem Zirkel,
indem sie die Offenbarung als positive Norm für die
Philosophie geltend mache und die Lösung gewisser Probleme
aus der Theologie schöpfe, begründet sei, wollen wir hier
nicht untersuchen. Dagegen steht es fest, daß für den
gläubigen Denker die Offenbarung zwar die orientierende
Norm bildet, daß er aber in sein philosophisches
Lehrgebäude nur aufnehmen dürfe, was aus den beiden Quellen
der Vernunft und allgemeinen Erfahrung geschöpft ist.

Den besonderen Beifall des Vfs. findet die
neuscholastische Bewegung in Belgien, deren eingehenden
Darstellung denn auch eines der interessantesten und ausführlichsten

Kapitel gewidmet ist (S. 533 seq.). Die Universität
in Löwen habe neuen Glanz erworben durch Schaffung
des höheren Instituts für Philosophie, nicht so sehr wegen
Errichtung eines neuen Mittelpunktes für den Unterricht
in der thomistischen Philosophie, als aus dem Grunde, daß
Direktor (Desid. Mercier) und Professoren des Instituts
der katholischen Philosophie, so sehr sie sich von der
Lehre des Engels der Schule inspirieren, neue Aussichten
eröffneten und sie in besonnener Weise durch die unleugbaren

Fortschritte der modernen Wissenschaft verjüngten.
Eine Organisation, wie sie Mercier geschaffen, in welcher
wissenschaftliche Doktrin und empirische, resp.
experimentelle Forschung Hand in Hand gehen, hat ihre
unzweifelhaften Vorteile, läßt sich aber eben nur an einer
„freien" katholischen Universität durchführen, während
an den von voraussetzungslosen Professoren beherrschten
Hochschulen das harmonische Zusammenwirken auf die
polizeiliche und ökonomische Sparte sich beschränkt, sonst
aber der größte Wirrwarr herrscht, der keine Richtung,
keinen Unsinn, kein Extrem mit Ausnahme des sog.
Ultramontanismus verpönt.

Die (S. 541) behauptete Evidenz, daß, um zu den
höchsten Ursachen zu gelangen, man durch die nächsten
hindurchgehen müsse, durch jene, deren Erforschung den
speziellen Wissenschaften entspricht, können wir nicht zu-

' Das strenge Urteil über Palmieri S. 429 bestätigt, was wir selbst
in unserer Schrift vom Prinzip der Individuation über P.s Weise, den Tho-
mismus zu behandeln, bemerkt haben.



(3.) A. G. Izquierdo, Historia de la filosolia d. siglo XIX.

geben; es liegt darin jene Überschätzung der Induktion,
die, von Bacon ausgehend, im Positivismus Mills auslief.
Die Induktion selbst schwebt in der Luft, wenn sie von
allen unmittelbar evidenten Vernunftprinzipien abgelöst
und auf sich selbst gestellt werden soll. Dies führt uns
auf die Theorie der Induktion, deren Wesen weder von
Aristoteles, noch von der Neuscholastik erkannt worden
sei. In Wahrheit aber ist diese Theorie trotz aller
Fortschritte, welche durch Anwendung der Induktion in der
Naturwissenschaft erreicht wurden, bei den Modernen hinter
den praktischen Resultaten zurückgeblieben. Die wahre
Natur derselben hat trotz alledem Aristoteles erkannt,
wenn er ihr Wesen in die Auffindung der Mittelbegriffe,
d. h. der Ursachen setzt und als ihre Aufgabe erklärt,
der Deduktion die Obersätze zu liefern, was sie aber nur
zu leisten vermag, wenn sie sich auf gewisse Prinzipien
stützt, die nicht selbst wieder auf Induktion beruhen, wie
z. B., daß konstant verbundene Merkmale auf einen wesentlichen

Zusammenhang, konstant aufeinander folgende
Erscheinungen auf einen Kausalzusammenhang hinweisen.
Die isolierte Induktion, weit entfernt, zu wahren, allgemein
gültigen Gesetzen und Erkenntnissen zu führen, zeigt sich
vielmehr, wie Mills Beispiel lehrt, als der Weg zur
Auflösung alles notwendigen Kausalzusammenhanges und damit
zu einer Zufallstheorie, die den Tod jeglicher Wissenschaft
bedeutet.

Wenn H. Spencer die Unerkennbarkeit des Absoluten
behauptet, so liegt kein bloßer Wortstreit vor (S. 544);
denn es ist etwas anderes, mit der Scholastik das Wesen
des letzten und höchsten Weltgrundes als unerkennbar
erklären, und etwas anderes, auch die Existenz und
Beschaffenheit desselben als Gegenstand der bloßen Hypothese

hinstellen.
Ein anderer Punkt betrifft das Verhältnis Lockes zur

Scholastik (S. 550). Nicht eine unbefriedigende Erklärung
des Substanzbegriffes seitens der Scholastik bildet die
Ursache der Lockeschen Bestimmung des genannten
Begriffes, sondern der Nominalismus des englischen
Philosophen, welcher der Vernunft keine andere Aufgabe
zuzuweisen wußte, als die Bearbeitung des durch die Sinne
gelieferten aktualen Erkenntnismaterials. Dieses aber, für
sich allein, führt über Phänomene nicht hinaus zur Erkenntnis
der Substanz und des kausalen Zusammenhanges, wie die

2*



20 Aus Theologie und Philosophie.

aus dem Empirismus entwickelte Skepsis Humes richtig
erkannte.

Einfachheit ist allerdings kein Attribut des „ersten
Prinzips des vegetativen Lebens" (S. 555), ebensowenig aber
Zusammensetzung. Dagegen finden die Begriffe: Einheit
und Vielheit darauf Anwendung; das vegetative Lebensprinzip

ist aktuell eines, potenziell vieles. Dasselbe ist zu
sagen vom tierischen Lebensprinzip, insbesondere von den
Lebensformen der niederen Tiere, deren aktuelle Teilung
eine Vervielfältigung auch der Seele nach sich zieht. Der
Unterschied aber von den höheren tierischen Organismen
liegt nur darin, daß die größere Anzahl und Kompliziertheit

der Organe eine Ergänzung derselben in den
getrennten Teilen ausschließt. Einfachheit und Immateria-
lität ist das ausschließliche Attribut der Geist-, d. i. der
Menschenseele. In der aristotelischen Definition der Seele
sind diese Tatsachen vollauf berücksichtigt; nur besteht
der Unterschied, daß in Pflanzen und Tieren das Sein aus
der Verbindung von Form und Stoff resultiert, im
Menschen aber die Materie am Sein der Seele partizipiert.

Die von einem hervorragenden Gliede der belgischen
Schule, Nys, an den modernen Vorstellungen von Bewegung
usw. geübte Kritik beweist, wie die modernen Fortschritte
in Physik und Chemie den Forderungen einer wahrhaft
philosophischen, vernunftgemäßen Auffassung keineswegs
gerecht geworden sind. Nys findet es notwendig, folgende
drei Fundamentalprinzipien des „Mechanismus" zu berichtigen:

1. Die örtliche Bewegung ist eine Kraft oder eine
Ursache, fähig, eine mechanische Wirkung hervorzubringen;
2. die Bewegung kann von einem Körper auf den anderen
übergehen; 3. die örtliche Bewegung kann sich in Wärme,
Elektrizität, Licht, Magnetismus umwandeln.

Diesen Vorstellungen setzt Nys die in der Neuscholastik
fast allgemein anerkannten Sätze entgegen. Örtliche
Bewegung ist keine Kraft, sondern Resultat einer motorischen

Qualität, die durch eine äußere Kraft im beweglichen

Körper hervorgebracht wird. Die Bewegung, sofern
sie die neuen Einnahmen von Örtlichkeiten (Ubikationen)
bedeutet, die das Mobil von seinem Ausgangspunkte bis
zum Endpunkte einnimmt, ist reine Passivität und schließt
jedes dynamische Vermögen aus.

Ferner: Bewegung geht nicht von einem Körper auf
einen anderen über, sondern im Augenblicke des Zusammen-



(4.) Dessoir und Menzer, Philosophisches Lesebuch. 21

stoßes betätigt sich die mechanische Kraft des Motors an
dem Mobil, mit dem es in Berührung tritt, und bringt
darin einen Impuls hervor, d. i. eine motorische Energie,
welche die Bewegung bestimmt. Jede Aktion ruft aber
eine gleiche und entgegengesetzte Reaktion hervor. Das
Mobil reagiert seinerseits auf den Motor durch seine
Widerstandskraft, und aus der Bilanz dieser antagonistischen
Energien von gleicher Intensität resultiert notwendig die
plötzliche Verzögerung des Motors.

Endlich kann eine örtliche Bewegung sich nicht in
Wärme usw. umwandeln, da die einzigen Veränderungen,
die sie erfahren kann, sich auf Geschwindigkeit und Richtung

beziehen, und diese Veränderungen bestehen in keiner
Weise in einer eigentlich sogenannten Transformation.
Die Körperkräfte sind vielmehr zu unterscheiden in rein
mechanische, wie Schwere, Widerstand usw., und in eigentlich

sogenannte physische (physikalische), Licht, Wärme,
Elektrizität, Magnetismus. Natürliches Ziel der ersteren
ist, Bewegung mitzuteilen, während die letzteren, obgleich
von mechanischen Wirkungen begleitet, einen neuen
Zustand sui generis hervorbringen, der sich auf eine bloße
motorische Qualität nicht zurückführen läßt (S. 567 ff.).

Wir nehmen von der vorzüglichen Arbeit des Vfs. mit
dem höchst erfreulichen Eindruck Abschied, daß in der
Neuscholastik ein wissenschaftlich-philosophischer Boden
geschaffen ist, auf welchem sich die durch das moderne
philosophische Chaos vollständig verwirrten Geister
sammeln und verständigen können.

Einem sehr glücklichen Gedanken verdankt seine
Entstehung das „philosophische Lesebuch" von Max
Dessoir und Paul Menzer. Als erfreuliche Erscheinung
und als ein Beweis für den wachsenden Einfluß der tho-
mistischen Strömung ist der Abschnitt über Thomas von
Aquin aus der bewährten Feder des Herausgebers des
Jahrbuches, Dr. E. Com m er, zu begrüßen. Im übrigen
haben die beiden Herausgeber, wie in der Vorrede bemerkt
ist, aus inneren und äußeren Gründen die Grenzen aufs
engste gezogen, planen aber eine allmähliche Erweiterung
und vertrauen auf die Hilfe derer, die Philosophie lehren
(S. V). Sollen wir einem Wunsche Ausdruck geben, so
wären in eine solche Erweiterung außer Böhme und Baader,
die durch Schelling auf die moderne Spekulation einen
bedeutenden Einfluß gewannen, noch Nikolaus von Cusa und



22 Aus Theologie und Philosophie.

Suarez aufzunehmen, der letztere wegen seines Einflusses
auf die Urheber der neueren Philosophie, der noch lange
nicht genügend gewürdigt ist (bereitete doch seine
Auffassung der Abstraktion die Theorie der eingeborenen Ideen
vor), der erstere aber wegen der in seinem Systeme bereits
vielfach antizipierten idealistischen Theorien Kants und
seiner spekulativen Nachfolger. Dankenswert sind die
Erläuterungen; die Texte selbst aber sind so gewählt, daß
sie die charakteristischen Lehren, durch welche die
betreffenden Philosophen geschichtliche Bedeutung gewannen,
in helles Licht setzen. Piaton ist durch seine Ideenlehre,
durch die Darstellung der Idee des Guten und die
Erkenntnistheorie charakterisiert, Aristoteles als Logiker
durch den Schluß und die Theorie der Wissenschaft, und
als Metaphysiker durch seinen Gottesbegriff (v6?j0ts vor'j-
oecoç) gekennzeichnet. Von der Macht der bezüglichen
Stelle (c. 9 1. L.), die zweiundzwanzig Jahrhunderte
hindurch sich erhalten habe, heißt es (S. 31), sie liege in der
wuchtigen Aufstellung des Problems. Doch meint der Vf.
der einschlägigen Erläuterungen, das Denken des Denkens
scheine der konkreten Persönlichkeit fremd zu sein. Die
Lücke hat der hl. Thomas ergänzt, indem er die
Individualität des immateriellsten und nur insofern abstraktesten
Seins als Einzigkeit bestimmte und sowohl von der des
Körpers als auch des reinen Geistes unterschied. Als
ungeteiltes und unteilbares — weder als Gattung, noch als
Art multiplizierbares — Insich- und Fürsichsein ist das
„Denken des Denkens", d. h. die mit ihrem Denken realidentische

unendliche Intelligenz persönlich : rationalis (intellec-
tualis) naturae individua substantia, womit der Frage der
Ein- oder Mehrpersönlichkeit nicht präjudiziert, wohl aber
die Existenz des absolut einfachen und einzigen Seins in
einer Mehrzahl außereinander seienden Personen oder als
empirische Person nach Analogie menschlicher Persönlichkeit

abgelehnt wird.
Von Plotin ist die Erörterung über das Eine, vom

hl. Thomas die für Metaphysik und Erkenntnistheorie
charakteristische Lehre von den Universalien ausgewählt,
aus Meister Eckharts Predigten Stellen, die von der Liebe
und dem Wollen handeln.

Fr. Bacon vertritt seine Theorie von der Induktion.
Der Abschnitt von den Idolen zeigt seine sinnlich-bildliche,
begrifflicher Bestimmtheit ermangelnde Darstellungsweise.



(4.) Dessoir und Menzer, Philosophisches Lesebuch. 23

Nach der Meinung Dessoirs, des Vfs. der Erläuterungen
(S. 64), ist noch heute die Theorie der Induktion nicht
vollendet, was insofern richtig ist, als die im Gegensatze
von Apriorismus und Empirismus befangene neuere
Philosophie die richtige Vermittlung der beiden Prozesse vom
Allgemeinen zum Besonderen und umgekehrt nicht zu
finden weiß.

Aus Descartes sind die Abschnitte : „Worüber
^

man
zweifeln kann" und „Über die Natur des menschlichen
Geistes" entnommen. Descartes „benutzt den grundsätzlichen

Zweifel nur als das Radikalmittel, um zur Gewißheit

zu gelangen" (S. 78). Er gibt aber dem methodischen
Zweifel eine Ausdehnung, die zum Idealismus führen mußte,
der schlimmer als der vulgäre Skeptizismus ist, da er die
Außenwelt mit ihren Realgründen nicht allein bezweifelt,
sondern grundsätzlich negiert.

Zwischen Descartes und Spinoza wäre auch
Malebranche ein Platz anzuweisen, der aus den Prämissen
Descartes' einen Persönlichkeitspantheismus entwickelte, wie
in anderer Richtung Spinoza daraus seinen naturalistischen,
den Zweckbegriff ausschließenden Pantheismus. Die
ausgehobenen Stellen sind: Gott ist Ursache der Dingedie
Natur handelt nicht nach Zwecken; die göttliche Liebe.
Daß der Zweckbegriff, richtig angewendet, ein Asyl der
Unwissenheit sei (S. 95), müssen wir der modernen
Naturwissenschaft bestreiten.

Locke vertritt seine Leugnung angeborener
Grundbegriffe, Berkeley stellt die abstrakten Ideen in
Abrede: Ausflüsse des die neuere Philosophie beherrschenden
Nominalismus, dessen Gepräge selbst Leibniz' Monadologie
(S. 125 ff.) trägt. Hume charakterisiert sich durch die
sensualistisch-skeptische Theorie vom Ursprung der Ideen
und bereitet die Kantsche Kritik vor, in den Erörterungen
über die Idee einer notwendigen Verknüpfung. Großen
Raum nimmt Kant mit seiner aprioristischen Lehre von
einer „reinen" Vernunfterkenntnis und mit seiner
autonomen Moral ein. Der Mangel in der Aufzählung
möglicher Erkenntnisstandpunkte ist vom Vf. der Erläuterungen
(Menzer) nicht erkannt oder nicht hervorgehoben (S. 182).
Das Subjekt verhält sich weder rein passiv, noch rein
aktiv im Erkennen, speziell dem intellektuellen: es wird
durch die aus dem Objekte abstrahierten (nicht im Sinne
Lockes!) Begriffe informiert. Von Fichte ist die erste



24 Aus Theologie und Philosophie.

Einleitung in die Wissenschaftslehre, von Hegel die
Darstellung seines Begriffes von der Geschichte der
Philosophie, außerdem die Erörterung des Satzes von der
Vernünftigkeit des Wirklichen mitgeteilt. Die zwischen Fichte
und Hegel gelassene Lücke (Schelling) wird sicher in einer
weiteren Auflage ausgefüllt werden. An Hegel schließen
sich seine beiden Antipoden Herbart und Schopenhauer

an, der erstere mit seiner Leugnung der Veränderung

und als Vertreter einer Vielheit des absoluten Seins,
der letztere mit seinem Voluntarismus und Pessimismus
gegenüber dem einseitigen Intellektualismus uud Optimismus

Hegels.
Mit den Worten: „Dieses Werk ist das Produkt größter

Wahrheitsliebe und vieler Jahre angestrengtester Lern-
und Forschungsarbeit. Alle großen Welträtsel sind in
demselben wissenschaftlich gelöst enthalten", beginnt das
Vorwort der Schrift J. Lichtneckerts, deren vollständigen
Titel wir zur Orientierung des Lesers mitteilen wollen.
Derselbe lautet: „Neue wissenschaftliche Lebenslehre
des Weltalls. Der Ideal- oder Selbstzweckmaterialismus

als die absolute Philosophie. Die
wissenschaftliche Lösung aller großen physikalischen, chemischen,
astronomischen, theologischen, philosophischen,
entwicklungsgeschichtlichen und physiologischen Welträtsel."

Das vorliegende Heft des epochemachenden Werkes
bietet uns „die wissenschaftliche Lösung" des Zeiträtsels,
des Gravitations-, Magnetismus- und Elektrizitätsrätsels
endlich die Erörterung des ewigen Sternenkreislaufes und
die Lösung des Raumrätsels. Für weitere Hefte wird uns
versprochen die Lösung des Gotträtsels, und zugleich schon
verraten, daß „Gott absolut identisch ist mit Stoff
und Materie".

Der gütige Leser wird uns nicht zumuten, derartige
Entdeckungen, deren Licht uns förmlich blendet, zu
kritisieren. Man stellt sie mit den Worten des Autors selbst
dar und setzt derart den Leser in den Stand, selbständig
anzustaunen und die neue absolute Philosophie, womit das
neue Jahrhundert so glänzend inauguriert wird, zu
beglückwünschen.

Sollen wir uns übrigens eine Bemerkung gestatten, so
erinnert uns die Auffassung des Vfs. von den Begriffen:
Zeit, Raum, Stoff, Gott an den seligen Rohmer, der an die
Spize seines „theistischen" Systems den unendlichen Raum



(5.) J. Lichtneckert, Neue wissenschaftliche Lebenslehre. 25

und die unendliche Zeit stellt, und die letztere aus dem
ersteren alles Sein, auch das göttliche herauswickeln läßt.

Die Lösung des Zeiträtsels ist im folgenden gegeben.
„Zeit und Bewegung sind gleichbedeutende Begriffe.1 In
unserem Gehirne empfinden, oder wir möchten
lieber sagen, hören wir fortlaufend den durch das
Herz bewegten Blutkreislauf, in Form eines
ununterbrochen vergehenden, seienden und werdenden

Fließens oder Strömens oder Aufeinanderolgens,
und dies verursacht in uns die subjektive,

fesP- Physiologische Zeitempfindung, und damitist das Rätsel der Zeit mit einem Schlage gelöst."
h "vjes *st unsere große Entdeckung, welche gewiß bei

a en Denkern gewürdigt werden dürfte" (S. 7 f.). Gewür-
ig gewiß! Nur fragt es sich, ob im Sinne des glücklichen

Entdeckers.
Der Vf. macht mit seiner welterschütternden Ent-t eckung Ernst. Er schlägt vor, „die Uhrzeit oder

-Bewegung, welche zur Messung der Erdrotationsbewegung
lent, nach dem modernen Längenmaße einzuteilen, also

von 24 Stunden von 10 Kilometern usw. zu reden"
\ • 10 f.). Als Anfangsmoment des Welttages soll die Mitternacht

von Jerusalem als der zukünftigen Welthauptstadtes gesetzt werden (S. 12). Von demjenigen Jahre ange-
n^eiH y0 dieses Werk veröffentlicht wird, schlagen wir
- " hckseligkeitsgründen vor, eine neue Ära zu

begrün en" Wir empfehlen diese Vorschläge einem schleu-
gst zu berufenden Weltkongreß.

P ...?)e unendliche ewige, unorganische Materie hat ein
u s-, Willens-, Gedächtnis- und Denkvermögen (S. 15).

unpL^'if6 Fundament der Weltordnung ist das von der
.„.j11 oben Welt ewig zwingend angestrebte größte Wohlund der kleinste Schmerz" (S. 18).
Rätaöi1^ n®cbf°lgenden paar Zeilen haben wir das

vnll +
vT av^Ati°n als das schwierigste und geheimnis-

e aller Welträtsel gelöst, was uns kein geringes Kopf-zer Drechen verursachte" (S. 19). Die Lösung liegt in der
nnahme eines kontinuierlichen Gravitationsäthers außer

<5,eih ivom*s^schen Lichtäther. „Alle Himmelskörper ziehenic durch Absorption der sich gegenseitig zugesendeten

,1: 7
Einige Zeilën vorher heißt es von Aristoteles, er habe mit Recht

7oit a n
^er Bewegungen genannt; also unterscheidet Aristoteles

und Bewegung, während sie der Vf. identifiziert.



26 Aus Theologie und Philosophie.

und durchdringenden Gravitationsstrahlen dadurch an, daß
sie die absorbierten Gravitationsstrahlen in eigene
Massenbewegungen nach der Richtung ihrer gegenseitigen
Mittelpunkte umwandeln" (S. 21).

Mit Recht verwirft der Vf. die unvermittelte
Fernwirkung. Beachtung verdient die Vorstellung einer vom
anziehenden Körper (wobei übrigens die Anziehung eine
wechselseitige ist) ausgehenden Bewegungskraft, die, wie
wir sagen würden, in dem angezogenen eine Potenz ak-
tuiert, Bewegungskraft erzeugt, infolge deren die Körper
sich einander nähern. Um so absurder ist der Hylozoismus,
der z. B. in der Behauptung enthalten ist, daß das Wasser
im Eiszustande sein höchstes Selbstwohl fühle (S. 27).

Raum, Materie, Wasserstoff, Äther fließen dem
Entdecker unterschiedslos ineinander.

„Das gelöste Gravitationsrätsel ist die herrlichste Frucht
aus der Verbindung der Physik mit der Schopenliauer-
schen Philosophie. Wir sehen daraus, daß auch in das
Innere der Natur oder Gottheit der menschliche Geist
zu dringen vermag (S. 35).

Analog ist die Behandlung des Magnetismus und der
Elektrizität. „Der Blitz folgt deswegen den besten Leitern,
weil er sich in denselben am ungestörtesten zu bewegen
vermag, durch welches er sein höchstes Selbstwohl
empfindet" (S. 58).

Der Vf. nimmt einen ewigen, anfangs- und endlosen
Kreislauf an. „Der kontinuierliche Weltraum ist der
unendliche Ozean, aus welchem die Sterne des Himmels
entspringen und in den sie wieder einmünden im ewigen
Kreislaufe" (S. 65).

Der Vf. konnte ebensogut aus dem Nichts die Welten
hervorgehen lassen, wie aus dem Unding eines unendlichen
Raumes, der sich zu Stoff verdichtet, aus dem hinwiederum
das geordnete Weltall, der Kosmos samt unorganischen und
organischen Wesen, mit Körpern und Geistern sich
entwickeln soll. Nihilismus ist ja das Ende der modernen
philosophischen Weisheit.

Der systematische Nonsens dieser neuesten philosophischen

Leistung klingt in den poetischen Worten aus: „Der
Himmel ist einem unendlichen Garten zu vergleichen, in
welchem die Sterne in ewiger Aufeinanderfolge knospen,
blühen und verwelken" (S. 100).

wjg«


	Aus Theologie und Philosophie

