Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 19 (1905)

Artikel: Aus Theologie und Philosophie
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762010

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(1.) L. Janssens, Summa Theol. T. V. 5

AUS THEOLOGIE UND PHILOSOPHIE.
Von Dr. M. GLOSSNER.

Von der groBangelegten Summa Theologica des
Rektors am Anselmianum in Rom L. Janssens liegt der
zweite Teil des Traktats de Deo-Homine, die Mario-
logie und Soteriologie enthaltend, in einem stattlichen
(dem fiinften des Gesamtwerkes), 1021 Seiten in GroBoktav
umfassenden Bande vor uns. AuBere Einrichtung und
Methode sind dieselben wie in den iibrigen Teilen des
Werkes. Uber seine Grundsiitze spricht sich der Verfasser
im Vorwort aus. Mit Recht hebt er hervor, daB die
Wissenschaft keinen Zuwachs erfahre, wenn man beispiels-
weise dem Erldser in statu viae die visio beata abspreche
(p. IX). ,In rebus fidei et gratiae, quo plenius Dei dona
praedicantur, eo securius veri nominis scientia ampliatur®
(L. ¢). Die Geschichte des Dogmas der unbefleckten Emp-
fingnis ist in dieser Beziehung belehrend. Doch wire es
verfehlt und gewiB nicht im Sinne des Verfassers, wenn
man dem frommen Gefiihle der Gliubigen in irgend einer
dogmatischen Frage, wenn auch nur im Stadium der Vor-
bereitung, ausschlaggebende Stellung einriumen wollte.
Die kirchliche endgiiltige Entscheidung schlieBt in keinem
Falle die Denkarbeit der Theologen aus. Die Unfehlbar-
keit der Kirche ist nicht Inspiration, sondern Assistenz,
und setzt- die sorgfiltige Forschung in Schrift und Tra-
dition und den inneren Zusammenhang der geoffenbarten
Lehren voraus.

Im Vertrauen auf den Nutzen seiner Methode 1aBt
sich der Vf. weder durch die Vorurteile der Vertreter der
ngenetisch-historischen” Methode, noch durch Bedenken der
strengeren Scholastiker am Festhalten derselben beirren.
Den ersteren (einem Ehrhard, Schell) gegeniiber, die gegen
die Scholastik den Vorwurf erhoben, des Sinnes fiir das

1t 1. L. Janssens, Summa Theol. t. V. p. alt. Frib. B. 1903.
2. Dr. A, Seitz, Die Heilsnotwendigkeit der Kirche. Freib. i. B. 1903.
8. A. G. Izquierdo, Historia de la Filos. d. siglo XIX. Saragoza 1903.
g. Dessoir und Menzer, Philosoph. Lesebuch. Stuttgart 1903.

J. Lichtneckert, Neue wissenschaftl. Lebenslehre des Weltalls.
Leipzig, o. J.



(=]

Aus Theologie und Philosophie.

Werden entbehrt zu haben, weist er mit Recht auf die
Theorie von Form und Materie hin (p. XIV sq.). Wir
fiigen hinzu, daB die Scholastik im Dualismus von Form
und Materie, jener als Prinzips des Seins, dieser als Prin-
zips des Werdens eine Theorie besaBl, welche die richtige
Mitte zwischen den modernen Extremen eines absoluten
Werdens und der Erklidrung alles Werdens als Schein ein-
nimmt.

Mit groBer Ausfiihrlichkeit und warmer Hingebung
an den Gegenstand ist die Mariologie behandelt. Wir
miissen uns begniigen, aus der reichen Fiille des Gebotenen
einzelnes hervorzuheben. Von der typischen Erklérung
des canticum canticorum urteilt der V£, daB sie eo minus
sufficere, quod nonnulla vix alium praeter allegoricum
sensum patiuntur.!

Das (p. 19) jenen Theologen, welche fiir die seligste
Jungfrau eine Ausnahme von der Regel der ,nachfolgenden*
Pridestination statuieren, gespendete Lob gilt sicher nicht
von der in einer solchen Auffassung enthaltenen Inkon-
sequenz. Der V{. selbst ist der Ansicht, daB die Vorher-
bestimmung der Auserwihlten logisch als Ursache ihren
Verdiensten vorausgehe; was auch allein der Wiirde einer
unendlichen Kausalitit entspricht.

Das debitum contrahendae labis originalis, das, wie
einleuchtet, nicht als ,Schuld“ gedacht werden darf, wird
als debitum remotum bezeichnet und bedeutet nichts an-
deres, als daB die Mutter des Herrn infolge des natiirlichen
Geschlechtszusammenhanges mit Adam die Erbschuld kon-
trahiert hitte, wenn sie nicht im Hinblick auf die Ver-
dienste Jesu davor bewahrt worden wire (p. 34 sq.). Der
Vf. spricht sich dahin aus: conceptionem activam Mariae
talem fuisse, ex qua in conceptione passiva secuta esset
contractio labis, nisi Deus specialissima interventione id
impedivisset (p. 41). Das Schriftargument wird aus dem
sog. Protoevangelium, dem Grulle des Engels, sowie aus
den indirekt der seligsten Jungfrau geltenden Lobspriichen,
die der Weisheit und der Braut des Hohen Liedes gespendet
werden, gefiihrt.

Der aus der Lehre des hl. Paulus geschipfte Einwand
wird mit Hilfe der Unterscheidung der actu und der nur
bedingungsweise zu kontrahierenden Makel zuriickgewiesen

1 P, 12. Auf der folgenden Seite ist fir ps. XIV zu lesen ps. XLIV,



(1.) L. Janssens, Summa Theol. T. V. 7

(p. 62). Von der Lehre des hl. Bernhard und der idlteren
Scholastiker bekennt der Vi.: utrum In hap ipsa labe
semper distinxerint materiale a formali, -fiel?ltum a con-
tractione, dubium remanet (p. 100). Beziiglich dgs qben
beriihrten Gegensatzes zwischen dem Gefiihl des gliubigen
Volkes und den Schliissen der Theologen duBert der Vi.:
Hisce aliisque rationibus, quas evolvere pietati arrideret,
permotus veluti instinctive populus christianus indubitanter
Deiparae privilegio adhaerebat, quando in Scholis mentes,
ceteroquin Mariae devotissimas, dubitatio imo negatio te-
nebat (p. 117). Das Fest der unbefleckten Empfiangnis
das der romische Stuhl vor der dogmatischen Entscheidung
einfiihrte, machte das Marien verliehene Privileg ad sum
.'Enunll;il)leologisch gewiB, ohne zum Glauben zu verpflichter
p- !

Der Vi. beriihrt auch die Erscheinung ad rupen
Massabielle (Lourdes), bemerkt aber dazu: nolumus tamer
. . . istam apparitionem exhibere uti fide tenendam, wal
zweifellos trotz der Aufnahme des betreffenden Offiziums
ins romische Brevier zutrifft. -

Die eingehende Untersuchung der Lehre des hl. Thoma
kommt zu dem Schlusse: Doctrina S. Thomae adversatu
dogmati Immaculatae Conceptionis (p. 147). C. Schneider:
des sonst hochverdienten Thomisten, wohlgemeinte, abe
verfehlte Erklirung wird ohne Nennung des Autors al
ein monumentum indiscreti zeli zuriickgewiesen (p. 131 n.5.

Gleichwohl enthalten die Schriften des hl. Thomas all
Grundsiitze, in denen implicite das Privileg der seligste
Jungfrau enthalten ist; der Vf. stimmt daher Scheeben z
der erklirt, wenigstens virtuell werde die immac. cor
ceptio auch vom englischen Lehrer behauptet (p. 149 n.

Die Immunitit a fomite der seligsten Jungfrau, di
peutzutage allgemein als Folge der imm. conc. gelehrt wir«
1st bereits von Scotus aufgestellt worden (p. 159).

Uber die natiirlichen Gaben Marias teilt der Vf. mi
was pietidtvolle Betrachtung aus Schrift und Tradition z
entnehmen berechtigt ist (p. 191 sq.). '

Aus der Eroérterung des Namens Marid mdge das Mil
verstindnis, das in der stella maris liegen soll, hervo
gehoben werden: ,Putamus . . . solidas adesse ration
opinandi, etymologiam a S. Hieronymo propositam sona
stillam maris et non stellam maris“ (p. 218). Beziiglic
der Ableitune des Namens Miriam entscheidet sich d



8 Aus Theologie und Philosophie.

V1. fiir die Erklirung: ,die Schone“ von ,mara‘“ (x73; p. 223).

Die Reserve, mit welcher der V{. Fragen, welche sich weder
dogmatisch noch theologisch entscheiden lassen, z. B. iiber
die Entwicklung Mariens in utero, behandelt, ist vollauf
berechtigt.

Den umfassenden Blick des Vf.,, dem nichts entgeht,
was in niherer oder entfernterer Beziehung zu seinem
Gegenstande steht, beweisen die Exkurse iiber Kraus und
Schell. Die Verdienste des ersteren um christliche Archio-
logie erkennen wir bereitwilligst an; auch wollen wir nicht
bestreiten, da Kraus catholicae fidei sincero corde ad-
dictum fuisse — ist doch nur einer, der Herzen und Nieren
priift; dagegen koénnen wir nicht zugeben, daBl K. nur
audacioribus iudiciis ad rem publicam maxime spectan-
tibus gefehlt habe. Wir sind vielmehr {iberzeugt, dafl auch
der V{. die theologische Richtung, wie sie unter anderem
in der ,Kirchengeschichte zum Ausdruck kam, unméglich
billige. Uber K.s Verhiltnis zur ,Allgemeinen Zeitung“ aber
wollen wir den ,Mantel christlicher Liebe“ werfen.

Die Verherrlichung des Protestantismus in einem
Tiirmer-Artikel Schells findet der Vf. mit Recht ,esse prope
scandalosa“ (p. 275 sq.). Sie begreift sich bei einem Autor,
der in einem Philosophumenon der idealistischen, dem Pro-
testantismus entsprossenen Philosophie: dem Begriff der
Selbstsetzung ndmlich, den Schliissel zu einer vollkom-
meneren Gotteserkenntnis erblickt, und erinnert an den
von Schelling konstruierten Gegensatz einer (rémischen)
Petrus- und einer (protestantischen) Pauluskirche, iiber
denen dann die (durch Reformkatholizismus zu erstrebende)
Johanniskirche sich aufbauen wiirde.

Nicht minder eingehend ist die Jungfriulichkeit Mariens
vor, in und nach der Geburt Jesu behandelt. Den Cha-
rakter einer wahren Ehe mit dem hl. Joseph trotz des
Nichtvollzugs betreffend, teilen wir  folgende Stelle mit:
nHaec sententia (sc. quae verum B. Mariae cum S, Iosepho
matrimonium tenet) semper magis magisque invaluit in
scholis, ita ut tempore Angelici passim admitteretur. Imo
Suarez voluit hanc sententiam ad fidei dogmata pertinere.
Sed notum est, quam cito hic theologus aliquid de fide
proclamet. Unde cautius Benedictus oppositam sententiam
temerariam vocat* (p. 332).

In einer Anmerkung zur Darstellung der Tugenden



(1.) L. Janssens, Summa Theol. T. V. 9

des hl. Joseph, insbesondere seiner honestae operositatis,
ist die soziale Frage beriihrt (p. 347). )

Die jiingst kontrovertierte Frage, ob das c_z_tntlcun}:
Magnificat nicht vielmehr der Mutter des Vorldufers in
den Mund zu legen sei, wird mit den Worten Langranges
verbeschieden: es miiiten viel solidere Griinde als bl.Sl.leI‘
vorgebracht werden, um eine so fest begriindete Tradition
zu erschiittern (p. 375). . A

Auf die Frage utrum beata Virgo aliquid active egerit
in conceptione corporis Christi, miissen wir uns versagen
niher einzugehen, da der Vf. die moderne Physiologie -
heranzieht. ,Modernior scientia physiologica Galieni sen-
tentiam confirmat“ (p. 416). Der V{. glaubt von der Auf-
fassung des hl. Thomas abweichen und die des hl. Bona-
ventura vorziehen zu sollen. — Als eine Konsequenz der
hypostatischen Vereinigung ergibt sich die Erhabenheit
der Seele Christi iiber die gewShnlichen psychischen Ent-
wicklungsgesetze (p. 441 sq.).

Da die Mutterschaft direkt auf die Person sich bezieht,
ist Maria wahrhaft und im vollkommensten Sinne Mutter
Christi, was Christus keineswegs mit den Worten: quid
mihi et tibi verleugnet, die der Vf. in folgender Weise
umschreiben mochte: Domina Mater, non est tanta inter
nos relatio, ut in miraculis publice patrandis tibi roganti
subsim. Altior mihi dependentia est: praedestinata hora
a Patre, quae nondum venit (p- 482).

Gegen Scheeben macht der Vf. geltend, daB die relatio
sponsalis Mariens zur Person ihres géttlichen Sohnes zwar
das mystische Band, das sie an ihren Sohn kniipft, aufs
moglichste verstirke, nicht aber das formelle Konstitutiv
der Mutterschaft bilde (p. 485 sq.).

Die konigliche Wiirde Christi gibt dem Vf. AnlaB zu
" einem Exkurs gegen den Neojudaismus und Neopaganismus,
der aufs neue rufe: Tolle, tolle! Nolumus hunc regnare
Super nos. Solange die Piipste an ihren Rechten auf die
weltliche Gewalt (deren Notwendigkeit kein Dogma sei)

festhalten, werde ihnen kein guter Katholik daraus einen
Vorwurf machen (p. 549). -

Es sei hier gestattet, zu bemerken, daB das Edom
(oxn) und Bosra in dem aus Isaias zitierten Texte (p. 566)
neuerdings in anderer Weise zu erkliren versucht wurde,
wornach die Ubersetzung lauten wiirde: Wer kommt da
gerdtet, mit gefiirbten Gewanden vom Rebenschneiden ?



10 Aus Theologie und Philosophie.

Uber den Wert dieser Konjektur mdgen die Exegeten ent-
scheiden!

Zur Taufe Christi durch Johannes ist unter anderem
bemerkt: ,,Quando prima vice Iesus ad Iordanem venit,
Ioannes interna motione et intuitu Iesu actus vehementer
suspicatus est ipsum esse Messiam, unde seipsum praebuit,
ut ab eo baptizaretur potius quam eum baptizaret (p. 611).

Moderner Uberschitzung des aktiven Lebens gegeniiber
verdient die Warnung hervorgehoben zu werden: caveatur
ab inepta distributione in virtutes passivas et activas.
Unde, fragt der V1., vitae contemplativae praecelsa dignitas,
nisi quia divina contemplari, est nobilissimus actus? (p. 618).

Die Erwihnung des Unterschiedes von praeordinatio
und praescientia gibt dem Vf. AnlaB, seine Lehre, daB die
gottliche Ewigkeit das einzige Medium sei, in welchem
Gott simul omnia futura contingentia erkenne, da die
Ewigkeit in allem, worin die gottlichen Dekrete nicht das
Ganze zu leisten vermdgen (in malis sc. praevisis), das
ersetze, was die Heiligkeit sozusagen der gottlichen Kau-
salitdt entziehe, zu rechtfertigen (p. 678 n.).

Wie sehr sich die Grundsitze der peripatetischen
Philosophie iiber Affekte, passiones, zur richtigen Beur-
teilung des gottmenschlichen Leidens eignen, zeigen die
Bemerkungen iiber den affectus tristitiae sowie iiber den
Unterschied einer passio reflexa der héheren und p.directa
der niederen Vermodgen (p. 695 sq.).

Die Inkonsequenz derjenigen, welche die visio beata
Christi wihrend der Leidenszeit suspendiert sein lassen,
wird gebiihrend gekennzeichnet. In dem scheinbaren Ver-
zweiflungsrufe : Deus, Deus meus etc. bekundet sich Christus
als der von den Propheten Verkiindete, dem der Psalmist
die Worte in den Mund legt. Es ist der Schmerzensruf
der erlosungsbediirftigen Menschheit, mit deren Siinden
das ,Lamm Gottes* beladen ist.

Eine ausfiihrliche Untersuchung ist der nach Lugos
Urteil zu den schwierigsten in der Theologie zu rechnenden
Frage gewidmet, ob Christus ex obedientia den Tod er-
litten? Es harfdelt sich um den modus componendi liber-
tatem et meritum Christi cum vero mandato ex vera
obedientia impleto (p. 721). Der Vf. zdhlt acht Antworten
auf, die unsere Frage gefunden, darunter als achte die
der strengeren Thomisten, die  man absque ulla iniuriae
suspicione Bannesianos nennen diirfe, und die ihr Systein



(1.) L. Janssens, Summa Theol. T. V. 11

auch in diesem Probleme urgieren. Was das.letztex_-e
betrifft, so bedienen sich diese ,strengeren Thomisten* in
der vorliegenden Frage nur einer Distinktion, von der sie
bei anderer Gelegenheit Gebrauch machen. Die Bez_elch-
nung Bannesianer aber fiir die Verteidiger der gratia ex
se efficax konnen wir nicht fiir so unverfinglich halten
wie der konziliante Autor, miissen sie vielmehr ganz ent-
schieden zuriickweisen, da sie in einem Sinne gebraucht
wird, der die Thomisten der Autoritit ihres wahren und
wirklichen Meisters berauben soll; dieser aber ist nicht
Bannez, sondern der hl. Thomas von Aquin. Mit dem erst
neuerdings aufgebrachten Namen soll die aus sich wirk-
same Gnade mit allen ihren Konsequenzen als eine dem
hl. Thomas fremde, auf MiBverstindnis beruhende Neuerung
des spanischen Theologen hingestellt werden, um damit
den ,Molinisten ein Paroli zu bieten, obgleich feststeht
durch das eigene Gestindnis Molinas, daB die scientia
media ein neuer Gedanke ist, die Vertreter derselben also
mit Fug und Recht nach dem Erfinder desselben genannt
werden. Somit stehen sich nicht Bannesianer und Moli-
nisten, sondern Thomisten und Molinisten gegeniiber.

Als siebte Ansicht, zu der sich der V{. selbst bekennt,
ist angefiihrt: Christum etiam mereri potuisse in iis quae
ob impeccantiam omittere non poterat, ac proin praeceptum
moriendi quod omnino nequibat recusare, fuisse nihilo-
minus meritorie a Christo impletum. Ob sich diese Ansicht
ohne die vom Vi. verschmihten Distinktionen der ,stren-
geren“ Thomisten durchfithren 1d8t, bleibe hier dahin-
gestellt.

In einer Note (p. 737) ist auf den Widerspruch hin-
gewiesen, dem Schell verfillt, indem er auf Grund der

Personeinheit Christi die Siindelosigkeit behauptet und
doch Kampf und Unwissenheit in der Seele Christi annimmt.
— Was die Dichtkunst zum Preise des Kreuzes leistete,
zeigen die aus Venantius, Calderon u. a. angefiihrten Stellen
(p. 755).

Die ,Andachten“zu Ehren des Blutes, der fiinf Wunden,
des heiligsten Herzens Jesu werden ausfithrlich besprochen.
Ohne in eine kritische Untersuchung sich einzulassen,
spricht der Vf. von einer Tradition des der frommen Vero-
nika (?) ins SchweiBtuch eingepriigten Bildnisses Christi.

Gerechtfertigt erscheint uns das ,minus placet”, das
gegen die vom Leibe Christi getrennte bildliche Darstellung



12 Aus Theologie und Philosophie.

des hh. Herzens Jesu und eine weitere é&hnliche ausge-
sprochen wird (p. 814 n. 4).

Als obj. formale der Andacht zum Herzen Jesu erklirt
der Vf. die Liebe Jesu; der allgemeine Sprachgebrauch
lasse die Liebe im Herzen empfunden werden. Die Physio-
logen, ist bemerkt, streiten dariiber, ob das Herz in der
Tat Sitz und Organ des affektiven Lebens sei, wie das
Gehirn Sitz des intellektuellen Lebens ist (p. 816). Das
letztere kann nur in dem indirekten Sinne der Abhéingig-
keit des Denkens vom sinnlichen Vorstellen seitens des
Objektes zugegeben werden. So kann auch die Liebe nur,
sofern sie sich in die sinnliche Sphére reflektiert, mit dem
Herzen in Beziehung gesetzt werden. Zusammenfassend
bemerkt der Vf.: Utrumque scilicet simul coli dicimus et
ipsum Cor carneum et ipsum Christi amorem per modum
alicuius obiecti compositi, cuius amor sit velut anima et
cor veluti corpus (p. 819).

Eine SchluBbemerkung verrit hier wie auch sonst des
Vi.s Sympathie mit der scotistischen Ansicht von dem
RatschluB der Menschwerdung (p. 825).

Die Bezugnahine auf eine kaiserliche Rede in Aachen
zeigt, wie der V{. alles zu verwenden weil}, was zur zeit-
gemiflen Behandlung seines Gegenstandes dient (p. 833).
Das Prof. Ehrhard (p. 832 n. 2) fiir sein Urteil iiber die
sog. Renaissance gespendete Lob diirfte mit Riicksicht auf
die verwandten Bestrebungen des sog. Reformkatholizis-
mus und die unverhohlene Sympathie desselben mit der
modernen, in der Renaissance lebhaft vorgebildeten Philo-
sophie eine bedeutende Einschrinkung erfahren.

Beachtenswert ist der Wink, der (p. 834) beziiglich der
Andacht zu U. L. Frau vom heiligsten Herzen gegeben wird.

Die Aufnahme der seligsten Jungfrau dem Leibe nach
in den Himmel ist nach dem Vf. zwar nicht de fide te-
nenda, wie Catharini seinerzeit behauptete, wohl aber ist
sie definierbar, und es wire die Leugnung derselben heut-
zutage noch strenger zu verurteilen, als in den Tagen des
Suarez, der den als summae temeritatis reum erklirte, qui
tam piam religiosamque gententiam impugnaret (p. 961).

AuBer dem allgemeinen und 6ffentlichen Gerichte findet
fiir jede einzelne Seele ein spezielles statt, das definitiv ist,
wie neuerdings durch die Verurteilung der abweichenden
Lehre Schells durch die Congreg. Indicis bestitigt wurde
(p: 975). ‘ -



(2.) Dr. A. Seitz, Die Heilsnotwendigkeit der Kirche. 13

Gegen den Schlufi des Werkes kommt der Vi auf die
Reformbestrebungen zuriick; es sei nicht Sache der Kirche,
sich mit dem modernen Staate (civitate moderna) zu ver-
sOhnen, sondern Sache dieses, ut ad fidem regressa Ecclg-
siae iura rursus agnoscat ac tueatur (p. 984). Was die
Vertreter der ,Reform“ wollen, ist eine Versohnung mit
den modernen Ideen im weitesten Umfange, wie (‘i_as Bei-
spiel ihres bedeutendsten Fiihrers lehrt: eine Verséhnung,
die nur auf Kosten der traditionellen Auffassung des Dqgmas
und weiterhin des Dogmas selbst vollzogen werden konnte.

Der korrekte Standpunkt des Werkes und die Inhalts-
fiille desselben, in dem nicht blo8 die Wissenschaft, sondern
auch fromme Betrachtung, Dichtung und bildende Kunst
zur Illustration des Dogmas herangezogen werden, endlich
die Vorziige der fuBeren Gestaltung durch ihre Schemata
und Ubersichten entheben wuns der Notwendigkeit einer
weiteren Empfehlung desselben. Wir hegen nur den Wunsch,
Gesundheit und MuBe mochten es dem V£, ermoéglichen,
sein grofiles Werk zu Ende zu fiihren.

Einen trefflichen Beitrag zur Apologie der Kirche vom
geschichtlich-patristischen Standpunkt bietet die Schrift von
Dr. Ant. Seitz: Die Heilsnotwendigkeit der Kirche
nach der altchristlichen Literatur bis zur Zeit des
hl. Augustinus. Das Dogma von der alleinseligmachenden
Kirche, das dem ,modernen Bewuftsein“ als einer der
schwersten Steine des AnstoBes gilt, erscheint hier sowohl
in seiner kontinuierlichen Ausgestaltung als bereits im
dogmatischen BewuBtsein der Viter enthalten, als auch
nach seinem wahren Verstindnisse, das der Freiheit der
gottlichen Ratschliisse in der Wahl der Heilsmittel und
der Universalitit des gottlichen Heilswillens in keiner
Weise Eintrag tut.

Die Einleitung hebt einen der modernen Irrtiimer oder
Verirrungen richtig hervor. Es ist das yRingen nach
Wahrheit ohne beseligende Ruhe im Finden und im Genufl
der gefundenen Wahrheit, pEine iibernatiirliche Ver-
mittlung der Gnade und Wahrheit und dadurch der Selig-
keit wird als Bevormundung der freien Persénlichkeit ab-
gelehnt“ (S. 1). Die Wahrheit diirfe nicht Gabe, sie miisse
Ergebnis eigener Forschung sein.! Der Gegensatz von
Aktivitit, wie sie das moderne BewuBtsein fordert, und

12 Tim. 3
pervenientes.

» 7: Semper discentes, et nunquam ad scientiam veritatis



14 Aus Theologie und Philosophie.

angebliche Passivitit in der Anerkennung und Unter-
werfung unter die Autoritit der Offenbarung ist indes ein
kiinstlich konstruierter; wie in der Glaubensfrucht, der
ewigen Anschauung, so verhélt sich auch im Glauben selbst,
dem Anschauungskeim, der menschliche Geist aktiv, indem
er sich, allerdings von der Gnade gehoben — erleuchtet -—,
in freiem Fluge der ewigen Wahrheit verbindet. Der V£.
behandelt den Gegenstand in vier Abschnitten, welche die
Uberschriften: Einheit der Gegensiitze zum beseligenden
Gottesreiche, #duBeres Kirchentum, inneres Kirchentum,
alleinseligmachende Kirche tragen. Die Absicht, ,zur Ver-
sOhnung der modernen Denkweise mit den unerschiitter-
lichen Grundsitzen der christlichen Offenbarung beizu-
tregen“ (S. 5), die im Sinne gewisser moderner Reform-
bestrebungen gedeutet werden konnte, sind wir auf Grund
des korrekt dogmatischen Inhaltes der Schrift berechtigt,
auf die Beseitigung und Aufklirung von MiBiverstindnissen
und Vorurteilen, denen, wie oben bemerkt, die Lehre von
der alleinseligmachenden Kirche in besonderem MaBle aus-
gesetzt ist, zu beziehen.

Wie die ,Einheit der Gegensitze“ zu verstehen sei,
lehrt folgende Stelle: ,Dieser gleichméflige Ausschlufl von
der Seligkeit wegen #duBerlich ganz verschiedener Gat-
tungen von Siinden erklért sich im letzten Grunde aus
einem . . . inneren verwandtschaftlichen Verhéltnis. Das
christliche Altertum hat dasselbe . . . aufgedeckt. Es hat
die wesentliche Identitit der Glaubenssiinden sowie ihre
geistige Beziehung zu den anderen Hauptsiinden dargelegt,
ohne die Unterschiede zu verwischen“ (S. 14).

Fiir das Verhiltnis moderner Konstruktionen der Tri-
nitdt zu Theorien altchristlicher Sekten ist von Interesse
ein S. 17 zitierter Ausspruch des hl. Athanasius: Einen
heidnischen Charakter triagt das Bestreben, eine dem ProzeB3
des Werdens unterworfene Dreifaltigkeit einzufiihren und
den gewordenen Dingen sie gleichzusetzen. In der Hegel-
schen Philosophie ist das Werden, der Prozel zur Gottheit
erhoben. Giinther trégt in die christliche Trinitit die Form
der Zeitriumlichkeit ein und unterwirft sie einem absoluten
Werden. Die Tiibinger Spekulation glaubt wenigstens nach
der Analogie eines geistigen Werdeprozesses die gottlichen
Hervorginge vorstellen zu diirfen. Es ist die gleiche Ten-
denz, die in den bekannten Worten Lessings sich ausspricht
und die dem Werden den Vorzug vor dem Sein einriumt.



-

(2.) Dr. A. Seitz, Die Heilsnotwendigkeit der Kirche. 15

Der von Gregor von Nazianz gegen_Sabe}lius erhobene
Vorwurf des Atheismus (S. 21) hat seine tiefere Berecl_l-
tigung in dem pantheistischen Zuge seiner Lehre, der die
Unterschiede verwischt und auf die Am}ahme. eines in
die Vielheit sich ergieBenden und aus ihr wieder sich
zuriicknehmenden Seins hinausliuft.

Aus dem alle einschligigen Fragen berithrenden Ab-
schnitt iiber das #uBere Kirchentum fithren wir folgende
Auflerung an: ,DaB der Mensch, wenn auch nicht_gergqlezu
ein Produkt seiner Verhiltnisse, so doch von den jeweiligen
Lebensumstiinden, von seiner ganzen Umgebung, von den
Standes- und Beziehungsverhiltnissen, von fremder Bildung
und eigener Gewohnheit, kurz vom Milieu auBerordentlich
abhiingig ist, kann keinem entgehen, der sich einen
offenen Blick ins Leben gewahrt hat. Dieser psycholo-
gische Blick ist nicht erst eine Errungenschaft der Neuzeit,
sondern bereits ein Erbstiick aus dem christlichen Alter-
tum® (S. 176). In die Augen springt, von welcher Bedeu-
tung dieser Gesichtspunkt fiir die richtige Auffassung der
Willensfreiheit und die gerechte Beurteilung des Grades der
Verantwortlichkeit fiir die menschlichen Handlungen ist.

Den lapis lydius, der an eine theologische Richtung
angelegt werden muB, bildet die Stellung zum iibernatiir-
lichen Element der Kirche, unter dessen Herrschaft auch
die natiirlichen sittlichen Verhiltnisse stehen. ,,Weder auf
dem Gebiete des iibernatiirlichen Tugendstrebens®, bemerkt
der Vi, ,noch der natiirlichen Sittlichkeit ist der
gleichsam von der Wurzel aus befruchtende EinfluBl des
Glaubenslebens zu verkennen. Der gesamten ethischen
Kultur gibt nach dem Zeugnis des christlichen Altertums
vom ersten Jahrhundert an ,ihren Halt (Beacot) das Glau-
bensleben in Christus‘“ (S. 246). Eine ,ethische Kultur®
ohne die Gnade Christi, auBerhalb der Kirche ist sonach
yhaltlos®,

In demselben Abschnitt iiber innere Kirchlichkeit,
dem wir diese Aullerung entnehmen, wird der Super-
naturalismus der katholischen Lehre und des katholisechen
Kultus gegen den protestantischerseits erhobenen Vorwurf
des Magischen, des ,,Gnadenzaubers* verteidigt (S. 267 ff.).
Der Protestantismus ist eben im tiefsten Grunde trotz des
Anscheins eines iibertriebenen Supernaturalismus doch
Naturalismus und Pantheismus und hat daher fiir die ka-
tholische Auffassung, daB das gottliche Leben fiir den



16 Aus Theologie und Philosophie.

Menschen eine von oben kommende Gabe, ein donum
superadditum ist, kein Verstindnis.

An das bekannte Pascalsche Argument erinnert der
Ausspruch des Arnobius (S. 323): ,Ist es nicht vernunft-
gemifler, von zweien ungewissen und in zweifelhafter Er-
wartung unentschieden bleibenden Religionssystemen lieber
das zu glauben, welches einige Hoffnungen erweckt, als
das, welches gar keine Aussicht bietet 2*

Ob das christliche Altertum die Tatoffenbarung
als auBlerordentlichen Heilsweg -mehr héitte beriicksichtigen
sollen (S. 336), lassen wir dahingestellt: die fatalistisch
getriibte Gottesidee in der Vorstellung von einer Nemesis
diirfte eben wegen dieser Triibung kaum als Grundlage
zu einer fides explicita supernaturalis anzusehen sein.

In universaler Fassung glaubt der V{. die Kirche
Gottes am prignantesten bestimmen zu diirfen als: ,all-
gemeine in fortschreitender geschichtlicher Entwicklung
sich entfaltende, nach Christi Offenbarung mit einem un-
fehlbaren Lehramt organisierte gottliche Heilsvermittlung
(Leib der Kirche) zur iibernatiirlichen Erhebung der ge-
fallenen Menschheit durch Glauben und Liebe (Seele der
Kirche) (S. 349).

Die Hervorhebung des Gesichtspunktes der iibernatiir-
lichen Bestimmung, die einen Vorzug der Schrift bildet,
leitet zu einer vollkommen befriedigenden Auffassung der
palleinseligmachenden® Kirche. ,Ohne gottliche Heilsver-
mittlung und somit ohne Zugehorigkeit zur alleinselig-
machenden Kirche Gottes gibt es keine iibernatiirliche
Verdienstlichkeit. . . . BewufBites Widerstreben gegen die
wahre Kirche Christi macht dagegen selbst heroische
Tugendleistungen wegen der siindhaften, der Liebe Gottes
entgegengesetzten Tendenz nicht bloB unniitz, sondern
sogar schidlich® (S. 378).

Nach dem Gesagten bedarf die durch dogmatische
Korrektheit und patristische Gelehrsamkeit ausgezeichnete
Schrift keine weitere ausdriickliche Empfehlung.

Wenden wir uns nunméhr den uns vorliegenden Novi-
titen auf philosophischem Gebiete zu. In erster Linie
verdient die in spanischer Sprache geschriebene Geschichte
der Philosophie des neunzehnten Jahrhunderts: Historia
de la filosofia del siglo XIX von Alberto Gémez
Izquierdo, Professor in Saragossa, genannt zu werden. Das
Werk ist von Mgr. D. Mercier, Direktor des philosophischen



(8.) A. G. Izquierdo, Historia de la filosofia d. siglo XIX. 17

Instituts in Léwen eingefiihrt. In seinem ,Prolog“ hebt
M. hervor, daB infolge der idealistischen und agnostischen
Doktrinen die Problemstellung sich verﬁnflert habe unfi
gegeniiber dem dogmatischen und synthetischen der kri-
teriologische Standpunkt heutzutage der einzig m?gllche
sei. Die Neuscholastik habe durch Eindringen in den
Grund des positivistischen Systems die eigene Lehre pra-
zisiert und geklirt und damit eine festere und dauer-
haftere Grundlage erlangt.

Einzig durch ernste Kritik miisse der Gegner zum
Stillschweigen oder zur Diskussion gezwungen werden. Die
Mahnung Leos XIIIL, jede niitzliche Entdeckung, komme
sie, woher sie wolle, sei anzuerkennen, konne nur befolgt
werden, wenn man sich in der Kenntnis der modernen
und zeitgendssischen Systeme auf dem laufenden erhalte
(p. XVI seq.).

Zufolge einer Notiz am Schlusse des Werkes beabsich-
tigt der V{.,, die Geschichte der Philosophie des 19. Jahrhun-
derts in Spanien in einer besonderen Schrift darzustellen,
daher die diesbeziigliche Liicke in der vorliegenden. Als
Vorbild und Quelle hat vielfach die Ueberweg-Heinzesche
Geschichte der neuesten Philosophie gedient. Fir die Mit-
teilungen iiber den Scholastizismus in Deutschland ist eben-
daselbst (S. 584) Herrn Professor E. Commer der Dank
ausgesprochen. Eingehender ist unter den Vertretern der
Neuscholastik P. Pesch gewiirdigt. Dafiir, daB Prof. Al
Schmid als Anhiinger der Scholastik aufgefiihrt ist
(8. 509), trigt wohl ein MiBverstindnis des Vfs. die Ver-
antwortung. Schmid hat sich auch in seinen neuesten
Schriften (Erkenntnislehre und Apologetik) nicht von

gewissen, der Scholastik fremden Einfliissen voéllig los-
gesagt.

Der Vi. steht prinzipiell auf dem Boden der Scholastik,
genauer der thomistischen Philosophie, betont aber in der

energischesten Weise die Notwendigkeit der Fortbildung
durch Beriicksichtigung der modernen Forschungen und
Fortschritte auf dem Gebiete der Psychologie und Kosmo-
logie. Wiederholt spricht er sich gegen die einfache Re-
kapitulation der scholastischen Lehren in Kompendien ad
mentem S. Thomae aus, die iibrigens nach unserer Ansicht
fir die Schule als Mitteilung des bereits Feststehenden —

Tahrbuch fiir Philosophie etc. XIX. 2



18 Aus Theologie und Philosophie.

und ohne solches gibt es iiberhaupt keine Wissenschaft —
ihren Wert besitzen.!

Ob der Vorwurf, den der Vf. gegen die italienische
Neuscholastik erhebt, sie bewege sich in einem Zirkel,
indem sie die Offenbarung als positive Norm fiir die Phi-
losophie geltend mache und die Losung gewisser Probleme
aus der Theologie schopfe, begriindet sei, wollen wir hier
nicht untersuchen. Dagegen steht es fest, daB fiir den
gliubigen Denker die Offenbarung zwar die orientierende
Norm bildet, dal er aber in sein philosophisches Lehr-
gebidude nur aufnehmen diirfe, was aus den beiden Quellen
der Vernunft und allgemeinen Erfahrung geschopft ist.

Den besonderen Beifall des Vfs. findet die neuscho-
lastische Bewegung in Belgien, deren eingehenden Dar-
stellung denn auch eines der interessantesten und ausfiihr-
lichsten Kapitel gewidmet ist (S. 533 seq.). Die Universitét
in Lowen habe neuen Glanz erworben durch Schaffung
des hoheren Instituts fiir Philosophie, nicht so sehr wegen
Errichtung eines neuen Mittelpunktes fiir den Unterricht
in der thomistischen Philosophie, als aus dem Grunde, daB
Direktor (Desid. Mercier) und Professoren des Instituts
der katholischen Philosophie, so sehr sie sich von der
Lehre des Engels der Schule inspirieren, neue Aussichten
erOffneten und sie in besonnener Weise durch die unleug-
baren Fortschritte der modernen Wissenschaft verjiingten.
Eine Organisation, wie sie Mercier geschaffen, in welcher
wissenschaftliche Doktrin und empirische, resp. experi-
mentelle Forschung Hand in Hand gehen, hat ihre un-
zweifelhaften Vorteile, 148t sich aber eben nur an einer
,freien“ katholischen Universitit durchfiihren, wihrend
an den von voraussetzungslosen Professoren beherrschten
Hochschulen das harmonische Zusammenwirken auf die
polizeiliche und 6konomische Sparte sich beschrinkt, sonst
aber der grofite Wirrwarr herrscht, der keine Richtung,
keinen Unsinn, kein Extrem mit Ausnahme des sog. Ultra-
montanismus verpont.

Die (S. 541) behauptete Evidenz, daB, um zu den
hochsten Ursachen zu gelangen, man durch die nichsten
hindurchgehen miisse, durch jene, deren Erforschung den
speziellen Wissenschaften entspricht, konnen wir nicht zu-

1 Das strenge Urteil iiber Palmieri S. 429 bestitigt, was wir selbst
in unserer Schrift vom Prinzip der Individuation tiber P.s Weise, den Tho-
mismus zu behandeln, bemerkt haben.



(8.) A. G. Izquierdo, Historia de la filosofia d. siglo XIX. 19

geben; es liegt darin jene I"Jbersch.éi-tz.ung der Induktion,
die, von Bacon ausgehend, im Positivismus Mills auslief.
Die Induktion selbst schwebt in der Luft, wenn sie von
allen unmittelbar evidenten Vernunftprinzipien “abgelost
und auf sich selbst gestellt werden soll. Dies fiihrt uns
auf die Theorie der Induktion, deren Wesen weder von
Aristoteles, noch von der Neuscholastik erkannt worden
sei. In Wahrheit aber ist diese Theorie trotz aller Fort-
schritte, welche durch Anwendung der Induktion in der
Naturwissenschaft erreicht wurden, bei den Modernen hinter
den praktischen Resultaten zuriickgeblieben. Die wahre
Natur derselben hat trotz alledem Aristoteles erkannt,
wenn er ihr Wesen in die Auffindung der Mittelbegriffe,

d. h. der Ursachen setzt und als ihre Aufgabe erklirt,
der Deduktion die Obersiitze zu liefern, was sie aber nur

zu leisten vermag, wenn sie sich auf gewisse Prinzipien
stittzt, die nicht selbst wieder auf Induktion beruhen, wie
z. B,, daBl konstant verbundene Merkmale auf einen wesent-
lichen Zusammenhang, konstant aufeinander folgende Er-
scheinungen auf einen Kausalzusammenhang hinweisen.
Die isolierte Induktion, weit entfernt, zu wahren, allgemein
giiltigen Gesetzen und Erkenntnissen zu fithren, zeigt sich
vielmehr, wie Mills Beispiel lehrt, als der Weg zur Auf-
l6sung alles notwendigen Kausalzusammenhanges und damit
zu einer Zufallstheorie, die den Tod jeglicher Wissenschaft
bedeutet.

Wenn H. Spencer die Unerkennbarkeit des Absoluten
behauptet, so liegt kein bloBer Wortstreit vor (S. 544);
denn es ist etwas anderes, mit der Scholastik das Wesen
des letzten und hoéchsten Weltgrundes als unerkennbar
erkliren, und etwas anderes, auch die Existenz und Be-
schaffenheit desselben als Gegenstand der bloSien Hypo-
these hinstellen.

Ein anderer Punkt betrifft das Verhéltnis Lockes zur
Scholastik (S. 550). Nicht eine unbefriedigende Erklirung
des Substanzbegriffes seitens der Scholastik bildet die
Ursache der Lockeschen Bestimmung des genannten Be-
griffes, sondern der Nominalismus des englischen Philo-
sophen, welcher der Vernunft keine andere Aufgabe zu-
zuweisen wullte, als die Bearbeitung des durch die Sinne
gelieferten aktualen Erkenntnismaterials. Dieses aber, fiir
sich allein, fithrt iiber Phiinomene nicht hinaus zur Erkenntnis
der Substanz und des kausalen Zusammenhanges, wie die

2*



20 Aus Theologie und Philosophie.

aus dem Empirismus entwickelte Skepsis Humes richtig
erkannte.

Einfachheit ist allerdings kein Attribut des ,ersten
Prinzips des vegetativen Lebens“ (S. 555), ebensowenig aber
Zusammensetzung. Dagegen finden die Begriffe: Einheit
und Vielheit darauf Anwendung; das vegetative Lebens-
prinzip ist aktuell eines, potenziell vieles. Dasselbe ist zu
sagen vom tierischen Lebensprinzip, insbesondere von den
Lebensformen der niederen Tiere, deren aktuelle Teilung
eine Vervielfidltigung auch der Seele nach sich zieht. Der
Unterschied aber von den hoéheren tierischen Organismen
liegt nur darin, daB die groBere Anzahl und Kompliziert-
heit der Organe eine Erginzung derselben in den ge-
trennnten Teilen ausschlieit. Einfachheit und Immateria-
litdt ist das ausschliefliche Attribut der Geist-, d. i. der
Menschenseele. In der aristotelischen Definition der Seele
sind diese Tatsachen vollauf beriicksichtigt; nur besteht
der Unterschied, daB in Pflanzen und Tieren das Sein aus
der Verbindung von Form und Stoff resultiert, im Men-
schen aber die Materie am Sein der Seele partizipiert.

Die von einem hervorragenden Gliede der belgischen
Schule, Nys, an den modernen Vorstellungen von Bewegung
usw. geiibte Kritik beweist, wie die modernen Fortschritte
in Physik und Chemie den Forderungen einer wahrhaft
philosophischen, vernunftgemiBen Auffassung keineswegs
gerecht geworden sind. Nys findet es notwendig, folgende
drei Fundamentalprinzipien des ,Mechanismus“ zu berich-
tigen: 1. Die ortliche Bewegung ist eine Kraft oder eine
Ursache, fihig, eine mechanische Wirkung hervorzubringen;
2. die Bewegung kann von einem Korper auf den anderen
iitbergehen; 3. die ortliche Bewegung kann sich in Wirme,
Elektrizitit, Licht, Magnetismus umwandeln.

Diesen Vorstellungen setzt Nys die in der Neuscholastik
fast allgemein anerkannten Sitze entgegen. Ortliche Be-
wegung ist keine Kraft, sondern Resultat einer motori-
schen Qualitdt, die durch eine dulBere Kraft im beweg-
lichen Kérper hervorgebracht wird. Die Bewegung, sofern
sie die neuen Einnahmen von Ortlichkeiten (Ubikationen)
bedeutet, die das Mobil von seinem Ausgangspunkte bis
zum Endpunkte einnimmt, ist reine Passivitit und schliefit
jedes dynamische Vermogen aus.

Ferner: Bewegung geht nicht von einem Korper auf
einen anderen iiber, sondern im Augenblicke des Zusammen-



(4.) Dessoir und Menzer, Philosophisches Lesebuch. 21

stofles betitigt sich die mechanische Kraft des Motors an
dem Mobil, mit dem es in Berithrung tritt, und bringt
darin einen Impuls hervor, d. i. eine motorische Energie,
welche die Bewegung bestimmt. Jede Aktion ruft aber
eine gleiche und entgegengesetzte Reaktion hervor. Das
Mobil reagiert seinerseits auf den Motor durch seine Wider-
standskraft, und aus der Bilanz dieser antagonistischen
Energien von gleicher Intensitit resultiert notwendig die
plotzliche Verzogerung des Motors.

Endlich kann eine ortliche Bewegung sich nicht in
Wirme usw. umwandeln, da die einzigen Veriinderungen,
die sie erfahren kann, sich auf Geschwindigkeit und Rich-
tung beziehen, und diese Verinderungen bestehen in keiner

.eise in einer eigentlich sogenannten Transformation.
Die Korperkrifte sind vielmehr zu unterscheiden in rein
n_flechanische, wie Schwere, Widerstand usw., und in eigent-
lich sogenannte physische (physikalische), Licht, Wirme,
Elektrizitit, Magnetismus. Natiirliches Ziel der ersteren
1st, Bewegung mitzuteilen, wihrend die letzteren, obgleich
vVon mechanischen Wirkungen begleitet, einen neuen Zu-
stand sui generis hervorbringen, der sich auf eine blofle
motorische Qualitit nicht zuriickfithren 148t (S. 567 ff.).

Wir nehmen von der vorziiglichen Arbeit des Vfs. mit
dem hochst erfreulichen Eindruck Abschied, daB in der
Neuscholastik ein wissenschaftlich-philosophischer Boden
geschaffen ist, auf welchem sich die durch das moderne
philosophische Chaos vollstindig verwirrten Geister sam-
meln und verstindigen kénnen.

Einem sehr gliicklichen Gedanken verdankt seine Ent-
Stehung das ,philosophische Lesebuch“ von Max
Dessoir und Paul Menzer. Als erfreuliche Erscheinung
und als ein Beweis fiir den wachsenden EinfluB der tho-
mistischen Strémung ist der Abschnitt iiber Thomas von
Aquin aus der bewiihrten Feder des Herausgebers des
Jahrbuches, Dr. E. Commer, zu begriiBen. Im iibrigen
haben die beiden Herausgeber, wie in der Vorrede bemerkt
ist, aus inneren und #AuBeren Griinden die Grenzen aufs
engste gezogen, planen aber eine allmihliche Erweiterung
und vertrauen auf die Hilfe derer, die Philosophie lehren
(S. V). Sollen wir einem Wunsche Ausdruck geben, so
wiéren in eine solche Erweiterung aufier Bshme und Baader,
die durch Schelling auf die moderne Spekulation einen be-
deutenden EinfluB gewannen, noch Nikolaus von Cusa und



22 Aus Theologie und Philosophie.

Suarez aufzunehmen, der letztere wegen seines Einflusses
auf die Urheber der neueren Philosophie, der noch lange
nicht geniigend gewiirdigt ist (bereitete doch seine Auf-
fassung der Abstraktion die Theorie der eingeborenen Ideen
vor), der erstere aber wegen der in seinem Systeme bereits
vielfach antizipierten idealistischen Theorien Kants und
seiner spekulativen Nachfolger. Dankenswert sind die Er-
lauterungen; die Texte selbst aber sind so gewihlt, daB
sie die charakteristischen Lehren, durch welche die be-
treffenden Philosophen geschichtliche Bedeutung gewannen,
in helles Licht setzen. Platon ist durch seine Ideenlehre,
durch die Darstellung der Idee des Guten und die Er-
kenntnistheorie charakterisiert, Aristoteles als Logiker
durch den SchluBf und die Theorie der Wissenschaft, und
als Metaphysiker durch seinen Gottesbegriff (royoic voyj-
oewc) gekennzeichnet. Von der Macht der beziiglichen
Stelle (c. 9 1. L.), die zweiundzwanzig Jahrhunderte hin-
durch sich erhalten habe, heilit es (S. 31), sie liege in der
wuchtigen Aufstellung des Problems. Doch meint der V{.
der einschligigen Erlduterungen, das Denken des Denkens
scheine der konkreten PersOnlichkeit fremd zu sein. Die
Liicke hat der hl. Thomas erginzt, indem er die Indivi-
dualitdt des immateriellsten und nur insofern abstraktesten
Seins als Einzigkeit bestimmte und sowohl von der des
Korpers als auch des reinen Geistes unterschied. Als un-
geteiltes und unteilbares — weder als Gattung, noch als
Art multiplizierbares — Insich- und Fiirsichsein ist das
,Denken des Denkens*, d. h. die mit ihrem Denken realiden-
tische unendliche Intelligenz personlich: rationalis (intellec-
tualis) naturae individua substantia, womit der Frage der
Ein- oder Mehrpersonlichkeit nicht prajudiziert, wohl aber
die Existenz des absolut einfachen und einzigen Seins in
einer Mehrzahl auBereinander seienden Personen oder als
empirische Person nach Analogie menschlicher Personlich-
keit abgelehnt wird.

Von Plotin ist die Erorterung iiber das Eine, vom
hl. Thomas die fiir Metaphysik und Erkenntnistheorie cha-
rakteristische Lehre von den Universalien ausgewiihlt,
aus Meister Eckharts Predigten Stellen, die von der Llebe
und dem Wollen handeln.

Fr. Bacon vertritt seine Theorie von der Induktion.
Der Abschnitt von den Idolen zeigt seine sinnlich-bildliche,
begrifflicher Bestimmtheit ermangelnde Darstellungsweise.



(4.) Dessoir und Menzer, Philosophisches Lesebuch. 23

Nach der Meinung Dessoirs, des Vis. der Erléqterungen
(S. 64), ist noch heute die Theorie der Induktion nicht
vollendet, was insofern richtig ist, als die im Gegensatze
von Apriorismus und Empirismus befangene neuere Phi-
losophie die richtige Vermittlung der beiden Prozesse vom
Allgemeinen zum Besonderen und umgekehrt nicht zu
finden weiB.

Aus Descartes sind die Abschnitte: ,Woriitber man
zweifeln kann“ und ,Uber die Natur des menschlichen
Geistes* entnommen. Descartes ,benutzt den grundsa!:z-
lichen Zweifel nur als das Radikalmittel, um zur Gewif-
heit zu gelangen“ (8. 78). Er gibt aber dem methodischen
Zweifel eine Ausdehnung, die zum Idealismus fithren muBte,
der schlimmer als der vulgiire Skeptizismus ist, da er die
AuBenwelt mit ihren Realgriinden nicht allein bezweifelt,
sondern grundsiitzlich negiert.

Zwischen Descartes und Spinoza wire auch Male-
branche ein Platz anzuweisen, der aus den Prémissen Des-
cartes’ einen Personlichkeitspantheismus entwickelte, wie
in anderer Richtung Spinoza daraus seinen naturalistischen,
den Zweckbegriff ausschlieBenden Pantheismus. Die aus-
gehobenen Stellen sind: Gott ist Ursache der Dinge; die
Natur handelt nicht nach Zwecken; die gottliche Liebe.
DaB der Zweckbegriff, richtig angewendet, ein Asyl der
Unwissenheit sei (S. 95), miissen wir der modernen Natur-
wissenschaft bestreiten.

Locke vertritt seine Leugnung angeborener Grund-
begriffe, Berkeley stellt die abstrakten Ideen in Ab-
rede: Ausfliisse des die neuere Philosophie beherrschenden
Nominalismus, dessen Geprige selbst Leibniz’ Monadologie
(S. 125 ff) trigt. Hume charakterisiert sich durch die
sensualistisch-skeptische Theorie vom Ursprung der Ideen
und bereitet die Kantsche Kritik vor, in den Erdrterungen
iber die Idee einer notwendigen Verkniipfung. GrofBen
Raum nimmt Kant mit seiner aprioristischen Lehre von
einer ,reinen“ Vernunfterkenntnis und mit seiner auto-
nomen Moral ein. Der Mangel in der Aufzihlung mog-
licher Erkenntnisstandpunkte ist vom Vf. der Erliuterungen
(Menzer) nicht erkannt oder nicht hervorgehoben (S. 182).
Das Subjekt verhiilt sich weder rein passiv, noch rein
aktiv im Erkennen, speziell dem intellektuellen: es wird
durch die aus dem Objekte abstrahierten (nicht im Sinne
Lockes!) Begriffe informiert. Von Fichte ist die erste



24 Aus Theologie und Philosophie.

Einleitung in die Wissenschaftslehre, von Hegel die Dar-
stellung seines Begriffes von der Geschichte der Philo-
sophie, auBerdem die Erdorterung des Satzes von der Ver-
niinftigkeit des Wirklichen mitgeteilt. Die zwischen Fichte
und Hegel gelassene Liicke (Schelling) wird sicher in einer
weiteren Auflage ausgefiillt werden. An Hegel schlieflen
sich seine beiden Antipoden Herbart und Schopen-
hauer an, der erstere mit seiner Leugnung der Verdnde-
rung und als Vertreter einer Vielheit des absoluten Seins,
der letztere mit seinem Voluntarismus und Pessimismus
gegeniiber dem einseitigen Intellektualismus uud Optimis-
mus Hegels.

Mit den Worten: ,Dieses Werk ist das Produkt groBter
Wahrheitsliebe und vieler Jahre angestrengtester Lern-
und Forschungsarbeit. Alle groBlen Weltritsel sind in dem-
selben wissenschaftlich gelost enthalten“, beginnt das Vor-
wort der Schrift J. Lichtneckerts, deren vollstdndigen
Titel wir zur Orientierung des Lesers mitteilen wollen.
Derselbe lautet: ,Neue wissenschaftliche Lebenslehre
des Weltalls. Der Ideal- oder Selbstzweckmateria-
lismus als die absolute Philosophie. Die wissen-
schaftliche Losung aller groBlen physikalischen, chemischen,
astronomischen, theologischen, philosophischen, entwick-
lungsgeschichtlichen und physiologischen Weltritsel.*

Das vorliegende Heft des epochemachenden Werkes
bietet uns ,die wissenschaftliche Losung® des Zeitritsels,
des Gravitations-, Magnetismus- und Elektrizititsritsels
endlich die Erorterung des ewigen Sternenkreislaufes und
die Losung des Raumritsels. Fiir weitere Hefte wird uns
versprochen die Losung des Gottrétsels, und zugleich schon
verraten, dafl ,Gott absolut identisch ist mit Stoff
und Materie®

Der giitige Leser wird uns nicht zumuten, derartige
Entdeckungen, deren Licht uns formlich blendet, zu kriti-
sieren. Man stellt sie mit den Worten des Autors selbst
dar und setzt derart den Leser in den Stand, selbstindig
anzustaunen und die neue absolute Philosophie, womit das
neue Jahrhundert so glinzend inauguriert wird, zu be-
gliickwiinschen.

Sollen wir uns iibrigens eine Bemerkung gestatten, so
erinnert uns die Auffassung des Vfs. von den Begriffen:
Zeit, Raum, Stoff, Gott an den seligen Rohmer, der an die
Spize seines ,theistischen“ Systems den unendlichen Raum



(5.) J. Lichtneckert, Neue wissenschaftliche Lebenslehre. 25

und die unendliche Zeit stellt, und die letzterg aus q.em
ersteren alles Sein, auch das géttliche herauswickeln 148t.

Die Losung des Zeitriitsels ist im folgenden gegeben.
wZeit und Bewegung sind gleichbedeutende I_Segrlffe.1 In
unserem Gehirne empfinden, oder wir méochten
lieber sagen, horen wir fortlaufend den durch das
Herz bewegten Blutkreislauf, in Form eines un-
unterbrochen vergehenden, seienden und werden-
den FlieBens oder Stromens oder Aufeinander-
folgens, und dies verursacht in uns die subjektive,
Tesp. physiologische Zeitempfindung, und da}.mlt‘
Ist das Ritsel der Zeit mit einem Schlage gelost.”

»Dies ist unsere groffe Entdeckung, welche gewil} Pel
al_len Denkern gewiirdigt werden diurfte“ (S. 7 f.). Ge\.\‘rur-
digt gewiB! Nup fragt es sich, ob im Sinne des gliick-
lichen Entdeckers,

Der Vi macht mit seiner welterschiitternden Ent-
deckung Ernst. Ep schligt vor, ,die Uhrzeit oder -Be-
wegung, welche zur Messung der Erdrotationsbewegung
dient, nach dem modernen Lingenmale einzuteilen, also
statt von 24 Stunden von 10 Kilometern usw. zu reden”
(S.10 £). Als Anfangsmoment des Welttages soll die Mitter-
nacht von Jerusalem als der zukiinftigen Welthauptstadt
festgesetzt werden (S. 12). Von demjenigen Jahre ange-
fangen, wo dieses Werk veroffentlicht wird, schlagen wir
aus ,,Glﬁckseligkeitsgrﬁnden vor, eine neue Ara zu be-
g?i’mden“. Wir empfehlen diese Vorschlidge einem schleu-
nigst zu berufenden WeltkongreB. .

Die unendliche ewige, unorganische Materie hat ein
Gefiihls-, Willens-, Gediichtnis- und Denkvermégen (S. 15).
yDas ewige Fundament der Weltordnung ist das von der
unendlichen Welt ewig zwingend angestrebte grofte Wohl
und der kleinste Schmerz“ (S. 18).

. »In den nachfolgenden paar Zeilen haben wir das
Ritsel der Gravitation als das schwierigste und geheimnis-
vollste aller Weltritsel gelost, was uns kein geringes Kopf-
zerbrechen verursachte* (S. 19). Die Losung liegt in der
Annahme eines kontinuierlichen Gravitationsithers auBer
dem atomistischen Lichtiéither. ,Alle Himmelskorper ziehen
sich durch Absorption der sich gegenseitig zugesendeten

! Einig
die Zeit das
Zeit und Be

e Zeilen vorher heiBt es von Aristoteles, er habe mit Recht

MaB der Bewegungen genannt; also unterscheidet Aristoteles
wegung, withrend sie der Vf. identifiziert.



26 Aus Theologie und Philosophie.

und durchdringenden Gravitationsstrahlen dadurch an, daB
sie die absorbierten Gravitationsstrahlen in eigene Massen-
bewegungen nach der Richtung ihrer gegenseitigen Mittel-
punkte umwandeln“ (S. 21).

Mit Recht verwirft der Vf. die unvermittelte Fern-
wirkung. Beachtung verdient die Vorstellung einer vom
anziehenden Korper (wobei iibrigens die Anziehung eine
wechselseitige ist) ausgehenden Bewegungskraft, die, wie
wir sagen wiirden, in dem angezogenen eine Potenz ak-
tuiert, Bewegungskraft erzeugt, infolge deren die Korper
sich einander nidhern. Um so absurder ist der Hylozoismus,
der z. B. in der Behauptung enthalten ist, daBh das Wasser
im Eiszustande sein hochstes Selbstwohl fuhle (S. 27).

Raum, Materie, Wasserstoff, Ather flieBen dem Ent-
decker unterschiedslos memander

w,Das geloste Gravitationsritsel ist die herrlichste Frucht
aus der Verbindung der Physik mit der Schopenhauer-
schen Philosophie. Wir sehen daraus, dal auch in das
Innere der Natur oder Gottheit (!) der menschliche Geist
zu dringen vermag (S. 3)).

Analog ist die Behandlung des Magnetismus und der
Elektrizitit. ,Der Blitz folgt deswegen den besten Leitern,
weil er sich in denselben am ungestirtesten zu bewegen
vermag, durch welches er sein hdéchstes Selbstwohl emp-
findet* (S. 58).

Der Vf. nimmt einen ewigen, anfangs- und endlosen
Kreislauf an. ,Der kontinuierliche Weltraum ist der un-
endliche Ozean, aus welchem die Sterne des Himmels ent-
springen und in den sie wieder einmiinden im ewigen
Kreislaufe“ (S. 65).

Der V{. konnte ebensogut aus dem Nichts die Welten
hervorgehen lassen, wie aus dem Unding eines unendlichen
Raumes, der sich zu Stoff verdichtet, aus dem hinwiederum
das geordnete Weltall, der Kosmos samt unorganischen und
organischen Wesen, mit Koérpern und Geistern sich ent-
wickeln soll. Nihilismus ist ja das Ende der modernen
philosophischen Weisheit.

Der systematische Nonsens dieser neuesten philosophi-
schen Leistung klingt in den poetischen Worten aus: ,Der
Himmel ist einem unendlichen Garten zu vergleichen, in
welchem die Sterne in ewiger Aufeinanderfolge knospen,
blithen und verwelken® (S. 100).

—r_%_o_._—_



	Aus Theologie und Philosophie

