Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 18 (1904)

Artikel: Das Werden im Sinne der Scholastik
Autor: Feldner, Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761664

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 411

daraus zu ersehen ist, daBl die Gattung und der Artunter-
schied von der Art ausgesagt wird, nicht aber der Teil
vom Ganzen. Darauf macht uns der englische Meister
in der Schrift de ente et essentia c. 3 aufmerksam, wo er
unter anderem schreibt: Dicimus hominem esse animal
rationale et non ex animali et rationali, sicut dicimus eum
esse ex corpore et anima. Ex corpore enim et anima dicitur
esse homo sicut ex duabus rebus quaedam tertia res
constituta, quae neutra illarum est: homo enim nec est
anima neque corpus; sed si homo aliquo modo ex animali
et rationali dicatur esse, non erit sicut res tertia ex duabus
rebus, sed sicut intellectus (d. h. Begriff) tertius ex duabus
intellectibus.

Aber abgesehen auch von alle dem, es bleibt dabei
doch ein sehr auffallendes Rétsel, warum der hl. Thomas
in seinem Kommentar zum lib. de Hebd. die reale Zu-
sammensetzung aus quod est und quo est inbezug auf die
Engel, falls diese die simplicia sind, leugnen soll, die er
sonst iiberall mit Berufung auf den Boethius dann ver-
teidigt, und wie er nur an dieser Stelle die Engel mit
Gott als simplicia betreffend die Zusammensetzung aus
quod est und quo est gleichsetzt, indem er sagt: in omni
simplici ete., sonst aber nirgends, vielmehr die Engel auf
die ganz gleiche Stufe stellt mit den stofflichen Dingen,
indem er wieder und wieder einzuschirfen nie ermiidet:
in omni citra primum ete. Nein, in dieser Sackgasse,
in die sich die Gegner durch ihre Auffassung verrannt
haben, ist ihnen absolut unmdéglich, irgend einen Ausweg
zu finden, irgend ein Hilfsmittel zu gewinnen, welches sie
aus der miBlichen Klemme befreien konnte.

-

DAS WERDEN IM SINNE DER SCHOLASTIK,

Vo P. FR. GUNDISALV FELDNER,

MAGISTER S. TH., ORD. PRAED,

__,_.%._.,._

1. Uber die Scholastik und deren Wert oder Unwert
im Ganzen wic im Einzelnen haben bereits unzihlige be-
rufene und noch mehr unberufene Autoren geschrieben.

TJahrbueh fiir Philosophie ete. XVIII. 27



412 Das Werden im Sinne der Scholastik.

Berufene Autoren nennen wir diejenigen, welche sich wirk-
lich die Miihe geben, die Werke der Scholastik vorerst
auch tatsichlich zu lesen, welche sich die Anstrengung
nicht gereuen lassen, etwas genauern Einblick in diese
Folianten der Scholastiker zu tun, und dieselben mit ent-
sprechendem Eifer studieren. Ganz und gar unberufene
Schriftsteller aber sind alle jene, welche die Werke der
Scholastiker kaum oder nur vom Horensagen kennen, die
es hochstens dahin gebracht haben, den Index, die Inhalts-
angabe durchzublittern, zu lesen, und danach ihr Urteil
iiber die Scholastiker sich bilden. Rezensenten tun es ihnen
nicht selten nach.

Da fillt uns gerade ein kleines, recht niedliches Er-
eignis ein, das vor mehreren Jahren sich irgendwo zu-
cgetragen hat. Es wurde némlich an einen o. 6. Professor
der speziellen Dogmatik an einer Universitit die im
freundschaftlichsten Sinn gemeinte Anfrage gestellt, wie
ihm der hl. Thomas gefiele, was er von der Lehre dieses
Meisters hielte. Die Antwort auf diese Frage lautete kurz
und biindig: ,Ja sehen Sie, lieber Herr so und so: gekauft
habe ich mir die Werke des hl. Thomas wohl, allein bis
jetzt konnte ich noch keine Zeit finden, eins derselben auf-
zuschlagen.“ So die Antwort eines o. 6. Professors der
speziellen Dogmatik an einer Universitit. Der Herr
Professor war aber, wenigstens das miissen wir dankbaren
Herzens hier bemerken, ehrlich genug, seine Unkenntnis
der Scholastik offen einzugestehen, wie er auch ander-
seits bescheiden sich jedes Urteils iiber die Lehrsitze der
Scholastiker enthielt. In der Tat ein nobles Vorgehen,
und durchaus nachahmenswert.

2. Ist es nun in dieser Beziehung in der neuesten Zeit
ebensogut bestellt? Wir sind versucht, diese Frage mit
einem entschiedenen ,Nein“ zu beantworten. Wenn wir,
um von den vielen nur einen Punkt hervorzuheben, in
dem Buche des Herrn Dr. Albert Ehrhard, o. 6. Professors
an der Universitdt Wien, lesen: ,Diese gerechte Beurteilung
(der Scholastik) kann allerdings auch hier nur erfolgen,
wenn man die mittelalterliche Geistesrichtung, die auf das
Sein und das Wesen der Dinge, nicht auf ihr Werden und
Vergehen, die Quellen, die ihr zur Verfiigung standen, und
die Erkenntnismittel, die ihr als solche gegenwiirtig waren,
als Norm fiir die Wiirdigung der Scholastik gelten 14Bt“,
s0 wissen wir in Wahrheit nicht anzugeben, woriiber wir



Das Werden im Sinne der Scholastik. 413

zuerst und mehr staunen sollen: iiber die Unkenntnis der
Scholastik oder iiber die ungerechte , gerechte Beurteilung*
derselben Scholastiker von seiten des Herrn o. 6. Professors.
(Dr. Albert Ehrhard: Der Katholizismus und das zwanzigste
Jahrhundert, 2. u. 3. Aufl. S. 30, 31, Stuttgart und Wien,
Jos. Rothscher Verlag. 1902.) Unser Erstaunen wéchst aber
noch um ein ganz bedeutendes, sobald wir einen zweiten
Herrn o. 6. Professor an einer Universitidt, Herrn Dr. Schell,
sagen horen: ,Die scholastische Denkweise hatte keinen Sinn
fir das Werden“. (Dr. Herman Schell, Katholische Dog-
matik, Bd. III, S. 113. Paderborn, Ferd. Schoningh. 1892.)

Aber wieso kommen diese beiden Autoren zu dieser
ihrer genauen Kenntnis der Scholastik? Auf welchem Wege
sind sie dahin gelangt, eine ,gerechte Beurteilung® der
Scholastik vornehmen und verdffentlichen zu konnen? Wir
miussen unserseits frei und offen gestehen, es einfach nicht
zu wissen. Allerdings miissen wir auch die Versuchung ein-
bekennen, der wir zu erliegen vermeinen in der Erinne-
rung an den Vorfall mit dem frither erwihnten Professor,
der sich die Werke des hl. Thomas angekauft, dieselben
in seiner schonen, reichhaltigen Bibliothek aufgestellt, aber
leider keine Zeit gefunden hat, eins dieser Biicher zu lesen,
so unglaublich, ja so unmoglich klingt uns die Behauptung
der beiden Autoren in den Ohren, so wenig will unsere
Vernunft sie erfassen und uns dieselbe erklirlich machen.

3. Entspricht es denn auch wirklich der Wahrheit,
dall die Geistesrichtung der Scholastik auf das Sein und
das Wesen der Dinge, nicht auf ihr Werden und Vergehen
abzielte? Ist es tatsichlich, sowie unwiderleglich gewil,
daB die scholastische Denkweise keinerlei Sinn fiir das
Werden hatte? Wir miissen das eine wie das andere auf
das entschiedenste verneinen, wie schon oben ausdriicklich
betont, uns héchlich verwundern iiber die vollige Unkenntnis
iiber die Scholastiker, wie nicht weniger uber die groBe
Ungerechtigkeit der ,,gerechten Beurteilung® der Scholastik
von seiten dieser beiden Autoren. Dieser Ausspruch ist fiir
uns selber um so peinlicher, es ist uns selber um so schwerer
und unliebsamer, ihn tun zu miissen, als es sich hier um
zwei katholische Theologen von nicht gewoOhnlicher Be-
gabung und Belesenheit handelt. Allein wir sind es der so
vielfach verkannten und ungerecht beurteilten Scholastik,
wir sind es aber noch weit mehr der Wahrheit selber
schuldig, daB wir derlei durchaus falschen Ansichten offen

27



414 Das Werden im Sinne der Scholastik.

entgegentreten. Wer die Werke der Scholastiker tatséichlich
nicht gelesen hat, der moge das schone Beispiel des Herrn
Professors nachahmen und sich des Urteils iiber dieselben
ein fiir allemal begeben. Niemand wird ihm dariiber einen
Vorwurf machen, daB er nicht alles wisse.

Die Wahrheit ist demnach die, daB} die Geistesrichtung
der Scholastiker zum mindesten ebensogut, wenn nicht noch
mehr, auf das Werden und Vergehen, als auf das Sein und
Wesen der Dinge abzielte, und daB die scholastische Denk-
weise fiir das Werden weit mehr Sinn hatte, als Herr
Dr. Schell sich einzubilden vermag. Hier sind die Be-
weise dafir aus dem Fiirsten der Scholastik, S. Thomas
von Aquin.

Das Werden im Sinne der Scholastik.

I. Das Werden im allerweitesten Sinne.

4. Das Werden in dem allerweitesten Sinne kommt
jenem Dinge zu, von dem etwas Neues oder auch etwas
von neuem ausgesagt wird. Und es ist in dieser Beziehung
ganz einerlei, ob dieses Neue im Dinge selber etwas Wirk-
liches ist, oder blof etwas gemilB unserer Auffassung, gleich-
wie zu diesem Zwecke auch nicht eine sachliche, reale
Beziehung in dem Dinge selber als erforderlich sich er-
weist, sondern eine Beziehung auf Grund unseres Denkens
dazu vollkommen geniigt. In diesem Sinne sagen wir in
eigentlichster Bedeutung selbst von Gott ein Werden aus,
wenn wir behaupten, Gott sei Mensch geworden, oder wenn
der Psalmist singt: O Herr, Zuflucht bist du uns geworden
von Geschlecht zu Geschlecht. (Psalm 89, 1.) Es liegt auf
der Hand, dafl hier von Gott etwas Neues ausgesagt wird,
namlich eine Beziehung Gottes zu der Kreatur. Allein
diese Beziehung ist in Gott selber nicht etwas Sachliches,
wie iliberhaupt alles, was wir von Gott in der Zeit aus-
sagen, in ihm selber nichts Reales ist. (Unumquodque
dicitur esse factum illud, quod de novo incipit praedicari
de ipso. Esse autem hominem vere praedicatur de Deo, ita
tamen, quod non convenit Deo esse hominem ab aeterno,
sed ex tempore per assumptionem humanae naturae. Et
ideo haec est vera: Deus factus est homo. Summ. th. 3. p.
q. 16. a. 6. — Fieri importat quod aliquid praedicetur de
novo de altero. TUnde quandocunque aliquid de novo
praedicatur de altero cum mutatione eius de quo dicitur,



Das Werden im Sinne der Scholastik. 415

tunc fieri est mutari. Et hoec contingit in omnibus quae
absolute dicuntur. Non enim potest albedo aut nigredo
de novo advenire alicui, nisi per hoec quod de novo mutatur
ad albedinem vel nigredinem. Ea vero quae relative di-
cuntur possunt de novo praedicari de aliquo absque eius
mutatione, sicut homo de novo fit dexter absque sui muta-
tione per motum illius, qui fit ei sinister. Unde in talibus
non oportet, omne quod dicitur fieri, esse mutatum, quia
hoc potest accidere per mutationem alterius. Et per hunc
modum Deo dicimus: Domine refugium factus es nobis.
Ps. 89. 1. Esse autem hominem convenit Deo ratione
unionis, quae est relatio quaedam. Et ideo esse hominem
praedicatur de novo de Deo absque eius mutatione per
mutationem humanae naturae, quae assumitur in divinam
personam. Et ideo cum dicitur: Deus factus est homo,
non intelligitur aliqua mutatio ex parte Dei, sed solum ex
parte humanae naturae. Ibid. ad 2.) Vgl. Sent. 1. d. 30.
q- 1. a. 1. ad 1. — Sent. 3. d. 7. q. 2. a. 1. — Epist. ad
Roman. 1. lect. 2. ,

h. Daraus ergibt sich ohne Miihe, was die Scholastik
unter dem Werden in der allgemeinsten Bedeutung dieses
Wortes verstanden hat. Das Werden in diesem Sinne be-
sagt nichts anderes, als daBl ein Ding irgend etwas Neues
erlangt hat, sei es auch nur eine neue Beziehung, und
infolgedessen eine neue Benennung. Nur darf man mit
dem Begriff des Werdens in dieser Bedeutung nicht immer
etwas Sachliches in dem Dinge selber oder jedesmal auch
zugleich eine Verdnderung des Dinges verbinden. Nament-
lich gilt dies mit Bezug auf Gott, der weder in sich selber
etwas Reales empfangen, noch irgend welcher Verinderung
unterworfen sein kann. Um von diesem Werden eines Dinges
mit Grund sprechen zu koénnen, dazu reicht unsere Auf-
fassung des Neuen vollkommen aus. (Ex hoe quod de
novo de Deo dicuntur non sequitur quod in eo sit aliquod
fieri secundum rem, sed secundum rationem tantum. Tamen
etsi concedatur secundum rationem aliquid, ut refugium
vel huiusmodi, factus, nullo tamen modo dicendus est
mutatus, quia mutatio imponitur pro remotione eius, a
quo est motus; sed fieri pro adeptione eius ad quod motus
terminatur. A Deo autem nullo modo aliquid removetur,
etsi adveniat habitudo aliqua secundum rationem. Unde
etsi dicatur fieri aliquid, non debet dici mutari in illud.
Sent. 1. d. 30. q. 1. a. 1. ad 1.)



416 Das Werden im Sinne der Scholastik.

Der kurze Einblick, den wir bis jetzt in die Lehre
der Scholastik {iber das Werden genommen haben, iiber-
zeugt uns schon, inwieweit die ,mittelalterliche Geistes-
richtung® nicht allein auf das Sein und Wesen der Dinge,
sondern auch auf das Werden und Vergehen derselben ab-
zielte. Ebenso sagt uns dieser Einblick, daBl die ,scho-
lastische Denkweise“ sehr viel Sinn fiir das Werden hatte.
Denn wer den Begriff und das Wesen des Werdens so all-
seitig erortert, dall er die Frage aufwirft, ob das Werden
auch auf Gott seine Anwendung finde, der verrit in der
Tat fiir das Werden einen aullerordentlich feinen und ge-
schiirften Sinn. Doch, schreiten wir einstweilen in unserer
Untersuchung fort.

II. Das Werden in einem etwas engeren Sinne.

6. Das Werden in seiner obersten Bedeutung schlielit
etwas Neues in dem Ding in sich, was immer es sein maége,
das wir dann folgerichtig und wahrheitsgetreu von dem
Dinge selber aussagen. Nun fragt es sich, ob blol} eine
Eigenschaft des Dinges, welche immer, oder das Ding
selber, so wie es ist, neu werde. Trifft das letztere zu,
dann sagen wir, dieses und jenes Ding ist geworden. Doch
das allein geniligt noch nicht. Um richtig zu sprechen, muB
noch untersucht werden, ob in dem Dinge, welches wir
neu nennen, auch alles und jedes neu sei. In diesem Falle
erkliren wir, das Ding sei aus nichts, es sei erschaffen
worden. Gehen wir ndher auf die Sache ein und erdrtern
wir den Begriff und das Wesen: ,aus nichts“ werden, das
Werden in diesem engeren Sinne.

7. Der Begriff: ,aus nichts“ werden hat eine mehr-
fache Bedeutung. Er kann besagen, dal} ein Ding iiber-
haupt nicht ,wird%, gleichwie wir sagen koénnen, dieser
Mann spricht von nichts, weil er iiberhaupt nicht redet,
sondern stets genaues Stillschweigen beobachtet. In diesem
Sinne konnten wir, obgleich es nicht gebriduchlich ist, von
Gott sagen, er ,werde“ aus nichts. Gott ,wird“ ja in gar
keiner Weise. Ahnlich sprechen wir auch im gewdhn-
lichen Leben mit den Worten: daraus wird nichts, nichts
wird daraus, daraus kann ein fiir allemal nichts werden
usw. Wir verneinen dadurch das Ding selber. (Cum dicitur
aliquid fieri ex nihilo duplex est sensus. Nam negatio
importata in nihilo potest negare praepositionem ex, vel



Das Werden im Sinne der Scholastik. 417

potest includi sub praepositione. Si autem neget prae-
positionem adhuc potest esse duplex sensus. Unus, ut
negatio feratur ad totum, et negetur non solum prae-
positio, sed etiam verbum, ut si dicatur aliquid ex nihilo
fieri, quia non fit: sicut de tacente possumus dicere, quod
de nihilo loquitur. Et sic de Deo possumus dicere, quod
de nihilo fit, quia omnino non fit, quamvis iste modus
loquendi non est consuetus. QQ. disput. de potentia q. 3.
a. 1. ad 7))

8. ,Aus nichts werden kann aber auch den Sinn haben,
dalBl ein Ding tatséchlich wird, aber es ist kein anderes
und friitheres vorhanden, aus welchem es werden konnte.
Der Mensch z. B. wird traurig und kridnkt sich wegen
nichts, aus gar keiner Ursache oder Veranlassung. Es
geschieht wirklich wegen nichts und wieder nichts. In
dieser Bedeutung wird ein Ding aus nichts, weil von seiten
des Dinges selber keinerlei Ursache und Veranlassung, daB
und warum es wird, nachweisbar oder iiberhaupt vor-
handen ist. (Alius sensus est, ut verbum remaneat affir-
matum, sed negatio feratur solum ad praepositionem; et
ideo dicatur aliquid ex nihilo fieri, quia fit quidem, sed
non praeexistit aliquid, ex quo fiat: sicut dicimus aliquem
tristari ex nihilo, quia non habet tristitiae suae causam.
Et hoc modo per creationem dicitur aliquid ex nihilo
fieri. 1. c.)

9. Ferner konnte ,aus nichts“ in der Weise gedeutet
werden, dall das Nichts die Ursache, wenigstens die stoff-
liche, die materielle Ursache abgibt, aus welcher das Ding
wird. Diese Bedeutung des Werdens aus nichts enthilt
aber einen Unsinn, denn ein Nichtseiendes kann niemals
eine stoffliche Grundlage abgeben. Leugnen wir aber mit
dem ,aus nichts“ jede stoffliche Ursache, dann ist die
Sache richtig. So bedarf der Kiinstler, der Handwerker,
der Mensch iiberhaupt des Stoffes, um daraus etwas Neues
zu schaffen. Die Kreatur, welcher Art und Vollkommen-
heit sie immer sei, braucht, wie wir noch dartun werden,
den Stoff, die materielle Unterlage, um etwas Neues her-
vorzubringen. Doch davon spiter. Ganz anders verhilt
sich die Sache mit Bezug auf Gott, dem die Erschaffung
eines Dinges einzig und allein zukommt. Darum bewirkt
Gott das Ding in diesem Sinne vollstindig ,aus nichts
(Si vero praepositio includit negationem, tunc est duplex
sensus: unus verus, alius falsus. Falsus quidem, si positio



418 Das Werden im Sinne der Scholastik.

importet habitudinem causae -- non ens enim nullo modo
esse potest causa entis. 1 c.)

10. Weiter zeigt der Begriff des Werdens ,,aus nichts*
hin auf die Ordnung der Aufeinanderfolge, indem damit
gesagt wird, ein Ding sei frither, sei es der Zeit, sei es
der Natur nach, nicht gewesen, nun aber existiere es.
Aus nichts ist also hier nach dem Nichts, das Nichts ist
dem Dinge vorausgegangen. (Verus autem sensus est, sl
importet ordinem tantum, ut dicatur aliquid fieri ex nihilo,
quia fit post nihilum. Quod etiam verum est in creatione.
l. ¢. — Primae creaturae non sunt productae ex aliquo,
sed ex nihilo. Non autem oportet ex ipsa ratione pro-
ductionis, sed ex veritate quam fides supponit, quod prius
non fuerint, et postea in esse prodierint. Unus enim sensus
praedictae locutionis esse potest secundum Anselmum, ut
dicatur creatura facta ex nihilo, quia non est facta ex
aliquo, ut negatio includat praepositionem et non inclu-
datur ab ea, ut sic negatio ordinem ad aliquid, quem
praepositio importat, neget. Non autem praepositio im-
portat ordinem ad nihil. — Si vero ordo ad nihil remaneat
affirmatus, praepositione negationem includente, nec adhuc
oportet quod creatura aliquando fuerit nihil. Potest enim
dici, sicut Avicenna dicit, quod non esse praecedat esse
rei non duratione, sed natura; quia videlicet, si ipsa
sibi relinqueretur, nihil esset. Esse vero solum ab alio
habet. QQ. disput. de potentia. q. 3. a. 14. ad 7. sol. arg.
contr.)

11. Endlich miissen wir noch einer Bedeutung des
Werdens ,aus nichts“ und der Erschaffung hier gedenken.
Es ist dies um so notwendiger, als diese, und gerade diese
Bedeutung von der allergrofiten Wichtigkeit ist, ander-
seits aber von den verschiedenen Autoren regelmidBig mit
Stillschweigen iibergangen, vollig auBleracht gelassen wird.
Diese Wichtigkeit wird sich uns im Verlaufe der Abhand-
lung noch néher ergeben. Oben haben wir bereits auf den
Umstand aufmerksam gemacht, dafl hier in der weiten oder
etwas engern Bedeutung des Begriffs ,werden* die Frage
ihre Losung finden miisse, ob alles und jedes im Ding neu
sei, ob das Ding seiner Ginze nach, also das ganze Wesen
als neu sich erweise. In diesem Falle ist das Werden des
Dinges ein und dasselbe mit der Erschaffung und in not-
wendiger Folge auch eins und dasselbe mit dem Werden
,aus nichts“. Wir begreifen schwer, oder richtiger gesagt,



Das Werden im Sinne der Scholastik. 4190

gar nicht, warum die Autoren der Neuzeit auf diesen ent-
scheidenden Punkt nicht eingegangen sind, auf denselben
nicht einmal bei der Abhandlung iiber die Schopfung auf-
merksam gemacht haben. Gerade die Tatsache, daB bei
dem Werden, von welchem wir soeben sprechen, die ganze
Wesenheit eines Dinges ,,wird“, bildet mit einen der Haupt-
griinde, warum dieses Werden grundverschieden ist vom
Werden im eigentlichen Sinne.

12. Wie steht es nun mit unserer Angelegenheit, die
wir auszutragen haben? Zielte die mittelalterliche Geistes-
richtung auch auf das Werden in diesem zweiten Sinne
ab? Hatte die scholastische Denkweise einen Sinn fiir
dieses Werden? Lassen wir die Scholastik selber diese
Fragen beantworten. Vernehmen wir also:

Man mul} durchaus an der Wahrheit festhalten, daB
Gott etwas aus nichts erschaffen kann und auch in der
Wirklichkeit erschafft. Um dies einzusehen, miissen wir
uns gegenwirtig halten, daBl ein jedes Titige in dem Mabe
wirkt, als es selber Wirklichkeit besitzt. Folglich mubB
man die Téatigkeit auf die Weise einem Wesen zuschreiben,
auf welche es in Wirklichkeit ist. Nun ist aber Gott durch
und durch Wirklichkeit sowohl mit Bezug auf sich, denn
er ist reine Wirklichkeit ohne irgend eine Beimischung
einer Potentialitiit, als auch riicksichtlich der Dinge, welche
Wirklichkeit haben; bildet er doch die Urquelle alles
Seienden. Folglich bringt Gott durch seine Titigkeit das
ganze selbstindige Wesen hervor und setzt dabei nichts
voraus, weil er das Prinzip des ganzen Seins und nach
der Ginze dieses Seins ist. Aus diesen Grunde kann
Gott etwas aus nichts bewirken, und diese Tat Gottes
nennen wir Schopfung oder auch Erschaffung.

(Tenendum est firmiter quod Deus potest facere ali-
quid ex nihilo, et facit. Ad cuius evidentiam sciendum
est, quod omne agens agit secundum quod est actu. Unde
oportet quod per illum modum actio alicui agenti attri-
buatur, quo convenit ei esse in actu. ... Ipse autem Deus
e contrario est totaliter actus, et in comparatione sui, quia
est actus purus non habens potentiam permixtam, et in
comparatione rerum, quae sunt in actu, quia in eo est
omnium entium origo. Unde per suam actionem producit
totum ens subsistens, nullo praesupposito, utpote qui est
totius esse principium, et secundum se totum. Et propter
hoc ex nihilo aliquid facere potest. Et haec eius actio



420 Das Werden im Sinne der Scholastik.

vocatur creatio. QQ. disp. de potentia ¢q. 3. a. 1. — Crea-
tionem esse non tantum fides tenet, sed etiam ratio demon-
strat. Constat enim quod omne, quod est in aliquo genere
imperfectum, oritur ab eo in quo primo et perfecte repe-
ritur natura generis, sicut patet de calore in rebus calidis
ab igne. Cum autem quaelibet res et quidquid est in
re aliquo modo esse participet, et admixtum sit imper-
fectioni, oportet quod omnis res secundum totum in quod
in ea est, a primo et perfecto ente oriatur. Hoc autem
creare dicimus, scilicet producere rem in esse secundum
totam suam substantiam. Unde necessarium est a primo
principio omnia per creationem procedere. Sent. 2. d. 1.
q. 1. a. 2.)

Wir horen also die Scholastik lehren, dall Gott Dinge
erschaffen kann und auch in der Wirklichkeit erschaffen
hat. Folglich sind Dinge nach der zweiten Art, die im
Begriff des ,Werdens* eingeschlossen ist, auch tatsichlich
yeeworden®. Die Scholastik spricht hier ausdriicklich vom
,yWerden“ oder ,,Gewordensein*“ der Dinge, nicht von deren
Wesen und Sein. Die Art und Weise des ,,Werdens“ der
Dinge wird behandelt. Somit hatte die ,,scholastische Denk-
weise* offenbar auch einen ,,Sinn* fiir das ,,Werden“ der
Dinge, zielte ihre Geistesrichtung ganz vorziiglich auch
auf das ,,Werden“ ab.

13. Indessen, vielleicht bewahrheitet sich dieses Werden
der Dinge zwar in dem einen und andern, aber nicht in
allen Fillen, so daB die mittelalterliche Geistesrichtung es
nicht der Miihe wert erachtete, sich weiter damit zu be-
schiiftigen? O nein, das ist keineswegs der Wahrheit ent-
sprechend. Die Scholastik nimmt nicht eine einzige Kreatur
oder auch nur einen Teil derselben von dieser zweiten Art
des Werdens oder Gewordenseins aus. Erteilen wir zum
Beweise dafiir der Scholastik das Wort. Man mul} sagen,
dal} alles und jedes Seiende, wie immer es ein Sein haben
moge, von Gott erschaffen worden ist. Denn finden wir
in einem Dinge etwas, was diesem Dinge durch Anteil-
nahme zukommt, so mull es notwendigerweise von dem
verursacht sein, dem es wesentlich eigen ist. Nun aber
bildet Gott das fiir und durch sich selber bestehende, das
subsistente Sein, und als solches kann es nur ein einziges
geben. Folglich sind alle andern Dinge nicht ebenfalls
das fiir und durch sich bestehende Sein, sondern sie haben
bloB Anteil an dem Sein. Was immer also in den Dingen



Das Werden im Sinne der Scholastik. 421

verschieden sich herausstellt, je nach dem verschiedenen
Anteil an dem Sein, vollkommener oder unvollkommener,
das alles ist vom ersten, vollkommensten Sein verursacht.
Das haben ja selbst Plato und Aristoteles begriffen. (Necesse
est dicere omne ens quod quocunque modo est, a Deo esse.
Si enim aliquid invenitur in aliquo per participationem,
necesse est quod causetur in ipso ab eo, cui essentialiter
convenit, sicut ferrum fit ignitum ab igne. Ostensum est
autem, quod Deus est ipsum esse per se subsistens, et
iterum ostensum est, quod esse subsistens non potest esse
nisi unum, sicut si albedo esset subsistens, non posset esse
nisi una, cum albedines multiplicentur secundum recipien-
tia. Relinquitur ergo quod omnia alia a Deo non sint
suum esse, sed participent esse. Necesse est igitur omnia
quae diversificantur secundum diversam participationem
essendi, ut sint perfectius, vel minus perfecte, causari ab
uno primo ente, quod perfectissime est. Unde et Plato
dixit, quod necesse est, ante omnem multitudinem ponere
unitatem; et Aristoteles dicit, quod id, quod est maxime
ens et maxime verum, est causa omnis entis et omnis veri,
sicut id quod est maxime calidum est causa omnis cali-
ditatis. Summ. th. 1. p. q. 44. a. 1.) Vgl QQ. disput. de
potentia ¢q. 3. a. d.

14. Konnte man nicht sagen, daB die Scholastik so
redet, wenn sie das erste, urspringliche ,Werden*“ der
Welt, der Dinge im Auge hat, nicht aber vom spiétern
,Werden*“ derselben ihre Ansicht vortrdgt. Das ist nicht
der Fall. Die Scholastik wei uns auch ebensogut Auf-
schluB zu geben iiber das Werden in dieser zweiten Be-
deutung zu jeder Zeit, zu ihrer sowohl, wie zu jeder andern
bis zum Ende einer jeden Zeit. Fragen wir sie, was sie
uns iiber das ,Werden“ der menschlichen Seele fiir An-
schauungen mitzuteilen habe. Sie wird uns sofort ant-
worten, daB auch inbezug auf diese ausschliefilich die Er-
schaffung, das Werden ,aus nichts“platzgreifen miisse. Sehen
wir uns die Griinde dafiir genauer an. Bereits an fritherer
Stelle wurde betont, daBl zum Begriff und Wesen dieses
,Werdens® zur entscheidenden Wichtigkeit desselben die
ganze Wesenheit oder die Wesenheit des Dinges der
ganzen Substanz nach gehére. Die Erschaffung, das
Werden aus nichts setzt nicht allein keinerlei Substrat
voraus, aus welchem ein neues Ding wird, sondern sie
setzt auch kein Substrat in dem Dinge, welches wird,



422 Das Werden im Sinne der Scholastik.

voraus. Somit mull, damit eine Erschaffung oder ein
Werden aus nichts vorhanden sei, im gewordenen
Dinge selbst alles neu, alles erst und zugleich hervor-
gebracht sein. Dieser Umstand ist mitentscheidend fiir
das Werden in diesem Sinne, fiir das Werden aus nichts.
Der hl. Thomas weist mehrmals ganz ausdriicklich auf
diesen Punkt hin. (Sciendum est autem quod ad rationem
creationis pertinent duo. Primum est, ut nihil praesup-
ponat in re, quae creari dicitur. Unde in hoc ab aliis
mutationibus differt, quia generatio praesupponit materiam,
quae non generatur, sed per generationem completur
in actum forma transmutata. In reliquis autem mutatio-
nibus praesupponitur subiectum quod est ens completum.
Unde causalitas generantis vel alterantis non sic se exten-
dit ad omne illud, quod in re invenitur, sed ad formam
quae de potentia in actum educitur. Sed causalitas cre-
antis se extendit ad omne id, quod est in re. Kt ideo
creatio ex nihilo dicitur esse, quia nihil est quod creationi
praeexistat, quasi non creatum. Sent. 2. d. 1. q. 1. a. 2.)
Wie jedermann sieht, sagt hier der englische Lehrer be-
deutungsvoll: ,in re quae creari dicitur®, nicht aber: ,ex
re, ex qua creari dicitur, und das ist von grioBter Wichtig-
keit. Im Gewordenen selber darf nichts sein, was
nicht neu, nicht ,geworden* wire. Daher erklirt auch
S. Thomas daselbst das eigentliche Wesen der Erschaffung,
das ,,Werden aus nichts* mit den Worten: ,producere rem
in esse secundum totam suam substantiam“. Und anders-
wo, wie wir bereits gesehen: ,unde Deus per suam actio-
nem producit totum ens subsistens, nullo praesupposito®.
Ferner: ,in creatione per quam producitur tota substantia
rei non potest accipi aliquid idem aliter se habens nunec
et prius®“. Summ. th. 1. p. q. 45. a. 2. ad 2.

Nun wissen wir aber, dal} die Seele des Menschen eine
‘Substanz ist, ihre eigene Wesenheit, ihr eigenes Sein hat,
das sie dem Leibe mitteilt. Folglich mull die Seele durch
Erschaffung aus nichts entstehen. Den Beweis, daB die
menschliche Seele eine Wesenheit, eine Substanz sei, konnen
wir hier vollstindig {ibergehen, weil derselbe zunichst nicht
zu unserer jetzigen Frage gehort. Unsere Aufgabe ist viel-
mehr die, darzutun, dafl die Scholastik iiber das ,Werden*
der Seele des Menschen lange Untersuchungen angestellt
hat. In den Werken QQ. disput. de potentia q. 3. a. 9
legt S. Thomas, um von vielen andern Stellen zu schweigen,



Das Werden im Sinne der Scholastik. 423

weitlaufig dar, warum die menschliche Seele nicht durch
die Eltern ,werden“ kénne. Das Gleiche geschieht in der
Summa th. 1. p. q. 118. a. 2 und in der Summa contra
Gentes. lib. 2. cap. 86. 87.

Daraus ergibt sich mehr als zur Geniige und durch-
aus iberzeugend, daB die mittelalterliche Geistesrichtung
nicht weniger auf das Werden und Vergehen abzielte, als
auf das Wesen und Sein der Dinge. Ebenso ist daraus
klar, dalB die scholastische Denkweise fiir das Werden
aullerordentlich viel Sinn hatte. Aber vollstindig keinen
fiir das eigentliche Werden? Ebensoviel, wie fiir die zwei
andern Arten. Damit kommen wir zu dem Werden in
dritter Bedeutung. :

III. Das Werden im engsten oder eigentlichen Sinne.

15. Bedeutet das Werden im allgemeinsten Sinne das
Vorhandensein eines Neuen in dem Dinge, so besagt das
Werden in einem engern Sinne, dal das Ding selber neu
sei, und zwar mit allem, was es ist und hat, mit einem
Worte: seinem ganzen Wesen nach. Nun finden wir aber
noch ein Drittes vor. Es ,wird“ zwar ein neues Wesen,
eine neue Wesenheit des Dinges, allein nicht seiner Géinze
nach. Es wird nicht alles und jedes in dem neuen Dinge,
sondern etwas, ein Bestandteil dieser Wesenheit des neuen
Dinges, geht von dem, aus welchem das neue Ding wird,
in dieses selbst iiber, ,wird“ also nicht ebenfalls. Nichts-
destoweniger kénnen wir mit allem Recht und in Wahr-
heit das ganze Ding, die ganze Wesenheit des Dinges neu
nennen. Denn obgleich dieses Substrat, welches aus dem
frihern in das neue Ding iibergeht, nicht ,wird® so war
es doch anders im frithern Ding inbezug auf das
neue, als jetzt im neuen Dinge selber. Im frithern
war dieses Substrat beziiglich des neuen nur der Anlage,
der Potenz nach, im neuen dagegen ist es der Wirklich-
keit nach, ist es in actu. Darum kann man mit Fug und
Recht das ganze Ding, die ganze Wesenheit des Dinges
als eine neue bezeichnen. Das ist es, was wir den heil
Thomas sagen horten mit den Worten: ,Primum est, (be-
ziiglich der Erschaffung) ut nihil praesupponat in re,
quae creari dicitur. Unde in hoc ab aliis mutationibus
differt, quia generatio praesupponit materiam, quae non
generatur, sed per generationem completur in actum



424 Das Werden im Sinne der Scholastik.

forma transmutata.“ Manche Ausgaben haben: in actum
formae transmutata. Allein das gibt, unseres Erachtens,
keinen rechten Sinn. Es muB der Ablativ von forma
stehen. Dann lehrt diese Stelle des englischen Meisters:
der Stoff, also das Substrat ,wird“ nicht bei dem ganzen
Vorgange des ,,Werdens* in dieser dritten Bedeutung, son-
dern der Stoff wird durch die Form, durch den Hinzutritt
der neuen Form in die Wirklichkeit tibergefiihrt: in actum
transmutata, natiirlich per formam. Also ist dieser Stoff
im friithern Dinge, aus welchem das neue Ding wird, mit
Bezug auf dieses neue in potentia, in der Anlage vor-
handen, wird aber im neuen durch die Form des neuen
Dinges in die Wirklichkeit gesetzt, verwirklicht.

16. Wie jedermann sieht, handelt es sich bei dem
Werden der dritten Art, oder bei dem Werden im eigent-
lichen Sinne, um zwei Bestandteile des neuen Dinges. Also
ist das Wesen, die Wesenheit dieses Dinges nicht einfach,
sondern zusammengesetzt. Und so verhilt es sich in der
Tat. Darum mull das ,,Werden“ der menschlichen Seele,
weil sie eine durchaus einfache Wesenheit, eine einfache
Substanz ist, von diesem Werden ein fiir allemal aus-
geschlossen bleiben. Der Seele des Menschen kommt aus-
schlieBlich nur die zweite Art des ,,Werdens“ zu. Daher
kann das Werden der menschlichen Seele nur von Gott,
und zwar von ihm allein verursacht werden. Das Werden
der dritten Art, das Werden im eigentlichen Sinne dagegen
hat auch die Kreaturen zu seiner bewirkenden Ursache,
die Geschopfe selber bringen neue Wesen hervor. Das zu
bemerken ist, wie wir alsbald sehen werden, von grdéBter
Wichtigkeit.

17. Was ist’s nun? Hat die mittelalterliche Geistes-
richtung auch auf das Werden im eigentlichen Sinne ab-
gezielt? Hatte die scholastische Denkweise Sinn fiir dieses
Werden? S. Thomas wird es uns sagen. Es ist bekannt,
daBl viele Scholastiker zu dem Werke des Aristoteles iiber
die Physik, die Generatio et Corruptio Erklirungen, Kom-
mentare geschrieben haben. Alle aber bestimmen als den
Gegenstand der Naturphilosophie das Seiende, insofern
es der Bewegung oder Verinderung unterworfen ist, das
ens mobile. Davon weicht auch der englische Lehrer nicht
ab. (Alio modo dicitur naturale secundum quod dividitur
contra ens divinum, quod abstrahitur a materia et motu.
Et sic naturale dicitur illud solum, quod movetur et est



Das Werden im Sinne der Scholastik. 425

ordinatum ad generationem et corruptionem in rebus. Sent. 2
d. 2. q. 2. a. 2. ad 4. — De his, quae dependent a materia
non solum secundum esse, sed etiam secundum rationem,
est Naturalis, quae physica dicitur. Et quia omne quod
habet materiam mobile est, consequens est, quod ens mobile
sit subiectum naturalis philosophiae. Naturalis enim philo-
sophia de naturalibus est. Naturalia autem sunt quorum
principium est natura. Natura autem est principium motus
et quietis in eo in quo est. De his igitur quae habent in
se principium motus est scientia naturalis. Comm. in
Phy. 1. 1. 3. ed. Leonin.) Mit diesen Worten leitet der
hl. Thomas seinen Kommentar zu der Physik des Ari-
stoteles ein. Das der Bewegung unterstehende Seiende
weist also eine Verdnderung auf. Jede Veridnderung aber
ist ein Werden und Vergehen. Denn Verdnderung und
Werden konnen niemals voneinander getrennt erscheinen,
wenngleich sie der Sache nach nicht eins und dasselbe
bilden. Zum mindesten ist das Werden das Endziel, der
terminus einer jeden Bewegung oder Verinderung, und
auch das Naturding kann nicht anders als bewegend oder
verindernd ein neues Ding hervorbringen. (Fieri dupli-
citer potest aceipi. Uno modo secundum quod pertinet ad
motum praecedentem esse rei, quae fieri dicitur. Et sic
oportet quod fieri rei praecedat duratione factum esse.
Alio modo fieri dicitur terminatio motus, esse inducentis.
Sent. 3. d. 3. q. 5. a. 2. ad 5. — Si includitur in factione
tam motus praecedens quam mutatio, quae est terminus
eius, sicut generatio alterationis; tunc fieri pertinebit ad
motum praecedentem, et factum esse ad terminum motus,
qui est ipsa generatio, et sic non simul fit et factum est.
Si autem factio non extendit se ad mutationem illam, tunc
utrumque est simul, et fieri et factum esse. Et sic quod
fit est — si dicatur fieri ratione ipsius mutationis quae
tunc est — sed factum est ratione termini mutationis, sicut
dicimus, quod simul terminatur motus et terminatus est.
Sent. 4. d. 11. q. 1. a. 3. qu. 2. ad 4.)

18. Damit aber ja niemand im Zweifel sei, daB hier
von dem Werden im eigentlichen Sinne abgehandelt werde,
geht der englische Lehrer in seinem Kommentar zu dem
Buche des Aristoteles iiber die Generatio et Corruptio alle
moglichen Arten dieses ,,Werdens“ einzeln durch. S. Thomas
springt darum nach der Feststellung des eigentlichen Gegen-
standes, welcher dem Werden unterliegt, des ens mobile,



426 Das Werden im Sinne der Scholastik.

im Kommentar zu der Physik, sofort iiber zu der ersten
Art dieses Werdens, der Lokalbewegung. (De coelo et
mundo.) Dann aber beschiftigt er sich alsogleich mit dem
Werden hier auf Erden, mit der generatio et corruptio.
Dieses Werden unterscheidet aber der Fiirst der Scholastik
in ein schlechthiniges, generatio, und in ein beziehungs-
weises, alteratio. Ersteres dringt bis zum innersten Wesen
des Dinges, zu dessen Wesenheit vor, letzteres dagegen be-
trifft die Eigenschaften, die Accidenzen des Dinges. (Res
autem quas” considerat Naturalis sunt motus et mobile.
Dicit enim Philosophus in secundo Physicor. quod quae-
cumque mota movent, sunt physicae speculationis. Et ideo
oportet quod secundum differentiam motuum et mobilium
distinguantur et ordinentur partes scientiae naturalis. Pri-
mus autem motuum est motus localis, qui est perfectior
ceteris et communis omnibus corporibus naturalibus ut
probatur in 8° Physicor. Et ideo post considerationem
motuum et mobilium in communi, quae fuit tradita in libro
Physicoruin, primo oportuit ut tractaretur de corporibus
secundum quod moventur motu locali in libro de Coelo,
quae est secunda pars scientiae naturalis. Restat igitur
consideratio de motibus aliis consequentibus, qui non sunt
communes omnibus corporibus, sed inveniuntur in solis
inferioribus. Inter quos principatum obtinet generatio et
corruptio. Alteratio enim ordinatur ad generationem sicut
ad finem, qui est perfectior naturaliter his quae sunt ad
finem. Augmentum etiam consequenter se habet ad gene-
rationem. Nam augmentum non fit sine quadam parti-
culari generatione, qua scilicet nutrimentum convertitur
in nutritum; sicut Philosophus dicit in 2° de anima, quod
cibus nutrit, inquantum est potentia caro, augmentat autem
inquantum est potentia quanta caro. Et ideo necesse est,
quia hi motus quodammodo consequenter se habent ad
generationem, quod simul de his et generatione et cor-
ruptione tractetur. Comment. in libr. Arist. de generat.
et corrupt. Proem. 1. edit. Leonin.)

Wir haben also, wie jedermann sehen kann, die leben-
dige Tatsache vor uns, dall die Scholastiker, und zwar in
nicht geringer Anzahl, ganze Kommentare, die lingsten
Abhandlungen iiber das ,Werden“ schreiben, aber nichts-
destoweniger soll die mittelalterliche Geistesrichtung auf
das Sein und Wesen der Dinge, nicht auf deren Werden
und Vergehen abgezielt haben. Und eine derartige Kritik,



Das Werden im Sinne der Scholastik. 427

ein in dieser Weise abgegebenes Urteil wird noch dazu
eine ,gerechte Beurteilung* genannt. Die Scholastik be-
fafit sich eingehend und griindlich mit dem Werke des
Aristoteles iiber das Werden und Vergehen. Allein, so
sagt man uns, das ,scholastische Denken hatte fiir das
Werden gar keinen Sinn“,

19. Die Scholastik beschéftigt sich also viel und aus-
fithrlich mit dem ,Werden“ der Naturdinge. Um diese
Tatsache noch mehr zu beleuchten, wollen wir vernehmen,
was sie iber das Werden eigentlich sagt, wie sie dasselbe
niher bestimmt. Die Scholastik verteidigt folgende Wahr-
heiten: Gott der Herr setzte im Anfang alle Dinge und
alles, was in den Dingen ist, in das Dasein. Diese freie Tat
Gottes nennen wir Schopfung oder Erschaffung. Diesen
Punkt haben wir bereits frither ausfiihrlich erértert, und
die Beweise aus dem Fiirsten der Scholastik dargelegt.
Aber Gott der Herr hat dies nur einmal getan, in der
Weise ndmlich, dafl er nicht immer wieder schopferisch
neue Wesen in das Dasein rufen mub, sondern das Her-
vorbringen neuer Wesenheiten der Naturdinge den Natur-
dingen selbst iiberlassen, ihnen dazu die notigen Eigen-
schaften und Krifte mitgeteilt. So konnen die Naturdinge
selber durch ihre eigenen Krifte und von Gottes Kraft
und Wirksamkeit getragen und innerlichst vervollkommnet
neue Wesen der Naturdinge bewirken oder verursachen.
Diese Kraft Gottes, den Kreaturen verliehen, und seine
Wirksamkeit mit den Geschopfen hindert indes in gar
keiner Weise, daB tatsichlich die Kreaturen selber die
wahre und eigentliche Ursache der neuen Wesen sind,
und wirkliche, nicht scheinbare Ursachen der neuen Dinge
genannt werden miissen. Ausgenommen von dieser be-
wirkenden Ursache der Naturdinge ist, wie oben hervor-
gehoben wurde, die Seele des Menschen. Diese mub jederzeit
und in jedem Falle unmittelbar von Gott erschaffen werden.
Dazu reicht die Kraft der Kreatur, wie vollkommen die-
selbe auch sein moge, trotz der Mithilfe und Wirksamkeit
Gottes unmoglich aus. Die Griinde dafiir werden wir
spiter noch niher kennen lernen.

20. Gott der Herr bringt also nicht mehr allein, mit
AusschluB der Kreaturen, verschiedene neue Wesen der
Naturdinge hervor. Der englische Lehrer tritt mit aller
Entschiedenhcit der Ansicht jener Autoren entgegen, welche
behaupten, die Kreaturen bildeten in dem Hervorbringen

Jahrbueh fiir Philosophie ete. XVIII. 28



428 Das Werden im Sinne der Scholastik.

neuer Wesenheiten der Naturdinge einzig und allein nur
Gelegenheitsursachen. Nein, erklidrt S. Thomas, das ist
durchaus falsch. Die Naturdinge sind wahre, eigentliche
Wirkursachen der neuen Wesen. Wer das Gegenteil ver-
teidigt, geht in die Irre. Eine derartige Anschauung wider-
spricht unsern gesunden Sinnen sowohl, wie nicht weniger
unserer Vernunft. Es widerstritte sogar der Giite unseres
Gottes. (Quidam hoc non intelligentes in errorem incide-
runt, attribuentes Deo ho¢c modo omnem naturae opera-
tionem, ut res penitus naturalis nihil ageret per virtutem
propriam. . . . Unde dicebant quod ignis non calefacit,
sed Deus creat calorem in re calefacta. Sed si obiiceretur
contra eos, quod ex applicatione ignis ad calefactibile
semper sequatur calefactio, nisi per accidens esset aliquid
impedimentum igni, quod ostendit ignem esse causam
caloris per se: dicebant, quod Deus ita statuit, ut iste
cursus servaretur in rebus, quod nunquam ipse calorem
causaret, nisi apposito igne. Non quod ignis appositus
aliquid ad calefactionem faceret. Haec autem positio est
manifeste repugnans sensui. Nam cum sensus non sentiat
nisi per hoc quod a sensibili patitur — quod etsi in visu
sit dubium propter eos, qui visum extramittendo {fieri
dicunt, in tactu et in aliis sensibus est manifestum —
sequitur quod homo non sentiat calorem ignis, si per
ignem agentem non sit similitudo caloris ignis in organo
sentiendi. Si enim illa species caloris in organo ab alio
agente fieret, tactus, etsi sentiret calorem, non tamen sen-
tiret calorem ignis, nec sentiret ignem esse calidum; cum
tamen hoc iudicet sensus, cuius iudicium in proprio sen-
sibili non errat. — Repugnat etiam rationi, per quam
ostenditur in rebus naturalibus nihil esse frustra. Nisi
autem res naturales aliquid agerent, frustra essent eis
formae et virtutes naturales collatae; sicut si cultellus non
incideret, frustra haberet acumen. Frustra enim requi-
reretur appositio ignis ad ligna, si Deus absque igne ligna
combureret. — Repugnat etiam divinae bonitati, quae sui
communicativa est. Ex quo factum est, quod res Deo
similes fierent non solum in esse, sed etiam in agere.
QQ. disput. de potentia. q. 3. a. 7. 8. 11.) Vgl Summ.
th. 1. p. q. 45. a. 1. 2. 3. — q. 105. a. 5, besonders Summ.
contra gent. lib. 3. cap. 21 u. cap. 69.

Es unterliegt demnach nicht dem geringsten Zweifel,
dafl die Naturdinge selber neue Wesenheiten der Dinge



Das Werden im Sinne der Scholastik. 429

hervorzubringen imstande sind und auch tatsichlich ver-
ursachen. Wir haben umsoweniger Grund, daran zu zweifeln,
umsoweniger die Notwendigkeit, in dieser Beziehung Be-
weise auf Beweise zu hiiufen, als unsere modernen Gelehrten,
Schriftsteller oder wie immer sie heilen mogen, alle und
jede Wirksamkeit der Naturdinge fiir neue Wesen einzig
und allein den Naturdingen selber zuschreiben. Gott der
Herr wird dabei zum mindesten ganz und gar unberiick-
sichtigt gelassen oder auch ein fiir allemal offiziell und
privatim kalten Blutes ausgeschlossen. Der Grund, warum
wir auf diesen Punkt niher einzugehen und aufmerksam
machen zu miissen glaubten, liegt in dem Umstande, daB
wir das ,,Werden“ im Sinne der Scholastik allseitig klar-
stellen wollen. Ein Vorwurf des Zuviel wird uns umso-
weniger treffen, als es sich hier um die Frage handelt, ob
das ,scholastische Denken“ fiir das ,,Werden“ einen Sinn
hatte oder nicht.

21. Diese eine Tatsache steht also ein fiir allemal fest:
im Sinne der Scholastik bringen die Naturdinge selber
neue Wesenheiten hervor, sind sie deren wahre und
wirkliche Ursachen. Allein sofort dringt sich uns die
Frage auf: bewirken die Naturdinge ganz neue Substanzen ¢
sind sie Ursache, daB Wesenheiten ihrer Gédnze nach
ywerden“, daBl die ganze Substanz wird, generatur? Nach
unserer bisherigen Darlegung ist diese Frage ohne alle
Miihe mit einem offenen ,Nein“ zu beantworten. Denn
das Werden der ganzen Wesenheit nach ist ein und das-
selbe mit der Erschaffung, mit dem Werden aus nichts.
Erschaffen aber kann niemals und unter gar keiner Be-
dingung in der Moglichkeit, viel weniger noch in der
Wirklichkeit eines Naturdinges oder iiberhaupt eines Ge-
schopfes liegen. Die Griinde fiir diese Wahrheit sind
durchaus zwingende. Denn ein jedes Ding ist titig, inso-
fern und insoweit als es Wirklichkeit hat, in actu ist.
Folglich richtet sich die Kraft und das MaB der Titig-
keit nach dem Grade der Wirklichkeit, des esse in actu.
Nun ist aber eine jede Kreatur, das Naturding noch ganz
besonders, nur teilweise in der Wirklichkeit, und zwar
aus einem doppelten Grunde, nimlich mit Bezug auf sich
selber und auch hinsichtlich der andern Dinge, welche
ebenfalls Wirklichkeit besitzen. Mit Bezug auf sich selber
hat das Geschopf nur teilweise Wirklichkeit, denn nicht
die ganze Substanz irgend einer Kreatur, namentlich die

28*



430 Das Werden im Sinne der Scholastik.

des Naturdinges, ist Wirklichkeit, indem sie zusammen-
gesetzt ist aus Stoff und Form. Darum wirkt auch das
Naturding nicht in seiner Génze und ganz durch sich,
sondern nur durch sein Bestimmungsprinzip, durch seine
Form, wodurch es sich in der Wirklichkeit befindet. Aber
auch nicht hinsichtlich der andern Naturdinge, weil kein
einziges Naturding oder Geschopf iiberhaupt alle Wirklich-
keit und Vollkommenheit in sich schlieft. Die Wirklich-
keit eines jeden derselben ist bestimmt und beschrinkt
auf eine Gattung und Art. Somit vermag kein Naturding
ein Seiendes als solches zu verursachen, sondern nur ein
ganz bestimmtes, gemill dieser oder jener Art, denn ein
jedes Ding bringt ein sich dhnliches hervor. Folglich kann
auch das Naturding nicht ein neues, mit allem, was dieses
neue ist und besitzt, verursachen. Daher ist auch die Tétig-
keit des Naturdinges stets mit einer Bewegung oder Ver-
dnderung verkniipft, und erfordert eben diese Titigkeit
einen - Stoff, welcher das Substrat dieser Bewegung oder
Verdnderung bildet. Aus diesem Grunde vermag das Natur-
ding nicht ein anderes zu erschaffen, aus nichts zu be-
wirken. (Omne agens agit secundum quod est actu. Unde
oportet quod per illum modum actio alicui agenti attri-
buatur, quo convenit ei esse in actu. Res autem parti-
cularis est particulariter in actu. Et hoc dupliciter. Primo
ex comparatione sui, quia non tota substantia sua est actus,
cum huiusmodi res sint compositae ex materia et forma.
Et inde est quod res naturalis non agit secundum se totam,
sed agit per formam suam, per quam est in actu. Secundo
per comparationem ad ea quae sunt in actu. Nam in
nulla re naturali includuntur actus et perfectiones omnium
eorum, quae sunt in actu, sed quaelibet earum habet actum
determinatum ad unum genus et ad unam speciem. Kt
inde est, quod nulla earum est activa entis secundum quod
est ens, sed entis secundum quod est hoc ens, determina-
tum in hac vel illa specie; nam agens agit sibi simile. Et
ideo agens naturale non producit simpliciter ens, sed ens
praeexistens et determinatum ad hoc vel ad aliud, utputa
ad speciem ignis vel ad albedinem vel ad aliquid huius-
modi. Et propter hoc agens naturale agit movendo, et
ideo requirit materiam, quae sit subiectum mutationis vel
motus. Et propter hoc non potest aliquid ex nihilo facere.
QQ. disput. de potentia. q. 3. a. 1.) Vgl. daselbst a. 4.
— Sent. 2. d. 1. q. 1. a. 3. — Summ. th. 1. p. q. 45. a. 5.



Das Werden im Sinne der Scholastik. 431

22. Obgleich der englische Lehrer hier an der soeben
angezogenen Stelle zunichst die Naturdinge im Auge hat,
denen er eine schopferische Kraft, eine Wirksamkeit, um
eine neue Wesenheit aus nichts zu verursachen, in jeder
Weise abspricht, so gilt doch die Beweisfithrung des Meisters
auch mit Bezug auf alle andern, selbst die hochsten und
vollkommensten Kreaturen: z. B. die Engel. Daher sind
die Worte: ,weil die Naturdinge aus Stoff und Form zu-
sammengesetzt sind“, unmittelbar allerdings fiir die Natur-
dinge malBgebend. Allein es findet auch in den iibrigen
Geschopfen eine dhnliche Zusammensetzung statt, aus
Fihigkeit und Wirklichkeit, aus Potenz und Akt, so .dal}
kein Geschopf, welcher Art und Vollkommenheit immer,
agat secundum se totum. In diesem Falle miiBite es ja
actus purus, Gott selber sein, was selbstverstindlich den
Begriff und das Wesen eines Geschopfes dann selber auf-
hebt. Die Lehre des hl. Thomas richtet sich gerade gegen
jene Autoren, welche behaupten, Gott habe unmittelbar nur
die hochsten Engel erschaffen, diese aber hitten dann die
schopferische Titigkeit den niedern Kreaturen gegeniiber
weitergefithrt und ausgeiibt. Diese Ansicht nun ist es,
welche der englische Lehrer bekimpft, indem er feststellt,
daB iiberhaupt keine Kreatur zu erschaffen vermdége. (Qui-
dam philosophi posuerunt quod a prima causa immediate
est unum primum causatum, a quo postmodum sunt alia,
et sic deinceps. Unde posuerunt, unam intelligentiam cau-
sari mediante alia, et animam mediante intelligentia et
corporalem naturam mediante spirituali. Quod pro haeresi
condemnatur, quia haec opinio honorem, qui Deo debetur,
creaturae attribuit. Unde propinqua est ad trahendum in
idololatriam. Sent. 2. d. 1. q. 1. a. 3.) In seiner Summa
contra gentes behandelt der englische Lehrer abermals in
zweil Artikeln die These, dafl keine Kreatur zu erschaffen
imstande sei. Der erste Artikel lautet: kein Korper, also
kein Naturding, vermag zu erschaffen; im zweiten wird
dargetan, daB die Erschaffung irgend eines Dinges aus-
schlieBlich Gott zukomme. (Summa contra gentes. lib. 2.
cap. 20. 21.) Fiir die Wahrheit des ersten Artikels werden
fiinf Griinde beigebracht, die des zweiten wird durch neun
Beweise kriftigst unterstiitzt. Um in diesem Punkte nicht
zu weitldufig zu werden und Allbekanntes nicht erst ein-
gehend darzulegen, miissen wir von der Inhaltsangabe
dieser zwei Artikel absehen und uns mit dem bloBen



432 Das Werden im Sinne der Scholastik.

Hinweise auf dieselben begniigen. Die Sache hat, wie ge-
sagt, keine Schwierigkeit.

23. Konnte man nun die Sache sich nicht in der Weise
denken, daBl die Naturdinge in der Tat ganz neue hervor-
bringen, nicht zwar aus eigener Kraft und Vollkommenheit,
sondern als Werkzeuge in der Hand Gottes? Nein, auch
diese Annahme mul} als unrichtig zuriickgewiesen werden,
obgleich sie im Mittelalter selbst unter den katholischen
Autoren Verteidiger gefunden hat. Der Grund dafiir liegt
auf der Hand. Denn das Instrument im wirklichen Sinne
nimmt dadurch Anteil an der Titigkeit der hohern Ur-
sache, daBl es durch eigene EinfluBnahme, wenigstens vor-
bereitend, disponierend, zu der Wirkung der Hauptursache
beitragt. Wiirde aber das Instrument gar nichts aus Eigenem
tun, dann wire dessen Anwendung vollkommen zwecklos,
und ebenso kénnte man dann jedes beliebige zy allen mog-
lichen Erfolgen verwenden. Nun bildet aber das Sein als
solches die eigentliche Wirkung der schopferischen Téatig-
keit Gottes, und eben dieses Sein ist die Voraussetzung
und Grundlage fiir alles andere. Darum ist es unmdglich,
dal} irgend eine Kreatur disponierend und als Instrument
diese Wirkung hervorbringe. Die Erschaffung setzt ja
nichts voraus, was durch das Instrument disponiert werden
konnte. Gilt das schon im allgemeinen von einer jeden
Kreatur, so trifft diese Unmoglichkeit doppelt zu mit Be-
zug auf die Naturdinge. Diese konnen nicht anders als
durch Verinderung oder veridndernd titig sein. Jede Ver-
dnderung aber setzt notwendig ein Substrat voraus, das
durch die Titigkeit des Naturdinges verindert werden
kann. Allein ein Substrat widerstreitet dem Begriff und
Wesen der Erschaffung. (Contingit autem quod aliquid
participet actionem propriam alterius non virtute pro-
pria, sed instrumentaliter, inquantum agit in virtute alte-
rius, sicut aér per virtutem ignis habet calefacere et ignire.
Et secundum hoc aliqui opinati sunt, quod, licet creatio sit
propria actio universalis causae, tamen aliqua inferiorum
causarum, inquantum agit in virtute primae causae, potest
creare. Et sic posuit Avicenna quod prima substantia
separata creata a Deo creat aliam post se et substantiam
orbis et animam eius, et quod substantia orbis creat mate-
riam inferiorum corporum. Et secundum hunc etiam
modum Magister dicit — in 5. dist. 4. § 3 — quod Deus
potest creaturae communicare potentiam creandi, ut creet



9

Das Werden im Sinne der Scholastik. 433

per ministerium, non propria auctoritate. — Sed hoc esse
non potest, quia causa secunda instrumentalis non parti-
cipat actionem causae superioris, nisi per aliquid sibi pro-
prium dispositive operetur ad effectum prinecipalis agentis.
Si igitur nihil ibi ageret secundum illud quod est sibi
proprium, frustra adhiberetur ad agendum; nec oporteret
esse determinata instrumenta determinatarum actionum.
Sic enim videmus quod securis scindendo lignum, quod
habet ex proprietate suae formae, producit scamni for-
mam, quae est effectus proprius principalis agentis. Illud
autem quod est proprius effectus Dei creantis est illud
quod praesupponitur omnibus aliis, scilicet esse absolute.
Unde non potest aliquid aliud operari dispositive et in-
strumentaliter- ad hunc effectum, cum creatio non sit ex
aliquo praesupposito, quod possit disponi per actionem
instrumentalis agentis. Sic igitur impossibile est, quod
alicui creaturae conveniat creare, neque virtute propria,
neque instrumentaliter sive per ministerium. Et hoc prae-
cipue inconveniens est dici de aliquo corpore, quod creet,
cum nullum corpus agat nisi tangendo vel movendo. Et
sic requirit in sua actione aliquid praeexistens, quod possit
tangi et moveri; quod est contra rationem creationis.
Summ. th. 1. p. q. 45. a. 5.) Vgl QQ. disput. de potentia.
q. 3. a. 4.

24. So haben wir denn der Wahrheit gemidl dargetan,
dafl kein Geschopf, am allerwenigsten ein Naturding, eine
ganz neue Wesenheit, ein neues Wesen nach seiner Génze
zu verursachen vermag. Was bringt es aber dann hervor?
Es ist imstande, eine neue Form, ein Bestimmungsprinzip
aus dem Stoff des frithern Dinges auszuwirken. Die Formen
oder Wesensbestimmungen der Naturdinge sind der Anlage
nach im Stoff enthalten, denn mit dieser Eigenschaft hat
Gott der Herr bei der Schopfung den Stoff ausgestattet.
Diese Anlage nun des Stoffs fiir eine neue Wesenheit wird
dann durch das wirkende Naturding vervollkommnet oder
der Wirklichkeit zugefiihrt. Sie bleibt nicht mehr bloBe
Anlage, sondern wird endgiiltige vollendete Wirklichkeit.
Das aber, was formell den Stoff mit dieser seiner Anlage
vervollkommnet, nennen wir Form, denn der Stoff wird
dadurch formell vollkommen. (Qualitates naturales edu-
cuntur de potentia materiae, quarum inchoationes quasdam
materiae Deus opere creationis indidit. Et ideo quando
in actum procedunt, est exitus de imperfecto ad perfectum.



434 Das Werden im Sinne der Scholastik.

Sent. 1. d. 17. q. 2. a. 2) Das Werden des Natur-
dinges bedeutet also nichts anderes als: dasjenige, welches
frither nur der Anlage nach vorhanden war, ist nun der
Wirklichkeit nach da. Zunichst geht das die neue Form
an und durch diese das neue Wesen. Dall von diesem
Vorgange die menschliche Seele ausgenommen werden
mull, haben wir friiher bewiesen. (Obiectio: omnis actus
materiae alicuius videtur educi de potentia materiae. Cum
enim materia sit in potentia ad actum, actus quilibet prae-
existit in materia in potentia. Sed anima est actus materiae
corporalis, ut ex eius definitione apparet. Ergo anima
educitur de potentia materiae. — Responsio: Actum extrahi
de potentia materiae nihil aliud est, quam aliquid fieri
in actu, quod prius erat in potentia. Sed quia anima
rationalis non habet esse suum dependens a materia cor-
porali, sed habet esse subsistens, et excedit capacitatem
materiae corporalis, propterea non educitur de potentia
materiae. Summ. th. 1. p. q. 90. a. 2. ad 2))

25. Hiermit 10st uns der englische Lehrer eine Schwierig-
keit, die kaum nennenswert ist, aber nichtsdestoweniger
aus moglichster Unkenntnis unter den Autoren eine arge
Verwirrung, ja Kopflosigkeit angerichtet hat. Es ist die
Schwierigkeit, was das heifle: ,educi de potentia materiae“?
Nichts anderes, antwortet der hl. Thomas in seiner be-
kannten Ruhe und Uberlegung, heifit das, als: das Sub-
strat, der Stoff empfingt eine neue aus ihm selber aus-
gewirkte Form, wodurch die Anlage des Stoffes zu dieser
Form zugleich zu einer neuen Wesenheit verwirklicht wird,
das neue Wesen aus ebendieser Anlage ausgewirkt wird,
Wirklichkeit erhélt, und zwar ohne Hinzutritt einer 4uBern
Form, eines duflern Wesens, wie es mit Bezug auf die
menschliche Seele hinsichtlich des Leibes der Fall ist. Fiir
die menschliche Seele hat der Leib, der Stoff, in sich keine
Anlage, keine inchoatio, wie uns frither der Meister der
Scholastik gesagt hat. Darum muf} sie von auBen hinzu-
kommen, kann sie nicht aus der Anlage des Stoffs ent-
wickelt werden. Anders verhilt es sich mit den Formen
der Naturdinge. Diese sind durch den Schoépfer im An-
fang der Zeiten im Stoff selber grundgelegt. Darum
konnen sie durch ein anderes Naturding, als der wirk-
samen Ursache, aus dem Stoff entwickelt werden. (Quanto
aliqua forma est altior, tanto plus indiget a potentiori
agente produci. Unde, cum anima humana sit altissma



Das Werden im Sinne der Scholastik. 435

omnium formarum, producitur a potentissimo agente, scili-
cet Deo; alio tamen modo quam aliae formae a quibus-
cunque agentibus. Nam aliae formae non sunt subsistentes;
unde esse non est earum, sed eis — Ablativ — aliqua sunt.
Unde fieri earum est secundum quod materia vel sub-
iectum de potentia reducitur in actum. Et hoc est formam
educi de potentia materiae absque additione alicuius extrin-
seci. Sed ipsa anima habet esse subsistens. Unde sibi
proprie debetur fieri, et corpus trahitur ad esse eius. Et
propter hoc dicitur, quod est ab extrinseco, et quod non
educitur de potentia materiae. QQ. disput. de spirit. creatur.
a. 2. ad 8.) Die Sache ist demnach so klar als nur mog-
lich. Gott der Herr hat den Stoff erschaffen mit der
Anlage oder potentia zu allen Formen der Naturdinge.
Somit sind alle diese Formen potentiell, der Anlage nach,
im Stoff enthalten. Verursacht nun ein Naturding eine
neue Wesenheit eines andern Dinges, so tut es nichts
anderes als: es entwickelt diese Anlage des Stoffes zu dem
neuen Dinge, diese potentielle Form im Stoff zu einer
aktuellen, die Anlage zur Wirklichkeit, und das neue
Naturding ist ,,geworden® es ist da. (Forma potest con-
siderari dupliciter. Uno modo secundum quod est in
potentia. Kt sic materiae concreatur, nulla disponentis
naturae actione interveniente. Alio modo secundum quod
est in actu. Et sic non creatur, sed de potentia materiae
educitur per agens naturale. QQ. disput. de potentia q. 3.
a. 4. ad 7.)

26. Die eine Schwierigkeit wire nun behoben. Allein
es stellt sich sofort eine andere ein. Wenn das Naturding
nur die Form, das Bestimmungsprinzip fiir das neue Wesen
auszuwirken vermag, wie kann man dann sagen, das Natur-
ding verursache ein neues Wesen, bringe eine neue Wesen-
heit hervor? Die Form allein der Naturdinge bildet doch
nicht deren Wesenheit? — Die Antwort darauf ist eine
ganz einfache und leichte. Den Naturformen kommt das
Sein nicht im eigentlichen Sinne zu, denn die Formen der
Naturdinge bestehen nicht fiir sich, wie die Seele des
Menschen. Demnach ,sind“ diese Formen fiir sich allein
auch nicht, sondern durch sie ,ist“ das neue Wesen. Also
y,werden“ auch nicht diese neuen Formen, sondern die
neue Wesenheit selber ,wird“ So erklirt die Schwierig-
keit der englische Lehrer an der oben angezogenen Stelle
und auch an vielen andern Orten. (Res enim naturalis



436 Das Werden im Sinne der Scholastik.

generata dicitur esse per se et proprie quasi habens esse,
et in suo esse subsistens. Forma autem non sic esse dicitur,
cum non subsistat, nec per se esse habeat; sed dicitur
esse vel ens, quia ed aliquid est. ... Unumquodque autem
factum hoc modo dicitur fieri quo dicitur esse. Nam esse
est terminus factionis. Unde illud quod proprie fit per
se compositum est. Forma autem non proprie fit, sed est
id, quo fit, id est per cuius acquisitionem aliquid dicitur
fieri. Nihil ergo obstat per hoc quod dicitur, quod per
naturam ex nihilo nihil fit, quin formas substantiales ex
operatione naturae esse dicamus. Nam id quod fit non
est forma, sed compositum, quod ex materia fit, et non
ex nihilo. Et fit quidem ex materia, inquantum materia
est in potentia ad ipsum compositum per hoc quod est
in potentia ad formam. Et sic non proprie dicitur quod
forma fiat in materia, sed magis quod de materiae potentia
educatur. Ex hoc autem ipso quod compositum fit et non
forma ostendit Philosophus in 7° Metaph. quod formae
sunt ex agentibus naturalibus. QQ. disput. de potentia
q. 3. a. 8) Vgl. Summ. contr. gent. lib. 2. cap. 54.

27. Das mag nun alles sehr richtig sein, aber unsere
Schwierigkeit ist damit noch nicht ganz behoben. Denn
wenn eigentlich das Zusammengesetzte ,,wird“, so missen
doch offenbar dessen einzelne Teile ,werden“. Nun er-
klirt aber die -Scholastik einstimmig, daBl der eine Teil
des Zusammengesetzten, der Stoff, nicht ,werde“. Materia
non generatur, sagt man uns immerfort. Also, so scheint
es wenigstens, kann nicht davon die Rede sein, dafl das
Zusammengesetzte ,werde®. (Aristoteles in 1° Physic. pro-
bat materiam esse ingenitam per hoc quod non habet sub-
iectum de quo sit. Summ. th. 1. p. q. 46. a. 1. ad 3. —
Materia est ingenita et incorruptibilis. Sent. 2. d. 1. q. 1.
a. 5 ad 1.) Vgl Sent. 2. d. 1. q. 1. a. 2.

Darauf ist zu bemerken, daBl der Stoff bei dem eigent-
lichen ,Werden* des neuen Wesens ein anderes Sein erhalt,
als er frither unter dem frithern Naturdinge, aus welchem
das neue wird, hatte. Der Stoff empfingt durch die Form
und zugleich mit ihr ein neues Sein. Folglich kann man
vollkommen der Wahrheit gem#l sagen, das Zusammen-
gesetzte sei ,,gceworden“., Denn das ,Sein“ bildet den ter-
minus des ,Werdens“, indem das Werden selber nichts
anderes ist als der Weg zum Sein. (Generatio per se lo-
quendo est via in esse, et corruptio via in non esse. Non



Das Werden im Sinne der Scholastik. 437

enim generationis terminus est forma, et corruptionis pri-
vatio nisi quia forma facit esse, et privatio non esse. Dato
enim quod aliqua forma non faceret esse, non diceretur
generari id, quod talem formam acciperet. Summa contra
gent. lib. 1. cap. 26.) Vgl. Quodlibet 7. a. 9. ad 4. Zudem
besall der Stoff unter dem frithern Naturding die Form
des neuen Wesens blof der Anlage nach, jetzt aber in der
Wirklichkeit. Somit ist der Stoff jetzt anders als friiher.
Esse in potentia und esse in actu inbezug auf die Form
sind offenbar nicht eins und dasselbe. In diesem Sinne
ywird“ somit auch der Stoff zugleich mit dem Zusammen-
gesetzten. (Illud quod iam est non fit eo modo quo est,
sed alio modo potest fieri; quia quod est potentia fit actu.
Sent4d10qla2qu2ad2)

28. Ubrigens ist es ja nicht einmal notwendig, daf
ein Naturding selber alles und jedes hervorbringe, was
sich im neuen Dinge vorfindet, um sagen zu konnen, das
neue Wesen sei durch das Naturding ,geworden“. Es
zweifelt doech wahrlich niemand, daB der Mensch einen
neuen Menschen zeuge, daB durch ihn ein neuer Mensch
ywerde“. Und doch wird die Seele des Menschen, also die
Form, nicht vom Menschen erzeugt. Ahnlich Verhalt es
sich auch mit den Naturdingen. Der Stoff wurde von
Gott selber am Anfange der Zeit zugleich mit einer Form
erschaffen, aber nicht in der Weise, daBl derselbe nun ein
fir allemal und fiir alle Zeiten nur unter dieser einen
Form verbleibe. Dieser Stoff wurde vielmehr mit der
Fiahigkeit ausgestattet, diese eine Form zu verlieren, und
eine andere Form anzulegen. Darum waren alle Wesens-
formen der Naturdinge in diesem einen Stoff grundgelegt,
in potentia vorhanden. Kommt nun der Stoff im Laufe
der Zeit immer unter eine andere Form zu stehen, so wird
dadurch eine neue Wesenheit mit einem neuen Sein ge-
bildet, verschieden von allen frithern. Aber der Stoff als
Stoff ist und bleibt immer derselbe und wird niemals neu.
In diesem Sinne gibt es also nur einen Stoff fiir alle
Wesenheiten der Naturdinge, indem ein und derselbe Stoff
durch das Werden und Vergehen der Naturdinge die ver-
schiedenen substantiellen Formen wechselt. Trotzdem mulb,
und zwar mit allem Recht, behauptet werden, es entstinden
durch das ,Werden“ neue Wesen, nicht allein neue Formen.
Dasselbe Verhéltnis bestand schon bei der Erschaffung der
Naturdinge, der Korperwelt durch Gott. (Neque materia



438 Das Werden im Sinne der Scholastik.

neque forma, neque accidens proprie dicuntur fieri; sed
id quod fit est res subsistens. Cum enim fieri terminetur
ad esse, proprie ei convenit fieri, cui convenit per se esse,
scilicet rei subsistenti. Unde neque materia, neque forma,
neque accidens proprie dicuntur creari, sed conecreari.
Proprie autem creatur res subsistens, quaecunque sit.
QQ. disp. de potentia. q. 3. a. 1. ad 2. -- Quidam namque
intellexerunt talem informitatem materiae, secundum quod
materia intelligitur absque omni forma, in potentia tamen
existens ad omnes formas. Talis autem materia non potest
in rerum natura existere, quin aliqua forma formetur.
Quidquid enim in rerum natura invenitur, actu existit.
Quod quidem non habet materia nisi per formam, quae
est actus eius. Unde non habet sine forma in rerum
natura inveniri. Ibidem q. 4. a. 1. — Materia secundum
id quod est, est in potentia ad formam. Oportet ergo quod
materia secundum se considerata sit in potentia ad formam
omnium illorum, quorum est materia communis. Per unam
autem formam non fit in actu, nisi quantum ad illam
formam. Remanet ergo in potentia quantum ad omnes
alias formas. Summ. th. 1. q. q. 66. a. 2.) Vgl Sent. 2.
d: 12, 6. 1. 8 L

So hitten wir denn die Anschauung der Scholastik
iiber das eigentliche oder schlechthinige Werden in moég-
lichster Kiirze an der Hand des hl. Thomas kennen gelernt.
Es eriibrigt noch, das beziehungsweise Werden, die gene-
ratio secundum quid, auch manchesmal alteratio genannt,
in knapper Form darzustellen. Eine weitliufige Behand-
lung erachten wir nicht fiir notwendig.

IV. Das beziehungsweise Werden im Sinne
der Scholastik.

29. Das beziehungsweise Werden vermittelt dem Natur-
ding nicht eine neue Wesenheit, wohl aber eine neue Eigen-
schaft. Deshalb setzt dieses Werden die vollkommene Wesen-
heit des Naturdinges bereits voraus, und die Eigenschaft
kommt zu der Wesenheit hinzu, steht aber auBerhalb der
Wesenheit selber. Das unterscheidende Merkmal dieses
Werdens vom Werden schlechthin besteht darin, dal das
Neue, welches mittels dieses Werdens gewonnen wird, nicht
die Wesenheit oder einen Bestandteil derselben ausmacht.
Mag nun die neue Eigenschaft spiter, sei es der Natur,



Das Werden im Sinne der Scholastik. 439

sei es der Zeit nach, zu der Wesenheit hinzutreten, oder
zugleich vorhanden sein, immer ist es nur ein beziehungs-
weises Werden. Das trifft selbst dann zu, wenn die Eigen-
schaft sich naturgemil, durch einen natiirlichen Ausfluf}
aus der Wesenheit, per naturalem resultantiam ergibt. In
keinem Falle gehort diese neue Eigenschaft dem Natur-
ding wesentlich an, sondern ist fiir das Naturding etwas
Zufallendes, weil es auch andern Dingen zukommt, acci-
dens, oder eine Eigentiimlichkeit, proprium des Dinges,
enge und unzertrennlich mit der Wesenheit verbunden,
aber auBerhalb der Wesenheit ist. Die Scholastik bedient
sich auch des Ausdrucks: ein Ding hat das Sein absolut,
oder nur beziehungsweise. Unter dem Sein im absoluten
Sinne denkt sie an das Sein der Wesenheit, das Sein be-
ziehungsweise ist ihr das Sein der Eigenschaft; oder auch
der Wesenheit mit diesem Sein der Eigenschaft ausgestattet.
(Aliquid dicitur ens esse absolute propter suum esse sub-
stantiale, sed propter esse accidentale non dicitur esse
absolute. Unde cum generatio sit motus ad esse, cum
aliquis accipit esse substantiale dicitur generari simpliciter;
cum vero accipit esse accidentale dicitur generari secun-
dum quid. Et similiter est de corruptione, per quam esse
amittitur. QQ. disput. de veritate g. 21. a. 5. — Proprium
de genere accidentium est. Summ. contr. gent. lib. 1. cap. 32.
— In unaquaque re aliud est quod pertinet ad essentiam
eius, aliud est proprium accidens ipsius, sicut in homine
aliud est quod est animal rationale mortale, aliud quod
est risibile. Summ. th. 1. 2. q. 2. a. 6.) Vgl Summ. th.
1. 2. q. 83. a. 2. ad 3. — QQ. disput. de veritate. q. 21.
a. 1. ad 10. Summ. th. 1. p. q. 77. a. 6. ad 3.

So zeigt es sich denn, daBl das beziehungsweise Werden
im Sinne der Scholastik nicht die Wesenheit des Natur-
dinges in sich selber, in ihren eigenen Bestandteilen be-
trifft, sondern durchaus alles auBler der Wesenheit und
ihren Teilen Befindliche, wie immer man es nennen moge.
Denn nur durch das schlechthinige Werden entsteht eine
neue Wesenheit oder Substanz als solche. Darum nennen es
die Scholastiker ein simpliciter fieri. Mit dem beziehungs-
weisen Werden dagegen erhilt das Naturding eine nihere
duBere Bestimmung seiner Wesenheit.

30. Das beziehungsweise Werden hat indessen auch
nicht jedesmal nur eine Eigenschaft des Naturdinges zu
seinem Gegenstande. Es konnte ebensogut, falls die Theorie



440 Das Werden im Sinne der Scholastik.

auf Wahrheit beruht, was allerdings nicht zutrifft, eine
wesentliche, eine substantielle Form oder Bestimmung sein.
Der englische Lehrer spricht nimlich von Autoren, deren
Ansicht dahin lautete, in einem und demselben Ko&rper
befinden sich mehrere Formen, wie sie meinten, wesent-
liche oder Wesensformen. Darum sei, so behaupten sie,
die erste substantielle Form, wodurch das Naturding eine
Substanz, die zweite, wodurch es ein Koérper, z. B. Metall,
die dritte, wodurch es ein der Art nach bestimmter, z. B.
Gold, die vierte endlich, wodurch es ein individueller
Korper, etwa dieses Gold sei. Dabei bilde aber jede vor-
ausgehende Form zugleich die Anlage, potentia, fiir die
spatere, so dall am Schlusse doch nur eine ungeteilte Wesen-
heit sich herausstellte, das Naturding ein wesentliches
Ganzes ausmache trotz der vielen substantiellen Formen.

Dieser Anschauung gegeniiber stellt nun der englische
Lehrer die Wahrheit fest, dall nur die erste dieser Formen,
z. B. wodurch das Naturding seine Wesenheit erhélt, eine
Substanz wird, dem Naturding wesentlich eigen sei, fiir
dasselbe eine substantielle Form bilde, alle {ibrigen aber
nur zufallende, accidentelle Formen ausmachen koénnten.
Somit sei das schlechthinige Werden, generatio simpliciter,
nur inbezug auf die erste substantielle Form moglich, alle
iibrigen hingegen, falls es solche geben sollte, konnten nur
accidentelle Formen sein und nur durch das beziehungs-
weise Werden, die generatio secundum quid, dem Natur-
dinge zukommen. Die Beweisfithrung des hl. Thomas hier-
iiber ist klar und bestimmt. (Per unam enim et eandem
formam hoc individuum collocatur in genere substantiae,
et in genere corporis, et sic usque ad specialissimam spe-
ciem. Si enim secundum aliquam aliam formam hoec indi-
viduum habet quod sit substantia, de necessitate oportet,
quod aliae formae supervenientes, secundum quas collo-
catur in inferioribus generibus et speciebus sint formae
accidentales. Quod ex hoc patet. Forma enim accidentalis a
substantiali differt, quia forma substantialis facit hoc ali-
quid; forma accidentalis autem advenit rei iam hoe ali-
quid existenti. Si igitur prima forma, per quam collocatur
in genere, facit individuum esse hoc aliquid, omnes aliae
formae advenient individuo subsistenti in actu. Kt ita
erunt formae accidentales. Sequeretur etiam quod per
adventum posteriorum formarum, quibus collocatur aliquid
in specie specialissima, vel subalterna, non sit generatio,



Das Werden im Sinne der Scholastik. 441

neque per subtractionem corruptio simpliciter, sed secun-
dum quid. Cum enim generatio sit transmutatio ad esse
rei, illud simpliciter generari dicitur, quod simpliciter fit
ens de non ente in actu, sed ente in potentia tantum. Si
igitur aliquid fiat de praeexistenti in actu, non genera-
bitur simpliciter ens, sed hoc ens. Et eadem ratio est
de corruptione. QQ. disput. de spiritual. creatur. q. 1.
a. 1. ad 9.)

So sehen wir denn, daB die Scholastik das beziehungs-
weise Werden ausnahmslos in dem Hinzutreten einer neuen
Eigenschaft zu der Wesenheit des Naturdinges erblickt.
Selbst angenommen, daB diese neue Eigenschaft die Be-
deutung einer substantiellen Form beanspruchte, wie die
drei Seelen im Sinne eines Giinther, so wire nach der
Lehre der Scholastik doch nur die erste dieser Formen,
welche den Stoff unmittelbar und innerlich bestimmt, eine
substantielle, alle iibrigen hingegen nur aceidentelle Formen.
Darum konnte auch nur die erste dieser Formen das schlecht-
hinige, die andern nur das beziehungsweise Werden be-
griinden. Das gilt auch von den Atomen, falls sie noch
als wirkliche Korper gelten.

31. Diese Wahrheit der Scholastik stiitzt sich auf die
innere Einheit des Wesens, der Wesenheit eines jeden ge-
schaffenen Dinges. Um diese innere Einheit herzustellen,
muB in der nicht selbstindigen, nicht subsistenten Wesen-
heit der eine Bestandteil sich wie die Anlage, die potentia,
der andere dagegen, die Form, sich wie das verhalten, wo-
durch die ganze Wesenheit die Wirklichkeit besitzt. (Nam
in omni composito oportet esse actum et potentiam. Non
enim plura possunt simpliciter fieri uum, nisi aliquid sit
actus et aliquid potentia. Quae enim actu sunt, non uni-
untur nisi quasi colligata vel sicut congregata. Quae non
sunt unum simpliciter. Summa contra gent. lib. 1. cap. 18.)
Bei dem Werden schlechthin, generatio simpliciter, trifft
nun dieser Umstand zu. Folglich kommt die innere Ein-
heit des Wesens zustande. Denn der eine Teil, der Stoff,
bildet die Anlage, die Potenz, der andere, die Form, den
formellen Akt, wodurch die Wesenheit die Wirklichkeit hat.
Ist aber der eine Teil, der Stoff, die Anlage, die Potenz
schon fiir sich in der Wirklichkeit, in actu, so kann welche
Form immer hinzutreten, es wird nie und nimmer eine
innere Einheit des Wesens, der Wesenheit zustande kommen.
Damit erweist sich dann auch das eigentliche Werden, die



442 Das Werden im Sinne der Scholastik.

generatio simpliciter, als ein Ding der reinen Unmdglich-
keit. Wir haben es dann nur mehr mit dem beziehungs-
weisen Werden, mit der generatio secundum quid est
zu tun.

32. Das mogen jene Autoren sich,zu Gemiite fiihren,
die dem Urstoff schon fiir sich eine Wesenheit und ein
Dasein zuschreiben. Damit zerschlagen sie die innere Ein-
heit des Wesens der Naturdinge, und auf den Menschen
angewendet, steht dann der Leib als selbstandige Wesen-
heit der Seele als ebenfalls selbstindiger Wesenheit gegen-
iiber. Daher ist die menschliche Seele in diesem Falle
nicht mehr Wesensform des Leibes, sondern einzig und
allein nur Beweger. Merkwiirdige Erscheinung. Die neuern
Autoren predigen iiberall laut und aufdringlich genug ihre
Freiheitlichkeit und Fortschrittlichkeit, wihrend sie es mit
ihrer Wissenschaft nicht weiter gebracht haben als jene,
von welchen der hl. Thomas erzihlt, und die lange, die
Jahrhunderte vor ihm gelebt haben. Wir wollen eine Stelle
aus dem englischen Lehrer hier anfiihren: Si ponatur
anima uniri corpori ut forma, necesse est dicere, quod
uniatur ei immediate. Omnis enim forma, sive substan-
tialis, sive accidentalis unitur materiae, vel subiecto. Unum-
quodque enim secundum hoe est unum, secundum quod
est ens. Est autem unumquodque ens actu per formam,
sive secundum esse substantiale, sive secundum esse acci-
dentale. Unde omnis forma est actus et per consequens
est ratio unitatis, qua aliquid est unum. Sicut igitur non
est dicere, quod sit aliquod aliud medium, quo materia
habeat esse per formam suam, ita non potest dici, quod
sit aliquod aliud medium, uniens formam materiae, vel
subiecto. Secundum igitur anima est forma corporis non
potest esse aliquod medium inter animum et corpus. . . .
Quidam dicunt quod sunt multae formae substantiales in
eodem individuo, quarum una substernitur alteri. Et sic
materia prima non est immediatum subiectum ultimae for-
mae substantialis, sed subiicitur ei mediantibus formis
mediis, ita quod ipsa materia secundum quod est sub
forma prima est subiectum proximum formae secundae,
et sic deinceps usque ad ultimam formam. Sic igitur sub-
iectum animae rationalis proximum est corpus perfectum
anima sensitiva, et huic unitur anima rationalis immediate
ut forma. Alia opinio est, quod in uno individuo non est,
nisi una forma substantialis. Et secundum hoc oportet



Das Werden im Sinne der Scholastik. 443

dicere, quod per formam substantialem quae est forma
humana, habet hoc individuum non solum quod sit homo,
sed quod sit animal, et quod sit vivum, et quod sit corpus,
et substantia, et ens. Et sic nulla alia forma substantialis
praecedit in hoc homine animam humanam; et per con-
sequens nec accidentalis: quia tunc oporteret dicere, quod
materia prius perficeretur per formam accidentalem quam
substantialem, quod est impossibile. Oportet enim accidens
fundari in substantia. ... Posuerunt enim Platonici, quod,
quanto aliqua causa est universalior et formalior, tanto
eius perfectio in aliquo individuo magis est substracta.
Unde effectum primi abstracti, quod est bonum, posuerunt
materiam primam, ut supremo agenti respondeat primum
subiectum. Et sic deinceps secundum ordinem causarum
abstractarum et formarum participatorum in materia, sicut
universalius abstractum est formalius, ita universalior forma
participata est materialior. Sed haec positio secundum verae
philosophiae principia, quae consideravit Aristoteles, im-
possibilis est. Primo quidem, quia nullum individuum sub-
stantiae esset simpliciter unum. Non enim fit simpli-
citer unum ex duobus actibus, sed ex potentia et
actu, inquantum id quod est in potentia fit actu. Et
propter hoc homo albus non est simpliciter unum, sed
animal bipes est simpliciter unum, quia hoc ipsum quod
est animal, est bipes. Si autem esset seorsum animal, et
seorsum bipes, homo non esset unum, sed plura, ut Philo-
sophus argumentatur in 3° et 8° Metaphys. Manifestum
est ergo, quod, si multiplicarentur multae formae sub-
stantiales in uno individuo substantiae, individuum sub-
stantiae non esset unum simpliciter, sed secundum
quid, sicut homo albus. Secundo vero, quia in hoc con-
sistit ratio accidentis, quod sit in subiecto, ita tamen, quod
per subiectum intelligatur aliquod ens actu, et non in
potentia tantum; secundum quem modum forma substan-
tialis non est in subiecto, sed in materia. Cuicunque
ergo formae substernitur aliquod ens actu quocunque
modo, illa forma est accidens. Manifestum est autem
quod quaelibet forma substantialis, quaecunque sit, facit
ens actu et constituit. Unde sequitur quod sola prima
forma, quae advenit materiae, sit substantialis,
omnes vero subsequenter advenientes sint aceci-
dentales. '‘Nec hoe excluditur per hoc, quod quidam
dicunt, quod prima forma est in potentia ad secundam,

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVIIL 29



444 Das Werden im Sinne der Scholastik.

quia omne subiectum comparatur ad suum accidens ut
potentia ad actum. Completior etiam esset forma corpo-
ralis, quae praestaret susceptibilitatem vitae quam illa,
quae non praestaret. Unde si forma corporis inanimati
facit ipsum esse subiectum, multo magis forma corporis
potentia vitam habentis facit ipsum subiectum. Et sic
anima esset forma in subiecto, quod est ratio acci-
dentis. Tertio quia sequeretur quod in adeptione postre-
mae formae non esset generatio simpliciter, sed secundum
quid tantum. Cum enim generatio sit transmutatio de
non esse in esse, id simpliciter generatur, quod fit
ens simpliciter, loquendo de non esse simpliciter. Quod
autem praeexistit ens actu, non potest fieri ens
simpliciter, sed potest fieri ens hoe, ut album vel magnum,
quod est fieri secundum quid. Cum igitur forma prae-
cedens in materia faciat esse actu, subsequens forma non
facit esse simpliciter, sed esse hoe, ut esse hominem vel
asinum vel plantam. Et sic non erit generatio simpliciter.
Et propter hoc omnes antiqui, qui posuerunt materiam
primam esse aliquid actu, ut ignem, aérem aut aquam, aut
aliquid medium, dixerunt quod fieri nihil erat nisi alte-
rari. Et Aristoteles eorum dubitationem solvit ponendo,
materiam esse in potentia tantum, quam dicit subiectum
generationis et corruptionis simpliciter. Et quia materia
nunquam denudatur ab omni forma, propter hoc quando-
cunque recipit unam formam, perdit aliam et e con-
verso. Sic ergo dicimus, quod in hoec homine non est
alia forma substantialis quam anima rationalis, et quod
per eam homo non solum est homo, sed animal, et vivum,
et corpus, et substantia, et ens. QQ. disput. de spiritual.
creat. a. 3.

33. In diesem einzigen Artikel schon gibt uns der
englische Lehrer einen kurzen zwar, aber treffenden Auf-
schluB tiber das ,Werden* im Sinne der Scholastik, wie
man ihn besser und vollkommener sich nicht wiinschen
konnte. Zugleich erscheint aber auch sehr genau der Unter-
schied zwischen dem schlechthinigen und dem beziehungs-
weisen Werden angegeben. Mit Recht betont S. Thomas
wiederholt, daB bei dem Werden schlechthin von einem
Subjekt im strengen Sinne nicht gesprochen werden diirfe.
Ebenso erklirt er des oOftern, das Werden schlechthin sei
nicht gleichbedeutend mit der Bewegung oder Verinderung,
wenngleich eine.Bewegung oder Verinderung mit diesem



Das Werden im Sinne der Scholastik. 445

Werden verbunden ist. Eher noch konnte man die Ver-
inderung dem Werden gleichsetzen als die Bewegung. Der
Grund dafiir ist darin zu suchen, daB unter dem Subjekt
im eigentlichen Sinne eine vollkommene Wesenheit, ein
ens in actu verstanden werden mufl, was bei dem Werden
schlechthin nicht zutrifft. Denn der Stoff bildet nicht
eine vollkommene Wesenheit, ein ens in actu, sondern nur
eine Anlage, eine potentia. Ebenso ist bei jeder Bewegung
im strengsten Sinne das Subjekt derselben ein ens in actu.
Die Verinderung in eigentlicher Bedeutung dagegen hat
ein ens in potentia zu ihrem Substrat. (In mutatione qua-
libet requiritur quod sit aliquid idem commune utrique
mutationis termino. Si enim termini mutationis oppositi
in nullo eodem convenirent, non posset vocari transitus
uno in alterum. In nomine enim mutationis et transitus
designatur aliquid idem aliter se habere nunc et prius.
Et etiam ipsi mutationis termini non sunt incontingentes,
quod requiritur ad hoec ut id sint mutationis termini, nisi
inquantum referuntur ad idem. Nam duo contraria si ad
diversa subiecta referantur contingit simul esse. Quan-
doque ergo contingit quod utrique mutationis termino est
unum commune subiectum actu existens. Et tunc proprie
est motus, sicut acecidit in alteratione, et augmento, et
diminutione, et loci mutatione. Nam in omnibus his moti-
bus subiectum unum et idem, actu existens, de opposito
in oppositum mutatur. Quandoque vero est idem commune
subiectum utrique termino, non quidem ens actu, sed ens-
in potentia tantum, sicut accidit in generatione et corrup-
tione simpliciter. Formae enim substantialis et privationis
subiectum est materia prima, quae non est ens actu. Unde
nec generatio nec corruptio proprie dicuntur motus, sed
mutationes quaedam. QQ. disput. de potentia. q. 3. a. 2.)
Vgl Sent. 2. d. 1. q. 1. a. 2. — Comment. in Physic. I
XIIL 7. — V. IL 6. — VIIL VI 2. ed. Leon.

Oben wurde bemerkt, dall inbezug auf das Werden
schlechthin einigermafien von einer Verinderung, nicht
aber im eigentlichen Sinne von einer Bewegung gesprochen
werden konne. Und das mit Grund, denn bei jeder Ver-
inderung findet ein gewisses Werden statt. (In qualibet
enim mutatione invenitur quoddam fieri, sicut quod alte-
ratur de albo in nigrum de albo fit non album, et de non
nigro fit nigrum. Et similiter est in aliis mutationibus.

Commentar. in Physic. I. XII. 2. ed. Leon. — Omne autem
29*



446 Das Werden im Sinne der Scholastik.

quod quocunque modo mutatur est aliquo modo in potentia.
Summa th. 1. p. q. 9. a. 1.) Vgl Sent. 4. d. 11. q. 1. a. 2.
qu. 1. ad 3.

V. -Riickblick auf die Lehre iiber das Werden
im Sinne der Scholastik.

34. Fassen wir nun die Lehre der Scholastik iiber das
Werden in einigen kurzen Sitzen zusammen. Daraus wird
sich deutlich ergeben, daB die Scholastik ihre Geistes-
richtung nicht weniger auf das Werden und Vergehen, als
auf das Sein und das Wesen der Dinge gerichtet hatte. Es
wird sich aber auch zeigen, dafl das scholastische Denken
sehr viel, ja wirklich sehr viel fiir das Werden Sinn hatte.
Wie lauten nun die Beweise dafiir?

a) Gott hat alles und jedes, was existiert, im Anfange
der Zeiten erschaffen, d. h. alle und jede Wesenheit der
Dinge ganz, ihrer ganzen Wesenheit nach ins Dasein
gerufen. Sent. 1. d. 36. q. 1. a. 1. et ad 2, 3. — Sent. 2.
d. 37. q. 1. a. 2. — Summ. contr. gent. lib. 2. cap. 2 et
15, — Summ. th. 1. p. 9. 44. a. 1.

b) Seit dem Anfange der Zeiten erschafft Gott, die
menschliche Seele ausgenommen, nichts mehr, sondern iiber-
1iBt das Hervorbringen neuer Wesen durchaus den Krea-
turen selber, allerdings nur unter seiner Oberleitung und
obersten Bewirkung als erster und hochster wirksamen
Ursache: QQ. disput. de potentia. q. 3. a. 7 u. 8. — Summ.
th. 1. p. 45. a. 8. — Sent. 2. d. 1. q. 1. a. 3. ad 5; ib. a. 4.
ad 4. — Metaph. 7. lect. 7.

¢) Die Kreaturen bezeugen ihre Ahnlichkeit mit Gott
gerade darin, daB sie als wirkliche, eigentliche Ursachen
neue Wesen hervorbringen. Summ. contr. gent. lib. 3.
cap. 21 et 69.

d) Die Kreaturen vermdgen aber nicht die ganze
Wesenheit des neuen Dinges hervorzubringen, denn das
wire soviel als erschaffen, was die Kreatur nicht kann.
Summ. th. 1. p. q. 45. a. 5. — Summ. contr. gent. lib. 2.
cap. 20.

e) Gott kann auch nicht die Kreatur als Instrument
gebrauchen, um neue Dinge zu erschaffen. QQ. disput.
de veritate. q. 27. a. 3. ad 17. — Summ. contr. gent. lib. 2.
cap. 21. Summ. th. 1. p. q. 45. a. 5.



Das Werden im Sinne der Scholastik. 447

f) Folglich untersteht der Stoff in diesem Sinne nicht
dem ,,Werden“ durch die Naturdinge. Summ. th. 1. p. q. 46.
a. 1. ad 3. — Sent. 2. d. 1. q. 1. a. 5. ad 1.

g) Der Stoff wurde am Anfange der Zeiten von Gott
selber unter einer bestimmten Form erschaffen mit der
Anlage fiir alle andern Formen der Naturdinge, solange
hier auf Erden ein ,Werden*, durch die Naturdinge selber
verursacht, je stattfinden wird. Summ. th. 1. p. q. 45.
a. 2. — Summ. contr. gent. lib. 2. cap. 16. — Compend.
th. cap. 69. —— Comment. in Physic. VIIL. II. — Sent. 2.
d. 12. q. 1. a. 1. ad 5.

h) Somit beschrinkt sich die wirkende Ursache der
Naturdinge auf die Auswirkung einer jener Wesensformen,
die im Stoff angelegt sind. Darin besteht das ganze, so
miBverstandene Herausfithren der Form aus der Anlage
des Stoffs: educi de potentia materiae. Summ. th. 1. p.
q. 90. a. 2. ad 2. — Sent. 1. d. 17. q. 2. a. 2. — QQ. disput.
de spiritual. creat. a. 2. ad 3.

i) Indessen ,wird“ die Form des Naturdinges allein
fiilr sich niemals, weil sie kein fiir sich bestehendes, sub-
sistentes Sein hat. Daher vollzieht sich diese Auswirkung
der Form in der Weise, daB die aus der Anlage des Stoffs
in die Wirklichkeit, in actu tibergefiihrte Form zugleich
den Stoff formell informiert, bestimmt, und diese den Stoff
bestimmende Form vom Dasein, von der Existenz begleitet
erscheint. Dadurch erhilt der Stoff mit seiner Form ein
neues, vom frithern Naturding wesentlich verschiedenes
Sein, dadurch wird ein neues Wesen eines Naturdinges.
Summ. contr. gentes lib. 2. cap. 54. — Summ. th. 1. p.

q. 90. a. 2.
k) Daraus geht mit Notwendigkeit hervor, daBl man

sich den Stoff niemals als getrennt von irgend einer
substantiellen Form denken kann. Es ist moglich, den
Stoff fiir sich allein zu betrachten, z. B. sein Stoff-sein,
indem wir von der Betrachtung seiner Form im Gedanken
absehen, abstrahieren. Allein selbst das gelingt nur sehr
unvollkommen, weil er immer nur in Beziehung zu seiner
Form im eigentlichen Sinne betrachtet werden kann. —
QQ. disput. de veritate g. 3. a. 5. ad 3. — Comment. Physic.
I. XIII. 9. — XV. 10.

1) Weil der Stoff niemals ohne irgend eine Form sein,
von uns niemals als getrennt von irgend einer Form
betrachtet werden kann, deshalb vollmeht sich das Werden



448 Das Werden im Sinne der Scholastik.

der Naturdinge im Augenblick, in instanti, wie die Scho-
lastik sagt. Sent. 1. d. 37. q. 4. a. 3. — Summ. th. 1. 2.
q. 113. a. 7.

m) Eine jede Wesenheit der Naturdinge, Naturkorper
ist zusammengesetzt. Und zwar verhilt sich der eine Teil
derselben, der Stoff, wie die Anlage, die Potenz, der andere,
die Form, wie das, wodurch die Anlage formell ausgewirkt
wird. Denn nur auf diese Weise ist das ,Werden* und
die innere Einheit des Wesens mdoglich. Verhalten sich
beide wie der Akt oder sind alle beide in actu, so ,wird*
eben nichts. Was schon ,ist¥ das ,wird“ nicht, und zwei
bereits in sich bestimmte Wesen kénnen nicht noch ein-
mal innerlich bestimmt und geeint werden. Summ. ctr.
gent. lib. 1. cap. 18. — Sent. 4. d. 10. q. 1. a. 2. qu. 2.
ad 2. — Quodl. 7. a. 9. ad 4.

n) Der Umstand, daBl bei dem Werden der eine Teil
die Anlage, die Potenz fiir das neue Wesen bildet, macht
ein jedes ,Werden“ welcher Art immer in Gott selber
ein fiir allemal unmdoglich. In Gott ist alles und jedes
Wirklichsein, ist alles und jedes nichts anderes als sach-
lich, real das fur sich bestehende, subsistente Dasein.
Dieses also geartete Dasein macht sein Wesen, seine Wesen-
heit selber aus. Daher bildet auch das Werden im weitesten
Sinne, wie wir es im Anfange dieser Abhandlung kennen
gelernt haben, das relative Werden, in Gott nichts Sach-
liches. (Esse dicitur proprium Deo quia non habet mix-
tionem divinum esse alicuius privationis, vel potentialitatis,
sicut esse creaturae. Sent. 1. d. 8. q. 1. a. 1. ad 1. —
Summ. th. 1. p. q. 41. a. 3.)

VI. Die Griinde gegen die Scholastik.

35. Hiermit schlieBen wir unsere Untersuchung ab.
Es wire allerdings noch das ,Werden“ der Handlungen,
der notwendigen sowohl wie auch, und das ganz beson-
ders, der freien Taten der Geschopfe im Sinne der Scholastik
zu erOrtern gewesen. Indessen erlaubte die ungeahnte Linge
des Artikels fiir ein Jahrbuch uns nicht mehr, auch diesen
Punkt hier zu besprechen, dieses ,,Werden* in Untersuchung
zu ziehen. Bei Gelegenheit kann und soll auch das noch
geschehen. Wir glauben jedoch, daB uns schon jetzt der
Nachweis gelungen ist, wie ungerecht die ,gerechte Be-
urteilung® der Scholastik durch die beiden o. 6. Professoren



Das Werden im Sinne der Scholastik. 449

an der Universitit sich herausstellt, wie oberfldchlich und
falsch die Scholastik beurteilt wird 1nf01ge der Unkenntnis
derselben.

36. Doch, vielleicht beweisen die Autoren ihre Be~
hauptung? Sehen wir uns niher um diese Beweise um.
Wir durchsuchen das Buch des Herrn Dr. Erhard Seite
fiir Seite, es will uns aber durchaus nicht gelingen, irgend
etwas, was als Beweis gelten konnte, ausfindig zu machen.
Seite 30 schreibt der Autor: ,Auf dem Gebiete des wissen-
schaftlichen Erkennens herrschte die Theologie als eigent-
liche Schulwissenschaft (Scholastik) als anerkannte Herrin
und Fiihrerin. Als Ziel erstrebte sie die Herstellung einer
vollstindigen Harmonie zwischen (Glauben und Vernunft,
und dieses Streben hat zu allumfassenden Summen des
Wissens gefiihrt, denen eine gerechte Beurteilung ihre An-
erkennung, ja ihre Bewunderung nicht versagen kann. Diese
gerechte Beurteilung kann allerdings auch hier nur er-
folgen, wenn man die mittelalterliche Geistesrichtung, die
auf das Sein und das Wesen der Dinge abzielte, nicht auf
das Werden und ihr Vergehen, die Quellen, die ihr zur
Verfiigung standen, und die Erkennungsmittel, die ihr als
solche gegenwirtig waren, als Norm fiir die Wiirdigung
der Scholastik gelten laBt.

Das soll also ein Beweis sein? Aber wenn die Scholastik
als Ziel die Herstellung einer vollstindigen Harmonie
zwischen Glauben und Vernunft erstrebt, so handelt sie
doch offenbar vom ,Werden“ dieser Harmonie, nicht vom
Wesen und Sein derselben. Folglich mufl ihre Geistes-
richtung iiberall auch auf das ,Werden“ abzielen. Die
genannte Harmonie sollte erst ,werden“ sie war noch
nicht, denn etwas, was schon ist, erstrebt man nicht. —
Meint indessen der Autor das Werden und Vergehen der
Naturdinge, der Kreaturen iiberhaupt, welcher Art immer,
so haben wir dargetan, dafi die Scholastik uiber das ,Wer-
den* nicht allein, wie man sagt, so nebenbei, im Vorbei-
gehen gesprochen, sondern ex professo in Artikeln, ja in
ganzen groflen Kommentaren abgehandelt hat. .

37. Der Autor bringt aber noch einen Beweis auf
Seite 67. ,,Das Mittelalter brachte allerdings eine unge-
heuere historische Literatur hervor, aber wahren Wert
besitzt diese nur, insofern sie alte Quellen fiir uns ersetzt
und durch ihre annalistischen Berichte tiber zeitgenossische
Ereignisse orientiert. Die frithern Jahrhunderte lagen vor



450 Das Werden im Sinne der Scholastik.

den mittelalterlichen Chronisten wie eine eintdnige uner-
mefliche Landschaft, die iiberall denselben Anblick gewihrt,
von welcher Himmelsrichtung man sie betrachten mag. Sie
berichten iiber das Gewesene und Gewordene; es fehlte
ihnen aber das Verstindnis fiir das Werden. Daher der
Mangel an historischem Sinn, der eine allgemeine Eigen-
schaft des Mittelalters bis auf wenige Ausnahmen bildet.“

Das ist nun ein ganz sonderbarer Beweis. Der Mangel
des Verstindnisses fiir das Werden und der Mangel an
historischem Sinn des Mittelalters wird als Grund angegeben,
daBl das Mittelalter nur eine ungeheuer reiche historische
Literatur hervorbrachte, und die frithern Jahrhunderte den
mittelalterlichen Chronisten wie eine eintonige unermeB-
liche Landschaft vorlagen. Eben dieser Mangel an Ver-
stindnis fiir das Werden und der Mangel an historischem
Sinn bildet den Grund, dalB die Chronisten des Mittelalters
nur iiber das Gewesene und Gewordene berichten. Welche
Logik! Kann man aus diesen Tatsachen, deren Richtigkeit
wir hier nicht zu untersuchen haben, sofort schlieflen, der
Scholastik mangle es an Verstindnis des ,Werdens* und
eben dieser Mangel sei der weitere Grund des Mangels an
historischem Sinn? Wenn Autoren sich damit begniigen,
Tatsachen zu berichten, das ,Gewesene und Gewordene*
aufzuzihlen, ohne sich um das Weitere: ,,um die Kritik
und mit der Kritik um die Wissenschaft der Geschichte*,
wie der Autor hervorhebt, zu kiimmern, haben wir dann
ein Recht zu behaupten, dem Mittelalter mangle es an
Verstindnis des ,,Werdens*, es mangle ihm an historischem
Sinn? Nach welcher Logik ist diese IFolgerung gestattet?
Der Autor selber hat doch Seite 30 das Ziel der Scholastik
genau angegeben. Dieses Ziel, welches die Scholastik er-
strebte, war: ,die Herstellung einer vollstindigen Harmonie
zwischen Glauben und Vernunft“. Nun denn, wird dieses
Ziel nur dadurch erstrebt, dafl die Scholastik die Kritik und
mit dieser die Wissenschaft der Geschichte geboren werden
1liBt? Oder wird etwa dieses Ziel weniger erstrebt, wenn
die Scholastik nur eine ungeheuer reiche historische Lite-
ratur hervorbringt? Wir fragen noch einmal, wieso kommt
der Autor dazu, der Scholastik Mangel an Verstindnis des
,Werdens“ vorzuwerfen? Gehort denn das, was der Autor
hier an dieser Stelle bemerkt, zu dem Ziele, welches
erstrebt wird? Ist die Kritik und mit der Kritik die
Wissenschaft der Geschichte durchaus notwendig, um die



Das Werden im Sinne der Scholastik. 451

Herstellung einer vollstindigen Harmonie zwischen Glauben
und Vernunft zu erstreben? Und wird dieses Ziel schneller
und besser erreicht, wenn die Scholastik nicht bloB eine
ungeheuer reiche historische Literatur hervorbringt, nicht
allein @iber das Gewesene und Gewordene berichtet? Da-
mit ist der Beweis des Mangels an Verstindnis fiir das
y,Werden“, den der Autor der Scholastik zum Vorwurfe
macht, wahrhaftig nicht erbracht. Das Ganze ist eine leere
Phrase, weiter nichts.

38. Nicht besser sieht es mit den Beweisen des
Herrn Dr. Schell aus. Der Autor schreibt im 3. Band
seiner Dogmatik, Seite 113: ,Die scholastische Denkweise
hat keinen Sinn fiir das Werden, sondern nur fiir das
Sein; nur fir den Besitz, nicht fiir den Erwerb, nur fir
die inhaltliche Fiille, die ruhende Beschaffenheit, nicht fiir
die Tat, nicht fiir die Art ihrer Verwirklichung. Daher
kristallisiert sie alle Vorzige, welche sie fiir angemessen
erachtet, so gut es nur geht, bereits fiir den ersten Augen-
blick und bezieht die durch die Tatsachen bekundete Ent-
wicklung nur auf die #uBerliche Ubereinstimmung, Offen-
barung und Darstellung. Darin ist sie mit dem spekulativen
Zuge des griechischen Geistes verwandt, wie er in Plato
ausgeprigt ist und bei den Kirchenvitern der spitalexan-
drinischen Schule hervortritt und schlieBlich in dem popu-
liren Monophysitismus seine Einseitigkeit auswirkt. Diesem
Kultus der habituellen Form gegeniiber, welche ein in sich
fertiges, unabinderliches Sein, den unvermehrbaren und
unverminderbaren Begriff, darstellt und nur durch den
Wechsel accidenteller Nebenformen oder durch Aufhoéren
zugunsten einer andern Form eine Veriinderung erlaubt,
wurde von der realistisch-empirischen Richtung der Neu-
zeit der Wert des Werdens und Wirkens, der Tat und
Entwicklung bis zur &duBersten Einseitigkeit betont. Hier
gilt das Streben und die Bewegung allein als wertvoll;
der ruhende Besitz in der erreichten Zielvollendung w1rd
der Erstarrung gleichgesetzt.”

Wir horen in dieser Stelle vom Autor Behauptung iiber
Behauptung ausprechen, aber nicht einen einzigen Beweis,
ja nicht einmal den Versuch eines solchen. Sind denn die
0. 6. Professoren schon iiber alle Beweise erhaben? Mog-
lich. Allein als Schriftsteller haben sie die Pflicht, Beweise
vorzubringen, und wir Leser haben das volle Recht, Be-
weise zu fordern. Das scholastische Denken hat keinen



452 Das Werden im Sinne der Scholastik.

Sinn fiir das Werden, sondern ,nur® fiir das Sein, so erklirt
uns der Autor. Welches ,Werden“ meint denn der Autor
eigentlich? Das Werden, wie wir gewohnliche Menschen es
verstehen, hat die Scholastik von allen Seiten betrachtet
und in Erwigung gezogen. Die gegenwirtige Abhandlung
hat uns davon iiberzeugt. Behauptet also der Autor, das
scholastische Denken habe fiir dieses Werden keinen Sinn,
sondern ,nur® fiir das Sein, so hat er eben die Werke der
Scholastiker gar nicht gelesen. Somit steht ihm ein Urteil
iiber die Scholastik in keiner Weise zu.

Allein der Autor hat i{iber das ,,Werden“ eine ganz
sonderbare, nur ihm selber eigentiimliche Anschauung. Fur
dieses Werden in der Auffassung unseres Autors hatte die
Scholastik allerdings keinen Sinn. Damit steht sie aber
nicht allein, sondern sie hat alle verniinftigen Menschen,
die noch logisch richtig zu denken vermogen, auf ihrer
Seite. Und das ist wahrlich keine schlechte Gesellschaft,
in der die Scholastik sich befindet. Schon der eine Um-
stand ist nicht zu unterschétzen, dafl die Scholastik nicht
so einsam und verlassen dasteht, wie unser Autor mit
seiner Ansicht iiber das Werden. Unser Autor erklirt
sich namlich das ,,Werden“ dadurch, daBl ein Ding sich
selber hervorbringt, die eigene Titigkeit, ,die Tat“, dem
Dinge in wirksamer Weise, als causa efficiens das Dasein
verleiht. Diesen Begriff des ,Werdens“ iibertrigt dann
der Autor auch auf Gott. Gott besitzt die Fiille der sach-
lichen Vorziige durch eigene, ewige selbst méichtige Geistes-
tat: Aseitdt. Auch Gott ist die unendliche Vollkommen-
heit kraft eigener Tat. Sein Sein geht seiner Willenstat
nicht voran, auch nicht begrifflich, sondern ist mit ihm
eins. '

Wir vermissen in dieser Darlegung des Autors mehrere
wichtige, ganz wesentliche Punkte. Der Autor will uns
doch tiiber das ,Werden“ unterrichten, im Gegensatz zu
der Scholastik, die fiir das ,,Werden keinen Sinn hat“
Nun sagt aber der Autor nicht ein Wort iiber das ,,Werden*
der Titigkeit, der ,Tat*. Wie ,wird“ denn diese ,Tat“?
Auch vielleicht kraft der eigenen Tat, wie die unend-
liche Vollkommenheit? Dann ,wird“ die , Tat* durch sich
selber. Das begreife, wer es vermag. Dal} die unendliche
Vollkommenheit kraft der eigenen Tat ,wird*, hitte schlie3-
lich noch insofern einen Sinn, als wir doch wenigstens in
unserm Denken zwei Dinge unterscheiden und auseinander-



Das Werden im Sinne der Scholastik. 453

halten: die unendliche Vollkommenheit und die eigene Tat.
Wie aber die eigene Tat kraft ihrer selbst ,werden“ soll,
das ist ein fiir allemal unfaBbar.

Der Autor wird uns entgegnen, er habe nicht gesagt,
Gottes unendliche Vollkommenheit ,,werde* kraft der eigenen
Tat, sondern sie ,sei“ kraft der eigenen Tat. Ebensowenig
,werde“ die eigene Tat, sondern sie ,sei. Sehr wohl! Der
Autor spricht also nicht vom ,,Werden*, sondern vom ,,Sein*.
Aber wieso kommt er dann dazu, der Scholastik den Vor-
wurf zu machen, sie habe keinen Sinn fiir das ,Werden*,
sondern ,nur“ fiir das Sein. Damit fillt ja der Vorwurf
auf den Autor selber zuriick, und iiberdies ist es dann
eine Inkonsequenz, um nicht mehr zu sagen, sondergleichen,
uns das ,,Werden“ erklidren, uns dafiir ,einen Sinn“ bei-
bringen zu wollen. Was man selber nicht hat, das kann
man auch einem andern nicht geben. Und der Autor
hat tatsidchlich keinen Sinn fiir das ,,Werden“ am aller-
wenigsten fiir das ,,Werden“ oder selbst fiir das ,Sein“
Gottes.

Das Sein Gottes, bemerkt der Autor, geht seiner
Willenstat nicht voran, auch nicht begrifflich, sondern
ist mit ihm eins. — Mag sein vorliufig. Aber die Willens-
tat geht dem Sein voran, zum mindesten begrifflich.
Was soll es denn heiBleu, falls die Worte {iberhaupt noch
einen Sinn haben, Gott besitze die Fiille der sachlichen
Vorziige , durch® eigene, ewige, selbstméchtige Geistestat?
Was bedeutet denn dieses: ,durch“? Und was soll es be-
deuten, wenn gesagt wird, Gott sei die unendliche Voll-
kommenheit ,kraft“ eigener Tat? Was besagt das Wort:
ykraft“? Offenbar die Ursache, wenigstens den Grund,
wenn diese Worte, wie gesagt, iiberhaupt einen Sinn haben.
Dann mulBl die Ursache, der Grund, also die Geistes- oder
Willenstat wenigstens begrifflich frither sein. Dal beide,
selbst begrifflich, eins und dasselbe besagen, das ist
ein Widersinn ohnegleichen. Die Probe auf die Richtig-
keit unserer Behauptung ist leicht zu machen bei selbst
begrifflicher Gleichheit. Wir haben dann folgendes
Ringelspiel: das Sein ist die Willenstat, und die Willenstat
ist das Sein. Das Sein ist durch die eigene Geistestat, und
die eigene Geistestat ist durch das Sein. Das Sein ist
kraft der Willenstat, und die Willenstat ist kraft des Seins.
Das heiBt man nun in neuester Zeit ,philosophieren® Fiir
eine Philosophie dieser Art hat das ,scholastische Denken*



454 Das Werden im Sinne der Scholastik.

natirlich ,keinen Sinn“ und wir konnen es dazu nur von
ganzem Herzen begliickwiinschen.

39. Wir haben vorhin die Worte gebraucht ,,mag sein
vorlaufig“. Ist es denn auch wahr, daBl in Gott das Sein
nicht frither, wenigstens begrifflich frither ist als die
Willenstat? Nein, es ist durchaus nicht wahr. Das Sein
ist unbedingt friither. Denn gerade das Sein oder Seiende
ist begrifflich das erste. (Respondeo dicendum, quod
ens secundum rationem est prius quam bonum. Ratio enim
significata per nomen est id, quod concipit intellectus de
re, et significat illud per voecem. Illud ergo est prius
secundum rationem, quod prius cadit in conceptione in-
tellectus. Primo autem in conceptione intellectus cadit
ens; quia secundum hoc unumquodque cognoscibile est,
inquantum est actu. Unde ens est proprium obiectum in-
tellectus. Et sic est primum intelligibile. Summ. th. 1. p.
q. 5. a. 2.) Darum wird Gott von uns auch nicht nach
der Willenstat, sondern nach dem Sein vor allem be-
nannt. Gott selber hat uns sagen lassen, wie wir ihn nennen
sollen: ,Qui est, so heillt sein Name. 2. Mos. 3. 14. Da
ist aber, wie jedermann sieht, von der Willenstat keine
Rede. Das Sein muB darum von uns in Gott als das
allererste und als das Prinzip alles andern aufgefafit
werden. (Tertia ratio sumitur ex verbis Dionysii, qui dieit,
quod esse inter omnes alias divinae bonitatis participa-
tiones: sicut vivere, intelligere et huiusmodi, primum est,
et quasi principium aliorum, praehabens in se omnia
praedicta secundum quemdam modum unita. Et ita etiam
Deus est principium divinum, et omnia sunt unum in
ipso. Sent. 1. d. 8. ¢q. 1. a. 1. u. a. 3.)

40. Die Wahrheit ist also die: die Art, wie die Fiille
der sachlichen Vorziige, wie Gott sie besitzt, ist nicht
durch eigene, ewige, selbstméchtige Geistestat, sondern
durch das Sein. Gott ist die unendliche Vollkommenheit,
nicht kraft eigener Tat, sondern kraft seines eigenes Seins.
Das Sein geht hdgrifflich der Willenstat voran, denn es
ist das Prinzip. der Willenstat. Das Sein ist begriff-
lich nicht eins und dasselbe mit der Willenstat. Darum
darf man die Satze wie oben im Beispiel, das Sein ist
kraft der Willenstat, und die Willenstat ist kraft des Seins
usw., nicht beliebig uimnkehren, was im Falle begrifflicher
Identitit vollkommen angingig wire. Warum der Autor
nichtsdestoweniger auf der Willenstat besteht, wihrend er



Das Werden im Sinne der Scholastik. 455

doch Sein und Willenstat sogar begrifflich eins und
dasselbe sein l4Bt, ist allerdings eine der vielen Unbe-
greiflichkeiten mehr, die das Buch in Fiille enthilt,

Nicht die Willenstat in Gott erweist sich als formell
vollkommener; sondern sein selbstidndiges, subsi-
stentes Dasein. Darum bildet dieses das Prinzip alles
andern in Gott. (Sicut Dionysius dicit, licet ipsum esse
sit perfectius quam vita, et ipsa vita quam ipsa sapientia,
si considerentur secundum quod distinguuntur ratione;
tamen vivens est perfectius quam ens tantum, quia vivens
etiam est ens; et sapiens est ens et vivens. Licet igitur,
ens non includat in se vivens et sapiens, quia non oportet
quod illud quod participat esse, participet ipsum secundum
omnem modum essendi; tamen ipsum esse Dei includit
in se vitam et sapientiam, quia nulla de perfectionibus
essendi potest deesse ei, quod est esse subsistens.
Summ. th. 1. p. q. 4. a. 2. ad 3. — Esse simpliciter accep-
tum secundum quod includit in se omnem perfectionem
essendi, praeeminet vitae et omnibus perfectionibus
subsequentibus. Sic igitur ipsum esse praehabet in
se omnia bona subsequentia. Summ. th. 1. 2. q. 2. a. 5.
ad 2.) Vgl Sent. 1. d. 17. q. 1. a. 2. ad 3. — ibid. q. 2.
a. 2. secund. arg. contra. — QQ. disput. de veritate. q. 22.
a. 6. ad 1. — QQ. disput. de potentia. q. 7. a. 2. ad 9.

Auf die andern Unmoglichkeiten in der Theorie des
Autors niher einzugehen und die darin enthaltenen Wider-
spriiche nachzuweisen, halten wir fiir eine hdchst tliber-
flissige Arbeit. Der Autor selbst handelt in praxi gegen
seine eigene Theorie. Er bekennt sich, wie wir {ibrigen
Menschen, im Leben zu dem Grundsatz: primum vivere,
deinde philosophari, auf gut deutsch: zuerst muB man
sein, dann kann man eine Willenstat vollbringen. Zuerst
muBl man Logik studiert haben und Logiker ,sein“ dann
kann man ein Buch logisch richtig schreiben, und so weiter
in allen iibrigen Dingen. Es zeigt sich demnach auch hier
wieder, dall die Behauptung des Autors, ,das scholastische
Denken habe keinen Sinn fiir das Werden® weiter nichts
ist als eine sehr billige Phrase.

Sehlus.

41. ,Ein ganz auffallendes Kennzeichen*, schreibt
P. WeiB in der Linzer-Quartalschrift, 4. Heft 1903, S. 751,
,man darf wohl sagen, das sicherste Merkmal derer, die



456 Das Werden im Sinne der Scholastik.

eine Reform in der Kirche und in der Theologie zuwege
bringen wollen, ist die Abneigung gegen die sogenannte
alte Theologie, die Scholastik. In diesem Stiicke stimmen
sie alle liberein . .. eines vergessen sie nicht, die Scholastik
zum Siindenbock zu machen.” So ist es in der Tat. Kaum
zeigt sich irgendwo die Scholastik so hort man sofort das
Signal zum Sturm. Heiden und Juden, Tiirken und Christen,
Protestanten und Katholiken, diese letzteren voran, als
wollten sie es dem: ,groften deutschen Mann“ und ebenso
groBen Ignoranten in der Scholastik, zuvortun: alles stiirzt,
wie vor einigen Jahrhunderten auf den Ruf: gegen die
Herrnleut, auf den Adel, so hier auf die arme wehrlose
Scholastik. Es ist der leibhaftige Bauernaufstand in der
Philosophie und Theologie. Wollte man einen dieser tapfern
Kriegsknechte fragen, um was es sich eigentlich handle,
er wiiite uns, die Fiihrer, welche sehr gut wissen, was sie
wollen und was sie tun, ausgenommen, keinen geniigenden
AufschluBl zu geben. Das Wort Scholastik reicht fiir ihn
aus als Grund, um das Streitrofl zu besteigen zum Kampfe
gegen einen Feind, den man eigentlich gar nicht oder
héchstens zur Not kennt. Die einst so hoch gefeierte Logik
wird in der Gegenwart einfach grausam miBhandelt und
dann totgeschlagen. Das ist die an allen Wegen und
StraBenecken, von allen Déi;:hern verkiindete , Freiheitlich-
keit und Fortschrittlichkeit® der modernen Gelehrten. Ein
warnendes Beispiel dafir ist Herr Dr. Schell. Weil die
Scholastik vom ,Werden“ nichts versteht, mull der Autor
uns dariiber belehren. Und er beginnt mit dem Hdéchsten,
mit dem Sein Gottes. Das Sein Gottes ,wird* durch die
Geistestat. Das Sein Gottes ist nicht frither als die Willens-
tat, auch nicht begrifflich, denn beide sind eins und das-
selbe. Ebensowenig ist die Willenstat frither, auch nicht
begrifflich, aus demselben Grunde. Nichtsdestoweniger
bildet die Geistestat die Ursache, wodurch das Sein Gottes
ist; und dieses Sein ist kraft der Willenstat. Dieser blithende
Widerspruch, eigentlich heifit er anders, durchzieht mehr
oder weniger simtliche Werke des Autors. Und dieser
Widersinn kann allenfalls eine Willenstat des Autors
sein, aber eine Geistestat ist es ganz entschieden nicht.

Ein ganz idhnliches Attentat auf die Logik veriibt
Herr Dr. Erhard. Gegen die Ansicht, dafl das Mittelalter
die Idealzeit der katholischen Kirche sei, was ja im Ernst
niemand behaupten kann, macht der Autor folgendes geltend



Das Werden im Sinne der Scholastik. 457

(S. 51): ,Im Gegensatze zu derartigen unklaren Anschau-
ungen mub festgehalten werden an dem Worte des Evan-
geliums von der Erleuchtung eines jeden Menschen, der
in die Welt kommt, mufl ernst gemacht werden mlt der
dogmatischen Uberzeugung von der Vorsehung Gottes, die
alle Zeiten umfaft. — Sehr schon und richtig. Dleser
Grundsatz ist von allgemeiner Giiltigkeit, muB sich folge-
richtig auch auf alles andere anwenden lassen. Nun lesen
wir aber auf Seite 60: ,Es fehlte den Organen der Kirche
an der sichern Direktive, an der nitigen Erleuchtung und
an dem rechten MaBstabe um_die richtigen Wege zu er-
kennen, die das praktisch- klrchhche Leben hitte einschlagen
miissen, wenn es die hohen Ideale des Christentums ver-
wirklichen sollte. S.61: ,Das Volk muBite den Riickschlag
der kirchenpolitischen und der kirchlichen Verhiltnisse am
empfindlichsten fiihlen; denn es fehlten ihm die Mittel, ja
sogar die Fihigkeit zur Durchfiihrung einer gesunden Re-
aktion. ... Die ungeniigende Erleuchtung sowohl der Fiihrer
als der Gefithrten machte sich aber besonders auf dem
Gebiete der volkstiimlichen FrommigkeitsiuBerungen gel-
tend.“

Also die Erleuchtung eines jeden Menschen nach dem
Worte des Evangeliums bewahrt ihn vor dem Irrtum, das
Mittelalter, die Zeit der Scholastik, als die Idealzeit der
katholischen Kirche zu betrachten, vor dem Irrtum, die
mittelalterliche Theologie stelle den Hohepunkt der mensch-
lichen Arbeit in der Ergriindung der goéttlichen Wahrheit
dar. Diese Erleuchtung schiitzt demnach uns Menschen
gegen die bose Scholastik. Handelt es sich aber um das
innere Kirchenleben und darum, der Theologie neue Wege
zu bahnen; handelt es sich um theologische und kirchen-
reformatorische Vorschlige: dann fehlt es den Organen
der Kirche ,an der notigen Erleuchtung und an dem
rechten MaBstabe, um die richtigen Wege zu erkennen“.
Dann leiden ,,sowohl Fiihrer als Gefiihrte an ungeniigender
Erleuchtung“. Ja, was ist es aber dann ,mit der dogma-
tischen Uberzeugung von der Vorsehung Gottes“? Halt
diese , dogmatische Uberzeugung* nur dann stand, wenn
es den Feldzug gegen die Scholastik gilt?

SO G - S ——



	Das Werden im Sinne der Scholastik

