
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 18 (1904)

Artikel: Das Werden im Sinne der Scholastik

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Lehre des hl. Thomas von Wesenheit und Sein. 411

daraus zu ersehen ist, daß die Gattung und der Artunterschied

von der Art ausgesagt wird, nicht aber der Teil
vom Ganzen. Darauf macht uns der englische Meister
in der Schrift de ente et essentia c. 3 aufmerksam, wo er
unter anderem schreibt: Dicimus hominem esse animal
rationale et non ex animali et rationali, sicut dicimus eum
esse ex corpore et anima. Ex corpore enim et anima dicitur
esse homo sicut ex du a bus rebus quaedam tertia res
constituta, quae neutra illarum est: homo enim nec est
anima neque corpus; sed si homo aliquo modo ex animali
et rationali dicatur esse, non erit sicut res tertia ex duabus
rebus, sed sicut intellectus (d.h. Begriff) tertius ex duabus
intellectibus.

Aber abgesehen auch von alle dem, es bleibt dabei
doch ein sehr auffallendes Rätsel, warum der hl. Thomas
in seinem Kommentar zum lib. de Hebd. die reale
Zusammensetzung aus quod est und quo est inbezug auf die
Engel, falls diese die simplicia sind, leugnen soll, die er
sonst überall mit Berufung auf den Boethius dann
verteidigt, und wie er nur an dieser Stelle die Engel mit
Gott als simplicia betreffend die Zusammensetzung aus
quod est und quo est gleichsetzt, indem er sagt: in omni
simplici etc., sonst aber nirgends, vielmehr die Engel auf
die ganz gleiche Stufe stellt mit den stofflichen Dingen,
indem er wieder und wieder einzuschärfen nie ermüdet:
in omni citra primum etc. Nein, in dieser Sackgasse,
in die sich die Gegner durch ihre Auffassung verrannt
haben, ist ihnen absolut unmöglich, irgend einen Ausweg
zu finden, irgend ein Hilfsmittel zu gewinnen, welches sie
aus der mißlichen Klemme befreien könnte.

DAS WERDEN IM SINNE DER SCHOLASTIK.

Von P. FR. GUNDISALV FELDNER,
MAGISTER S. TH., ORD. PRAED.

1. Über die Scholastik und deren Wert oder Unwert
im Ganzen wie im Einzelnen haben bereits unzählige
berufene und noch mehr unberufene Autoren geschrieben.

Jahrbuch für Philosophie etc. XVIII. 27



412 Das Werden im Sinne der Scholastik.

Berufene Autoren nennen wir diejenigen, welche sich wirklich

die Mühe geben, die Werke der Scholastik vorerst
auch tatsächlich zu lesen, welche sich die Anstrengung
nicht gereuen lassen, etwas genauem Einblick in diese
Folianten der Scholastiker zu tun, und dieselben mit
entsprechendem Eifer studieren. Ganz und gar unberufene
Schriftsteller aber sind alle jene, welche die Werke der
Scholastiker kaum oder nur vom Hörensagen kennen, die
es höchstens dahin gebracht haben, den Index, die Inhaltsangabe

durchzublättern, zu lesen, und danach ihr Urteil
über die Scholastiker sich bilden. Rezensenten tun es ihnen
nicht selten nach.

Da fällt uns gerade ein kleines, recht niedliches
Ereignis ein, das vor mehreren Jahren sich irgendwo
zugetragen hat. Es wurde nämlich an einen o. ö. Professor
der speziellen Dogmatik an einer Universität die im
freundschaftlichsten Sinn gemeinte Anfrage gestellt, wie
ihm der hl. Thomas gefiele, was er von der Lehre dieses
Meisters hielte. Die Antwort auf diese Frage lautete kurz
und bündig: „Ja sehen Sie, lieber Herr so und so: gekauft
habe ich mir die Werke des hl. Thomas wohl, allein bis
jetzt konnte ich noch keine Zeit finden, eins derselben
aufzuschlagen." So die Antwort eines o. ö. Professors der
speziellen Dogmatik an einer Universität. Der Herr
Professor war aber, wenigstens das müssen wir dankbaren
Herzens hier bemerken, ehrlich genug, seine Unkenntnis
der Scholastik offen einzugestehen, wie er auch anderseits

bescheiden sich jedes Urteils über die Lehrsätze der
Scholastiker enthielt. In der Tat ein nobles Vorgehen,
und durchaus nachahmenswert.

2. Ist es nun in dieser Beziehung in der neuesten Zeit
ebensogut bestellt? Wir sind versucht, diese Frage mit
einem entschiedenen „Nein" zu beantworten. Wenn wir,
um von den vielen nur einen Punkt hervorzuheben, in
dem Buche des Herrn Dr. Albert Ehrhard, o. ö. Professors
an der Universität Wien, lesen: „Diese gerechte Beurteilung
(der Scholastik) kann allerdings auch hier nur erfolgen,
wenn man die mittelalterliche Geistesrichtung, die auf das
Sein und das Wesen der Dinge, nicht auf ihr Werden und
Vergehen, die Quellen, die ilir zur Verfügung standen, und
die Erkenntnismittel, die ihr als solche gegenwärtig waren,
als Norm für die Würdigung der Scholastik gelten läßt",
so wissen wir in Wahrheit nicht anzugeben, worüber wir



Das Werden im Sinne der Scholastik. 413

zuerst und mehr staunen sollen: über die Unkenntnis der
Scholastik oder über die ungerechte „gerechte Beurteilung"
derselben Scholastiker von Seiten des Herrn o. ö. Professors.
(Dr. Albert Ehrhard: Der Katholizismus und das zwanzigste
Jahrhundert, 2. u. 3. Aufl. S. 30, 31, Stuttgart und Wien,
Jos. Rothscher Verlag. 1902.) Unser Erstaunen wächst aber
noch um ein ganz bedeutendes, sobald wir einen zweiten
Herrn o. ö. Professor an einer Universität, Herrn Dr. Schell,
sagen hören: „Die scholastische Denkweise hatte keinen Sinn
für das Werden". (Dr. Herman Schell, Katholische Dog-
matik, Bd. III, S. 113. Paderborn, Ferd. Schöningh. 1892.)

Aber wieso kommen diese beiden Autoren zu dieser
ihrer genauen Kenntnis der Scholastik? Auf welchem Wege
sind sie dahin gelangt, eine „gerechte Beurteilung" der
Scholastik vornehmen und veröffentlichen zu können? Wir
müssen unserseits frei u,nd offen gestehen, es einfach nicht
zu wissen. Allerdings müssen wir auch die Versuchung
einbekennen, der wir zu erliegen vermeinen in der Erinnerung

an den Vorfall mit dem früher erwähnten Professor,
der sich die Werke des hl. Thomas angekauft, dieselben
in seiner schönen, reichhaltigen Bibliothek aufgestellt, aber
leider keine Zeit gefunden hat, eins dieser Bücher zu lesen,
so unglaublich, ja so unmöglich klingt uns die Behauptung
der beiden Autoren in den Ohren, so wenig will unsere
Vernunft sie erfassen und uns dieselbe erklärlich machen.

3. Entspricht es denn auch wirklich der Wahrheit,
daß die Geistesrichtung der Scholastik auf das Sein und
das Wesen der Dinge, nicht auf ihr Werden und Vergehen
abzielte? Ist es tatsächlich, sowie unwiderleglich gewiß,
daß die scholastische Denkweise keinerlei Sinn für das
Werden hatte? Wir müssen das eine wie das andere auf
das entschiedenste verneinen, wie schon oben ausdrücklich
betont, uns höchlich verwundern über die völlige Unkenntnis
über die Scholastiker, wie nicht weniger über die große
Ungerechtigkeit der „gerechten Beurteilung" der Scholastik
von Seiten dieser beiden Autoren. Dieser Ausspruch ist für
uns selber um so peinlicher, es ist uns selber um so schwerer
und unliebsamer, ihn tun zu müssen, als es sich hier um
zwei katholische Theologen von nicht gewöhnlicher
Begabung und Belesenheit handelt. Allein wir sind es der so
vielfach verkannten und ungerecht beurteilten Scholastik,
wir sind es aber noch weit mehr der Wahrheit selber
schuldig, daß wir derlei durchaus falschen Ansichten offen

27*



414 Das Werden im Sinne der Scholastik.

entgegentreten. Wer die Werke der Scholastiker tatsächlich
nicht gelesen hat, der möge das schöne Beispiel des Herrn
Professors nachahmen und sich des Urteils über dieselben
ein für allemal begeben. Niemand wird ihm darüber einen
Vorwurf machen, daß er nicht alles wisse.

Die Wahrheit ist demnach die, daß die Geistesrichtung
der Scholastiker zum mindesten ebensogut, wenn nicht noch
mehr, auf das Werden und Vergehen, als auf das Sein und
Wesen der Dinge abzielte, und daß die scholastische Denkweise

für das Werden weit mehr Sinn hatte, als Herr
Dr. Schell sich einzubilden vermag. Hier sind die
Beweise dafür aus dem Fürsten der Scholastik, S. Thomas
von Aquin.

Das Werden im Sinne der Scholastik.

I. Das Werden im allerweitesten Sinne.
4. Das Werden in dem allerweitesten Sinne kommt

jenem Dinge zu, von dem etwas Neues oder auch etwas
von neuem ausgesagt wird. Und es ist in dieser Beziehung
ganz einerlei, ob dieses Neue im Dinge selber etwas Wirkliches

ist, oder bloß etwas gemäß unserer Auffassung, gleichwie

zu diesem Zwecke auch nicht eine sachliche, reale
Beziehung in dem Dinge selber als erforderlich sich
erweist, sondern eine Beziehung auf Grund unseres Denkens
dazu vollkommen genügt. In diesem Sinne sagen wir in
eigentlichster Bedeutung selbst von Gott ein Werden aus,
wenn wir behaupten, Gott sei Mensch geworden, oder wenn
der Psalmist singt: O Herr, Zuflucht bist du uns geworden
von Geschlecht zu Geschlecht. (Psalm 89, 1.) Es liegt auf
der Hand, daß hier von Gott etwas Neues ausgesagt wird,
nämlich eine Beziehung Gottes zu der Kreatur. Allein
diese Beziehung ist in Gott selber nicht etwas Sachliches,
wie überhaupt alles, was wir von Gott in der Zeit
aussagen, in ihm selber nichts Reales ist. (Unumquodque
dicitur esse factum illud, quod de novo incipit praedicari
de ipso. Esse autem hominem vere praedicatur de Deo, ita
tarnen, quod non convenit Deo esse hominem ab aeterno,
sed ex tempore per assumptionem humanae naturae. Et
ideo haec est vera : Deus factus est homo. Summ. th. 3. p.
q. Iß. a. ß. — Fieri importât quod aliquid praedicetur de
novo de altero. Unde quandocunque aliquid de novo
praedicatur de altero cum mutatione eius de quo dicitur,



Das Werden im Sinne der Scholastik. 415

tunc fieri est mutari. Et lioc contingit in omnibus quae
absolute dicuntur. Non enim potest albedo aut nigredo
de novo advenire alicui, nisi per hoc quod de novo mutatur
ad albedinem vel nigredinem. Ea vero quae relative
dicuntur possunt de novo praedicari de aliquo absque eius
mutatione, sicut homo de novo fit dexter absque sui muta-
tione per motum illius, qui fit ei sinister. Unde in talibus
non oportet, omne quod dicitur fieri, esse mutatum, quia
hoc potest accidere per mutationem alterius. Et per liunc
modum Deo dicimus: Domine refugium factus es nobis.
Ps. 89. 1. Esse autem hominem convenit Deo ratione
unionis, quae est relatio quaedam. Et ideo esse hominem
praedicatur de novo de Deo absque eius mutatione per
mutationem humanae naturae, quae assumitur in divinam
personam. Et ideo cum dicitur: Deus factus est homo,
non intelligitur aliqua mutatio ex parte Dei, sed solum ex
parte humanae naturae. Ibid. ad 2.) Vgl. Sent. 1. d. 30.

q. 1. a. 1. ad 1. — Sent. 3. d. 7. q. 2. a. 1. — Epist. ad
Roman. 1. lect. 2.

5. Daraus ergibt sich ohne Mühe, was die Scholastik
unter dem Werden in der allgemeinsten Bedeutung dieses
Wortes verstanden hat. Das Werden in diesem Sinne
besagt nichts anderes, als daß ein Ding irgend etwas Neues
erlangt hat, sei es auch nur eine neue Beziehung, und
infolgedessen eine neue Benennung. Nur darf man mit
dem Begriff des Werdens in dieser Bedeutung nicht immer
etwas Sachliches in dem Dinge selber oder jedesmal auch
zugleich eine Veränderung des Dinges verbinden. Namentlich

gilt dies mit Bezug auf Gott, der weder in sich selber
etwas Reales empfangen, noch irgend welcher Veränderung
unterworfen sein kann. Um von diesem Werden eines Dinges
mit Grund sprechen zu können, dazu reicht unsere
Auffassung des Neuen vollkommen aus. (Ex hoc quod de
novo de Deo dicuntur non sequitur quod in eo sit aliquod
fieri secundum rem, sed secundum rationem tantum. Tarnen
etsi concedatur secundum rationem aliquid, ut refugium
vel huiusmodi, factus, nullo tarnen modo dicendus est
mutatus, quia mutatio imponitur pro remotione eius, a

quo est motus; sed fieri pro adeptione eius ad quod motus
terminatur. A Deo autem nullo modo aliquid removetur,
etsi adveniat habitudo aliqua secundum rationem. Unde
etsi dicatur fieri aliquid, non debet dici mutari in illud.
Sent. 1. d. 30. q. 1. a. 1. ad 1.)



Das Werden im Sinne der Scholastik.

Der kurze Einblick, den wir bis jetzt in die Lehre
der Scholastik über das Werden genommen haben,
überzeugt uns schon, inwieweit die „mittelalterliche
Geistesrichtung" nicht allein auf das Sein und Wesen der Dinge,
sondern auch auf das Werden und Vergehen derselben
abzielte. Ebenso sagt uns dieser Einblick, daß die
„scholastische Denkweise" sehr viel Sinn für das Werden hatte.
Denn wer den Begriff und das Wesen des Werdens so
allseitig erörtert, daß er die Frage aufwirft, ob das Werden
auch auf Gott seine Anwendung finde, der verrät in der
Tat für das Werden einen außerordentlich feinen und
geschärften Sinn. Doch, schreiten wir einstweilen in unserer
Untersuchung fort.

II. Das Werden in einem etwas engeren Sinne.

6. Das Werden in seiner obersten Bedeutung schließt
etwas Neues in dem Ding in sich, was immer es sein möge,
das wir dann folgerichtig und wahrheitsgetreu von dem
Dinge selber aussagen. Nun fragt es sich, ob bloß eine
Eigenschaft des Dinges, welche immer, oder das Ding
selber, so wie es ist, neu werde. Trifft das letztere zu,
dann sagen wir, dieses und jenes Ding ist geworden. Doch
das allein genügt noch nicht. Um richtig zu sprechen, muß
noch untersucht werden, ob in dem Dinge, welches wir
neu nennen, auch alles und jedes neu sei. In diesem Falle
erklären wir, das Ding sei aus nichts, es sei erschaffen
worden. Gehen wir näher auf die Sache ein und erörtern
wir den Begriff und das Wesen: „aus nichts" werden, das
Werden in diesem engeren Sinne.

7. Der Begriff: „aus nichts" werden hat eine mehrfache

Bedeutung. Er kann besagen, daß ein Ding
überhaupt nicht „wird", gleichwie wir sagen können, dieser
Mann spricht von nichts, weil er überhaupt nicht redet,
sondern stets genaues Stillschweigen beobachtet. In diesem
Sinne könnten wir, obgleich es nicht gebräuchlich ist, von
Gott sagen, er „werde" aus nichts. Gott „wird" ja in gar
keiner Weise. Ähnlich sprechen wir auch im gewöhnlichen

Leben mit den Worten: daraus wird nichts, nichts
wird daraus, daraus kann ein für allemal nichts werden
usw. Wir verneinen dadurch das Ding selber. (Cum dicitur
aliquid fieri ex nihilo duplex est sensus. Nam negatio
importata in nihilo potest negare praepositionem ex, vel



Das Werden im Sinne der Scholastik. 417

potest includi sub praepositione. Si autem neget prae-
positionem adhuc potest esse duplex sensus. Unus, ut
negatio feratur ad totum, et negetur non solum prae-
positio, sed etiam verbum, ut si dicatur aliquid ex nihilo
fieri, quia non fit: sicut de tacente possumus dicere, quod
de nihilo loquitur. Et sic de Deo possumus dicere, quod
de nihilo fit, quia omnino non fit, quamvis iste modus
loquendi non est consuetus. QQ. disput. de potentia q. 3.
a. 1. ad 7.)

8. „Aus nichts" werden kann aber auch den Sinn haben,
daß ein Ding tatsächlich wird, aber es ist kein anderes
und früheres vorhanden, aus welchem es werden könnte.
Der Mensch z. B. wird traurig und kränkt sich wegen
nichts, aus gar keiner Ursache oder Veranlassung. Es
geschieht wirklich wegen nichts und wieder nichts. In
dieser Bedeutung wird ein Ding aus nichts, weil von Seiten
des Dinges selber keinerlei Ursache und Veranlassung, daß
und warum es wird, nachweisbar oder überhaupt
vorhanden ist. (Alius sensus est, ut verbum remaneat affir-
matum, sed negatio feratur solum ad praepositionem ; et
ideo dicatur aliquid ex nihilo fieri, quia fit quidem, sed
non praeexistit aliquid, ex quo fiat : sicut dicimus aliquem
tristari ex nihilo, quia non habet tristitiae suae causam.
Et hoc modo per creationem dicitur aliquid ex nihilo
fieri. 1. c.)

9. Ferner könnte „aus nichts" in der Weise gedeutet
werden, daß das Nichts die Ursache, wenigstens die
stoffliche, die materielle Ursache abgibt, aus welcher das Ding
wird. Diese Bedeutung des Werdens aus nichts enthält
aber einen Unsinn, denn ein Nichtseiendes kann niemals
eine stoffliche Grundlage abgeben. Leugnen wir aber mit
dem „aus nichts" jede stoffliche Ursache, dann ist die
Sache richtig. So bedarf der Künstler, der Handwerker,
der Mensch überhaupt des Stoffes, um daraus etwas Neues
zu schaffen. Die Kreatur, welcher Art und Vollkommenheit

sie immer sei, braucht, wie wir noch dartun werden,
den Stoff, die materielle Unterlage, um etwas Neues
hervorzubringen. Doch davon später. Ganz anders verhält
sich die Sache mit Bezug auf Gott, dem die Erschaffung
eines Dinges einzig und allein zukommt. Darum bewirkt
Gott das Ding in diesem Sinne vollständig „aus nichts".
(Si vero praepositio includit negationem, tunc est duplex
sensus: unus verus, alius falsus. Falsus quidem, si positio



418 Das Werden im Sinne der Scholastik.

importet habitudinem causae — non ens enim nullo modo
esse potest causa entis. 1. c.)

10. Weiter zeigt der Begriff des Werdens „aus nichts"
hin auf die Ordnung der Aufeinanderfolge, indem damit
gesagt wird, ein Ding sei früher, sei es der Zeit, sei es
der Natur nach, nicht gewesen, nun aber existiere es.
Aus nichts ist also hier nach dem Nichts, das Nichts ist
dem Dinge vorausgegangen. (Verus autem sensus est, si
importet ordinem tantum, ut dicatur aliquid fieri ex nihilo,
quia fit post niliilum. Quod etiam verum est in creatione.
1. c. —• Primae creaturae non sunt productae ex aliquo,
sed ex nihilo. Non autem oportet ex ipsa ratione
productions, sed ex veritate quam fides supponit, quod prius
non fuerint, et postea in esse prodierint. Unus enim sensus
praedictae locutionis esse potest secundum Anselmum, ut
dicatur creatura facta ex nihilo, quia non est facta ex
aliquo, ut negatio includat praepositionem et non inclu-
datur ab ea, ut sie negatio ordinem ad aliquid, quem
praepositio importât, neget. Non autem praepositio
importât ordinem ad nihil. — Si vero ordo ad nihil remaneat
affirmatus, praepositione negationem includente, nec adhuc
oportet quod creatura aliquando fuerit nihil. Potest enim
dici, sicut Avicenna dicit, quod non esse praecedat esse
rei non duratione, sed natura; quia videlicet, si ipsa
sibi relinqueretur, nihil esset. Esse vero solum ab alio
habet. QQ. disput. de potentia. q. 3. a. 14. ad 7. sol. arg.
contr.)

11. Endlich müssen wir noch einer Bedeutung des
Werdens „aus nichts" und der Erschaffung hier gedenken.
Es ist dies um so notwendiger, als diese, und gerade diese
Bedeutung von der allergrößten Wichtigkeit ist, anderseits

aber von den verschiedenen Autoren regelmäßig mit
Stillschweigen übergangen, völlig außeracht gelassen wird.
Diese Wichtigkeit wird sich uns im Verlaufe der Abhandlung

noch näher ergeben. Oben haben wir bereits auf den
Umstand aufmerksam gemacht, daß hier in der weiten oder
etwas engern Bedeutung des Begriffs „werden" die Frage
ihre Lösung finden müsse, ob alles und jedes im Ding neu
sei, ob das Ding seiner Gänze nach, also das ganze Wesen
als neu sich erweise. In diesem Falle ist das Werden des
Dinges ein und dasselbe mit der Erschaffung und in
notwendiger Folge auch eins und dasselbe mit dem Werden
„aus nichts". Wir begreifen schwer, oder richtiger gesagt,



Das Werden im Sinne der Scholastik. 419

gar nicht, warum die Autoren der Neuzeit auf diesen
entscheidenden Punkt nicht eingegangen sind, auf denselben
nicht einmal bei der Abhandlung über die Schöpfung
aufmerksam gemacht haben. Gerade die Tatsache, daß bei
dem Werden, von welchem wir soeben sprechen, die ganze
Wesenheit eines Dinges „wird", bildet mit einen der
Hauptgründe, warum dieses Werden grundverschieden ist vom
Werden im eigentlichen Sinne.

12. Wie steht es nun mit unserer Angelegenheit, die
wir auszutragen haben? Zielte die mittelalterliche
Geistesrichtung auch auf das Werden in diesem zweiten Sinne
ab? Hatte die scholastische Denkweise einen Sinn für
dieses Werden? Lassen wir die Scholastik selber diese
Fragen beantworten. Vernehmen wir also:

Man muß durchaus an der Wahrheit festhalten, daß
Gott etwas aus nichts erschaffen kann und auch in der
Wirklichkeit erschafft. Um dies einzusehen, müssen wir
uns gegenwärtig halten, daß ein jedes Tätige in dem Maße
wirkt, als es selber Wirklichkeit besitzt. Folglich muß
man die Tätigkeit auf die Weise einem Wesen zuschreiben,
auf welche es in Wirklichkeit ist. Nun ist aber Gott durch
und durch Wirklichkeit sowohl mit Bezug auf sich, denn
er ist reine Wirklichkeit ohne irgend eine Beimischung
einer Potentialität, als auch rücksichtlich der Dinge, welche
Wirklichkeit haben; bildet er doch die Urquelle alles
Seienden. Folglich bringt Gott durch seine Tätigkeit das
ganze selbständige Wesen hervor und setzt dabei nichts
voraus, weil er das Prinzip des ganzen Seins und nach
der Gänze dieses Seins ist. Aus diesen Grunde kann
Gott etwas aus nichts bewirken, und diese Tat Gottes
nennen wir Schöpfung oder auch Erschaffung.

(Tenendum est firmiter quod Deus potest facere
aliquid ex nihilo, et facit. Ad cuius evidentiam sciendum
est, quod omne agens agit secundum quod est actu. Unde
oportet quod per illum modum actio alicui agenti attri-
buatur, quo convenit ei esse in actu. Ipse autem Deus
e contrario est totaliter actus, et in comparatione sui, quia
est actus purus non habens potentiam permixtam, et in
comparatione rerum, quae sunt in actu, quia in eo est
omnium entium origo. Unde per suam actionem producit
totum ens subsistens, nullo praesupposito, utpote qui est
totius esse principium, et secundum se totum. Et propter
hoc ex nihilo aliquid facere potest. Et haec eius actio



420 Das Werden im Sinne der Scholastik.

vocatur creatio. QQ. disp. de potentia q. 3. a. 1. — Crea-
tionem esse non tantum fides tenet, sed etiam ratio demon-
strat. Constat enim quod omne, quod est in aliquo genere
imperfectum, oritur ab eo in quo primo et perfeete repe-
ritur natura generis, sicut patet de calore in rebus calidis
ab igne. Cum autem quaelibet res et quidquid est in
re aliquo modo esse participet, et admixtum sit imper-
fectioni, oportet quod omnis res secundum totum in quod
in ea est, a primo et perfecto ente oriatur. Hoc autem
creare dicimus, scilicet producere rem in esse secundum
totam suam substantiam. Unde necessarium est a primo
principio omnia per creationein procedere. Sent. 2. d. 1.

q. 1. a. 2.)
Wir hören also die Scholastik lehren, daß Gott Dinge

erschaffen kann und auch in der Wirklichkeit erschaffen
hat. Folglich sind Dinge nach der zweiten Art, die im
Begriff des „Werdens" eingeschlossen ist, auch tatsächlich
„geworden". Die Scholastik spricht hier ausdrücklich vom
„Werden" oder „Gewordensein" der Dinge, nicht von deren
Wesen und Sein. Die Art und Weise des „Werdens" der
Dinge wird behandelt. Somit hatte die „scholastische
Denkweise" offenbar auch einen „Sinn" für das „Werden" der
Dinge, zielte ihre Geistesrichtung ganz vorzüglich auch
auf das „Werden" ab.

13. Indessen, vielleicht bewahrheitet sich dieses Werden
der Dinge zwar in dem einen und andern, aber nicht in
allen Fällen, so daß die mittelalterliche Geistesrichtung es
nicht der Mühe wert erachtete, sich weiter damit zu
beschäftigen? O nein, das ist keineswegs der Wahrheit
entsprechend. Die Scholastik nimmt nicht eine einzige Kreatur
oder auch nur einen Teil derselben von dieser zweiten Art
des Werdens oder Gewordenseins aus. Erteilen wir zum
Beweise dafür der Scholastik das Wort. Man muß sagen,
daß alles und jedes Seiende, wie immer es ein Sein haben
möge, von Gott erschaffen worden ist. Denn finden wir
in einem Dinge etwas, was diesem Dinge durch Anteilnahme

zukommt, so muß es notwendigerweise von dem
verursacht sein, dem es wesentlich eigen ist. Nun aber
bildet Gott das für und durch sich selber bestehende, das
subsistente Sein, und als solches kann es nur ein einziges
geben. Folglich sind alle andern Dinge nicht ebenfalls
das für und durch sich bestehende Sein, sondern sie haben
bloß Anteil an dem Sein. Was immer also in den Dingen



Das Werden im Sinne der Scholastik. 421

verschieden sich herausstellt, je nach dem verschiedenen
Anteil an dem Sein, vollkommener oder unvollkommener,
das alles ist vom ersten, vollkommensten Sein verursacht.
Das haben ja selbst Plato und Aristoteles begriffen. (Necesse
est dicere omne ens quod quocunque modo est, a Deo esse.
Si enim aliquid invenitur in aliquo per participationem,
necesse est quod causetur in ipso ab eo, cui essentialiter
convenit, sicut ferrum fit ignitum ab igne. Ostensum est
autem, quod Deus est ipsum esse per se subsistens, et
iterum ostensum est, quod esse subsistens non potest esse
nisi unum, sicut si albedo esset subsistens, non posset esse
nisi una, cum albedines multiplicentur secundum recipients.

Relinquitur ergo quod omnia alia a Deo non sint
suum esse, sed participent esse. Necesse est igitur omnia
quae diversificantur secundum diversam participationem
essendi, ut sint perfectius, vel minus perfecte, causari ab
uno primo ente, quod perfectissime est. Unde et Plato
dixit, quod necesse est, ante omnem multitudinem ponere
unitatem; et Aristoteles dicit, quod id, quod est maxime
ens et maxime verum, est causa omnis entis et omnis veri,
sicut id quod est maxime calidum est causa omnis cali-
ditatis. Summ. th. 1. p. q. 44. a. 1.) Vgl. QQ. disput. de
potentia q. 3. a. 5.

14. Könnte man nicht sagen, daß die Scholastik so
redet, wenn sie das erste, ursprüngliche „Werden" der
Welt, der Dinge im Auge hat, nicht aber vom spätem
„Werden" derselben ihre Ansicht vorträgt. Das ist nicht
der Fall. Die Scholastik weiß uns auch ebensogut
Aufschluß zu geben über das Werden in dieser zweiten
Bedeutung zu jeder Zeit, zu ihrer sowohl, wie zu jeder andern
bis zum Ende eiiier jeden Zeit. Fragen wir sie, was sie
uns über das „Werden" der menschlichen Seele für
Anschauungen mitzuteilen habe. Sie wird uns sofort
antworten, daß auch inbezug auf diese ausschließlich die
Erschaffung, das Wer den „aus nichts" platzgreifen müsse. Sehen
wir uns die Gründe dafür genauer an. Bereits an früherer
Stelle wurde betont, daß zum Begriff und Wesen dieses
„Werdens", zur entscheidenden Wichtigkeit desselben die

ganze Wesenheit oder die Wesenheit des Dinges der

ganzen Substanz nach gehöre. Die Erschaffung, das
Werden aus nichts setzt nicht allein keinerlei Substrat
voraus, aus welchem ein neues Ding wird, sondern sie
setzt auch kein Substrat in dem Dinge, welches wird,



422 Das Werden im Sinne der Scholastik.

voraus. Somit muß, damit eine Erschaffung oder ein
Werden aus nichts vorhanden sei, im gewordenen
Dinge selbst alles neu, alles erst und zugleich
hervorgebracht sein. Dieser Umstand ist mitentscheidend für
das Werden in diesem Sinne, für das Werden aus nichts.
Der hl. Thomas weist mehrmals ganz ausdrücklich auf
diesen Punkt hin. (Sciendum est autem quod ad rationem
creationis pertinent duo. Primum est, ut nihil praesup-
ponat in re, quae creari dicitur. Unde in hoc ab aliis
mutationibus differt, quia generatio praesupponit materiam,
quae non generatur, sed per generationem completur
in actum forma transmutata. In reliquis autem mutationibus

praesupponitur subiectum quod est ens completum.
Unde causalitas generantis vel alterantis non sic se exten-
dit ad omne illud, quod in re invenitur, sed ad formant
quae de potentia in actum educitur. Sed causalitas cre-
antis se extendit ad omne id, quod est in re. Et ideo
creatio ex nihilo dicitur esse, quia nihil est quod creationi
praeexistat, quasi non creatum. Sent. 2. d. 1. q. 1. a. 2.)
Wie jedermann sieht, sagt hier der englische Lehrer
bedeutungsvoll: „in re quae creari dicitur", nicht aber: „ex
re, ex qua creari dicitur", und das ist von größter Wichtigkeit.

Im Gewordenen selber darf nichts sein, was
nicht neu, nicht „geworden" wäre. Daher erklärt auch
S. Thomas daselbst das eigentliche Wesen der Erschaffung,
das „Werden aus nichts" mit den Worten: „producere rem
in esse secundum totam suam substantiam". Und anderswo,

wie wir bereits gesehen : „unde Deus per suam actionem

producit totum ens subsistens, nullo praesupposito".
Ferner: „in creatione per quam producitur tota substantia
rei non potest accipi aliquid idem aliter se habens nunc
et prius". Summ. th. 1. p. q. 45. a. 2. ad 2.

Nun wissen wir aber, daß die Seele des Menschen eine
Substanz ist, ihre eigene Wesenheit, ihr eigenes Sein hat,
das sie dem Leibe mitteilt. Folglich muß die Seele durch
Erschaffung aus nichts entstehen. Den Beweis, daß die
menschliche Seele eine Wesenheit, eine Substanz sei, können
wir hier vollständig übergehen, weil derselbe zunächst nicht
zu unserer jetzigen Frage gehört. Unsere Aufgabe ist
vielmehr die, darzutun, daß die Scholastik über das „Werden"
der Seele des Menschen lange Untersuchungen angestellt
hat. In den Werken QQ. disput. de potentia q. 3. a. 9

legt S. Thomas, um von vielen andern Stellen zu schweigen,



Das Werden im Sinne der Scholastik. 423

weitläufig dar, warum die menschliche Seele nicht durch
die Eltern „werden" könne. Das Gleiche geschieht in der
Summa th. 1. p. q. 118. a. 2 und in der Summa contra
Gentes, lib. 2. cap. 86. 87.

Daraus ergibt sich mehr als zur Genüge und durchaus

überzeugend, daß die mittelalterliche Geistesrichtung
nicht weniger auf das Werden und Vergehen abzielte, als
auf das Wesen und Sein der Dinge. Ebenso ist daraus
klar, daß die scholastische Denkweise für das Werden
außerordentlich viel Sinn hatte. Aber vollständig keinen
für das eigentliche Werden? Ebensoviel, wie für die zwei
andern Arten. Damit kommen wir zu dem Werden in
dritter Bedeutung.

III. Das Werden im engsten oder eigentlichen Sinne.

15. Bedeutet das Werden im allgemeinsten Sinne das
Vorhandensein eines Neuen in dem Dinge, so besagt das
Werden in einem engern Sinne, daß das Ding selber neu
sei, und zwar mit allem, was es ist und hat, mit einem
Worte: seinem ganzen Wesen nach. Nun finden wir aber
noch ein Drittes vor. Es „wird" zwar ein neues Wesen,
eine neue Wesenheit des Dinges, allein nicht seiner Gänze
nach. Es wird nicht alles und jedes in dem neuen Dinge,
sondern etwas, ein Bestandteil dieser Wesenheit des neuen
Dinges, geht von dem, aus welchem das neue Ding wird,
in dieses selbst über, „wird" also nicht ebenfalls.
Nichtsdestoweniger können wir mit allem Recht und in Wahrheit

das ganze Ding, die ganze Wesenheit des Dinges neu
nennen. Denn obgleich dieses Substrat, welches aus dem
frühern in das neue Ding übergeht, nicht „wird", so war
es doch anders im frühern Ding inbezug auf das
neue, als jetzt im neuen Dinge selber. Im frühern
war dieses Substrat bezüglich des neuen nur der Anlage,
der Potenz nach, im neuen dagegen ist es der Wirklichkeit

nach, ist es in actu. Darum kann man mit Fug und
Recht das ganze Ding, die ganze Wesenheit des Dinges
als eine neue bezeichnen. Das ist es, was wir den heil.
Thomas sagen hörten mit den Worten : „Primum est,
(bezüglich der Erschaffung) ut nihil praesupponat in re,
quae creari dicitur. Unde in hoc ab aliis mutationibus
differt, quia generatio praesupponit materiam, quae non
generatur, sed per generationem completur in actum



424 Das Werden im Sinne der Scholastik.

formâ transmutata." Manche Ausgaben haben: in actum
formae transmutata. Allein das gibt, unseres Erachtens,
keinen rechten Sinn. Es muß der Ablativ von forma
stehen. Dann lehrt diese Stelle des englischen Meisters:
der Stoff, also das Substrat „wird" nicht bei dem ganzen
Vorgange des „Werdens" in dieser dritten Bedeutung,
sondern der Stoff wird durch die Form, durch den Hinzutritt
der neuen Form in die Wirklichkeit übergeführt : in actum
transmutata, natürlich per formam. Also ist dieser Stoff
im frühern Dinge, aus welchem das neue Ding wird, mit
Bezug auf dieses neue in potentia, in der Anlage
vorhanden, wird aber im neuen durch die Form des neuen
Dinges in die Wirklichkeit gesetzt, verwirklicht.

1(>. Wie jedermann sieht, handelt es sich bei dem
Werden der dritten Art, oder bei dem Werden im eigentlichen

Sinne, um zwei Bestandteile des neuen Dinges. Also
ist das Wesen, die Wesenheit dieses Dinges nicht einfach,
sondern zusammengesetzt. Und so verhält es sich in der
Tat. Darum muß das „Werden" der menschlichen Seele,
weil sie eine durchaus einfache Wesenheit, eine einfache
Substanz ist, von diesem Werden ein für allemal
ausgeschlossen bleiben. Der Seele des Menschen kommt
ausschließlich nur die zweite Art des „Werdens" zu. Daher
kann das Werden der menschlichen Seele nur von Gott,
und zwar von ihm allein verursacht werden. Das Werden
der dritten Art, das Werden im eigentlichen Sinne dagegen
hat auch die Kreaturen zu seiner bewirkenden Ursache,
die Geschöpfe selber bringen neue Wesen hervor. Das zu
bemerken ist, wie wir alsbald sehen werden, von größter
Wichtigkeit.

17. Was ist's nun? Hat die mittelalterliche
Geistesrichtung auch auf das Werden im eigentlichen Sinne
abgezielt? Hatte die scholastische Denkweise Sinn für dieses
Werden? S. Thomas wird es uns sagen. Es ist bekannt,
daß viele Scholastiker zu dem Werke des Aristoteles über
die Physik, die Generatio et Corruptio Erklärungen,
Kommentare geschrieben haben. Alle aber bestimmen als den
Gegenstand der Naturphilosophie das Seiende, insofern
es der Bewegung oder Veränderung unterworfen ist, das
ens mobile. Davon weicht auch der englische Lehrer nicht
ab. (Alio modo dicitur naturale secundum quod dividitur
contra ens divinum, quod abstrahitur a materia et motu.
Et sie naturale dicitur illud solum, quod movetur et est



425

ordinatum ad generationem et corruptionem in rebus. Sent. 2
d. 2. q. 2. a. 2. ad 4. — De his, quae dependent a materia
non solum secundum esse, sed etiam secundum rationem,
est Naturalis, quae physica dicitur. Et quia omne quod
habet materiam mobile est, consequens est, quod ens mobile
sit subiectum naturalis philosophiae. Naturalis enim philo-
sophia de naturalibus est. Naturalia autem sunt quorum
principium est natura. Natura autem est principium motus
et quietis in eo in quo est. De his igitur quae liabent in
se principium motus est scientia naturalis. Comm. in
Phy. 1. 1. 3. ed. Leonin.) Mit diesen Worten leitet der
hl. Thomas seinen Kommentar zu der Physik des
Aristoteles ein. Das der Bewegung unterstehende Seiende
weist also eine Veränderung auf. Jede Veränderung aber
ist ein Werden und Vergehen. Denn Veränderung und
Werden können niemals voneinander getrennt erscheinen,
wenngleich sie der Sache nach nicht eins und dasselbe
bilden. Zum mindesten ist das Werden das Endziel, der
terminus einer jeden Bewegung oder Veränderung, und
auch das Naturding kann nicht anders als bewegend oder
verändernd ein neues Ding hervorbringen. (Fieri dupli-
citer potest accipi. Uno modo secundum quod pertinet ad
motum praecedentem esse rei, quae fieri dicitur. Et sie
oportet quod fieri rei praecedat duratione factum esse.
Alio modo fieri dicitur terminatio motus, esse inducentis.
Sent. 3. d. 3. q. 5. a. 2. ad 5. — Si includitur in factione
tarn motus praecedens quam mutatio, quae est terminus
eius, sicut generatio alterationis; tunc fieri pertinebit ad
motum praecedentem, et factum esse ad terminum motus,
qui est ipsa generatio, et sic non simul fit et factum est.
Si autem factio non extendit se ad mutationem illam, tunc
utrumque est simul, et fieri et factum esse. Et sic quod
fit est — si dicatur fieri ratione ipsius mutationis quae
tunc est — sed factum est ratione termini mutationis, sicut
dieimus, quod simul terminatur motus et terminatus est.
Sent. 4. d. 11. q. 1. a. 3. qu. 2. ad 4.)

18. Damit aber ja niemand im Zweifel sei, daß hier
von dem Werden im eigentlichen Sinne abgehandelt werde,
geht der englische Lehrer in seinem Kommentar zu dem
Buche des Aristoteles über die Generatio et Corruptio alle
möglichen Arten dieses „Werdens" einzeln durch. S. Thomas
springt darum nach der Feststellung des eigentlichen
Gegenstandes, welcher dem Werden unterliegt, des ens mobile,.



42t) Das Werden im Sinne der Scholastik.

im Kommentar zu der Physik, sofort über zu der ersten
Art dieses Werdens, der Lokalbewegung. (De coelo et
mundo.) Dann aber beschäftigt er sich alsogleich mit dem
Werden hier auf Erden, mit der generatio et corruptio.
Dieses Werden unterscheidet aber der Fürst der Scholastik
in ein schlechthiniges, generatio, und in ein beziehungsweises,

alteratio. Ersteres dringt bis zum innersten Wesen
des Dinges, zu dessen Wesenheit vor, letzteres dagegen
betrifft die Eigenschaften, die Accidenzen des Dinges. (Res
autem quas* considérât Naturalis sunt motus et mobile.
Dicit enim Philosoph us in secundo Physicor. quod quae-
cumque mota movent, sunt physicae speculationis. Et ideo
oportet quod secundum differentiam motuum et mobilium
distinguantur et ordinentur partes scientiae naturalis.
Primus autem motuum est motus localis, qui est perfectior
ceteris et communis omnibus corporibus naturalibus ut
probatur in 8° Physicor. Et ideo post considerationem
motuum et mobilium in communi, quae fuit tradita in libro
Physicorum, primo oportuit ut tractaretur de corporibus
secundum quod moventur motu locali in libro de Coelo,
quae est secunda pars scientiae naturalis. Restât igitur
consideratio de motibus aliis consequentibus, qui 11011 sunt
communes omnibus corporibus, sed inveniuntur in solis
inferioribus. Inter quos principatum obtinet generatio et
corruptio. Alteratio enim ordinatur ad generationem sicut
ad finem, qui est perfectior naturaliter his quae sunt ad
finem. Augmentum etiam consequenter se habet ad
generationem. Nam augmentum non fit sine quadam parti-
culari generations, qua scilicet nutrimentum convertitur
in nutritum; sicut Philosophus dicit in 2° de anima, quod
cibus nutrit, inquantum est potentia caro, augmentât autem
inquantum est potentia quanta caro. Et ideo necesse est,
quia hi motus quodammodo consequenter se habent ad
generationem, quod simul de his et generatione et cor-
ruptione tractetur. Comment, in libr. Arist. de generat.
et corrupt, Proem. 1. edit. Leonin.)

Wir haben also, wie jedermann sehen kann, die lebendige

Tatsache vor uns, daß die Scholastiker, und zwar in
nicht geringer Anzahl, ganze Kommentare, die längsten
Abhandlungen über das „Werden" schreiben, aber
nichtsdestoweniger soll die mittelalterliche Geistesrichtung auf
das Sein und Wesen der Dinge, nicht auf deren Werden
und Vergehen abgezielt haben. Und eine derartige Kritik,



Das Werden im Sinne der Scholastik. 427

ein in dieser Weise abgegebenes Urteil wird noch dazu
eine „gerechte Beurteilung" genannt. Die Scholastik
befaßt sich eingehend und gründlich mit dem Werke des
Aristoteles über das Werden und Vergehen. Allein, so
sagt man uns, das „scholastische Denken hatte für das
Werden gar keinen Sinn".

19. Die Scholastik beschäftigt sich also viel und
ausführlich mit dem „Werden" der Naturdinge. Um diese
Tatsache noch mehr zu beleuchten, wollen wir vernehmen,
was sie über das Werden eigentlich sagt, wie sie dasselbe
näher bestimmt. Die Scholastik verteidigt folgende
Wahrheiten: Gott der Herr setzte im Anfang alle Dinge und
alles, was in den Dingen ist, in das Dasein. Diese freie Tat
Gottes nennen wir Schöpfung oder Erschaffung. Diesen
Punkt haben wir bereits früher ausführlich erörtert, und
die Beweise aus dem Fürsten der Scholastik dargelegt.
Aber Gott der Herr hat dies nur einmal getan, in der
Weise nämlich, daß er nicht immer wieder schöpferisch
neue Wesen in das Dasein rufen muß, sondern das
Hervorbringen neuer Wesenheiten der Naturdinge den
Naturdingen selbst überlassen, ihnen dazu die nötigen
Eigenschaften und Kräfte mitgeteilt. So können die Naturdinge
selber durch ihre eigenen Kräfte und von Gottes Kraft
und Wirksamkeit getragen und innerlichst vervollkommnet
neue Wesen der Naturdinge bewirken oder verursachen.
Diese Kraft Gottes, den Kreaturen verliehen, und seine
Wirksamkeit mit den Geschöpfen hindert indes in gar
keiner Weise, daß tatsächlich die Kreaturen selber die
wahre und eigentliche Ursache der neuen Wesen sind,
und wirkliche, nicht scheinbare Ursachen der neuen Dinge
genannt werden müssen. Ausgenommen von dieser
bewirkenden Ursache der Naturdinge ist, wie oben
hervorgehoben wurde, die Seele des Menschen. Diese muß jederzeit
und in jedem Falle unmittelbar von Gott erschaffen werden.
Dazu reicht die Kraft der Kreatur, wie vollkommen
dieselbe auch sein möge, trotz der Mithilfe und Wirksamkeit
Gottes unmöglich aus. Die Gründe dafür werden wir
später noch näher kennen lernen.

20. Gott der Herr bringt also nicht mehr allein, mit
Ausschluß der Kreaturen, verschiedene neue Wesen der
Naturdinge hervor. Der englische Lehrer tritt mit aller
Entschiedenheit der Ansicht jener Autoren entgegen, welche
behaupten, die Kreaturen bildeten in dem Hervorbringen

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI II. 28



428 Das Werden im Sinne der Scholastik.

neuer Wesenheiten der Naturdinge einzig und allein nur
Gelegenheitsursachen. Nein, erklärt S. Thomas, das ist
durchaus falsch. Die Naturdinge sind wahre, eigentliche
Wirkursachen der neuen Wesen. Wer das Gegenteil
verteidigt, geht in die Irre. Eine derartige Anschauung
widerspricht unsern gesunden Sinnen sowohl, wie nicht weniger
unserer Vernunft. Es widerstritte sogar der Güte unseres
Gottes. (Quidam hoc non intelligentes in errorem incide-
runt, attribuentes Deo hoc modo omnem naturae opera-
tionem, ut res penitus naturalis nihil ageret per virtutem
propriam. Unde dicebant quod ignis non calefacit,
sed Deus creat calorem in re calefacta. Sed si obiiceretur
contra eos, quod ex applicatione ignis ad calefactibile
semper sequatur calefactio, nisi per accidens esset aliquid
impedimentum igni, quod ostendit ignem esse causam
caloris per se: dicebant, quod Deus ita statuit, ut iste
cursus servaretur in rebus, quod nunquam ipse calorem
causaret, nisi apposito igne. Non quod ignis appositus
aliquid ad calefactionem faceret. Haec autem positio est
manifeste repugnans sensui. Nam cum sensus non sentiat
nisi per hoc quod a sensibili patitur — quod etsi in visu
sit dubium propter eos, qui visum extramittendo fieri
dicunt, in tactu et in aliis sensibus est manifestum —
sequitur quod homo non sentiat calorem ignis, si per
ignem agentem non sit similitudo caloris ignis in organo
sentiendi. Si enim ilia species caloris in organo ab alio
agente fieret, tactus, etsi sentiret calorem, non tarnen sen-
tiret calorem ignis, nec sentiret ignem esse calidum; cum
tarnen hoc iudicet sensus, cuius iudicium in proprio
sensibili non errat. — Répugnât etiam rationi, per quam
ostenditur in rebus naturalibus nihil esse frustra. Nisi
autem res naturales aliquid agerent, frustra essent eis
formae et virtutes naturales collatae; sicut si cultellus non
incideret, frustra haberet acumen. Frustra enim requi-
reretur appositio ignis ad ligna, si Deus absque igne ligna
combureret. — Répugnât etiam divinae bonitati, quae sui
communicativa est. Ex quo factum est, quod res Deo
similes fièrent non solum in esse, sed etiam in agere.
QQ. disput. de potentia. q. 3. a. 7. 8. 11.) Vgl. Summ,
th. 1. p. q. 45. a. 1. 2. 3. — q. 105. a. 5, besonders Summ,
contra gent. lib. 3. cap. 21 u. cap. 69.

Es unterliegt demnach nicht dem geringsten Zweifel,
daß die Naturdinge selber neue Wesenheiten der Dinge



Das Werden im Sinne der Scholastik. 429

hervorzubringen imstande sind und auch tatsächlich
verursachen. Wir haben umsoweniger Grund, daran zu zweifeln,
umsoweniger die Notwendigkeit, in dieser Beziehung
Beweise auf Beweise zu häufen, als unsere modernen Gelehrten,
Schriftsteller oder wie immer sie heißen mögen, alle und
jede Wirksamkeit der Naturdinge für neue Wesen einzig
und allein den Naturdingen selber zuschreiben. Gott der
Herr wird dabei zum mindesten ganz und gar unberücksichtigt

gelassen oder auch ein für allemal offiziell und
privatim kalten Blutes ausgeschlossen. Der Grund, warum
wir auf diesen Punkt näher einzugehen und aufmerksam
machen zu müssen glaubten, liegt in dem Umstände, daß
wir das „Werden" im Sinne der Scholastik allseitig
klarstellen wollen. Ein Vorwurf des Zuviel wird uns
umsoweniger treffen, als es sich hier um die Frage handelt, ob
das „scholastische Denken" für das „Werden" einen Sinn
hatte oder nicht.

21. Diese eine Tatsache steht also ein für allemal fest:
im Sinne der Scholastik bringen die Naturdinge selber
neue Wesenheiten hervor, sind sie deren wahre und
wirkliche Ursachen. Allein sofort drängt sich uns die
Frage auf: bewirken die Naturdinge ganz neue Substanzen?
sind sie Ursache, daß Wesenheiten ihrer Gänze nach
„werden", daß die ganze Substanz wird, generatur? Nach
unserer bisherigen Darlegung ist diese Frage ohne alle
Mühe mit einem offenen „Nein" zu beantworten. Denn
das Werden der ganzen Wesenheit nach is.t ein und
dasselbe mit der Erschaffung, mit dem Werden aus nichts.
Erschaffen aber kann niemals und unter gar keiner
Bedingung in der Möglichkeit, viel weniger noch in der
Wirklichkeit eines Naturdinges oder überhaupt eines
Geschöpfes liegen. Die Gründe für diese Wahrheit sind
durchaus zwingende. Denn ein jedes Ding ist tätig, insofern

und insoweit als es Wirklichkeit hat, in actu ist.
Folglich richtet sich die Kraft und das Maß der Tätigkeit

nach dem Grade der Wirklichkeit, des esse in actu.
Nun ist aber eine jede Kreatur, das Naturding noch ganz
besonders, nur teilweise in der Wirklichkeit, und zwar
aus einem doppelten Grunde, nämlich mit Bezug auf sich
selber und auch hinsichtlich der andern Dinge, welche
ebenfalls Wirklichkeit besitzen. Mit Bezug auf sich selber
hat das Geschöpf nur teilweise Wirklichkeit, denn nicht
die ganze Substanz irgend einer Kreatur, namentlich die

28*



430 Das Werden im Sinne der Scholastik.

des Naturdinges, ist Wirklichkeit, indem sie zusammengesetzt

ist aus Stoff und Form. Darum wirkt auch das
Naturding nicht in seiner Gänze und ganz durch sich,
sondern nur durch sein Bestimmungsprinzip, durch seine
Form, wodurch es sich in der Wirklichkeit befindet. Aber
auch nicht hinsichtlich der andern Naturdinge, weil kein
einziges Naturding oder Geschöpf überhaupt alle Wirklichkeit

und Vollkommenheit in sich schließt. Die Wirklichkeit
eines jeden derselben ist bestimmt und beschränkt

auf eine Gattung und Art. Somit vermag kein Naturding
ein Seiendes als solches zu verursachen, sondern nur ein
ganz bestimmtes, gemäß dieser oder jener Art, denn ein
jedes Ding bringt ein sich ähnliches hervor. Folglich kann
auch das Naturding nicht ein neues, mit allem, was dieses
neue ist und besitzt, verursachen. Daher ist auch die Tätigkeit

des Naturdinges stets mit einer Bewegung oder
Veränderung verknüpft, und erfordert eben diese Tätigkeit
einen Stoff, welcher das Substrat dieser Bewegung oder
Veränderung bildet. Aus diesem Grunde vermag das Naturding

nicht ein anderes zu erschaffen, aus nichts zu
bewirken. (Omne agens agit secundum quod est actu. Unde
oportet quod per illum modum actio alicui agenti attri-
buatur, quo convenit ei esse in actu. Res autem
particulars est particulariter in actu. Et hoc dupliciter. Primo
ex comparatione sui, quia non tota substantia sua est actus,
cum huiusmodi res sint compositae ex materia et forma.
Et inde est quod res naturalis non agit secundum se totam,
sed agit per formam suam, per quam est in actu. Secundo
per comparationem ad ea quae sunt in actu. Nam in
nulla re naturali includuntur actus et perfectiones omnium
eorum, quae sunt in actu, sed quaelibet earum habet actum
determinatum ad unum genus et ad unam speciem. Et
inde est, quod nulla earum est activa entis secundum quod
est ens, sed entis secundum quod est hoc ens, determinatum

in hac vel ilia specie; nam agens agit sibi simile. Et
ideo agens naturale non producit simpliciter ens, sed ens
praeexistens et determinatum ad hoc vel ad aliud, utputa
ad speciem ignis vel ad albedinem vel ad aliquid huiusmodi.

Et propter hoc agens naturale agit movendo, et
ideo requirit materiam, quae sit subiectum mutationis vel
motus. Et propter hoc non potest aliquid ex nihilo facere.
QQ. disput. de potentia. q. 3. a. 1.) Vgl. daselbst a. 4.
— Sent. "2. d. 1. q. 1. a. 3. — Summ. th. 1. p. q. 45. a. 5.



Das Werden im Sinne der Scholastik. 431

22. Obgleich der englische Lehrer hier an der soeben
angezogenen Stelle zunächst die Naturdinge im Auge hat,
denen er eine schöpferische Kraft, eine Wirksamkeit, um
eine neue Wesenheit aus nichts zu verursachen, in jeder
Weise abspricht, so gilt doch die Beweisführung des Meisters
auch mit Bezug auf alle andern, selbst die höchsten und
vollkommensten Kreaturen: z. B. die Engel. Daher sind
die Worte: „weil die Naturdinge aus Stoff und Form
zusammengesetzt sind", unmittelbar allerdings für die Naturdinge

maßgebend. Allein es findet auch in den übrigen
Geschöpfen eine ähnliche Zusammensetzung statt, aus
Fähigkeit und Wirklichkeit, aus Potenz und Akt, so daß
kein Geschöpf, welcher Art und Vollkommenheit immer,
agat secundum se totum. In diesem Falle müßte es ja
actus purus, Gott selber sein, was selbstverständlich den
Begriff und das Wesen eines Geschöpfes dann selber
aufhebt. Die Lehre des hl. Thomas richtet sich gerade gegen
jene Autoren, welche behaupten, Gott habe unmittelbar nur
die höchsten Engel erschaffen, diese aber hätten dann die
schöpferische Tätigkeit den niedern Kreaturen gegenüber
weitergeführt und ausgeübt. Diese Ansicht nun ist es,
welche der englische Lehrer bekämpft, indem er feststellt,
daß überhaupt keine Kreatur zu erschaffen vermöge. (Quidam

philosophi posuerunt quod a prima causa immediate
est unum primum causatum, a quo postmodum sunt alia,
et sie deineeps. Unde posuerunt, unam intelligentiam causam

mediante alia, et animam mediante intelligentia et
corporalem naturam mediante spirituali. Quod pro liaeresi
condemnatur, quia haec opinio honorem, qui Deo debetur,
creaturae attribuit. Unde propinqua est ad trahendum in
idololatriam. Sent. 2. d. 1. q. 1. a. 3.) In seiner Summa
contra gentes behandelt der englische Lehrer abermals in
zwei Artikeln die These, daß keine Kreatur zu erschaffen
imstande sei. Der erste Artikel lautet: kein Körper, also
kein Naturding, vermag zu erschaffen; im zweiten wird
dargetan, daß die Erschaffung irgend eines Dinges
ausschließlich Gott zukomme. (Summa contra gentes. lib. 2.

cap. 20. 21.) Für die Wahrheit des ersten Artikels werden
fünf Gründe beigebracht, die des zweiten wird durch neun
Beweise kräftigst unterstützt. Um in diesem Punkte nicht
zu weitläufig zu werden und Allbekanntes nicht erst
eingehend darzulegen, müssen wir von der Inhaltsangabe
dieser zwei Artikel absehen und uns mit dem bloßen



432 Das Werden im Sinne der Scholastik.

Hinweise auf dieselben begnügen. Die Sache hat, wie
gesagt, keine Schwierigkeit.

23. Könnte man nun die Sache sich nicht in der Weise
denken, daß die Naturdinge in der Tat ganz neue
hervorbringen, nicht zwar aus eigener Kraft und Vollkommenheit,
sondern als Werkzeuge in der Hand Gottes? Nein, auch
diese Annahme muß als unrichtig zurückgewiesen werden,
obgleich sie im Mittelalter selbst unter den katholischen
Autoren Verteidiger gefunden hat. Der Grund dafür liegt
auf der Hand. Denn das Instrument im wirklichen Sinne
nimmt dadurch Anteil an der Tätigkeit der höhern
Ursache, daß es durch eigene Einflußnahme, wenigstens
vorbereitend, disponierend, zu der Wirkung der Hauptursache
beiträgt. Würde aber das Instrument gar nichts aus Eigenem
tun, dann wäre dessen Anwendung vollkommen zwecklos,
und ebenso könnte man dann jedes beliebige zq allen
möglichen Erfolgen verwenden. Nun bildet aber das Sein als
solches die eigentliche Wirkung der schöpferischen Tätigkeit

Gottes, und eben dieses Sein ist die Voraussetzung
und Grundlage für alles andere. Darum ist es unmöglich,
daß irgend eine Kreatur disponierend und als Instrument
diese Wirkung hervorbringe. Die Erschaffung setzt ja
nichts voraus, was durch das Instrument disponiert werden
könnte. Gilt das schon im allgemeinen von einer jeden
Kreatur, so trifft diese Unmöglichkeit doppelt zu mit
Bezug auf die Naturdinge. Diese können nicht anders als
durch Veränderung oder verändernd tätig sein. Jede
Veränderung aber setzt notwendig ein Substrat voraus, das
durch die Tätigkeit des Naturdinges verändert werden
kann. Allein ein Substrat widerstreitet dem Begriff und
Wesen der Erschaffung. (Contingit autern quod aliquid
participet actionem propriam alterius non virtute
propria, sed instrumentaliter, inquantum agit in virtute
alterius, sicut aër per virtutem ignis habet calefacere et ignire.
Et secundum hoc aliqui opinati sunt, quod, licet creatio sit
propria actio universalis causae, tarnen aliqua inferiorum
eausarum, inquantum agit in virtute primae causae, potest
creare. Et sie posuit Avicenna quod prima substantia
separata creata a Deo créât aliam post se et substantiam
orbis et animam eius, et, quod substantia orbis créât mate-
riam inferiorum corporum. Et secundum hune etiam
modum Magister dicit — in 5. dist. 4. § 3 — quod Deus
potest creaturae communicare potentiam creandi, ut creet



Das Werden im Sinne der Scholastik. 433

per ministerium, non propria auctoritate. — Sed hoc esse
non potest, quia causa secunda instrumentalis non participât

actionem causae superioris, nisi per aliquid sibi
proprium dispositive operetur ad effectum principalis agentis.
Si igitur nihil ibi ageret secundum illud quod est sibi
proprium, frustra adhiberetur ad agendum ; nec oporteret
esse determinata instrumenta determinatarum actionum.
Sic enim videmus quod securis scindendo lignum, quod
habet ex proprietate suae formae, producit scamni
formant, quae est effectus proprius principalis agentis. Illud
autem quod est proprius effectus Dei creantis est illud
quod praesupponitur omnibus aliis, scilicet esse absolute.
Unde non potest aliquid aliud operari dispositive et
instrumentantes ad hune effectum, cum creatio non sit ex
aliquo praesupposito, quod possit disponi per actionem
instrumentalis agentis. Sic igitur impossibile est, quod
alicui creaturae conveniat creare, neque virtute propria,
neque instrumentaliter sive per ministerium. Et hoc prae-
cipue inconveniens est dici de aliquo corpore, quod creet,
cum nullum corpus agat nisi tangendo vel movendo. Et
sic requirit in sua actione aliquid praeexistens, quod possit
tangi et moveri; quod est contra rationem creationis.
Summ. th. 1. p. q. 45. a. 5.) Vgl. QQ. disput. de potentia.
q. 3. a. 4.

24. So haben wir denn der Wahrheit gemäß dargetan,
daß kein Geschöpf, am allerwenigsten ein Naturding, eine
ganz neue Wesenheit, ein neues Wesen nach seiner Gänze
zu verursachen vermag. Was bringt es aber dann hervor?
Es ist imstande, eine neue Form, ein Bestimmungsprinzip
aus dem Stoff des frühern Dinges auszuwirken. Die Formen
oder Wesensbestimmungen der Naturdinge sind der Anlage
nach im Stoff enthalten, denn mit dieser Eigenschaft hat
Gott der Herr bei der Schöpfung den Stoff ausgestattet.
Diese Anlage nun des Stoffs für eine neue Wesenheit wird
dann durch das wirkende Naturding vervollkommnet oder
der Wirklichkeit zugeführt. Sie bleibt nicht mehr bloße
Anlage, sondern wird endgültige vollendete Wirklichkeit.
Das aber, was formell den Stoff mit dieser seiner Anlage
vervollkommnet, nennen wir Form, denn der Stoff wird
dadurch formell vollkommen. (Qualitates naturales edu-
cuntur de potentia materiae, quarum inchoationes quasdam
materiae Deus opere creationis indidit. Et ideo quando
in actum procedunt, est exitus de imperfecta ad perfectum.



434 Das Werden im Sinne der Scholastik.

Sent. 1. d. 17. q. 2. a. 2.) Das Werden des Naturdinges

bedeutet also nichts anderes als : dasjenige, welches
früher nur der Anlage nach vorhanden war, ist nun der
Wirklichkeit nach da. Zunächst geht das die neue Form
an und durch diese das neue Wesen. Daß von diesem
Vorgänge die menschliche Seele ausgenommen werden
muß, haben wir früher bewiesen. (Obiectio: omnis actus
materiae alicuius videtur educi de potentia materiae. Cum
enim materia sit in potentia ad actum, actus quilibet prae-
existit in materia in potentia. Sed anima est actus materiae
corporalis, ut ex eius definitione apparet. Ergo anima
educitur de potentia materiae. — Responsio: Actum extrahi
de potentia materiae nihil aliud est, quam aliquid fieri
in actu, quod prius erat in potentia. Sed quia anima
rationalis non habet esse suum dependens a materia cor-
porali, sed habet esse subsistens, et excedit capacitatem
materiae corporalis, propterea non educitur de potentia
materiae. Summ. th. 1. p. q. 90. a. 2. ad 2.)

25. Hiermit löst uns der englische Lehrer eine Schwierigkeit,
die kaum nennenswert ist, aber nichtsdestoweniger

aus möglichster Unkenntnis unter den Autoren eine arge
Verwirrung, ja Kopflosigkeit angerichtet hat. Es ist die
Schwierigkeit, was das heiße : „educi de potentia materiae"
Nichts anderes, antwortet der hl. Thomas in seiner
bekannten Ruhe und Überlegung, heißt das, als: das
Substrat, der Stoff empfängt eine neue aus ihm selber
ausgewirkte Form, wodurch die Anlage des Stoffes zu dieser
Form zugleich zu einer neuen Wesenheit verwirklicht wird,
das neue Wesen aus ebendieser Anlage ausgewirkt wird,
Wirklichkeit erhält, und zwar ohne Hinzutritt einer äußern
Form, eines äußern Wesens, wie es mit Bezug auf die
menschliche Seele hinsichtlich des Leibes der Fall ist. Für
die menschliche Seele hat der Leib, der Stoff, in sich keine
Anlage, keine inchoatio, wie uns früher der Meister der
Scholastik gesagt hat. Darum muß sie von außen
hinzukommen, kann sie nicht aus der Anlage des Stoffs
entwickelt werden. Anders verhält es sich mit den Formen
der Naturdinge. Diese sind durch den Schöpfer im
Anfang der Zeiten im Stoff selber grundgelegt. Darum
können sie durch ein anderes Naturding, als der
wirksamen Ursache, aus dem Stoff entwickelt werden. (Quanto
aliqua forma est altior, tanto plus indiget a potentiori
agente produci. Unde, cum anima humana sit altissma



Das Werden im Sinne der Scholastik. 435

omnium formarum, producitur a potentissimo agente, scilicet

Deo; alio tarnen modo quam aliae formae a quibus-
cunque agentibus. Nam aliae formae non sunt subsistentes;
unde esse non est earum, sed eis — Ablativ — aliqua sunt.
Unde fieri earum est secundum quod materia vel sub-
iectum de potentia reducitur in actum. Et hoc est formam
educi de potentia materiae absque additione alicuius extrin-
seci. Sed ipsa anima habet esse subsistens. Unde sibi
proprie debetur fieri, et corpus trahitur ad esse eius. Et
propter hoc dicitur, quod est ab extrinseco, et quod non
educitur de potentia materiae. QQ. disput. de spirit, creatur.
a. 2. ad 8.) Die Sache ist demnach so klar als nur möglich.

Gott der Herr hat den Stoff erschaffen mit der
Anlage oder potentia zu allen Formen der Naturdinge.
Somit sind alle diese Formen potentiell, der Anlage nach,
im Stoff enthalten. Verursacht nun ein Naturding eine
neue Wesenheit eines andern Dinges, so tut es nichts
anderes als : es entwickelt diese Anlage des Stoffes zu dem
neuen Dinge, diese potentielle Form im Stoff zu einer
aktuellen, die Anlage zur Wirklichkeit, und das neue
Naturding ist „geworden", es ist da. (Forma potest con-
siderari dupliciter. Uno modo secundum quod est in
potentia. Et sie materiae concreatur, nulla disponentis
naturae actione interveniente. Alio modo secundum quod
est in actu. Et sic non creatur, sed de potentia materiae
educitur per agens naturale. QQ. disput. de potentia q. 3.
a. 4. ad 7.)

26. Die eine Schwierigkeit wäre nun behoben. Allein
es stellt sich sofort eine andere ein. Wenn das Naturding
nur die Form, das Bestimmungsprinzip für das neue Wesen
auszuwirken vermag, wie kann man dann sagen, das Naturding

verursache ein neues Wesen, bringe eine neue Wesenheit

hervor? Die Form allein der Naturdinge bildet doch
nicht deren Wesenheit? — Die Antwort darauf ist eine
ganz einfache und leichte. Den Naturformen kommt das
Sein nicht im eigentlichen Sinne zu, denn die Formen der
Naturdinge bestehen nicht für sich, wie die Seele des
Menschen. Demnach „sind" diese Formen für sich allein
auch nicht, sondern durch sie „ist" das neue Wesen. Also
„werden" auch nicht diese neuen Formen, sondern die
neue Wesenheit selber „wird". So erklärt die Schwierigkeit

der englische Lehrer an der oben angezogenen Stelle
und auch an vielen andern Orten. (Res enim naturalis



436 Das Werden im Sinne der Scholastik.

generata dicitur esse per se et proprie quasi habens esse,
et in suo esse subsistens. Forma autem non sic esse dicitur,
cum non subsistât, nec per se esse habeat; sed dicitur
esse vel ens, quia eâ aliquid est. Unumquodque autem
factum hoc modo dicitur fieri quo dicitur esse. Nam esse
est terminus factionis. Unde illud quod proprie fit per
se compositum est. Forma autem non proprie fit, sed est
id, quo fit, id est per cuius acquisitionem aliquid dicitur
fieri. Nihil ergo obstat per hoc quod dicitur, quod per
naturam ex nihilo nihil fit, quin formas substantiales ex
operatione naturae esse dicamus. Nam id quod fit non
est forma, sed compositum, quod ex materia fit, et non
ex nihilo. Et fit quidem ex materia, inquantum materia
est in potentia ad ipsum compositum per hoc quod est
in potentia ad formam. Et sic non proprie dicitur quod
forma fiat in materia, sed magis quod de materiae potentia
educatur. Ex hoc autem ipso quod compositum fit et non
forma ostendit Philosophus in 7° Metaph. quod formae
sunt ex agentibus naturalibus. QQ. disput. de potentia
q. 3. a. 8.) Vgl. Summ, contr. gent. lib. 2. cap. 54.

27. Das mag nun alles sehr richtig sein, aber unsere
Schwierigkeit ist damit noch nicht ganz behoben. Denn
wenn eigentlich das Zusammengesetzte „wird", so müssen
doch offenbar dessen einzelne Teile „werden". Nun
erklärt aber die Scholastik einstimmig, daß der eine Teil
des Zusammengesetzten, der Stoff, nicht „werde". Materia
non generatur, sagt man uns immerfort. Also, so scheint
es wenigstens, kann nicht davon die Rede sein, daß das
Zusammengesetzte „werde". (Aristoteles in 1° Physic, probat

materiam esse ingenitam per hoc quod non habet sub-
iectum de quo sit. Summ. th. 1. p. q. 46. a. 1. ad 3. —
Materia est ingenita et incorruptibilis. Sent. 2. d. 1. q. 1.

a. 5 ad 1.) Vgl. Sent. 2. d. 1. q. 1. a. 2.

Darauf ist zu bemerken, daß der Stoff bei dem eigentlichen

„Werden" des neuen Wesens ein anderes Sein erhält,
als er früher unter dem frühern Naturdinge, aus welchem
das neue wird, hatte. Der Stoff empfängt durch die Form
und zugleich mit ihr ein neues Sein. Folglich kann man
vollkommen der Wahrheit gemäß sagen, das Zusammengesetzte

sei „geworden". Denn das „Sein" bildet den
terminus des „Werdens", indem das Werden selber nichts
anderes ist als der Weg zum Sein. (Generatio per se lo-
quendo est via in esse, et corruptio via in non esse. Non



Das Werden im Sinne der Scholastik. 437

enim generationis terminus est forma, et corruptionis pri-
vatio nisi quia forma facit esse, et privatio non esse. Dato
enim quod aliqua forma non faceret esse, non diceretur
generari id, quod talem formam acciperet. Summa contra
gent. lib. 1. cap. 26.) Vgl. Quodlibet 7. a. 9. ad 4. Zudem
besaß der Stoff unter dem frühern Naturding die Form
des neuen Wesens bloß der Anlage nach, jetzt aber in der
Wirklichkeit. Somit ist der Stoff jetzt anders als früher.
Esse in potentia und esse in actu inbezug auf die Form
sind offenbar nicht eins und dasselbe. In diesem Sinne
„wird" somit auch der Stoff zugleich mit dem Zusammengesetzten.

(Illud quod iam est non fit eo modo quo est,
sed alio modo potest fieri ; quia quod est potentia fit actu.
Sent. 4. d. 10. q. 1. a. 2. qu. 2. ad 2.)

28. Übrigens ist es ja nicht einmal notwendig, daß
ein Naturding selber alles und jedes hervorbringe, was
sich im neuen Dinge vorfindet, um sagen zu können, das
neue Wesen sei durch das Naturding „geworden". Es
zweifelt doch wahrlich niemand, daß der Mensch einen
neuen Menschen zeuge, daß durch ihn ein neuer Mensch
„werde". Und doch wird die Seele des Menschen, also die
Form, nicht vom Menschen erzeugt. Ähnlich verhält es
sich auch mit den Naturdingen. Der Stoff wurde von
Gott selber am Anfange der Zeit zugleich mit einer Form
erschaffen, aber nicht in der Weise, daß derselbe nun ein
für allemal und für alle Zeiten nur unter dieser einen
Form verbleibe. Dieser Stoff wurde vielmehr mit der
Fähigkeit ausgestattet, diese eine Form zu verlieren, und
eine andere Form anzulegen. Darum waren alle Wesensformen

der Naturdinge in diesem einen Stoff grundgelegt,
in potentia vorhanden. Kommt nun der Stoff im Laufe
der Zeit immer unter eine andere Form zu stehen, so wird
dadurch eine neue Wesenheit mit einem neuen Sein
gebildet, verschieden von allen frühern. Aber der Stoff als
Stoff ist und bleibt immer derselbe und wird niemals neu.
In diesem Sinne gibt es also nur einen Stoff für alle
Wesenheiten der Naturdinge, indem ein und derselbe Stoff
durch das Werden und Vergehen der Naturdinge die
verschiedenen substantiellen Formen wechselt. Trotzdem muß,
und zwar mit allem Recht, behauptet werden, es entständen
durch das „Werden" neue Wesen, nicht allein neue Formen.
Dasselbe Verhältnis bestand schon bei der Erschaffung der
Naturdinge, der Körperweit durch Gott. (Neque materia



438 Das Werden im Sinne der Scholastik.

neque forma, neque accidens proprie dicuntur fieri; sed
id quod fit est res subsistens. Cum enim fieri terminetur
ad esse, proprie ei convenit fieri, cui convenit per se esse,
scilicet rei subsistenti. Unde neque materia, neque forma,
neque accidens proprie dicuntur creari, sed concreari.
Proprie autem creatur res subsistens, quaecunque sit.
QQ. disp. de potentia. q. 3. a. 1. ad 2. — Quidam namque
intellexerunt talem informitatem materiae, secundum quod
materia intelligitur absque omni forma, in potentia tarnen
existens ad omnes formas. Talis autem materia non potest
in rerum natura existere, quin aliqua forma formetur.
Quidquid enim in rerum natura invenitur, actu existit.
Quod quidem non habet materia nisi per formam, quae
est actus eius. Unde non habet sine forma in rerum
natura inveniri. Ibidem q. 4. a. 1. — Materia secundum
id quod est, est in potentia ad formam. Oportet ergo quod
materia secundum se considerata sit in potentia ad formam
omnium illorum, quorum est materia communis. Per unam
autem formam non fit in actu, nisi quantum ad illam
formam. Remanet ergo in potentia quantum ad omnes
alias formas. Summ. th. 1. q. q. 66. a. 2.) Vgl. Sent. 2.
d. 12. q. 1. a. 1.

So hätten wir denn die Anschauung der Scholastik
über das eigentliche oder schlechthinige Werden in
möglichster Kürze an der Hand des hl. Thomas kennen gelernt.
Es erübrigt noch, das beziehungsweise Werden, die gene-
ratio secundum quid, auch manchesmal alteratio genannt,
in knapper Form darzustellen. Eine weitläufige Behandlung

erachten wir nicht für notwendig.

IV. Das beziehungsweise Werden im Sinne
der Scholastik.

29. Das beziehungsweise Werden vermittelt dem Naturding

nicht eine neue Wesenheit, wohl aber eine neue Eigenschaft.

Deshalb setzt dieses Werden die vollkommene Wesenheit

des Naturdinges bereits voraus, und die Eigenschaft
kommt zu der Wesenheit hinzu, steht aber außerhalb der
Wesenheit selber. Das unterscheidende Merkmal dieses
Werdens vom Werden schlechthin besteht darin, daß das
Neue, welches mittels dieses Werdens gewonnen wird, nicht
die Wesenheit oder einen Bestandteil derselben ausmacht.
Mag nun die neue Eigenschaft später, sei es der Natur,



Das Werden im Sinne der Scholastik. 439

sei es der Zeit nach, zu der Wesenheit hinzutreten, oder
zugleich vorhanden sein, immer ist es nur ein beziehungsweises

Werden. Das trifft selbst dann zu, wenn die Eigenschaft

sich naturgemäß, durch einen natürlichen Ausfluß
aus der Wesenheit, per naturalem resultantiam ergibt. In
keinem Falle gehört diese neue Eigenschaft dem Naturding

wesentlich an, sondern ist für das Naturding etwas
Zufallendes, weil es auch andern Dingen zukommt, acci-
dens, oder eine Eigentümlichkeit, proprium des Dinges,
enge und unzertrennlich mit der Wesenheit verbunden,
aber außerhalb der Wesenheit ist. Die Scholastik bedient
sich auch des Ausdrucks : ein Ding hat das Sein absolut,
oder nur beziehungsweise. Unter dem Sein im absoluten
Sinne denkt sie an das Sein der Wesenheit, das Sein
beziehungsweise ist ihr das Sein der Eigenschaft; oder auch
der Wesenheit mit diesem Sein der Eigenschaft ausgestattet.
(Aliquid dicitur ens esse absolute propter suum esse
substantial, sed propter esse accidentale non dicitur esse
absolute. Unde cum generatio sit motus ad esse, cum
aliquis accipit esse substantiale dicitur generari simpliciter ;

cum vero accipit esse accidentale dicitur generari secundum

quid. Et similiter est de corruptione, per quam esse
amittitur. QQ. disput. de veritate q. 21. a. 5. — Proprium
de genere accidentium est. Summ, contr. gent. lib. 1. cap. 32.
— In unaquaque re aliud est quod pertinet ad essentiam
eius, aliud est proprium accidens ipsius, sicut in homine
aliud est quod est animal rationale mortale, aliud quod
est risibile. Summ. th. 1. 2. q. 2. a. 6.) Vgl. Summ. th.
1. 2. q. 83. a. 2. ad 3. — QQ. disput. de veritate. q. 21.
a. 1. ad 10. Summ. th. 1. p. q. 77. a. 6. ad 3.

So zeigt es sich denn, daß das beziehungsweise Werden
im Sinne der Scholastik nicht die Wesenheit des Naturdinges

in sich selber, in ihren eigenen Bestandteilen
betrifft, sondern durchaus alles außer der Wesenheit und
ihren Teilen Befindliche, wie immer man es nennen möge.
Denn nur durch das schlechthinige Werden entsteht eine
neue Wesenheit oder Substanz als solche. Darum nennen es
die Scholastiker ein simpliciter fieri. Mit dem beziehungsweisen

Werden dagegen erhält das Naturding eine nähere
äußere Bestimmung seiner Wesenheit.

30. Das beziehungsweise Werden hat indessen auch
nicht jedesmal nur eine Eigenschaft des Naturdinges zu
seinem Gegenstande. Es könnte ebensogut, falls die Theorie



440 Das Werden im Sinne der Scholastik.

auf Wahrheit beruht, was allerdings nicht zutrifft, eine
wesentliche, eine substantielle Form oder Bestimmung sein.
Der englische Lehrer spricht nämlich von Autoren, deren
Ansicht dahin lautete, in einem und demselben Körper
befänden sich mehrere Formen, wie sie meinten, wesentliche

oder Wesensformen. Darum sei, so behaupten sie,
die erste substantielle Form, wodurch das Naturding eine
Substanz, die zweite, wodurch es ein Körper, z. B. Metall,
die dritte, wodurch es ein der Art nach bestimmter, z. B.
Gold, die vierte endlich, wodurch es ein individueller
Körper, etwa dieses Gold sei. Dabei bilde aber jede
vorausgehende Form zugleich die Anlage, potentia, für die
spätere, so daß am Schlüsse doch nur eine ungeteilte Wesenheit

sich herausstellte, das Naturding ein wesentliches
Ganzes ausmache trotz der vielen substantiellen Formen.

Dieser Anschauung gegenüber stellt nun der englische
Lehrer die Wahrheit fest, daß nur die erste dieser Formen,
z. B. wodurch das Naturding seine Wesenheit erhält, eine
Substanz wird, dem Naturding wesentlich eigen sei, für
dasselbe eine substantielle Form bilde, alle übrigen aber
nur zufallende, accidentelle Formen ausmachen könnten.
Somit sei das schlechthinige Werden, generatio simpliciter,
nur inbezug auf die erste substantielle Form möglich, alle
übrigen hingegen, falls es solche geben sollte, könnten nur
accidentelle Formen sein und nur durch das beziehungsweise

Werden, die generatio secundum quid, dem Naturdinge

zukommen. Die Beweisführung des hl. Thomas hierüber

ist klar und bestimmt. (Per unam enim et eandem
formam hoc individuum collocatur in genere substantiae,
et in genere corporis, et sic usque ad specialissimam spe-
ciem. Si enim secundum aliquam aliam formam hoc
individuum habet quod sit substantia, de necessitate oportet,
quod aliae formae supervenientes, secundum quas collocatur

in inferioribus generibus et speciebus sint formae
accidentales. Quod ex hoc patet. Forma enim accidentalis a
substantiali differt, quia forma substantialis facit hoc
aliquid; forma accidentalis autem advenit rei iam hoc
aliquid existenti. Si igitur prima forma, per quam collocatur
in genere, facit individuum esse hoc aliquid, omnes aliae
formae advenient individuo subsistenti in actu. Et ita
erunt formae accidentales. Sequeretur etiam quod per
adventum posteriorum formarum, quibus collocatur aliquid
in specie specialissima, vel subalterna, non sit generatio,



Das Werden im Sinne der Scholastik. 441

neque per subtractionem corruptio simpliciter, sed secundum

quid. Cum enim generatio sit transmutatio ad esse
rei, illud simpliciter generari dicitur, quod simpliciter fit
ens de non ente in actu, sed ente in potentia tantum. Si
igitur aliquid fiat ,de praeexistenti in actu, non genera-
bitur simpliciter ens, sed hoc ens. Et eadem ratio est
de corruptione. QQ. disput. de spiritual, creatur. q. 1.

a. 1. ad 9.)
So sehen wir denn, daß die Scholastik das beziehungsweise

Werden ausnahmslos in dem Hinzutreten einer neuen
Eigenschaft zu der Wesenheit des Naturdinges erblickt.
Selbst angenommen, daß diese neue Eigenschaft die
Bedeutung einer substantiellen Form beanspruchte, wie die
drei Seelen im Sinne eines Günther, so wäre nach der
Lehre der Scholastik doch nur die erste dieser Formen,
welche den Stoff unmittelbar und innerlich bestimmt, eine
substantielle, alle übrigen hingegen nur accidentelle Formen.
Darum könnte auch nur die erste dieser Formen das schlechthinige,

die andern nur das beziehungsweise Werden
begründen. Das gilt auch von den Atomen, falls sie noch
als wirkliche Körper gelten.

31. Diese Wahrheit der Scholastik stützt sich auf die
innere Einheit des Wesens, der Wesenheit eines jeden
geschaffenen Dinges. Um diese innere Einheit herzustellen,
muß in der nicht selbständigen, nicht subsistenten Wesenheit

der eine Bestandteil sich wie die Anlage, die potentia,
der andere dagegen, die Form, sich wie das verhalten,
wodurch die ganze Wesenheit die Wirklichkeit besitzt. (Nam
in omni composito oportet esse actum et potentiam. Non
enim plura possunt simpliciter fieri uum, nisi aliquid sit
actus et aliquid potentia. Quae enim actu sunt, non uni-
untur nisi quasi colligata vel sicut congregata. Quae non
sunt unum simpliciter. Summa contra gent. lib. 1. cap. 18.)
Bei dem Werden schlechthin, generatio simpliciter, trifft
nun dieser Umstand zu. Folglich kommt die innere Einheit

des Wesens zustande. Denn der eine Teil, der Stoff,
bildet die Anlage, die Potenz, der andere, die Form, den
formellen Akt, wodurch die Wesenheit die Wirklichkeit hat.
Ist aber der eine Teil, der Stoff, die Anlage, die Potenz
schon für sich in der Wirklichkeit, in actu, so kann welche
Form immer hinzutreten, es wird nie und nimmer eine
innere Einheit des Wesens, der Wesenheit zustande kommen.
Damit erweist sich dann auch das eigentliche Werden, die



442 Das Werden im Sinne der Scholastik.

generatio simpliciter, als ein Ding der reinen Unmöglichkeit.
Wir haben es dann nur mehr mit dem beziehungsweisen

Werden, mit der generatio secundum quid est
zu tun.

32. Das mögen jene Autoren sich,zu Gemiite führen,
die dem Urstoff schon für sich eine Wesenheit und ein
Dasein zuschreiben. Damit zerschlagen sie die innere Einheit

des Wesens der Naturdinge, und auf den Menschen
angewendet, steht dann der Leib als selbständige Wesenheit

der Seele als ebenfalls selbständiger Wesenheit gegenüber.

Daher ist die menschliche Seele in diesem Falle
nicht mehr Wesensform des Leibes, sondern einzig und
allein nur Beweger. Merkwürdige Erscheinung. Die neuern
Autoren predigen überall laut und aufdringlich genug ihre
Freiheitlichkeit und Fortschrittlichkeit, während sie es mit
ihrer Wissenschaft nicht weiter gebracht haben als jene,
von welchen der hl. Thomas erzählt, und die lange, die
Jahrhunderte vor ihm gelebt haben. Wir wollen eine Stelle
aus dem englischen Lehrer hier anführen: Si ponatur
anima uniri corpori ut forma, necesse est dicere, quod
uniatur ei immediate. Omnis enim forma, sive substan-
tialis, sive accidentalis unitur materiae, vel subiecto. Unum-
quodque enim secundum hoc est unum, secundum quod
est ens. Est autem unumquodque ens actu per formam,
sive secundum esse substantiale, sive secundum esse acci-
dentale. Unde omnis forma est actus et per consequens
est ratio unitatis, qua aliquid est unum. Sicut igitur non
est dicere, quod sit aliquod aliud medium, quo materia
habeat esse per formam suam, ita non potest dici, quod
sit aliquod aliud medium, uniens formam materiae, vel
subiecto. Secundum igitur anima est forma corporis non
potest esse aliquod medium inter animum et corpus.
Quidam dicunt quod sunt multae formae substantiales in
eodem individuo, quarum una substernitur alteri. Et sic
materia prima non est immediatum subiectum ultimae
formae substantialis, sed subiicitur ei mediantibus formis
mediis, ita quod ipsa materia secundum quod est sub
forma prima est subiectum proximum formae secundae,
et sic deinceps usque ad ultimam formam. Sic igitur
subiectum animae rationalis proximum est corpus perfectum
anima sensitiva, et huic unitur anima rationalis immediate
ut forma. Alia opinio est, quod in uno individuo non est,
nisi una forma substantialis. Et secundum hoc oportet



Das Werden im Sinne der Scholastik. 443

dicere, quod per formam substantialem quae est forma
humana, habet hoc individuum non solum quod sit homo,
sed quod sit animal, et quod sit vivum, et quod sit corpus,
et substantia, et ens. Et sic nulla alia forma substantialis
praecedit in hoc homine animam humanam; et per con-
sequens nec accidentalis : quia tunc oporteret dicere, quod
materia prius perficeretur per formam accidentalem quam
substantialem, quod est impossibile. Oportet enim accidens
fundari in substantia. Posuerunt enim Platonici, quod,
quanto aliqua causa est universalior et formalior, tanto
eius perfectio in aliquo individuo magis est substracta.
Unde effectum primi abstracti, quod est bonum, posuerunt
materiam primam, ut supremo agenti respondeat primum
subiectum. Et sic deinceps secundum ordinem causarum
abstractarum et formarum participatorum in materia, sicut
universalius abstractuin est formalius, ita universalior forma
participata est materialior. Sed haec positio secundum verae
philosophiae principia, quae consideravit Aristoteles, im-
possibilis est. Primo quidem, quia nullum individuum sub-
stantiae esset simpliciter unum. Non enim fit simpli-
citer unum ex duobus actibus, sed ex potentia et
actu, inquantum id quod est in potentia fit actu. Et
propter hoc homo albus non est simpliciter unum, sed
animal bipes est simpliciter unum, quia hoc ipsum quod
est animal, est bipes. Si autem esset seorsum animal, et
seorsum bipes, homo non esset unum, sed plura, ut Philo-
sophus argumentatur in 3° et 8° Metaphys. Manifestum
est ergo, quod, si multiplicarentur multae formae
substantiates in uno individuo substantiae, individuum sub-
stantiae non esset unum simpliciter, sed secundum
quid, sicut homo albus. Secundo vero, quia in hoc
consists ratio accidentis, quod sit in subiecto, ita tamen, quod
per subiectum intelligatur aliquod ens actu, et non in
potentia tantum; secundum quem modum forma substantialis

non est in subiecto, sed in materia. Cuicunque
ergo formae substernitur aliquod ens actu quocunque
modo, ilia forma est accidens. Manifestum est autem
quod quaelibet forma substantialis, quaecunque sit, facit
ens actu et constituit. Unde sequitur quod sola prima
forma, quae advenit materiae, sit substantialis,
omnes vero subsequenter advenientes sint acci-
dentales. Nec hoc excluditur per hoc, quod quidam
dicunt, quod prima forma est in potentia ad" secundam,

Jahrbuch für Philosophie etc. XVIII. 29



444 Das Werden im Sinne der Scholastik.

quia omne subiectum comparatur ad suum accidens ut
potentia ad actum. Completior etiam esset forma corpo-
ralis, quae praestaret susceptibilitatem vitae quam illa,
quae non praestaret. Unde si forma corporis inanimati
facit ipsum esse subiectum, multo magis forma corporis
potentiâ vitam habentis facit ipsum subiectum. Et sie
anima esset forma in subiecto, quod est ratio acci-
dentis. Tertio quia sequeretur quod in adeptione postre-
mae formae non esset generatio simpliciter, sed secundum
quid tantum. Cum enim generatio sit transmutatio de
non esse in esse, id simpliciter generatur, quod fit
ens simpliciter, loquendo de non esse simpliciter. Quod
autem praeexistit ens actu, non potest fieri ens
simpliciter, sed potest fieri ens hoc, ut album vel magnum,
quod est fieri secundum quid. Cum igitur forma prae-
cedens in materia f'aciat esse actu, subsequens forma non
facit esse simpliciter, sed esse hoc, ut esse hominem vel
asinum vel plantam. Et sic non erit generatio simpliciter.
Et propter hoc omnes antiqui, qui posuerunt materiam
primam esse aliquid actu, ut ignem, aërem aut aquam, aut
aliquid medium, dixerunt quod fieri nihil erat nisi alte-
rari. Et Aristoteles eorum dubitationem solvit ponendo,
materiam esse in potentia tantum, quam dicit subiectum
generationis et corruptionis simpliciter. Et quia materia
nunquam denudatur ab omni forma, propter hoc quando-
cunque recipit unain formam, perdit aliam et e con-
verso. Sic ergo dicimus, quod in hoc homine non est
alia forma substantialis quam anima rationalis, et quod
per earn homo non solum est homo, sed animal, et vivum,
et corpus, et substantia, et ens. QQ. disput. de spiritual,
creat. a. ,4.

33. In diesem einzigen Artikel schon gibt uns der
englische Lehrer einen kurzen zwar, aber treffenden
Aufschluß über das „Werden" im Sinne der Scholastik, wie
man ihn besser und vollkommener sich nicht wünschen
könnte. Zugleich erscheint aber auch sehr genau der Unterschied

zwischen dem schlechthinigen und dem beziehungsweisen

Werden angegeben. Mit Recht betont S. Thomas
wiederholt, daß bei dem Werden schlechthin von einem
Subjekt im strengen Sinne nicht gesprochen werden dürfe.
Ebenso erklärt er des öftern, das Werden schlechthin sei
nicht gleichbedeutend mit der Bewegung oder Veränderung,
wenngleich eine. Bewegung oder Veränderung mit diesem



Das Werden im Sinne der Scholastik. 445

Werden verbunden ist. Eher noch könnte man die
Veränderung dem Werden gleichsetzen als die Bewegung. Der
Grund dafür ist darin zu suchen, daß unter dem Subjekt
im eigentlichen Sinne eine vollkommene Wesenheit, ein
ens in actu verstanden werden muß, was bei dem Werden
schlechthin nicht zutrifft. Denn der Stoff bildet nicht
eine vollkommene Wesenheit, ein ens in actu, sondern nur
eine Anlage, eine potentia. Ebenso ist bei jeder Bewegung
im strengsten Sinne das Subjekt derselben ein ens in actu.
Die Veränderung in eigentlicher Bedeutung dagegen hat
ein ens in potentia zu ihrem Substrat. (In mutatione qua-
libet requiritur quod sit aliquid idem commune utrique
mutationis termino. Si enim termini mutationis oppositi
in nullo eodem convenirent, non posset vocari transitus
uno in alterum. In nomine enim mutationis et transitus
designatur aliquid idem aliter se habere nunc et prius.
Et etiam ipsi mutationis termini non sunt incontingentes,
quod requiritur ad hoc ut id sint mutationis termini, nisi
inquantum referuntur ad idem. Nam duo contraria si ad
diversa subiecta referantur cont.ingit simul esse. Quan-
doque ergo contingit quod utrique mutationis termino est
unum commune subiectum actu existens. Et tune proprie
est motus, sicut accidit in alteratione, et augmento, et
diminutione, et loci mutatione. Nam in omnibus his moti-
bus subiectum unum et idem, actu existens, de opposito
in oppositum mutatur. Quandoque vero, est idem commune
subiectum utrique termino, non quidem ens actu, sed ens
in potentia tantum, sicut accidit in generatione et corrup-
tione simpliciter. Formae enim substantialis et privationis
subiectum est materia prima, quae non est ens actu. Unde
nec generatio nec corruptio proprie dicuntur motus, sed
mutationes quaedam. QQ. disput. de potentia. q. 3. a. 2.)
Vgl Sent. 2. d. 1. q. 1. a. 2. — Comment, in Physic. I.
XIII. 7. — V. II. 6. — VIII. VI. 2. ed. Leon.

Oben wurde bemerkt, daß inbezug auf das Werden
schlechthin einigermaßen von einer Veränderung, nicht
aber im eigentlichen Sinne von einer Bewegung gesprochen
werden könne. Und das mit Grund, denn bei jeder
Veränderung findet ein gewisses Werden statt. (In qualibet
enim mutatione invenitur quoddam fieri, sicut quod alte-
ratur de albo in nigrum de albo fit non album, et de non
nigro fit nigrum. Et similiter est in aliis mutationibus.
Commentai', in Physic. I. XII. 2. ed. Leon. — Omne autem

29*



446 Das Werden im Sinne der Scholastik.

quod quocunque modo mutatur est aliquo modo in potentia.
Summa th. 1. p. q. 9. a. 1.) Vgl. Sent. 4. d. 11. q. 1. a. 2.

qu. 1. ad 3.

V. Rückblick auf die Lehre über das Werden
im Sinne der Scholastik.

34. Fassen wir nun die Lehre der Scholastik über das
Werden in einigen kurzen Sätzen zusammen. Daraus wird
sich deutlich ergeben, daß die Scholastik ihre
Geistesrichtung nicht weniger auf das Werden und Vergehen, als
auf das Sein und das Wesen der Dinge gerichtet hatte. Es
wird sich aber auch zeigen, daß das scholastische Denken
sehr viel, ja wirklich sehr viel für das Werden Sinn hatte.
Wie lauten nun die Beweise dafür?

a) Gott hat alles und jedes, was existiert, im Anfange
der Zeiten erschaffen, d. h. alle und jede Wesenheit der
Dinge ganz, ihrer ganzen Wesenheit nach ins Dasein
gerufen. Sent. 1. d. 36. q. 1. a. 1. et ad 2, 3. — Sent. 2.
d. 37. q. 1. a. 2. — Summ, contr. gent. lib. 2. cap. 2 et
15. — Summ. th. 1. p. 9. 44. a. 1.

b) Seit dem Anfange der Zeiten erschafft Gott, die
menschliche Seele ausgenommen, nichts mehr, sondern überläßt

das Hervorbringen neuer Wesen durchaus den Kreaturen

selber, allerdings nur unter seiner Oberleitung und
obersten Bewirkung als erster und höchster wirksamen
Ursache: QQ. disput. de potentia. q. 3. a. 7 u. 8. — Summ,
th. 1. p. 45. a. 8. — Sent. 2. d. 1. q. 1. a. 3. ad 5; ib. a. 4.
ad 4. — Metaph. 7. lect. 7.

c) Die Kreaturen bezeugen ihre Ähnlichkeit mit Gott
gerade darin, daß sie als wirkliche, eigentliche Ursachen
neue Wesen hervorbringen. Summ, contr. gent. lib. 3.

cap. 21 et 69.
d) Die Kreaturen vermögen aber nicht die ganze

Wesenheit des neuen Dinges hervorzubringen, denn das
wäre soviel als erschaffen, was die Kreatur nicht kann.
Summ. th. 1. p. q. 45. a. 5. — Summ, contr. gent. lib. 2.

cap. 20.
e) Gott kann auch nicht die Kreatur als Instrument

gebrauchen, um neue Dinge zu erschaffen. QQ. disput.
de veritate. q. 27. a. 3. ad 17. — Summ, contr. gent. lib. 2.

cap. 21. Summ. th. 1. p. q. 45. a. 5.



Das Werden im Sinne der Scholastik. 447

f) Folglich untersteht der Stoff in diesem Sinne nicht
dem „Werden" durch die Naturdinge. Summ. th. 1. p. q. 46.
a. 1. ad 3. — Sent. 2. d. 1. q. 1. a. 5. ad 1.

g) Der Stoff wurde am Anfange der Zeiten von Gott
selber unter einer bestimmten Form erschaffen mit der
Anlage für alle andern Formen der Naturdinge, solange
hier auf Erden ein „Werden", durch die Naturdinge selber
verursacht, je stattfinden wird. Summ. th. 1. p. q. 45.
a. 2. — Summ, contr. gent. lib. 2. cap, 16. — Compend.
th. cap. 69. — Comment, in Physic. VIII. II. — Sent. 2.

d. 12. q. 1. a. 1. ad 5.

h) Somit beschränkt sich die wirkende Ursache der
Naturdinge auf die Auswirkung einer jener Wesensformen,
die im Stoff angelegt sind. Darin besteht das ganze, so
mißverstandene Herausführen der Form aus der Anlage
des Stoffs: educi de potentia materiae. Summ. th. 1. p.
q. 90. a. 2. ad 2. — Sent. 1. d. 17. q. 2. a. 2. — QQ. disput.
de spiritual, créât, a. 2. ad 8.

i) Indessen „wird" die Form des Naturdinges allein
für sich niemals, weil sie kein für sich bestehendes, sub-
sistentes Sein hat. Daher vollzieht sich diese Auswirkung
der Form in der Weise, daß die aus der Anlage des Stoffs
in die Wirklichkeit, in actu übergeführte Form zugleich
den Stoff formell informiert, bestimmt, und diese den Stoff
bestimmende Form vom Dasein, von der Existenz begleitet
erscheint. Dadurch erhält der Stoff mit seiner Form ein
neues, vom frühern Naturding wesentlich verschiedenes
Sein, dadurch wird ein neues Wesen eines Naturdinges.
Summ, contr. gentes lib. 2. cap. 54. — Summ. th. 1. p.
q. 50. a. 2.

k) Daraus geht mit Notwendigkeit hervor, daß man
sich den Stoff niemals als getrennt von irgend einer
substantiellen Form denken kann. Es ist möglich, den
Stoff für sich allein zu betrachten, z. B. sein Stoff-sein,
indem wir von der Betrachtung seiner Form im Gedanken
absehen, abstrahieren. Allein selbst das gelingt nur sehr
unvollkommen, weil er immer nur in Beziehung zu seiner
Form im eigentlichen Sinne betrachtet werden kann. —
QQ. disput. de veritate q. 3. a. 5. ad 3. — Comment. Physic.
I. XIII. 9. — XV. 10.

1) Weil der Stoff niemals ohne irgend eine Form sein,
von uns niemals als getrennt von irgend einer Form
betrachtet werden kann, deshalb vollzieht sich das Werden



448 Das Werden iin Sinne der Scholastik.

der Naturdinge im Augenblick, in instanti, wie die
Scholastik sagt. Sent. 1. d. 37. q. 4. a. 3. — Summ. th. 1. 2.

q. 113. a. 7.

m) Eine jede Wesenheit der Naturdinge, Naturkörper
ist zusammengesetzt. Und zwar verhält sich der eine Teil
derselben, der Stoff, wie die Anlage, die Potenz, der andere,
die Form, wie das, wodurch die Anlage formell ausgewirkt
wird. Denn nur auf diese Weise ist das „Werden" und
die innere Einheit des Wesens möglich. Verhalten sich
beide wie der Akt oder sind alle beide in actu, so „wird"
eben nichts. Was schon „ist", das „wird" nicht, und zwei
bereits in sich bestimmte Wesen können nicht noch
einmal innerlich bestimmt und geeint werden. Summ. ctr.
gent. lib. 1. cap. 18. — Sent. 4. d. 10. q. 1. a. 2. qu. 2.
ad 2. — Quodl. 7. a. 9. ad 4.

n) Der Umstand, daß bei dem Werden der eine Teil
die Anlage, die Potenz für das neue Wesen bildet, macht
ein jedes „Werden" welcher Art immer in Gott selber
ein für allemal unmöglich. In Gott ist alles und jedes
Wirklichsein, ist alles und jedes nichts anderes als sachlich,

real das für sich bestehende, subsistente Dasein.
Dieses also geartete Dasein macht sein Wesen, seine Wesenheit

selber aus. Daher bildet auch das Werden im weitesten
Sinne, wie wir es im Anfange dieser Abhandlung kennen
gelernt haben, das relative Werden, in Gott nichts
Sachliches. (Esse dicitur proprium Deo quia non habet mix-
tionem divinum esse alicuius privationis, vel potentialitatis,
sicut esse creaturae. Sent. 1. d. 8. q. 1. a. 1. ad 1. —
Summ. th. 1. p. q. 41. a. 3.)

VI. Die Gründe gegen die Scholastik.

35. Hiermit schließen wir unsere Untersuchung ab.
Es wäre allerdings noch das „Werden" der Handlungen,
der notwendigen sowohl wie auch, und das ganz besonders,

der freien Taten der Geschöpfe im Sinne der Scholastik
zu erörtern gewesen. Indessen erlaubte die ungeahnte Länge
des Artikels für ein Jahrbuch uns nicht mehr, auch diesen
Punkt hier zu besprechen, dieses „Werden" in Untersuchung
zu ziehen. Bei Gelegenheit kann und soll auch das noch
geschehen. Wir glauben jedoch, daß uns schon jetzt der
Nachweis gelungen ist, wie ungerecht die „gerechte
Beurteilung" der Scholastik durch die beiden o. ö. Professoren



Das Werden im Sinne der Scholastik. 449

an der Universität sich herausstellt, wie oberflächlich und
falsch die Scholastik beurteilt wird infolge der Unkenntnis
derselben.

36. Doch, vielleicht beweisen die Autoren ihre
Behauptung? Sehen wir uns näher um diese Beweise um.
Wir durchsuchen das Buch des Herrn Dr. Erhard Seite
für Seite, es will uns aber durchaus nicht gelingen, irgend
etwas, was als Beweis gelten könnte, ausfindig zu machen.
Seite 30 schreibt der Autor : „Auf dem Gebiete des
wissenschaftlichen Erkennens herrschte die Theologie als eigentliche

Schulwissenschaft (Scholastik) als anerkannte Herrin
und Führerin. Als Ziel erstrebte sie die Herstellung einer
vollständigen Harmonie zwischen Glauben und Vernunft,
und dieses Streben hat zu allumfassenden Summen des
Wissens geführt, denen eine gerechte Beurteilung ihre
Anerkennung, ja ihre Bewunderung nicht versagen kann. Diese
gerechte Beurteilung kann allerdings auch liier nur
erfolgen, wenn man die mittelalterliche Geistesrichtung, die
auf das Sein und das Wesen der Dinge abzielte, nicht auf
das Werden und ihr Vergehen, die Quellen, die ihr zur
Verfügung standen, und die Erkennungsmittel, die ihr als
solche gegenwärtig waren, als Norm für die Würdigung
der Scholastik gelten läßt."

Das soll also ein Beweis sein? Aber wenn die Scholastik
als Ziel die Herstellung einer vollständigen Harmonie
zwischen Glauben und Vernunft erstrebt, so handelt sie
doch offenbar vom „Werden" dieser Harmonie, nicht vom
Wesen und Sein derselben. Folglich muß ihre
Geistesrichtung überall auch auf das „Werden" abzielen. Die
genannte Harmonie sollte erst „werden", sie war noch
nicht, denn etwas, was schon ist, erstrebt man nicht. —
Meint indessen der Autor das Werden und Vergehen der
Naturdinge, der Kreaturen überhaupt, welcher Art immer,
so haben wir dargetan, daß die Scholastik über das „Werden"

nicht allein, wie man sagt, so nebenbei, im Vorbeigehen

gesprochen, sondern ex professo in Artikeln, ja in
ganzen großen Kommentaren abgehandelt hat. «

37. Der Autor bringt aber noch einen Beweis auf
Seite 67. „Das Mittelalter brachte allerdings eine
ungeheuere historische Literatur hervor, aber wahren Wert
besitzt diese nur, insofern sie alte Quellen für uns ersetzt
und durch ihre annalistischen Berichte über zeitgenössische
Ereignisse orientiert. Die frühern Jahrhunderte lagen vor



450 Das Werden im Sinne der Scholastik.

den mittelalterlichen Chronisten wie eine eintönige
unermeßliche Landschaft, die überall denselben Anblick gewährt,
von welcher Himmelsrichtung man sie betrachten mag. Sie
berichten über das Gewesene und Gewordene; es fehlte
ihnen aber das Verständnis für das Werden. Daher der
Mangel an historischem Sinn, der eine allgemeine Eigenschaft

des Mittelalters bis auf wenige Ausnahmen bildet."
Das ist nun ein ganz sonderbarer Beweis. Der Mangel

des Verständnisses für das Werden und der Mangel an
historischem Sinn des Mittelalters wird als Grund angegeben,
daß das Mittelalter nur eine ungeheuer reiche historische
Literatur hervorbrachte, und die frühern Jahrhunderte den
mittelalterlichen Chronisten wie eine eintönige unermeßliche

Landschaft vorlagen. Eben dieser Mangel an
Verständnis für das Werden und der Mangel an historischem
Sinn bildet den Grund, daß die Chronisten des Mittelalters
nur über das Gewesene und Gewordene berichten. Welche
Logik Kann man aus diesen Tatsachen, deren Richtigkeit
wir hier nicht zu untersuchen haben, sofort schließen, der
Scholastik mangle es an Verständnis des „Werdens" und
eben dieser Mangel sei der weitere Grund des Mangels an
historischem Sinn? Wenn Autoren sich damit begnügen,
Tatsachen zu berichten, das „Gewesene und Gewordene"
aufzuzählen, ohne sich um das Weitere: „um die Kritik
und mit der Kritik um die Wissenschaft der Geschichte",
wie der Autor hervorhebt, zu kümmern, haben wir dann
ein Recht zu behaupten, dem Mittelalter mangle es an
Verständnis des „Werdens", es mangle ihm an historischem
Sinn? Nach welcher Logik ist diese Folgerung gestattet?
Der Autor selber hat doch Seite 30 das Ziel der Scholastik
genau angegeben. Dieses Ziel, welches die Scholastik
erstrebte, war: „die Herstellung einer vollständigen Harmonie
zwischen Glauben und Vernunft". Nun denn, wird dieses
Ziel nur dadurch erstrebt, daß die Scholastik die Kritik und
mit dieser die Wissenschaft der Geschichte geboren werden
läßt? Oder wird etwa dieses Ziel weniger erstrebt, wenn
die Scholastik nur eine ungeheuer reiche historische
Literatur hervorbringt? Wir fragen noch einmal, wieso kommt
der Autor dazu, der Scholastik Mangel an Verständnis des
„Werdens" vorzuwerfen? Gehört denn das, was der Autor
hier an dieser Stelle bemerkt, zu dem Ziele, welches
erstrebt wird? Ist die Kritik und mit der Kritik die
Wissenschaft der Geschichte durchaus notwendig, um die



Das Werden im Sinne der Scholastik. 451

Herstellung einer vollständigen Harmonie zwischen Glauben
und Vernunft zu erstreben? Und wird dieses Ziel schneller
und besser erreicht, wenn die Scholastik nicht bloß eine
ungeheuer reiche historische Literatur hervorbringt, nicht
allein über das Gewesene und Gewordene berichtet?
Damit ist der Beweis des Mangels an Verständnis für das
„Werden", den der Autor der Scholastik zum Vorwurfe
macht, wahrhaftig nicht erbracht. Das Ganze ist eine leere
Phrase, weiter nichts.

38. Nicht besser sieht es mit den Beweisen des
Herrn Dr. Schell aus. Der Autor schreibt im 3. Band
seiner Dogmatik, Seite 113: „Die scholastische Denkweise
hat keinen Sinn für das Werden, sondern nur für das
Sein; nur für den Besitz, nicht für den Erwerb, nur für
die inhaltliche Fülle, die ruhende Beschaffenheit, nicht für
die Tat, nicht für die Art ihrer Verwirklichung. Daher
kristallisiert sie alle Vorzüge, welche sie für angemessen
erachtet, so gut es nur geht, bereits für den ersten Augenblick

und bezieht die durch die Tatsachen bekundete
Entwicklung nur auf die äußerliche Übereinstimmung,
Offenbarung und Darstellung. Darin ist sie mit dem spekulativen
Zuge des griechischen Geistes verwandt, wie er in Plato
ausgeprägt ist und bei den Kirchenvätern der spätalexan-
drinischen Schule hervortritt und schließlich in dem populären

Monophysitismus seine Einseitigkeit auswirkt. Diesem
Kultus der habituellen Form gegenüber, welche ein in sich
fertiges, unabänderliches Sein, den unvermehrbaren und
unverminderbaren Begriff, darstellt und nur durch den
Wechsel accidenteller Nebenformen oder durch Aufhören
zugunsten einer andern Form eine Veränderung erlaubt,
wurde von der realistisch-empirischen Richtung der Neuzeit

der Wert des Werdens und Wirkens, der Tat und
Entwicklung bis zur äußersten Einseitigkeit betont. Hier
gilt das Streben und die Bewegung allein als wertvoll;
der ruhende Besitz in der erreichten Zielvollendung wird
der Erstarrung gleichgesetzt."

Wir hören in dieser Stelle vom Autor Behauptung über
Behauptung ausprechen, aber nicht einen einzigen Beweis,
ja nicht einmal den Versuch eines solchen. Sind denn die
o. ö. Professoren schon über alle Beweise erhaben? Möglich.

Allein als Schriftsteller haben sie die Pflicht, Beweise
vorzubringen, und wir Leser haben das volle Recht,
Beweise zu fordern. Das scholastische Denken hat keinen



452 Das Werden im Sinne der Scholastik.

Sinn für das Werden, sondern „nur" für das Sein, so erklärt
uns der Autor. Welches „Werden" meint denn der Autor
eigentlich? Das Werden, wie wir gewöhnliche Menschen es
verstehen, hat die Scholastik von allen Seiten betrachtet
und in Erwägung gezogen. Die gegenwärtige Abhandlung
hat uns davon überzeugt. Behauptet also der Autor, das
scholastische Denken habe für dieses Werden keinen Sinn,
sondern „nur" für das Sein, so hat er eben die Werke der
Scholastiker gar nicht gelesen. Somit steht ihm ein Urteil
über die Scholastik in keiner Weise zu.

Allein der Autor hat über das „Werden" eine ganz
sonderbare, nur ihm selber eigentümliche Anschauung. Für
dieses Werden in der Auffassung unseres Autors hatte die
Scholastik allerdings keinen Sinn. Damit steht sie aber
nicht allein, sondern sie hat alle vernünftigen Menschen,
die noch logisch richtig zu denken vermögen, auf ihrer
Seite. Und das ist wahrlich keine schlechte Gesellschaft,
in der die Scholastik sich befindet. Schon der eine
Umstand ist nicht zu unterschätzen, daß die Scholastik nicht
so einsam und verlassen dasteht, wie unser Autor mit
seiner Ansicht über das Werden. Unser Autor erklärt
sich nämlich das „Werden" dadurch, daß ein Ding sich
selber hervorbringt, die eigene Tätigkeit, „die Tat", dem
Dinge in wirksamer Weise, als causa efficiens das Dasein
verleiht. Diesen Begriff des „Werdens" überträgt dann
der Autor auch auf Gott. Gott besitzt die Fülle der
sachlichen Vorzüge durch eigene, ewige selbst mächtige Geistes-
tat: Aseität. Auch Gott ist die unendliche Vollkommenheit

kraft eigener Tat. Sein Sein geht seiner Willenstat
nicht voran, auch nicht begrifflich, sondern ist mit ihm
eins.

Wir vermissen in dieser Darlegung des Autors mehrere
wichtige, ganz wesentliche Punkte. Der Autor will uns
doch über das „Werden" unterrichten, im Gegensatz zu
der Scholastik, die für das „Werden keinen Sinn hat".
Nun sagt aber der Autor nicht ein Wort über das „Werden"
der Tätigkeit, der „Tat". Wie „wird" denn diese „Tat"?
Auch vielleicht kraft der eigenen Tat, wie die unendliche

Vollkommenheit? Dann „wird" die „Tat" durch sich
selber. Das begreife, wer es vermag. Daß die unendliche
Vollkommenheit kraft der eigenen Tat „wird", hätte schließlich

noch insofern einen Sinn, als wir doch wenigstens in
unserm Denken zwei Dinge unterscheiden und auseinander-



Das Werden im Sinne der Scholastik. 453

halten: die unendliche Vollkommenheit und die eigene Tat.
Wie aber die eigene Tat kraft ihrer selbst „werden" soll,
das ist ein für allemal unfaßbar.

Der Autor wird uns entgegnen, er habe nicht gesagt,
Gottes unendliche Vollkommenheit „werde" kraft der eigenen
Tat, sondern sie „sei" kraft der eigenen Tat. Ebensowenig
„werde" die eigene Tat, sondern sie „sei". Sehr wohl Der
Autor spricht also nicht vom „Werden", sondern vom „Sein".
Aber wieso kommt er dann dazu, der Scholastik den
Vorwurf zu machen, sie habe keinen Sinn für das „Werden",
sondern „nur" für das Sein. Damit fällt ja der Vorwurf
auf den Autor selber zurück, und überdies ist es dann
eine Inkonsequenz, um nicht mehr zu sagen, sondergleichen,
uns das „Werden" erklären, uns dafür „einen Sinn"
beibringen zu wollen. Was man selber nicht hat, das kann
man auch einem andern nicht geben. Und der Autor
hat tatsächlich keinen Sinn für das „Werden", am
allerwenigsten für das „Werden" oder selbst für das „Sein"
Gottes.

Das Sein Gottes, bemerkt der Autor, geht seiner
Willenstat nicht voran, auch nicht begrifflich, sondern
ist mit ihm eins. — Mag sein vorläufig. Aber die Willenstat

geht dem Sein voran, zum mindesten begrifflich.
Was soll es denn heißeu, falls die Worte überhaupt noch
einen Sinn haben, Gott besitze die Fülle der sachlichen
Vorzüge „durch" eigene, ewige, selbstmächtige Geistestat?
Was bedeutet denn dieses: „durch"? Und was soll es
bedeuten, wenn gesagt wird, Gott sei die unendliche
Vollkommenheit „kraft" eigener Tat? Was besagt das Wort:
„kraft"? Offenbar die Ursache, wenigstens den Grund,
wenn diese Worte, wie gesagt, überhaupt einen Sinn haben.
Dann muß die Ursache, der Grund, also die Geistes- oder
Willenstat wenigstens begrifflich früher sein. Daß beide,
selbst begrifflich, eins und dasselbe besagen, das ist
ein Widersinn ohnegleichen. Die Probe auf die Richtigkeit

unserer Behauptung ist leicht zu machen bei selbst
begrifflicher Gleichheit. Wir haben dann folgendes
Ringelspiel: das Sein ist die Willenstat, und die Willenstat
ist das Sein. Das Sein ist durch die eigene Geistestat, und
die eigene Geistestat ist durch das Sein. Das Sein ist
kraft der Willenstat, und die Willenstat ist kraft des Seins.
Das heißt man nun in neuester Zeit „philosophieren". Für
eine Philosophie dieser Art hat das „scholastische Denken"



454 Das Werden im Sinne der Scholastik.

natürlich „keinen Sinn", und wir können es dazu nur von
ganzem Herzen beglückwünschen.

39. Wir haben vorhin die Worte gebraucht „mag sein
vorläufig". Ist es denn auch wahr, daß in Gott das Sein
nicht früher, wenigstens begrifflich früher ist als die
Willenstat? Nein, es ist durchaus nicht wahr. Das Sein
ist unbedingt früher. Denn gerade das Sein oder Seiende
ist begrifflich das erste. (Respondeo dicendum, quod
ens secundum rationem est prius quam bonum. Ratio enim
significata per nomen est id, quod concipit intellectas de
re, et significat illud per vocem. Illud ergo est prius
secundum rationem, quod prius cadit in conceptione in-
tellectus. Primo autem in conceptione intellectus cadit
ens; quia secundum hoc unumquodque cognoscibile est,
inquantum est actu. Unde ens est proprium obiectum
intellectus. Et sic est primum intelligibile. Summ. th. 1. p.
q. 5. a. 2.) Darum wird Gott von uns auch nicht nach
der Willenstat, sondern nach dem Sein vor allem
benannt. Gott selber hat uns sagen lassen, wie wir ihn nennen
sollen: „Qui est," so heißt sein Name. 2. Mos. 3. 14. Da
ist aber, wie jedermann sieht, von der Willenstat keine
Rede. Das Sein muß darum von uns in Gott als das
allererste und als das Prinzip alles andern aufgefaßt
werden. (Tertia ratio sumitur ex verbis Dionysii, qui dicit,
quod esse inter omnes alias divinae bonitatis participa-
tiones: sicut vivere, intelligere et huiusmodi, primum est,
et quasi principium aliorum, praehabens in se omnia
praedicta secundum quemdam modum unita. Et ita etiam
Deus est principium divinum, et omnia sunt unum in
ipso. Sent. 1. d. 8. q. 1. a. 1. u. a. 3.)

40. Die Wahrheit ist also die: die Art, wie die Fülle
der sachlichen Vorzüge, wie Gott sie besitzt, ist nicht
durch eigene, ewige, selbstmächtige Geistestat, sondern
durch das Sein. Gott ist die unendliche Vollkommenheit,
nicht kraft eigener Tat, sondern kraft seines eigenes Seins.
Das Sein geht tjudgrifflieh der Willenstat voran, denn es
ist das Prinzip der Willenstat. Das Sein ist begrifflich

nicht eins und dasselbe mit der Willenstat. Darum
darf man die Sätze wie oben im Beispiel, das Sein ist
kraft der Willenstat, und die Willenstat ist kraft des Seins
usw., nicht beliebig umkehren, was im Falle begrifflicher
Identität vollkommen angängig wäre. Warum der Autor
nichtsdestoweniger auf der Willenstat besteht, während er



455

doch Sein und Willenstat sogar begrifflich eins und
dasselbe sein läßt, ist allerdings eine der vielen
Unbegreiflichkeiten mehr, die das Buch in Fülle enthält.

Nicht die Willenstat in Gott erweist sich als formell
vollkommener; sondern sein selbständiges, subsi-
stentes Dasein. Darum bildet dieses das Prinzip alles
andern in Gott. (Sicut Dionysius dicit, licet ipsum esse
sit perfectius quam vita, et ipsa vita quam ipsa sapientia,
si considerentur secundum quod distinguuntur ratione;
tarnen vivens est perfectius quam ens tantum, quia vivens
etiam est ens; et sapiens est ens et vivens. Licet igitur,
ens non includat in se vivens et sapiens, quia non oportet
quod illud quod participât esse, participet ipsum secundum
omnem modum essendi; tamen ipsum esse Dei includit
in se vitam et sapientiam, quia nulla de perfectionibus
essendi potest deesse ei, quod est esse subsistens.
Summ. th. 1. p. q. 4. a. 2. ad 3. — Esse simpliciter accep-
tum secundum quod includit in se omnem perfectionem
essendi, praeeminet vitae et omnibus perfectionibus
subsequentibus. Sic igitur ipsum esse praehabet in
se omnia bona subsequentia. Summ. th. 1. 2. q. 2. a. 5.

ad 2.) Vgl. Sent. 1. d. 17. q. 1. a. 2. ad 3. —- ibid. q. 2.

a. 2. secund. arg. contra. — QQ. disput. de veritate. q. 22.
a. 6. ad 1. — QQ. disput. de potentia. q. 7. a. 2. ad 9.

Auf die andern Unmöglichkeiten in der Theorie des
Autors näher einzugehen und die darin enthaltenen
Widersprüche nachzuweisen, halten wir für eine höchst
überflüssige Arbeit. Der Autor selbst handelt in praxi gegen
seine eigene Theorie. Er bekennt sich, wie wir übrigen
Menschen, im Leben zu dem Grundsatz: primum vivere,
deinde philosophari, auf gut deutsch: zuerst muß man
sein, dann kann man eine Willenstat vollbringen. Zuerst
muß man Logik studiert haben und Logiker „sein", dann
kann man ein Buch logisch richtig schreiben, und so weiter
in allen übrigen Dingen. Es zeigt sich demnach auch hier
wieder, daß die Behauptung des Autors, „das scholastische
Denken habe keinen Sinn für das Werden" weiter nichts
ist als eine sehr billige Phrase.

Schluß.
41. „Ein ganz auffallendes Kennzeichen", schreibt

P. Weiß in der Linzer-Quartalschrift, 4. Heft 1903, S. 751,
„man darf wohl sagen, das sicherste Merkmal derer, die



456 Das Werden im Sinne der Scholastik.

eine Reform in der Kirche und in der Theologie zuwege
bringen wollen, ist die Abneigung gegen die sogenannte
alte Theologie, die Scholastik. In diesem Stücke stimmen
sie alle überein eines vergessen sie nicht, die Scholastik
zum Sündenbock zu machen." So ist es in der Tat. Kaum
zeigt sich irgendwo die Scholastik so hört man sofort das
Signal zum Sturm. Heiden und Juden, Türken und Christen,
Protestanten und Katholiken, diese letzteren voran, als
wollten sie es dem : „größten deutschen Mann" und ebenso
großen Ignoranten in der Scholastik, zuvortun : alles stürzt,
wie vor einigen Jahrhunderten auf den Ruf: gegen die
Herrnleut, auf den Adel, so hier auf die arme wehrlose
Scholastik. Es ist der leibhaftige Bauernaufstand in der
Philosophie und Theologie. Wollte man einen dieser tapfern
Kriegsknechte fragen, um was es sich eigentlich handle,
er wüßte uns, die Führer, welche sehr gut wissen, was sie
wollen und was sie tun, ausgenommen, keinen genügenden
Aufschluß zu geben. Das Wort Scholastik reicht für ihn
aus als Grund, um das Streitroß zu besteigen zum Kampfe
gegen einen Feind, den man eigentlich gar nicht oder
höchstens zur Not kennt. Die einst so hoch gefeierte Logik
wird in der Gegenwart einfach grausam mißhandelt und
dann totgeschlagen. Das ist die an allen Wegen und
Straßenecken, von allen Dächern verkündete „Freiheitlichkeit

und Fortschrittlichkeit^' der modernen Gelehrten. Ein
warnendes Beispiel dafür ist Herr Dr. Schell. Weil die
Scholastik vom „Werden" nichts versteht, muß der Autor
uns darüber belehren. Und er beginnt mit dem Höchsten,
mit dem Sein Gottes. Das Sein Gottes „wird" durch die
Geistestat. Das Sein Gottes ist nicht früher als die Willenstat,

auch nicht begrifflich, denn beide sind eins und
dasselbe. Ebensowenig ist die Willenstat früher, auch nicht
begrifflich, aus demselben Grunde. Nichtsdestoweniger
bildet die Geistestat die Ursache, wodurch das Sein Gottes
ist; und dieses Sein ist kraft der Willenstat. Dieser blühende
Widerspruch, eigentlich heißt er anders, durchzieht mehr
oder weniger sämtliche Werke des Autors. Und dieser
Widersinn kann allenfalls eine Willenstat des Autors
sein, aber eine Geistestat ist es ganz entschieden nicht.

Ein ganz ähnliches Attentat auf die Logik verübt
Herr Dr. Erhard. Gegen die Ansicht, daß das Mittelalter
die Idealzeit der katholischen Kirche sei, was ja im Ernst
niemand behaupten kann, macht der Autor folgendes geltend



Das Werden im Sinne der Scholastik. 457

(S. 51) : „Im Gegensatze zu derartigen unklaren Anschauungen

muß festgehalten werden an dem Worte des
Evangeliums von der Erleuchtung eines jeden Menschen, der
in die Welt kommt, muß ernst gemacht werden mit der
dogmatischen Uberzeugung von der Vorsehung Gottes, die
alle Zeiten umfaßt." — Sehr schön und richtig. Dieser
Grundsatz ist von allgemeiner Gültigkeit, muß sich
folgerichtig auch auf alles andere anwenden lassen. Nun lesen
wir aber auf Seite (iO: „Es fehlte den Organen der Kirche
an der sichern Direktive, an der nötigen Erleuchtung und
an dem rechten Maßstabe, um> die richtigen Wege zu
erkennen, die das praktisch-kirchliche Leben hätte einschlagen
müssen, wenn es die hohen Ideale des Christentums
verwirklichen sollte". S. 61: „Das Volk mußte den Rückschlag
der kirchenpolitischen und der kirchlichen Verhältnisse am
empfindlichsten fühlen; denn es fehlten ihm die Mittel, ja
sogar die Fähigkeit zur Durchführung einer gesunden
Reaktion. Die ungenügende Erleuchtung sowohl der Führer
als der Geführten machte sich aber besonders auf dem
Gebiete der volkstümlichen Frömmigkeitsäußerungen
geltend."

Also die Erleuchtung eines jeden Menschen nach dem
Worte des Evangeliums bewahrt ihn vor dem Irrtum, das
Mittelalter, die Zeit der Scholastik, als die Idealzeit der
katholischen Kirche zu betrachten, vor dem Irrtum, die
mittelalterliche Theologie stelle den Höhepunkt der menschlichen

Arbeit in der Ergriindung der göttlichen Wahrheit
dar. Diese Erleuchtung schützt demnach uns Menschen
gegen die böse Scholastik. Handelt es sich aber um das
innere Kirchenleben und darum, der Theologie neue Wege
zu bahnen; handelt es sich um theologische und kirchen-
reformatorische Vorschläge: dann fehlt es den Organen
der Kirche „an der nötigen Erleuchtung und an dem
rechten Maßstabe, um die richtigen Wege zu erkennen".
Dann leiden „sowohl Führer als Geführte an ungenügender
Erleuchtung". Ja, was ist es aber dann „mit der dogmatischen

Überzeugung von der Vorsehung Gottes"? Hält
diese „dogmatische Überzeugung" nur dann stand, wenn
es den Feldzug gegen die Scholastik gilt?


	Das Werden im Sinne der Scholastik

