
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 18 (1904)

Artikel: De concordia Molinae [Fortsetzung]

Autor: Prado, Norbertus del

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761658

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


284 De concordia Molinae.

als Aktualisierung körperlicher Potenzialität. Körper wirken

aufeinander nur durch unmittelbare oder mittelbare
Berührung, sie leiden also voneinander, der warme vom
kalten, der kalte vom warmen nach Maßgabe der
aufgewandten Energie, daher der Verlust auf der einen, der
Gewinn auf der andern Seite. Bewegung geht nicht über
von einem Körper auf den andern, sondern erzeugt
Bewegung; da aber der bewegende Körper auch seinerseits
vom bewegten leidet, so verliert er selbst an Bewegung,
was er dem bewegten mitteilt. Im allgemeinen ist der
Grundsatz im Auge zu behalten, daß alles Verursachen
auf eine Verähnlichung des Gegenstandes einer wirkenden
Kraft mit der Ursache abzielt.

Diese Anwendung ontologischer Begriffe und Prinzipien

auf unser Problem kann nur der Positivist als
unberechtigt verpönen, indem er auf Wissenschaft überhaupt
verzichtet. Jede wahrhaft wissenschaftliche, d. h. begriffliche

und prinzipielle Behandlung der Dinge und Erscheinungen

stößt auf metaphysische Aufgaben, die für unser
reflektierendes Erkennen nur mit Hilfe ontologischer
Prinzipien zu lösen sind.

DE C0NC0BDI1 MOLINAE.

SCRIPSIT

FR. NORBERTUS DEL PRADO ORD. PRAED.

(Sequitur vol. XVII. p. 301. 476; XVIII. p. 83.)

Caput quartum.
Utrurn Concordia Molinae concordet cam recta ratione.

Secundum principium Concordiae: Influxus Dei specialis.

I.
1. Cum Molina gradum facit in Sua Concordia ex

ordine naturae ad ordinem supernaturalem gratiae, ad-
monet lectorem, ut vigilet atque advertat „latissimum esse
discrimen inter concursum Dei generalem cum causis



285

secundis ad actiones earum naturales, et auxilium parti-
culare gratiamve praevenientem, qua Deus liberum arbi-
trium ad opera supernaturalia credendi, sperandi, diligendi
ac poenitendi, ut ad salutem oportet, evehit etcoadiuvat:
quod pauci advertunt".

2. Si de libero arbitrio agatur et de operibus natura-
libus, tunc Molina ait : „Ingenue fateor, mihi valde difficilem
esse ad intelligendum motionem et, applicationem hanc,
quam Divus Thomas in causis secundis exigit." (Disp. 26.)
„Concursus generalis Dei cum voluntate ad appetitionem
non est influxus Dei in causam, ea ratione, qua agens est,
quasi eo prius mota et excitata agat; sed cum causa ea
ratione, qua in se suscipit effectum ab eadem causa et a
Deo, partiali influxu utriusque, productum." (Disp. 29.)

Et nunc in hac ipsa Disput. 29. agens de libero
arbitrio et operibus supernaturalibus scribit: „Auxilium
particulare, quod praeveniens gratia nuncupatur, motio
quaedam est, qua liberum arbitrium excitatur et prae-
venitur potensque redditur, ut ita adiutum libero suo
influxu cooperetur ulterius huiusmodi supernaturales actus,
quibus proxime aut remote ad gratia,m gratum facientem
d.isponatur. Quare motio quaedam est in ipsam causam,
ut ea mediante in se ha,beat, unde libere exercere ulterius
possit, si velit, eiusmodi opera, qualia ad salutem sunt
necessaria."

3. Mirum quippe videtur, quod Molina fateatur esse
sibi difficilem ad intelligendum motionem Dei, ut Auctor
naturae est, in ipsam potentiam voluntatis; ut ea motione
divina in se habeat liberum arbitrium, unde libere exer-
ceat actum suum; et quod nunc nullam prorsus inveniat
difficultatem ad intelligendam motionem Dei, ut Auctor
est ordinis supernaturalis, in ipsam potentiam liberi arbi-
trii tamquam in causam sui actus tamquam in virtutem
eliciendi suam operationem. Si enim Dei influxus atque
motio in potentiam liberae voluntatis non destruit, sed
complet ac perficit, dum sermo est de motione et influxu
in ordine supernaturali; quare Dei motio in ordine naturae
non erit appellanda etiam, ut D. Thomas appellat, ,,com-
plementum virtutis agentis secundi"? Si Dei influxus
supernaturalis est motio quaedam in ipsam causam, in
ipsam potentiam liberi arbitrii, et liac motione voluntas
potens redditur ad agendum : quare Dei influxus naturalis
non erit quoque motio quaedam in ipsam causam, in ipsas

Jahrbuch für Philosophie etc. XVIII. 19



286 De concordia Molinae.

potentias operativas, in ipsam voluntatem, qua agens est,
qua principium est sui actus? Si in ordine supernaturali
divina motio reddit potentem ipsam voluntatis potentiam,
etiam suo modo et suo gradu potentem reddet in ordine
naturali.

4. In doctrina Divi Thomae theoria divinae motionis
semper remanet eadem et iisdem principiis innixa. Et
sicut ordo gratiae praesupponit et includit ordinem naturae,
quem elevat ac perficit; sie divina motio, quae est gratia
actualis, includit totam perfectionem divinae motionis, quae
est auxilium generale. Si principium movens est Deus ut
Auetor naturae, terminus motus respondet suo primo prin-
eipio; et tunc opera sunt naturalia. Si autem principium
movens est Deus ut Auetor quoque gratiae, terminus motus
etiam respondet suo primo prineipio; et tunc opera sunt
supernaturalia. Applicatio, quam D. Thomas exigit in
causis secundis etiam liberis, in ordine naturae retinet.
nomen physicae motionis; in ordine vero supernaturali
vocatur gratia actualis, quae est Dei physica praemotio
in ordine supernaturali. Influxus Dei semper est praevius
prioritate causalitatis : motio divina semper est praeveniens
liberum arbitrium creatum, numquam ipsius pedissequa.
In ordine naturali dispensatur a Deo iuxta leges generalis
providentiae; in ordine autem supernaturali dispensatur
a Deo per suam misericordiam ad executionem specialis
providentiae; quae quidem executio denominatur vocatio,
iustificatio et glorificatio. (lr P. qu. 23. a. 2.)

5. Molina autem non audet transferre suam theoriam
de concursu generali ad ordinem supernaturalem nisi cum
additionibus et adminiculis; alioquin concursus simulta-
neus latam aperiret viam et apertam omnino relinqueret
portam versus castra Pelagianorum. Molina, qui motionem
et applicationem traditam a D. Thoma capere non valebat,
videtur nunc aliqualiter intelligere. Auetor Concordiae
coactus est perhibere testimonium Divinae motioni in ipsam
causam, in ipsam potentiam liberi arbitrii : coactus est
asserere, quod divina motio excitât, movet et movendo
potentiorem reddit potentiam voluntatis ad volendum, ad
operandum.

Attamen 1) eritne verum, quod Molina docet, physi-
cam praemotionem, saltem ut Deus auetor est gratiae, in
potentiam liberae voluntatis? 2) Transmutatne Deus per
hanc suam divinam motionem, quae est in causam, in



De eoncordia Molinae. 287

potentiam liberi arbitrii, ipsammet liberae voluntatis
potentiam? 3) Poteritne iure meritoque dici de hac moti-
one in causam a Molina instituta id ipsum, quod Molina
scripsit de motione et applicatione, quam D. Thomas ex-
igit in causis secundis, nempe : „Hoc tarnen commentitium
plane est, nullaque ratione fulcitur, et res frustra multi-
plicat"? (Concord, qu. 14. disp. 26.)

II.
6. Conclusio prima: Molina reiicit etiam in orcline

supernaturali physicam Dei motionein in potentiam libe-
ram voluntatis ut in causam; id est, ea ratione, qua agens
est, quasi divino influxu voluntas prius physice mota agat.

Ratio prima. — Fundamentum generale pro physica
Dei motione stabilienda, tarn in ordine gratiae quam
naturae, est theoria causarum instrumentalium. Omnes qui-
dem creaturae, dum operantur, agunt velut instrumenta
Dei, etiam homo et angélus. Ita D. Thomas lib. 3. contra
gentes cap. 147 : „Sub Deo, qui est Primus Intellectus et
Volens, ordinantur omnes intellectus et voluntates sicut
instrumenta sub principali agente." Et 3. P. qu. 7. a. 1.

ad 3. : „Humanitas Christi est instrumentum Dininitatis;
non quidem sicut instrumentum inanimatum, quod nullo
modo agit, sed solum agitur ; sed tamquam instrumentum
anima rationali animatum, quod ita agitur, quod etiam
agat." Vide etiam 1. 2. qu. 68. a. 3. ad 2.

Iidem quoque sunt characteres divinae motionis, sive
terminus motus sistat intra limites ordinis naturalis, sive
transcendat atque ingrediatur in ordinem supra naturam,
qui nominatur ordo gratiae et gloriae. Quapropter D.
Thomas 1. 2. qu. 110. a. 2. naturam divinae motionis in
ordine supernaturali ostendit et declarat per naturam
divinae motionis in ordine naturali. Utraque enim divina
motio est: 1. effectus in homine, alter gratuitus, alter vero
secundum exigentiam ipsius naturae; 2. motus quidam
animae; quia actus moventis in moto est motus; 3. motus
receptus in ipsis potentiis et ipsam potentiarum activam
virtutem complens ac cum suis propriis effectibus con-
iungens.

De natura huiusce physicae divinae motionis iam supra
dictum manet : est etenim natura illius vis Instrumentalis,
de qua D. Thomas qu. 27. de Veritate a. 4. tradit, quod
est: a) „Quid incompletum in genere entis"; b) „Ad ens

m*



288

magis quam ens"; c) „ Virtus se habens ut in fieri existens
et moveri"; cl) ,,Virtus cessans, cessante motione Dei mo-
ventis". — Atque Catechismus Concilii Tridentini, Romani
Pontificis iussu promulgatus atque ipsius auctoritate ap-
probatus, tradit etiam de hac physica Dei motione, quod
est : ,,Intima virtus Dei secundarum causarum efficientiam
a) non impediens, b) praeveniens, c) ad actionem impellens,
d) attingens a fine usque ad finem fortiter, e) et disponens
omnia suaviter." (Part. 1. a. 1. n. 24.)

Iam autem Molina expresse reiicit hunc physicum Dei
influxum in potentiam liberae voluntatis, etiam in ordine
supernaturali. Ait enim in libro Concordiae qu. 23. disp. 1.

memb. 7. : a) „Id non est donis gratiae, determinare volun-
tates nostras ad consensum, ut saepe est expia,natum; sed
est solum invitare et allicere." b) „Quamvis plus sit con-
versio voluntatis quam determinatio eiusdem voluntatis ad
alios communes actus; determinatio tarnen voluntatis, quae
utrobique fit, est ab ipsa voluntate pro sua innata libertate
se libéré applicante ac déterminante ad consensum aut dis-
sensum, ut dictum est; et non a Deo sua omnipotentia,
illam déterminante, ut potest; quoniam tunc actus non
esset liber, sed necessarius ex parte voluntatis."

Molina ergo, tametsi concédât et affirmet in ordine
supernaturali „motionem quamdam" in ipsam causam et
in ipsam potentiam liberi arbitrii, unde liberum arbitrium
redditur potens ad operandum supernaturales actus; at-
tamen non admittit motionem physice immutantem potentiam

liberae voluntatis, motionem determinantem atque
inclinantem; sed invitantem dumtaxat atque allicientem.

7. Ratio secunda. — Aliud praeterea fundamentum
pro physica Dei motione affirmanda in ipsam potentiam
liberi arbitrii, ut in causam sui actus, et qua ipsa libera
voluntas determinetur libere ad consensum, affertur a
D. Thoma 1. 2. qu. 111. a. 2., ubi quidditatem gratiae ope-
rantis et gratiae cooperantis evolvit ac declarat. Quando
enim Deus movet hominem gratuita motione, quae dicitur
gratia operans; tunc non tantum Deus déterminât potentiam

voluntatis et ipsam applicat ad actum consensus, sed
ita perfecte atque excellenter applicat ac déterminât, ut
„quantum ad istum actum voluntas se habet ut mota et
non movens, solus autem Deus movens; et praesertim, cum
voluntas incipit bonum velle, quae prius malum volebat."
Quando vero Deus movet hominem gratuita motione, quae



De concordia Molinae. 28!)

gratia cooperans denominatur ; tunc Deus ita déterminât
et applicat voluntatem ad consentiendum, ad eligendum,
ad libéré volendum, ut quantum ad ilium actum „mens
nostra et moveat et moveatur".

In utraque itaque motione determinatus applicatur,
flectitur potentia liberi arbitrii ad actionem suam liberam
a Deo; at sub motione, quae est gratia cooperans, voluntas
etiam déterminât se et applicat ad agendum; et sub
motione, quae est gratia operans, voluntas se habet ut mota,
ut determinata, ut applicata tantum, solus autem Deus
movens et determinans et applicans. Et tarnen non quidem
Dominicus Baiiez, sed Caietanus, qui antequam Baiiez nasce-
retur, erat iam abs dubio „bannezianus", in suis Commen-
tariis supra locum Summae Tlieologicae supra citatum
scribit: „Voluntas, mota a Deo ad huiusmodi novum velle,
non movet seipsam ad hoc, sed est tantum mota a Deo;
est tarnen tale velle ipsius elicitive, sicut descendere est
motus gravis. Et est liberum; quia potest dissentire a tali
velle; Deus enim movet suaviter liberum arbitrium secundum
conditionem eius."

Nunc ergo Molina in libro Concordiae abhorret ab
hac doctrina D. Thomae et Caietani et extollens vocem
suam ait: „Tunc actus non esset Uber, sed necessarius ex
parte voluntatis" (qu. 23. disp. 1. memb. 7.).

Et qu. 14. disp. 33. aperte fatetur, se aliter intelligere
et explicare gratiam operantem quam D. Thomas et D.
Thomae discipuli; aperte pronuntiat, se alio valde diverso
sensu quam D. Thomas mentem S. Augustini in distinctione
gratiam operantem inter atque cooperantem tradenda ex-
pendere. „Tametsi (inquit) aliter Augustinum intellexerint
D. Thomas duobus articulis citatis, So tus lib. 1. de natura
et gratia cap. 16., et quidam alii."

8. Ratio tertia. — Alterum fundamentum pro physicae
motionis necessitate stabilienda affertur ab ipso Angelico
Doctore 1. 2. qu. 113., in qua ex professo explanat naturam
iustificationis ac clare manifestât, quomodo se habeat liberum

arbitrium creatum „ad donum gratiae acceptandum
in his, qui sunt huiusmodi motionis capaces." Quatuor
requiruntur ad iustificationem impii scilicet: a) gratiae
Infusio; b) motus liberi arbitrii in Deum per fidem, spem
et caritatem; c) motus liberi arbitrii in peccatum per
dolorem ac detestationem; d) et remissio culpae. Praedicta
quatuor, quae requiruntur ad iustificationem impii, tempore



290 De concordia Molinae.

quidem sunt simul; quia iustificatio impii non est suc-
cessiva; sed ordine naturae unum eorum est prius altero.
Et inter ea naturali ordine primum est gratiae infusio,
secundum motus liberi arbitrii in Deum, tertium motus
liberi arbitrii in peccatum, quartum vero est remissio
peccatorum. Ita ad litteram D. Thomas 1. 2. q. 113.
a. 6. et 8.

Molina autem in libro suae Concordiae qu. 14. disp. 4(5.

scribit ea, quae subsequuntur : 1) „Ego etiam fateor, me
numquam valuisse intelligere, quonam paeto gratia ipsa
gratum faciens concurrere possit ad actum liberi arbitrii,
qui ad earn dispositio est praerequisita." 2) „Neque satis
inteUigo, quo pacto libera maneret voluntas ad eliciendum
et non eliciendum actum contritionis, si prius in genere
causae efficientis acciperet habitum caritatis et gratiae, in-
fluxuque illius iuvaretur ad actum contritionis eliciendum."
3) Post haec Molina appellat contra D. Thomam ad
Concilium Tridentinum sess. 6. et adducit canonem 4. : „Si quis
dixerit liberum hominis arbitrium, aDeo motum et excitatum,
nihil cooperari assentiendo Deo excitanti atque vocanti, quo
ad obtinendam iustificationis gratiam se disponat ac prae-
paret, neque posse dissentire, si velit: an. sit." Deinde quasi
doctrina Summae Theologicae, quae erat aperta in medio
conclavi, damnata fuisset a Patribus Concilii, Molina
exclamât: „Nescio, quid apertius dici potuerit, ut intellige-
retur, ultimum dispositionem ad iustificationem ad habi-
tumve caritatis et gratiae non fieri efficienter ab habitu
ipso caritatis et gratiae, sed a praeviis aliis auxiliis."

9. Molina in sua Concordia multa videtur nescire, vel
saltern simulare, quod nescit. Ultima enim dispositio ad
iustificationem, ut iani supra ex professo in suis propriis
locis declaratum manet, fit efficienter a Deo per motionem,
quae est infusio gratiae sanctificantis, caritatis atque ali-
orum habituum infusorum. Hoc docet expresse D. Thomas ;

hoc conceptis verbis tradit Caietanus, qui ante Baiiez erat
iam mente et corde Baiiezianus. In ipsius Commentariis
1. 2. qu. 113. a. 8. scribit:

„In Art. 8. ad 2. nota, quod gratiae donum habituale
operatur et per modum naturae et per modum liberi
arbitrii. Ideo infusio gratiae gratum facientis, in quantum
operatur per modum liberi arbitrii, gratuite movet liberum
arbitrium ad actus duos antedictos; et sie praevenit, et
eosdem ut informatos gratia, et seipsam gratiam gratum



De concordia Molinae. 291

facientem. Ita quod non solum simul, sed unica actione
Deus, infundendo gratiam, gratuite movet et gratum facit."
„In quantum gratuite movet liberum arbitrium, disponit
simul et dispositum reddit per liberum arbitrium hominem
ad gratiam; quoniam ipso actu liberi arbitrii homo red-
ditur subiectum praeparatum et coaptatum gratiae, cuius
opposito actu posuerat obicem gratiae. Et praeparatio
est, quae superius in qu. 112. a. 2. dicta est meritoria.
Nec obstat his, quod quandoque gratuita Dei motio fit
non per gratiam gratum facientem; potest namque et per
ipsam et sine ipsa Deus gratuite movere. Unde actio Dei
in infusione gratiae gratum facientis est non solum in-
duetiva formae, sed etiam dispositiva subiecti. Unde dis-
positio subiecti consequitur infusionem gratiae et praecedit
gratiae eonsequutionem." Hucusque Caietanus.

10. At Molina insistit dicens: „Habitus fidei, spei et
caritatis, qui adulto in iustificatione infunduntur, nullam
efficientiam eius facultatis exercent in actus, qui tamquam
dispositiones eorumdem infusionem antecedunt; sed in
continuatione postea eorum et in actibus aliis, qui post
ipsorum infusionem a potentiis de novo producuntur. Atque
id plane satis aperte innuit Concilium Tridentinum sess. 6.,
si attente legatur ac expendatur."

Concilium quidem Tridentinum, si attente legitur et
expenditur, aperte innuit doctrinam a D. Thoma in sua
Summa Theologica, praecipue in tractatu de gratia, videlicet

:

1) Quod praeparatio hominis ad gratiam iustificantem
est duplex: perfecta, nempe simul cum ipsa infusione
gratiae; et imperfecta, quae aliquando praecedit tempore
donum gratiae sanctificantis.

2) Actus, per quos homo praeparatur imperfecte, fiunt
per praevia alia auxilia, quae praecedunt vel praecedere
possunt tempore ante gratiae sanctificantis infusionem. Ac
proinde in huiusmodi actus nullam efficientiam exercent
habitus, qui infunduntur cum gratia et caritate.

3) Actus vero, per quos homo praeparatur perfecte,
antecedunt, tamquam dispositiones, non gratiae et caritatis
infusionem, sed gratiae et caritatis susceptionem : quam
quidem praecedunt ordine naturae, sed tempore sunt
simul.

4) Unde in huiusmodi actus exercent efficientiam habitus

caritatis et aliarum virtutum, qui adulto in iustificatione



292 De concordia Molinae.

infunduntur. Aliud namque est gratiae et caritatis infusio,
et aliud gratiae et caritatis suseeptio. Infundere est solius
Dei; suseipere est hominis per suum liberum arbitrium,
sed motum a Deo gratiam et caritatem infundente.

11. Sed Molina adhuc quodam scrupulo agitatus timet,
eo quod doctrina D. Thomae videtur esse periculosa in
fide. Ait enim: „Si efficienter emanat (dispositio ultima
ad gratiam iustificantem) ab ipsa gratia et caritate, non
video, quo pacto defendi possit, non esse meritoriam non
solum gloriae, sed etiam gratiae, ut supra deductum est:
quod tarnen plus quam periculose in fide concéderetur."

Quasi hocce argumentum per modum difficultatis in
contrarium non sibi antea proposuerit et solverit ipse An-
gelicus Doctor 1. 2. qu. 112. a. 2. ad 1. dicendo: „Prae-
paratio hominis ad gratiam habendam est simul cum ipsa
infusione gratiae; et talis praeparatio est quidem meritoria;
sed non gratiae, quae iarn habetur, sed gloriae, quae non-
dum habetur."

12. Observatio. — Molina, dum loquitur de „motione
et applicatione, quam D. Thomas in causis secundis exigit
1. P. qu. 105. a. 5.", ait- (qu. 14. disp. 26): „Non videam,
quidnam sit motus ille et applicatio in causis secundis, qua
Deus illas ad agendum moveat et applicet." „Mihi valde
difficilem esse ad intelligendum motionem et applicationem
hanc, quam D. Thomas in causis secundis exigit."

Dum autem loquitur de „motione et applicatione",
quam D. Thomas 1. 2. qu. 111. a. 2. vocat gratiam ope-
rantem, quamque requirit postea qu. 113. in libero arbitrio
pro iustificatione adulti, tunc Molina (qu. 14. disp. 46.)
asserit: 1) „numquam valuisse intelligere", 2) „neque satis
intelligere, quo pacto libera maneret voluntas ad eliciendum
vel non eliciendum actum"; 3) existimat huiusmodi doctri-
nam D. Thomae „esse periculosam in fide"; 4) arbitratur
esse damnatum a Concilio Tridentino sess. 6. can. 4.

Révéra qui mentem Angelici Doctoris circa Dei in-
fluxum in cunctas causas creatas, etiam libéras, clare per-
spicere desideret, oportet illum comparare motionem et
applicationem traditam 1. P. qu. 105. a. 5. cum motione et
applicatione tradita 1. 2. q. 111. a. 2. et per totam qu. 113.
Haec duplex motio et applicatio differunt sicut perfectum
a minus perfecto, sicut excellens a bono, sicut divinae
motionis gradus diversi ac diversificati ratione suae per-
fectionis.



De concordia Molinae. 293

Utraque motio et applicatio est ex parte potentiae, in
ipsam potentiam, et complens ipsam activam virtutem
potentiae. Utraque physiea, utraque motus ipsius potentiae.

At altera ita movens, ita applicans, quod voluntas sit
movens ac mota. Altera vero ita movens, ita applicans,
quod voluntas sit mota et non movens, solus autem Deus
movens.

Sub prima déterminât se homo per rationem, et
voluntas ipsius applicat se ex finis volitione ad media volenda.
Sub altera homo determinatur supra rationem suam ex
consilio Spiritus Sancti, et voluntas fertur applicata a
superiori virtute ad volendum et desiderandum.

Sub utraque exercet activitatem suam, operatur libere,
et augetur ac perficitur in suo dominio supra proprios
actus.

Doctrina enim D. Thomae 1. 2. qu. 111. a. 2. et qu. 113.

per totum evellit ac evertit a radice integrum Molinae
systema explanatum in libro Coneordiae. Quamobrem
Molina conatur impugnare doctrinam D. Thomae circa
gratiam operantem et circa iustificationem, in qua gratiae
operantis effectus teste Caietano manifestius apparet; quo-
niam huiusmodi doctrina necessario secum fert et formaliter

importât: 1) physicam Dei praemotionem in potentiam
liberae voluntatis ea ex parte, qua voluntas agens est et
transit de potentia in actum et inflectit se seque déterminât

ad consentiendum; 2) gratiam actualem ex se, ab
intrinseco, èx intentione Dei moventis, efficacem.

Ceterum nihil periculi pertimescendum in rebus fidei
nec in moribus. Et quamvis Molina videatur sibi per-
suasisse, suam Coneordiam esse unum et idem cum ses-
sione 6. et cum canone 4. Concilii Tridentini; attamen
prudens erit consilium exspectare usque quo aliud
Concilium generale Ecclesiae collocet librum Coneordiae iuxta
Divinas Scripturas, sie ut „Patres Tridentini, in ipso medio
conclavi ordini habendo, una cum divinae Scripturae codi-
eibus et pontificum Maximorum decretis Summam Thomae
Aquinatis super altari patere voluerunt, unde consilium,
rationes, oracula, peterentur." (Leo XIII. Enc. Aeterni
Patris.)

Interim tutum erit in fide tutumque in moribus doctrinam

Summae Theologicae praeferre doctrinae Coneordiae.
Et sicut ipse Leo XIII. in Enc. Aeterni Patris monet:
„Doctrinam Thomae Aquinatis studeant magistri in disci-



294 De concordia Molinae.

pulorum animos insinuare; eiusque prae ceteris soliditatem
atque excellentiam in perspicuo ponant."

III.
13. Conclusio secunda: lila motio, qua secundum doc-

trinam Molinae liberum arbitrium excitatur, praevenitur,
potensque redditur ad libere operandum, quaeque prae-
veniens gratia nuncupatur, a) non est influxus Dei in
potentiam voluntatis, quo Deus applicet ac determinet ad
consensum; b) non causat actionem voluntatis, ut emanat
ab ipsa voluntate; c) non causat ipsum consensum, ipsam
electionem, qui est actus liberae voluntatis ; d) non causat
initium nostrorum bonorum operum.

14. Primum fatetur Molina in sua Concordia qu. 23.
disp. 1. memb. 7. dicens: „Determinatio voluntatis hu-
manae pendet non quidem ab influxu Dei in volun-
tatem, quo illam applicet ac determinet ad consensum;
sed ab influxu universali Dei cum voluntate ad eamdem
actionem, ut qu. 14. disp. 2(5. ostensum est."

Unde Deus, influens gratiâ suâ praeveniente, non in-
fluit in voluntatem, illam applicando seu determinando
ad consensum; sed influit exspeetando, quod voluntas se-
ipsam determinet et applicet ad consentiendum ; et postea
Deus influens influxu suo universali cooperatur cum
voluntate, non ea ratione, qua agens est, sed ea ratione, qua
in se suscipit suum proprium actum.

Alterum ibidem fatetur inquiens: „Determinatio voluntatis

non est actio voluntatis secundum omnem sui
considerationem ; sed est actio, prout habet rationem influxus
solius voluntatis."

Et iterum: „Determinatio ab extrinseco voluntatis ad
ipsius actus seu ad cooperationem ad consensum pugnat
cum libertate voluntatis ad eosdem actus."

Tertium etiam in eodem loco scribit: „Conversionem
fieri a Deo applicante et déterminante voluntatem, ut prae-
beat consensum gratiae excitanti ac vocanti: falsum est."

Quartum autem traditur a Molina qu. 23. disp. 1.

memb. 10. his verbis: „Quod actus a gratia praeveniente
et ab arbitrio elicitus liber sit caque de causa capax vir-
tutis, laudis et honoris: profecto non est effectus gratiae
praevenientis, sed arbitrii per suum influxum."

15. Conclusio tertia : Auxilium particulare, quod prae-
veniens gratia nuncupatur, et quo liberum arbitrium excitatur



De concordia Molinae. 295

ac movetur ad actus supernaturales eliciendos, potest com-
pensari concursu Dei generali.

Ita Molina in libro Concordiae qu. 14. a. 13. disp. 37.:
„Quaeret forte aliquis, an sine huiusmodi auxiliis gratiae
praevenientis ac excitantis, quibus prius moveat et quasi
liberum invitet arbitrium, possit Deus de potentia sua
absoluta producere cum libero arbitrio actus fidei, spei
et poenitentiae, quales ad iustificationem sunt necessarii,
influendo quidem immediate in eos actus, eo modo quo
per concursum generalem influit in actus mere naturales
ac peculiari alio longe maiori influxu."

„Cui quaestioni respondendum est, posse sine dubio
Deuni id efficere Cum contradictionem non involvat
cornpensare influxum, quo gratia praeveniens in genere
causae efficientis in illos actus influit; poterit Deus de
potentia absoluta tanto ac tali influxu immediato in eosdem
actus cum libero arbitrio cooperari, ut efficiantur tales,
quales essent, si praeveniens gratia antecederet."

l(j. Ex quibus iuxta Molinae doctrinam licet inferre:
1) Quod gratia praeveniens non est absolute necessaria

ad actus supernaturales eliciendos; sed conveniens dun-
taxat, ad melius esse.

2) Quod in nihil redigitur illud „latissimum discrimen
inter concursum Dei generalem cum causis secundis ad
actiones earum naturales et auxilium particulare gratiamve
praevenientem, qua Deus liberum arbitrium ad opera super-
naturalia credendi, sperandi, diligendi ac poenitendi, ut ad
salutem oportet, evehit et coadiuvat: quod pauci anim-
advertunt." (Disp. 29. qu. 14.)

3) Quod Molina ipse venit annumerandus inter illos
multos, qui non animadvertunt, auxilium particulare esse
motionem quamdam in ipsam causam, in ipsam potentiam;
et concursum generalem esse influxum non in causam, sed
cum causa, non in potentiam voluntatis, sed cum voluntate.
Nam quamvis concursus generalis sit maior vel minor,
numquam est in causam nec in voluntatem ea ratione, qua
agens est.

4) Quod proinde nullum relinquitur essentiale discrimen

inter ordinem gratiae et ordinem naturae in linea
operandi.

5) Quod cum concursus generalis sive naturalis in-
fluxus, sive sit „tantus ac talis", sive non sit talis nec
tantus, non ideo desinit esse generalis concursus ; poterunt



296 De concordia Molinae.

dici de gratia praeveniente, quam Molina expendit, omnia

et singula supradicta de concursu simultaneo; quippe
qui generalis Dei concursus „tantus ac talis" valet com-
pensare influxum, quo gratia praeveniens in genere causae
efficientis in illos actus influit. Maxime cum ipse Molina
disp. 39. dicat : „Non puto concursum illum, quantum est
de se, esse alterius rationis ab eo, quo Deus concurrit ad
effectus mere naturales."

6) Ac denique, etsi supponamus, hunc concursum sive
influxum immediatum in eosdem actus cum libero arbitrio
cooperantem esse alterius rationis; semper tarnen poterit
concludi, quod datur concursus simultaneus ad opera
supernaturalia, sicut datur ad naturalia. Ac proinde ini-
tium bonorum operum etiam supernaturalium erit a nobis,
quasi ex nobis: et voluntas hominis non praevenitur a
gratia Dei.

IV.
17. Conclusio quarta: Gratia praeveniens, quam Molina

asserit esse „motionem quamdam in ipsam causa,m",
videtur tarnen iuxta ipsum Molinam habere rationem
concursus simultanei.

Molina enim in sua Concordia qu. 14. disp. 45. ex-
plicat sie genesim actuum supernaturalium fidei, spei,
doloris ac dilectionis, quibus peccator motus ac excitatus
gratia praeveniente disponitur ad iustificationem.

Quoad actum fidei. — a) Dum homo cogitat res cre-
dendas per notitias, concionatoris ministerio aut aliunde
comparatas, influit Deus in easdem notitias, influxu parti-
culari ac supernaturali, quo cognitionem illam adiuvat;
et notitia ilia, effecta iam a Deo supernaturalis per talem
influxum, appellatur: gratia praeveniens ex parte intel-
lectus.

b) Ex cognitione rerum, quae ad fidem spectant, oritur

naturaliter in voluntate motus affectionis ad res ita
cognitas; et cum hoc motu inserit se Deus influens in illum
per auxilium particulare, efficitque illum supernaturalem ;
et motus ille atque affectus a Deo supernaturaliter effectus
dicitur : gratia praeveniens ad assensum fidei ex parte
voluntatis.

c) Liberum arbitrium, bis duobus motibus gratiae
praevenientis adiutum, liberum adhuc habet potestatem
imperandi assensum fidei.



De concordia Molinae. 297

Ergo gratia praeveniens ex parte intellectus est in-
fluxus Dei particularis, non in potentiam intellectus, sed
in cognitionem, quae est actus intellectus; non influit Deus
in causam, sed in effectuai; non elevat potentiam intel-
lectivam ad eliciendum actum supernaturalem, sed actum
naturalem cognitionis efficit supernaturalem. Ergo gratia
praeveniens est influxus Dei in actum naturalem potentiae
intellectivae efficiens illum supernaturalem.

Et similiter gratia praeveniens ex parte voluntatis
non est influxus Dei in causam, in ipsam potentiam
voluntatis; sed influxus Dei in actum, in motum affectionis,
cui Deus se inserit, quemque suo influxu supernaturalem
efficit.

18. Quoad actum spei. — a) Illustrato iam intellectu
hominis lumine supernaturali fidei, naturaliter oritur in
voluntate affeetus ad beatitudinem et motus erectionis
ad eam ipsam a Deo sperandam.

b) Huic motui se ingerit Deus specialiter influendo,
et illum efficit supernaturalem; et hüiusmodi motio
appellator : gratia praeveniens ad actum spei.

c) Liberum arbitrium sic a Deo praeventum elicit,
si vult, primum actum spei supernaturalis liberum.

Ergo gratia praeveniens ad actum spei est influxus
divinus, non in causam, sed in effectuai; non in potentiam
voluntatis, sed in voluntatis motum et affectum. Ergo
gratia praeveniens ad actum spei est Dei influxus in
actionem voluntatis.

19. Quoad actum caritatis seu dileetionis. — a)
Similiter ex lumine fidei supernaturali in intellectu
naturaliter excitatur motio affeetus amoris amicitiae erga
Deum.

b) Huic motui se inserit Deus illumque efficit
supernaturalem, et huiusmodi motio appellator gratia
praeveniens ad diligendum.

c) Liberum arbitrium sie praeventum elicere potest
actum dileetionis Dei supernaturalis.

Ergo gratia Dei praeveniens ad actum supernaturalis
dileetionis non est divinus influxus in causam, sed in ef-
fectum; non in potentiam voluntatis, sed in motum et
affectum voluntatis. Ergo gratia praeveniens ad actum
caritatis est influxus Dei non in voluntatem ea ratione,
qua agens est, sed ea ratione, qua in se suseipit motum
sive actum suum.



298

20. Conclusio quinta : Gratia praeveniens, quam Molina
tradit velut necessariam ad actus supernaturales: 1) non
est aliquid causatum in homine a solo Deo; 2) non est
aliquid se habens in ratione prineipii seu causae efficientis
actus ipsos supernaturales.

Quoad primum patet. Nam ipse Molina in Concordia
qu. 14. disp. 45. ait: 1) quod gratia praeveniens ex parte
intellectus ad actum supernaturalem fidei appellatur ,,no-
titia ilia et cognitio effecta a Deo supernaturalis per suum
influxum in easdern notitias et cognitionem".

2) Quod gratia praeveniens ex parte voluntatis ad
actum fidei dicitur „motus ille atque affectus voluntatis
circa ea, quae ad fidem spectant, quatenus a Deo super-
naturalis efficitur per auxilium particulare".

3) Quod gratia praeveniens ad actum spei appellatur
„motio ilia et affectus ad beatitudinem in voluntate natu-
raliter ortus, et etiam motus erectionis, quo attrahitur et
allicitur ad earn ipsam a Deo sperandam".

4) Quod gratia praeveniens ad actum caritatis dicitur
„motio ilia et affectus, cui se inserit Deus, quemque super-
naturali suo influxu Deus acuit, incendit et efficit
supernaturalem".

5) Quod denique „motus Uli actiones quaedam vitales
sunt, qua,s in se experitur voluntas, et ad quas concurrit
efficienter, non quidem qua, liberum arbitrium est, sed qua
voluntas et natura quaedam est, eo modo, quo efficienter
concurrit ad motus primo primos, qui non affectus atque
excitationes voluntatis ad volendum aut nolendum sunt, sed
volitiones aut nolitiones".

Ergo gratia praeveniens iuxta doctrinam Molinae est
aetio intellectus et voluntatis; est notitia, cognitio, a Deo
adiuta et illuminata ; est motus et affectus voluntatis, quos
Deus acuit, quos Deus incendit, quosque supernaturales
efficit; sed tarnen sunt „actiones vitales intellectus et
voluntatis".

Quoad secundum probatur. 1) Quoniam in ratione
prineipii seu causae efficientis actuum voluntatis sunt
a) ipsa potentia seu virtus volendi; b) omnes habitus sive
acquisiti sive infusi, qui perficiunt ipsam potentiam ad
agendum; c) et motio, qua Deus ut Causa Prima applicat
ipsam potentiam ad actum : quae quidem motio, sive in
ordine naturae sive in ordine gratiae, in potentia mota
est motus, id est actus ipsius voluntatis, prout est potentia



De concordia Molinae. 299

adhuc in potentia. Atque huiusmodi actiones vitales voluntatis

neque sunt ipsa potentia, neque sunt habitus, neque
sunt motio illa, qua Deus ut Causa Prima applicat ipsam
voluntatem ad agendum, et qua virtutem agendi ipsius
voluntatis coniungit cum suo proprio actu, sive actus
sit liber sive necessarius, sive sit naturalis sive super -

naturalis.
Probatur 2) In ratione principii seu causae efficientis

actus voluntatis, sit liber, sit necessarius, sit naturalis, sit
supernaturalis, nequit esse aliquid, quod non sit 1) ipsa
virtus activa ipsius voluntatis; 2) complementum huius vir-
tutis operativae, sive per modum permanentis ut habitus,
sive per modum virtutis transeuntis et instrumentalis ut
motio recepta a Causa Prima et a Primo Agente, qui est
Deus. Et huiusmodi motus et affectiones neque sunt ipsa
virtus neque ipsius virtutis complementum, sed actiones
prodeuntes ex ipsa virtute iam compléta in ratione causae
efficientis.

21. Observatio. — Molina in ipsa disp. 45., cum ex-
plicat genesim actus supernaturalis dilectionis seu amoris
amicitiae erga Deum, ait: „Huic etiam motui (affectui
amoris) se inserit Deus; illumque suo supernaturali influxu
non solum acuit et incendit, sed etiam effidt supernaturalem.

Influxus ergo, quo Deus in ilium influit, appellatur
Auxilium gratiae praevenientis ad diligendum, ut ad sa-
lutem oportet. Motio vero ipsa et affectus, ut est a Deo
per ilium influxum, dicitur Gratia praeveniens et excitans
liberum arbitrium ad diligendum Deum, ut ad salutern
oportet."

Ex quibus apparet, motionem et affectum, quae est
gratia praeveniens secundum Molinam, produci et ab ho-
mine et a Deo, ab influxu ipsius humanae voluntatis et
ab influxu Dei; Deumque concurrere ad gratiam prae-
venientem producendam in homine, influendo non in
voluntatem ,,ea ratione, qua agens est, quasi eo prius mota
et excitata agat, sed cum voluntate ea ratione, qua patiens
est atque in se suscipit effectum ab eadem causa atque a
Deo partiali influxu utriusque simul productum" (qu. 14.

Disp. 29.).
22. Conclusio sexta : Gratia praeveniens, quam Molina

tradit in sua Concordia, 1) nequit esse motio quaedam in
ipsam potentiam liberae voluntatis tamquam in causam
actuum supernaturaliurn; 2) nequit esse motio quaedam,



300 De concordia Moiinae.

qua liberum arbitrium excitetur et praeveniatur potensque
reddatur ad supernaturales actus eliciendos.

Probatur 1) Potentia voluntatis, sive quoad actus
liberos sive quoad actus necessarios, non movetur nisi
duplici genere motionis, scilicet ex parte obiecti appre-
hensi per intellectum et ex parte subiecti sive ipsius po-
tentiae volitivae. Prima fit per apprehensionem obiecti
sub ratione boni, per modum finis, quoad specificationem
et determinationem actus voluntarii; altera fit per appli-
cationem ipsius potentiae ad agendum, per modum agentis,
sicut alterans movet alteratum et impellens movet impul-
sum, quoad exercitium ipsius actus voluntarii. (1. P. qu. 82.
a. 4. et qu. 105. a. 4. et 1. 2. qu. 9. a. 1.)

Iam vero gratia praeveniens, quam Molina tradit, nec
est motio ex parte obiecti, nec ex parte subiecti; nec per
modum finis, nec per modum agentis; nec quoad
specificationem, nec quoad exercitium; nec fit per applicationem
ipsius potentiae ad agendum, nec per apprehensionem et
repraesentationem obiecti apprehensi sub ratione boni ab
intellectu; sed constituitur formaliter et essentialiter con-
sistit „in motibus: 1) qui, velit nolit voluntas, praesente
cognitione insurgunt"; 2) quos voluntas „patitur illos
supernaturales" ; 3) qui sunt „quaedam actiones vitales"; 4) „ad,
quas concurrit efficienter voluntas".

Non ergo potest esse motio quaedam in ipsam volun-
tatem tamquam in causam ac principium efficiens sui
actus.

Probatur 2) Gratia praeveniens, qua secundum Molinam
praevenitur potensque redditur liberum arbitrium ad actum
liberum et supernaturalem fidei, est (praeter notitiam in-
tellectus) motus affectionis sive actus supernaturalis voluntatis

necessarius.
Similiter gratia praeveniens, qua secundum Molinam

praevenitur, excitatur potensque redditur liberum arbri-
trium ad actum supernaturalem liberum spei, est affectus
et motus sive actus suj>ernaturalis voluntatis necessarius.

Pariter gratia praeveniens, qua secundum Molinam
praevenitur, excitatur potensque redditur liberum
arbitrium ad actum supernaturalis dilectionis, est motus sive
actus supernaturalis voluntatis necessarius.

Sed nullus datur neque dari potest actus supernaturalis
fidei necessarius, nec actus supernaturalis spei

necessarius, nec actus supernaturalis dilectionis necessarius.



De concordia Molinae. 301

Ergo gratia praeveniens, quam Molina explicat in
libro Concordiae, nequit esse motio in ipsam voluntatem
ut in causam, et qua liberum arbitrium potens reddatur
ad actus supernaturales liberos eliciendos.

y.
23. Conclusio septima : Doctrina Molinae circa auxilium

particulare, quod praeveniens gratia nuncupatur (qu. 14.

disp. 29), est quid ,,commentitium plane, nullaque ratione
fulcitur, et res frustra multiplicat" (qu. 14. disp. 26.).

Est quid commentitium plane. — 1) Quoniam affirmare,
quod motus, qui mere naturaliter insurgunt in potentia
nostrae voluntatis, „evadunt gratia praeveniens ex influxu
supernaturalis Dei"; hoc videtur esse, ni multum fallimur,
magis difficile ad intelligendum quam illa applicatio re-
quisita a Divo Thoma in causis secundis; et quam illa
vis, de qua loquitur Angelicus Doctor qu. 3. de Pot. a. 7.

ad 7.: quam quidem declarat Molina esse „commentitium,
nullaque ratione fulciri, et res frustra multiplicare".

2) Quoniam gratia praeveniens est ipsemet influxus
Dei gratuitus, receptus non in actu voluntatis, sed in
voluntatis potentia, quae per hanc supernaturalem motionem
seu applicationem ad agendum, agit supernaturaliter et
elevatur ad eliciendos actus supernaturales.

3) Quoniam gratia Dei actualis est motio; et motio
supernaturalis in voluntate sie mota est supernaturalis
motus; et supernaturalis motus est complementum po-
tentiae in ratione causae efficientis, et initium actus, qui
elicitur a potentia ita supernaturaliter mota a Deo.

4) Quoniam implicat contradictionem, gratiam prae-
venientem, sicut omnem gratiam tarn actualem quam
habituaient, esse aliquid effectum seu produetum per potentias
creaturarum; et omnis actio Vitalis emanat a potentia
operativa, causatur et efficitur a creatura per suas opera-
tivas potentias.

5) Quia non modo falsitatis, sed quasi iniuriam Deo
factam sonare videtur asserere, quod motus causati a Deo
per suum auxilium particulare (quod gratia praeveniens
nuncupatur) in potentia nostra voluntatis a) non habeant
rationem actus liberi; b) non habeant rationem actus boni
moralis; c) non habeant rationem actus virtuosi. Quasi

Jahrbuch für Philosophie etc. XVIII. 20



.302 De concordia Molinae.

aliquis actus supernaturalis exurgeret in potentia voluntatis

et a Deo causaretur in nobis, qui non esset bonus,
laudabilis et liber.

24. Nullaque ratione fulcitur. — 1) Quoniam est contra
rectam rationem comparare affectus et motus, ad quos
cooperatur nostra voluntas mota et excitata ab ipso Deo
per motionem suae gratiae praevenientis, cum motibus,
qui vocantur primo primi. Hoc est comparare effectus
divinae gratiae in nostra voluntate cum motibus sensu-
alitatis, qui praeveniunt iudicium rationis. Aliud enim
est motus voluntatis impraemeditatus et insurgens contra
rationem ex defectu deliberations; et aliud longe diversum,
motus voluntatis causatus a Deo per suam gratiam prae-
venientem non contra rationem, sed supra illam; non
contra voluntatem revera liberam, sed supra naturalem
iudicii humani deliberationem.

2) Quoniam affirmare, quod „affectus et motus, ad
quos efficienter concurrit et cooperatur voluntas nostra,
insurgunt, velit nolit voluntas", est affirmare contradictoria.
Unde D. Thomas 1. 2. qu. 6. a. 4: „Contra rationem ipsius
actus voluntatis est, quod sit coactus vel violentus." Et
de Yerit. qu. 22. a. 8.: „Deus voluntatem immutat sine eo,
quod voluntatem cogat. Sicut voluntas potest immu-
tare actum suum in aliud, ita et multo amplius Deus."

3) Quoniam affirmare, quod affectus et motus ex
gratia provenientes insurgunt in voluntate, velit nolit
voluntas, derogat ipsi divinae gratiae, quae non destruit,
sed perficit ac elevat naturam; ac derogat ipsi Deo, qui
simul ac gratiae est naturae auctor. Unde D. Thomas
qu. 1. de Pot. a. 3. ad 1.: „Omnes creaturae quasi pro
naturali habent, quod a Deo in eis fit."

4) Quoniam affirmare quod: „huic motui voluntatis
se ingerit Deus specialiter influendo" ; et quod „iste influxus
Dei appellator auxilium gratiaepraevenientis", idem videtur
esse atque affirmare, quod gratia praeveniens est concursus
simultaneus, non praevius; nam est influxus in actum
voluntatis, non in ipsam voluntatis potentiam.

5) Quoniam contradictoria videntur : a) „Motus gratiae
praevenientis multum pendet a libero arbitrio" (disp. 45.) ;

et „Gratia praeveniens, qua praeveniens, non pendet a
libero arbitrio" (disp. 41). Nam iuxta Molinam motus gratiae

praevenientis est ipsa gratia praeveniens.



De concordia Molinae. 303

6) Gratiam praevenientem esse „actionem vitalem, ad
quam coneurrit efficienter voluntas eo modo, quo efficienter
concurrit ad motus primo primos" (disp. 45.); et „Gratiam
praevenientem esse motum liberii arbitrii, quo a Deo mo-
vetur" (qu. 23. disp. 1. memb. 10.).

25. Res frustra multiplicat. — 1) Quoniam multiplicat
frustra ipsos actus supernaturales. Nam quotiescumque
homo elicit actum liberum fidei, spei et caritatis, oportet
quod antea efficienter concurrat ad actum neeessarium,
qui, velit nolit voluntas, insurgit in voluntate; actum,
inquam, fidei, spei et caritatis. Unde omnis actus liber
supernaturalis, eo ipso quod praesupponit gratiam
praevenientem, praesupponere debet actum supernaturalem
neeessarium, imo violentum.

2) Quoniam multiplicat frustra divinum influxum. —
Totus processus Molinae in explicanda genesi actuum super-
naturalium fidei, spei et dilectionis, qui ineipit ab actu
naturali intellectus et voluntatis et finem aeeipit per in-
fusionem gratiae iustificantis, nihil aliud est nisi
multiplicatif) eoneursus simultanei; nam est multiplicatio in-
fluxus divini specialis simul cum multiplicatione influxus
divini generalis iuxta numerum motuum sive actuum tarn
naturalium quam supernaturalium, tarn necessariorum
quam liberorum.

Etenim homo ineipit: a) per cogitationem naturalem,
ad quam concurrit Deus coneursu generali, b) Deus se
inserit huic cogitationi et influit coneursu speeiali. c) Oritur

naturaliter in voluntate actus naturalis, ad quem Deus
concurrit coneursu generali, d) Deus se inserit huic actui
et influit coneursu speeiali. e) Postea Deus exspectat,
quod liberum arbitrium determinet se, eliciat consensum,
et velit elicere actum liberum supernaturalem vel fidei vel
spei vel dilectionis; et statim Deus concurrit coneursu
generali; et tunc iterum apparet gratia praeveniens sub
nomine gratiae adiuvantis, et Deus influit coneursu
speeiali. f) Et post hoc longum iter actuum et concursuum
Deus infundit habitum fidei, spei et caritatis. Unde Deus
semper se ingerit actibus, semper influit in actum, tunc
influxu generali tunc influxu particulari.

3) Res multiplicare frustra, etiam apparet ex verbis
Molinae qu. 14. disp. 37., dum ait:

„Ut liberum arbitrium una cum gratia praeveniente
producat quemeumque illorum actuum, neeessarium est,

20*



304 De concordia Molinae.

ut Deus una cum illis immediate in actum producendum
per concursum suum universalem influât."

„Quivis illorum actuum, licet sit unica actio, très
nihilominus habet partes unius integrae causae, a qua
emanat totus; et a singulis, partialitate causae, etiam totus
emanat, diverso tarnen modo: a) a Deo influente per solum
concursum generalem emanat ut a Causa universali ; a qua
proinde non habet magis, quod sit, assensus credendi, aut
dolor de peccatis quam vel actus oppositus; b) ab influxu
liberi arbitrii habet tamquam a causa particulari, ut quoad
substantiam sit potius assensus fidei aut dolor de peccatis
quam alius actus diversus; c) a gratia vero praeveniente
seu a Deo, ut per illam tamquam suum instrumentum una
cum libero arbitrio influit in eundem actum, habet, ut sit
actus supernaturalis specie distinctus ab actu pure natu-
rali."

Unde habentur très influxus, très causae partiales ad
producendam unam et unicam actionem, nempe influxus
Dei per concursum generalem et influxus liberi arbitrii
et influxus iterum Dei per gratiam praevenientem. Si
enim gratia praeveniens est revera influxus Dei, quo Deus
causat actum supernaturalem, quid opus erit alio influxu
divino ad causandum actum naturalem, cum actus
supernaturalis sit unica actio, actus unus numéro et distinctus
specie ab actu pure naturali? In unica et eadem actione
non dantur duo actus distincti specie nec distincti numéro.

VI.
26. Molinae „valde difficilis est ad intelligendum motio

et applicatio, quam Divus Thomas 1. P. qu. 105. a. 5. in
causis secundis exigit." (Disp. 26.)

Molina „neque intelligere valet" illam aliam etiam
physicam motionem et applicationem excellentiorem, quam
D. Thomas exigit in ipsa potentia liberae voluntatis ad
iustificationem ; quae quidem excellentissima motio est et
vocatur gratia operans, cuius quidditas declaratur ab An-
gelico Doctore 1. 2. qu. 111. a. 2.

Liceat ergo nobis nunc aliqua indicare, quae difficul-
tatem quamdam pariunt circa doctrinam Molinae quoad
hoc principium fundamentale ipsius Concordiae, scilicet
de auxilio particulari, quod gratia praeveniens nuncu-
patur."



De concordia Molinae. 305

27. Sit igitur Primum: Quomodo influxus seu con-
cursus generalis Dei influit in actum supernaturalem
liberum, cum ab ipso influxu actus non habeat magis,
quod sit assensus credendi aut contrarius fidei, dolor
de peccatis aut actus peccaminosus, actus virtutis quam
actus vitii? Influxus Dei generalis est indifferens ad
bonas et ad malas actiones et actus supernaturalis nequit
esse actus malus neque indifferens.

Rursus: Quomodo in actu supernaturali credendi, spe-
randi, diligendi, cum sit quid simplex ac indivisibile, una
pars erit effecta a Deo per concursum generalem et altera
a Deo per gratiam praevenientem et altera a libero ar-
bitrio per suum proprium influxum?

Et si respondetur quod actus est unieus, „et très habet
partes unius integrae causae, a qua einanat totus; et a
singulis partialitate causae etiam totus emanat, diverso
tarnen modo." — Tunc ergo: si totus emanat a Deo
influente per concursum generalem, quare non habet ab
hoc concursu: 1) quod sit assensus credendi, 2) quod sit
supernaturalis?

23. Secundum: Molina in sua Concordia qu. 14. disp.37.
ait, quod gratia praeveniens est: a) „Causa effidens una
cum, libero arbitrio eorumdem actuum." b) „Tain liberum
arbitrium quam gratia praeveniens sunt causae secunclae
actuum credendi, sperandi." c) „Liberum arbitrium et
gratia ilia praeveniens sunt duae partes unius integrae
causae actus credendi, sperandi." d) „Gratia praeveniens
semper vel tempore vel natura antecedit influxum liberi
arbitrii ad actiones suas supernaturales." e) „Est causa
principiumque in liberum arbitrium immissum, quo medi-
ante Deus ulterius una cum libero arbitrio influxu eiusdem
arbitrii in huiusmodi operationes supernaturales influit."

1) Si gratia praeveniens est actio Vitalis, motus, qui
necessario in ipsa voluntate surgit, velit nolit ipsa voluntas:
quomodo actus poterit esse 1. causa efficiens una cum
libera voluntate; 2. pars huius causae efficientis actus
credendi et sperandi?

2) Quando gratia praeveniens praecedit tempore
influxum liberi arbitrii : quomodo actualiter influet in actum
supernaturalem ipsius liberi arbitrii? Gratia praeveniens
est iuxta Molinam motus voluntatis; et quod non est, actu
influere non valet.



306 De concordia Molinae.

3) Quomodo motus necessarius voluntatis poterit esse
causa principiumque in potentiam liberi arbitrii immissum?
Et quomodo dici potest: „Coniunctum ex libero arbitrio
et gratia praeveniente est causa secunda" (disp. 27.) ; prae-
sertim cum gratia praecedat aliquando tempore et sit quid
transiens, utpote actio Vitalis?

29. Tertium: Quomodo actio naturalis voluntatis poterit

fieri supernaturalis manente eadem numéro actione?
Actio eadem numéro nequit esse distincta specie a se-
metipsa.

Quomodo actio poterit esse supernaturalis, si non
emanat a potentia elevata sive per habitum sive saltern
per physicam motionem ad eliciendum talem supernaturalem

actum?
Quomodo huiusmodi actio, cui Deus se inserit, quamque

efficit supernaturalem per hunc suum influxum, poterit
dici necessaria, cum non sit circa ea, ad quae voluntas
hominis de necessitate moveatur?

30. Quartum: Quomodo gratia praeveniens et operans
poterit dici una et eadem numéro cum gratia adiuvante
et coopérante; cum altera praecedat etiam tempore de-
terminationem liberi arbitrii et altera subsequatur; cum
prima sit praeterea actus necessarius voluntatis et altera
actus liber?

Et rursus: Cum una et eadem numéro gratia, quatenus
invitât liberum arbitrium ad actus supernaturales, dicatur
praeveniens, et aliquando etiam tempore; et quatenus,
consentiente iam nostro libero arbitrio, ipsa quoque co-
operans ad eosdem actus vocatur adiuvans, quaeritur:
ubi se abscondit iste influxus specialis, iste motus naturalis

voluntatis, ista actio Vitalis unica, una et eadem
numéro, in momento vel instanti, quo libera voluntas in-
fluit, agit, operatur eliciendo consensum?

Quare huiusmodi actus, qui est consentire ad donum
gratiae iustificantis acceptandum, non cadit sub gratia
actuali praeveniente, nec sub actione Dei, sive influât con-
cursu generali, sive influât concursu speciali?

Quo pacto liberum arbitrium creatum utitur divino
influxu supernaturali ; cum revera Deus sit, qui utitur
sua creatura, et huiusmodi divinus influxus recipiatur
tamquam vis instrumentalis in operativis creaturae po-
tentiis, quarum virtutem propriam elevat et perficit et



De concordia Molinae. 307

applicat ad agendum? Virtus Causae Primae vehemen-
tius ingreditur in causatum quam ipsa virtus causae se-
cundae.

Et praeterea: Si liberum arbitrium utitur gratia
actuali, videtur inferri, quod usus gratiae non est a gratia.
Habituali gratia utitur homo suo libero arbitrio per gra-
tiam Dei actualem; at a qua gratia erit usus actualis
gratiae?

31. Quintum: Molina in sua Concordia (qu. 14. disp. 46.
et qu. 23. disp. 1. memb. 10.) asserit, 1) gratiam prae-
venientem „operari ex necessitate naturae"; 2) „esse de-
terminatam ad unum".

Quomodo ergo tunc gratia praeveniens poterit esse „causa
efficiens una cum libero arbitrio eorumdem actuum"?

32. Observatio. Molina eo ipso, quod in ordine naturae
reiecit illain motionem et applicationem, quam D. Thomas
exigit in causis secundis, reiicere coactus est etiam doc-
trinam D. Thomae circa gratiam praevenientem et operan-
tem et circa modum explicandi transmutationem hominis
ex statu iniustitiae ad statum iustitiae: quae quidem nun-
cupatur iustifleatio impii.

Et quoniam in ordine supernaturali solus concursus
simultaneus non caret periculis, quibus abundat Pelagia-
nismus, Molina 1) adver tit, esse latissimum discrimen inter
concursum generalem et concursum specialem gratiae;
2) deinde praeter motionem moralem, quam etiam videtur
admisisse ipse Pelagius et plures Semipelagiani, Molina
vult et non vult tradere quamdam umbram physicae mo-
tionis. — Vult: quoniam affirmât, quod Deus non modo
excitât liberum arbitrium per viam intellectus, ex parte
obiecti, per notitias et illuminationes sujjernaturales, verum
etiam asserit, quod a) Deus se inserit motibus ipsis et
actionibus voluntatis; b) et acuit, incendit huiusmodi
voluntatis affectus; c) et per suurn influxum efficit
supernaturales huiusmodi motus seu actus, qui naturaliter e

potentia voluntatis émanant. Unde Deus agit et operatur
intra ipsam voluntatem; et intus agens et operans movet,
excitât, invitât, allicit. At haec motio aliquid plus signi-
ficare videtur quam motionem pure moralem et solam
apprehensionem boni praesentati et oblati voluntati.

Et non vult: quoniam, etsi desideret fugere Pelagium,
non tarnen ingreditur in vias D. Thomae et Augustini.
Non audet asserere, Deum influere in ipsam potentiam



308 Das innerste Wesen der Sittlichkeit

liberae voluntatis, et aliquid in ipsam efficere, ut in causam
ac principium sui actus.

Inde, quod Deus semper se insérât aetibus, non ipsi
voluntatis potentiae, ex qua prodiit actus; efficit aliquid
in affectu voluntatis potentia.

Unde doctrina Molinae circa gratiam nihil aliud facit
nisi multiplicare ex una parte eoneursus simultaneos et
ex alia actus supernaturales, quos dividit in necessarios
ac liberos.

Molina non vult doctrinam Augustini et D. Tliomae
amplecti; quapropter, dum intendit a Pelagio recedere,
ad Calvinum videtur appropinquare.

c

DAS INNERSTE WESEN DER SITTLICHKEIT
NACH S. THOMAS VON AQUIN.

Yon P. FR. GUNDISALY FELDNER,
MAGISTER S. TH., ORD. PRAED.

I. Worterklärung. — Mit dem Worte „Sitte"
bezeichnen wir die natürliche oder die sozusagen zur Natur
gewordene Neigung des mit Erkenntnis- und Strebevermögen

begabten Geschöpfes zu einer zweckmäßigen Tätigkeit.

In diesem Sinne ist Sitte gleichbedeutend mit dem
Worte „Art", und kommt darum auch den unvernünftigen
Wesen, den Tieren, Sitte zu. Nicht selten wird daher die
Tätigkeit des Menschen mit der Sitte der Tiere in dieser
Bedeutuhg in Vergleich gezogen und beschrieben. So lesen
wir im zweiten Makkabäerbriefe (2. Makkab. 11, 11), daß
die Juden nach Art der Löwen mit Ungestüm sich auf
die Feinde stürzten, und von diesen 11 000 zu Fuß und
1600 Reiter zu Boden streckten. In ähnlicher Weise,
wie die Tiere durch ihren Instinkt in sich den natürlichen
Drang haben, diesem entsprechende Tätigkeiten auszuüben,
so hat der Mensch, durch seine Vernunft geleitet, das
naturgemäße Bestreben in sich, der menschlichen Natur
entsprechend zu handeln. Dies ist der Fall, mögen wir den
Menschen betrachten als Einzelwesen, als Teil der Familie,


	De concordia Molinae [Fortsetzung]

