Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 18 (1904)

Artikel: Ein weiteres Wort zur Aufklarung in Sachen des Moralsystems
Autor: Wouters, L.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761649

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

106 Ein weiteres Wort zur Aufklirung in Sachen des Moralsystems.

quinque viis, quibus Deum esse probari potest. Cardo
quaestionis vertitur in veram notionem Causae Primae et
in veram notionem causae secundae, ac in veram proinde
notionem humanae libertatis. At de hoc infra ex professo,
Deo adiuvante, pertractabimus. Nunc sufficiat indicasse,
Molinam et Suarezium noluisse ascendere cum Angelico
Doctore per illas quinque vias, quas D. Thomas, praeeunte
Philosopho, sic pulchre delineavit, sic sapienter ordinavit,
sic luminose aperuit 1. P. qu. 2. a. 3. Summae Theologicae.

Nota Editoris ad p. 84. De censura Baronii cf. Hugo Laemmer, De
(laesaris Baromii literarum commercio diatriba, Friburgi Brisgoviae 1903
p. 16.

e

EIN WEITERES WORT ZUR AUFKLARUNG IN
SACHEN DES MORALSYSTEMS.

Vox L. WOUTERS C. SS. R.

—————

Der hochwiirdige P. Lehmkuhl hat in der Vorrede zur 10. Auflage
seiner Moraltheologie auf die Beweisfiihrung geantwortet, die ich zur
Verteidigung des Aequiprobabilismus in der Zeitschrift ,,Der katholische
Seelsorger“! veroffentlicht hatte. Ich will zuerst die Antwort in ihrem
ganzen Wortlaut hersetzen und dann ihre Richtigkeit priifen.

Der gelehrte Verfasser schreibt: ,Longe alia impugnatio, non contra
librum vel ejus methodum, sed contra ejus systema morale denuo facta
est. Verum vix nova prodeunt, sed, quae antiquitus objecta sunt atque
soluta, novo modo contra probabilismum opponuntur. Imprimis CI.
P. Wouters C. SS. R. objecit: Probabilismum magis sectari trans-
gressionem legis aeternae quam ejus adimpletionem; neque Deum id posse
permittere. Cui quum respondissem (in libellis period., quibus titulus est
,Der katholische Seelsorger®): si ita esset, aequiprobabilismum aeque
sectary tramsgressionem legis atque ejus adimpletionem, cl. adversarius
opposuit: n tali casu me non posse agere nisi aeque probabiliter tramns-
grediendo legem aeternam; nam etiam opinionem tutiorem, quam mon sim
electurus, aeque probabiliter non convenire cum lege aeterna, sew er tam
dissentaneam esse quam consentaneam. — Ad quae dico: Id tamen valde
mirum est. Num transgrediar legem aeternam ponamque actionem legi
aeternae dissentaneam, si v. g. jejuno, quando aeque probabile est tum
me obligari ad jejunandum, tum me non ad id obligari? Non est verum
me sequendo opinionem tutiorem ponere fortasse actionem conira legem, sed
pono ad summum actionem praeter legem seu actionem non praescriptam;
at actio non praescripta non est legi dissentanea. Attamen, etiam quando
sequor opinionem probabiliorem, relicta probabili, fortasse ago practer

1. 1900 Heft 11 pag. 495.



Ein weiteres Wort zur Aufklirung in Sachen des Moralsystems. 107

legem. Hoc periculum sine dubio evadere non possum unquam, quando
confligurct inter se opiniones probabiles vél etiam probabiliores. Censeo
igitur probabilismum non esse efficaciter impugnatum.“ (Praefatio ad
editionem 10.)

Diese Antwort des hochwirdigen P. Lehmkuhl hat ihren Grund in
der unrichtigen Auffassung der lex aeterna, deren Begriff ich im Anschlu8
an den hl. Augustinus und den h. Thomas folgendermafien hestimmt hatte :
Ratio divina prout independenter ab hominum opinione eorum actiones
ordinat, FKst autem vel permittens vel praecipiens vel prohibens.! Wenn
Jjemand in dubio stricto der opinio tutior folgt, in der Meinung, es sei
dies seine Pflicht, so ist es ebenso wahrscheinlich, daf seine Handlung
nicht mit der Verordnung des ewigen Gesetzes iibereinstimme, als dall
sie mit ihr ibereinstimme. Denn die Nicht-Ubereinstimmung meiner
Handlung mit der Vorschrift ist ebenso wahrscheinlich, als ihre Uberein-
stimmung, so oft die Meinung, der ich folge, ebenso wahrscheinlich nicht
mit der Vorschrift iibereinstimmt, als dall sie ihr entspricht. Nun aber,
wenn ich in dubio stricto der opinio tutior folge, in der Meinung, es sei
dies meine Pflicht, so folge ich einer Meinung, deren Nicht-Ubereinstim-
mung mit_der Verordnung des ewigen Gesetzes ebenso wahrscheinlich ist,
als ihre Ubereinstimmung. Die opinio tutior sagt: Die Tat ist vorge-
schrieben, wihrend in dubio stricto die Verordnung des ewigen Gesetzes
ebenso wahrscheinlich lautet: Die Tat ist nicht vorgeschrieben, sondern
blof zugelassen. Darum sagt P. Lehmkuhl mit Unrecht: ,Non est verum
me sequendo opinionem tutiorem ponere fortasse actionem contra legem.“

Der gelehrte Verfasser betrachtet hier das ewige Gesetz nicht in
Seinem ganzen Umfange; er sieht es bloB als gebietend und wverbietend
an, wihrend es iberdies noch erlaubend sich verhdlt. Das ewige Gesetz
18t ja die allgemeine Anordnung Gottes in betreff der menschlichen
Handlungen, die von Ewigkeit her, unabhingig von der Kenntnis und
Ansicht des Menschen, durch Gottes unendlichen Verstand und Willen
festgesetzt worden ist; es ist also sowohl erlaubend, d. i. concedens jus,
als gebietend oder verbietend, d. i. impounens officium. Es ist nach dem
h. Augustinus: ,Ratio et Voluntas Dei, ordinem naturalem (also sowohl
Jura als officta) servari jubens, perturbari vetans“ (contra Faustum lib.
22 cap. 27). Es ist nach dem h. Thomas: ,Ratio divinae sapientiae,
Secundum quod est directiva omnium actuum et motionum* (Summa Theol.
L 2. qu. 93 a. 1.). Es regelt alle Handlungen des Menschen, also nicht
allein seine Pflichten, sondern auch seine Rechte; es tritt also nicht nur
als gebietend oder verbietend auf, sondern auch als erlaubend. Die un-
ichtige Auffassung des ewigen Gesetzes ist der Grundfehler in den Er-
Orterungen des P. Lehmkuhl und anderer Probabilisten.

Nach dieser Widerlegung unseres gelehrten Gegners antworte ich
auf die von ihm gestellte Frage: ,Num transgrediar legem ponamque
Actionem legi aeternae dissentaneam, si v. g. jejuno, quando aeque pro-

abile est tum me obligari ad jejunandum, tum me non ad id obligari?¢
— Ich iibertrete oder ich handle wahrscheinlich — ebenso wahrscheinlich
:‘”9 das contradictorium — nicht gemiB der Verordnung des Gesetzes,
Yenn ich im vorliegenden Falle faste, tndem ich mir zur norma agendi
% opinio tutior mehme, d. i. die Meinung, welche behauptet: Die
andlung des Fastens ist vorgeschrieben, mit andern Worten, wenn ich
mir im vorliegenden Falle die Verpflichtung des Fastens auferlege, oder
®0n ich faste, weil ich das Fasten als geboten ansehe. lch handele

1 c. p. 496.



108 Ein weiteres Wort zur Aufklirung in Sachen des Moralsystems.

also nicht gegen das ewige Gesetz (die lex aeterna permittens), wenn
ich in diesem Falle mir das Fasten als etwas Angeratenes freiwillig
auferlege; aber ich handele wahrscheinlich — ebenso wahrscheinlich wie
das contradictorium — nicht gemidB dem ewigen Gesetze (der lex aeterna
permittens), wenn ich unter besagten Umstéinden das Fasten als ein ver-
pflichtendes Gebot betrachte und darnach handele. Denn es ist wahr-
scheinlich — ebenso wahrscheinlich wie das contradictorium — dal die
Verordnung des Gesetzes lautet: Die fragliche Tat ist nicht geboten,
sondern nur angeraten.

sAber,“ bemerkt man, ,der Gefahr, das Gesetz zu iibertreten, kann
ich unmogllch entgehen, auch dann nicht, wenn ich der probabilior folge

Das ist wahr; aber, wenn ich der probablllor folge, strebe ich doch
aufrichtig vach Uberemctlmmnng meiner Tat mit dem ewigen Gesetze.
Mein Streben ist aufrichtig, wenn ich diese Ubereinstimmung so sicher
erreiche, als es mir unter den gegebenen Umstanden moglich ist. Stehe
ich nun aber zwischen einer Meinung, die mit dem ewigen Gesetze
wahrscheinlicher dibereinstimmt, und einer anderen, die wahrscheinlicher
davon abweicht, und folge ich der ersteren, so erreiche ich die Uberein-
stimmung mit dem ewigen Gesetze so sicher, als es mir unter den gege-
henen Umstinden moglich ist. Mithin erstrebe ich aufrichtig die fragliche
Ubereinstimmung. Das tue ich aber keineswegs dann, wenn ich einer
Meioung folge, die meines Erachtens wahrscheinlicher von der unabhin-
gigen, objektiven Verordnung des ewigen Gesetzes abweicht. Und nicht
aufrichtig nach dieser Ubereinstimmung zu streben, ist nach allen Gottes-
gelehrten Siinde, weil dies Nichtstreben eine Unordnung ist, ein Sichunab-
héangigmachen von der prima et suprema norma honestatis.

Ubrigens ist die Antwort des hochw. P. Lehmkuhl bereits des
ofteren widerlegt worden. Ich schrieb in der Zeitschrift: , Divus Thomas“,
nachdem ich die Behauptung des gelehrten Paters angefiilhrt hatte:
,Respondeo: lLicet, quod avertere nequimus. Atquiin dubio stricto (i. e.
ubi lex aeque probabahter permittit atque prohibet) nequeo probabzlms
adimplere quam transgreds legem absolutam. Etiamsi iis in adjunctis
opinionem sic dictam tutiorem (i. e. opinionem, quae edicit: hoc factendum
est) ut normam practicam agendi eligerem, aeque probabiliter nullatenus
actionis meae cum lege absoluta (quippe quae aeque probabiliter edicat:
hoc neutiquam praescriptum est) convenientiam attingerem. Verbo: pro-
babile esset actionem meam, quae legi praecipienti absolutae non adver-
saretur, legi absolutae permittent: adversari.“1 Das Nimliche wiederholte
ich in einem Aufsatze derselben Zeitschrilt. worin ich mehr ex professo
den Einwurf des P. Lehmkuhl behandelte.? Und in der Revue Thomiste
schrieb ich folgendes: 3 ,Notre principe est le suivant: Je dois tendre &
mettre mon action en harmonie avec l'ordination indépendante de Dieu
au sujet de cette action, soit que cette ordination soit permissive, 80it
qu ‘elle soit tmpérative ou prohibitive. Or, c’est ce que je ne ferais pas,
si, placé dans lalternative de faire une actmn qui a mon avis est plus
vraisemblablement conforme a cette ordination ou de faire une autre qul
& mon avis est plus vraisemblablement contraire i cette ordination, je
venais a choisir la dernicére et a rejeter la premiére, en d’autres mots,
8i je suivais la mithe certo minus probabilis. Si quelqu’un estimait queé
ce raisonuement conduit au probabiliorisme ou au tutiorisme, qu’il veuille
bien considérer I’énoncé de notre principe. Nous ne disons pas: Je dois

1 Ser. II Vol. I (1900) p. 474. 2 Ser. I11. Vol. 11. (1901) p-
228. 3. 1902, p. 106.



Ein weiteres Wort zur Aufklirung in Sachen des Moralsystems. 109

tendre & mettre mon action en harmonie avec l'ordination impérative de
Dieu, mais bien: avec I'ordination de Dieu en général, qu’elle soit per-
missive, impérative on prohibitive. Si cette ordination m’est strictement
douteuse, c’est-a-dire absolument inconnue, ma liberté n’est pas restreinte
par le principe susdit, personne n’étant obligé & l'impossible.“

Es mochte vielleicht jemand gegen obigen Grundsatz einwenden:

»lch unterscheide. Ich muB aufrichtig streben nach Ubereinstimmung
meiner Handlung mit der unabhingigen, objektiven Anordnung Gottes
oder (was auf dasselbe hinauskommt) mit der objektiven Sittlichkeit, wenn
diese als sicher erkannt ist: Ja, wenn sie aber als wahrscheinlicher er-
kannt ist: Nein.“ Darauf antworte ich: Diese Unterscheidung beriihrt
unsern Grundsatz keineswegs. Wir sagen nicht, man miisse nach Uber-
einstimmung mit der als sicher oder als wahrscheinlicher erkannten
Anordnung Gottes streben, sondern nach Ubereinstimmung mit der unab-
hiingigen Anordnung Gottes, mit der objektiven Sittlichkeit. Daraus
folgt, daB ich handeln muB gemaB der Meinung, die meines Erachtens
wahrscheinlicher mit dem Gesetze, mit der Sittlichkeit iibereinstimmt. eine
Beweisfiihrung, die gerade das erbirtet, was die gegnerische Unter-
scheidung beseitigen will, ndmlich, daB man der als wahrscheinlicher
erkannten objektiven Anordnung Gottes folgen mubB.
) Nicht stichhaltiger ist der Einwnrf, den ein angesehener Gelehrter
In einem besonderen Aufsatze gemacht hat: ,Ich bravche nicht,“ schreibt
er, . das anzustreben, was ich unmdéglich erreichen kann. Wenn nun
aber die objektive Sittlichkeit nur als wahrscheinlicher erkannt wird, so
Ist es nicht moglich, die Ubereinstimmung mit ihr zu erreichen.“

Ich antworte: Die Behauptung ist unrichtig, daB besagte Uberein-
Stimmung schlechterdings unmdglich sei, da ich sie ja wahrscheinlicher
erreichen kann und sie auch wahrscheinlicher erreichen werde, wenn ich
der probabilior folge. s ist wahr, mit Sicherheit kann ich sie in unserm
Falle nicht erreichen; aber dieser Umstand enthebt mich nicht der Pflicht,
die das Naturgesetz mir auferlegt hat, aufrichtig nach Frreichung der

bereinstimmung zu streben. Ich strebe aber micht aufrichtig darnach,
Wenn ich einer Meinung folge, die wahrscheinlicher von der objektiven
Anordnung Gottes, von der objektiven Sittlichkeit abweicht, als daB sie
mit ihr iibereinstimme.

Was die Beweise betrifft, die P. Lehmkuhl zur Verteidigung des
?robabilismus anfithrt, so sind sie bereits mehrere Male widerlegt worden.
Sein erster Beweis lautet kurz: »Ein Gesetz, das nicht geniigend pro-
Mulgiert ist, verpflichtet nicht. Nun aber ist ein Gesetz, das wahr-
Scheinlich nicht bestcht, nicht geniigend promulgiert® (Theol. mor. I,
1. 91), Ich gebe die major zu, bemerke aber zur minor: Es handelt sich
Um gjp Gesetz, dessen Nicht-Existenz wahrscheinlich, dessen Existenz
aber noch wahrscheinlicher ist. DaB ein solches Gesetz nun gentigend
Yerkiindet ist, folgt, wie wir oben sahen, aus dem Grundsatze: Ich muf
‘.I“f?:ichtig streben mach Ubereinstimmung meiner Handlung mit der ob-
Jektiven Anordnung des ewigen Gesetzes, mit der objektiven Sittlichkeit.
ok Sein zweiter Beweis lautet sachlich also: ”Eiine_Ver;_)ﬂich}ung._die
tuy t gekannt ist, ist keine Ver;.)ﬂl_chtux_lg. Nun aber ist eine Verpflich-
Ie ;gbmcht gekannt! die Wahrsch.elnh'ch nicht besteht® {Theol. mor. I.n. 92).
Prop emerke zur minor, dafl darin mit Unrecht vorausgesetzt wird, die certo

Obabilior verpflichte wahrscheinlich nicht.t DaB sie sicher verpflichtet,

' Es wird auBlerdem mit Unrecht behauptet, daB eine Verpflichtung,

de : bl S :
'en Nicht- Existenz wahrscheinlich, deren Existenz aber noch wahr-



110 Literarische Besprechungen.

haben wir abgeleitet aus dem sicheren Grundsatze: Ich muB aufrichtig
streben nach Ubereinstimmung meiner Handlung mit der objektiven
Anordnung des ewigen Gesetzes, mit der objektiveu Sittlichkeit. — Zudem
ist es nicht genug, zu behaupten, dall die certo probabilior wahrscheinlich
nicht verpflichte. Man mufi beweisen, daB sie sicher nicht verpflichtet;
solange das nicht bewiesen ist, ist man gehalten, ihr zu folgen, gemil
dem Grundsatze: In dubio practico pars tutior sequenda est.

Zum Schlusse¢ sei noch bemerkt, daB auch Pater Noldin unsere
Beweisfiihrung angegriffer hat (De principiis theol. mor. n. 216). Aber
da seine Antwort gleichen Inhaltes ist, wie die des P. Lehmkubl, so
bedarf es keiner besonderen Widerlegung.

g

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Dr. Gideon Spicker: Versuch eines neuen Gottes-
begriffs. Stuttgart, Fromman 1902. VIIL. 376 S.

,Aul den alten ausgefahrenen Geleisen geht es nicht weiter“. Die
drei groBen Denkrichtungen — Materialismus, Pantheismus, Monotheismus
— haben sich als ungentigend gezeigt. Den Nachweis hiefiir glaubt der
H. Verfasser in seinen fritheren Schriften: ,Die Ursachen des Verfalls
der Philosophie in alter und reuer Zeit“ (Leipzig 1892) und: ,Der Kampf
zweier Weltanschauungen“ (Stuttgart 1898) geliefert zu haben. In vor-
liegender Schrift tritt er an den Versuch heran, dem ,immer stirker
zu Tage tretenden Verlangen nach einer idealeren Weltanschauung¥ ent-
gegenzukommen, und stellt sich daher die Frage: ,Wie lifit sich unter
Voraussetzung einer ewigen Materie der moderne Einheitsgedanke mit
der Selbstindigkeit Gottes der Welt gegeniiber auf eine der Vernunft und
Religion entsprechende Weise vereinbaren® (3. III).

Nach einer historischen Einleitung tiber die Hauptauffassungen des
Verhiltnisses Gottes zur Materie wird im ersten Teil (3. 55—214): ,Gott
und die Welt¥ der neue Gottesbegriff entwickelt.

Der alte Theismus, als dessen Hauptrichtung ,die christliche
Mythologie“ (!) angesehen wird, denkt sich ohne jeglichen Anhaltspunkt in
der Erfahrung das gottliche Wesen als reicen Geist. KEr ist empirielose
Spekulation, der zum absoluten Dualismus von Stoff und Geist, oder zum
widerspruchsvollen Wunderglauben an die Schopfung der Materie aus
nichts fithrt, und kann hochstens Phantasie und Gefiihl, keineswegs aber
den Verstand befriedigen, — Der Materialismus hat an der ungeheuren
kosmischen Masse wenigstens einen festen, unerschiitterlichen Boden, den
ihm niemand streitig machen kann, aber bei seiner einseitigen Leugnupg
alles Geistigen in und auBer dem Menschen ist er nicht imstande, dié
unleugbare Tatsache der die ganze Natur beherrschenden Teleologie 2zl
erkliren., — Der Pantheismus geht von Geist und Stoff zugleich aus,
falt sie als zwei gleichwertige Seiten an ein und derselben Substanz un
hebt so den von Ethik, Religion und Vernunft geforderten Unterschied
zwischen Gott und Welt auf.

scheinlicher ist, vollig ignoriert wird, Sie wird gekannt mit einer cognitt0
opinativa,



	Ein weiteres Wort zur Aufklärung in Sachen des Moralsystems

