
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 18 (1904)

Artikel: Ein weiteres Wort zur Aufklärung in Sachen des Moralsystems

Autor: Wouters, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


106 Ein weiteres Wort zur Aufklärung in Sachen des Moralsystems.

quinque viis, quibus Deum esse probari potest. Cardo
quaestionis vertitur in veram notionem Causae Primae et
in veram notionem causae secundae, ac in veram proinde
notionem humanae libertatis. At de hoc infra ex professo,
Deo adiuvante, pertractabimus. Nunc sufficiat indicasse,
Molinam et Suarezium noluisse ascendere cum Angelico
Doctore per illas quinque vias, quas D. Thomas, praeeunte
Philosopho, sic pulchre delineavit, sie sapienter ordinavit,
sic luminose aperuit 1. P. qu. 2. a. 3. Summae Theologicae.

Nota Editoris ad p. 84. De censura Baronii cf. Hugo Laemmer, De
Caesaris Baronii literarum commercio diatriba, Friburgi Brisgoviae 1903

p. 16.

EIN WEITERES WORT ZUR AUFKLÄRUNG IN
SACHEN OES MORALSYSTEMS

Von L. WOUTERS C. SS. R.

Der hochwürdige P. Lehmkuhl hat in der Vorrede zur 10. Auflage
seiner Moraltheologie auf die Beweisführung geantwortet, die ich zur
Verteidigung des Aequiprobabilismus in der Zeitschrift „Der katholische
Seelsorger"1 veröffentlicht hatte. Ich will zuerst die Antwort in ihrem
ganzen Wortlaut hersetzen und dann ihre Richtigkeit prüfen.

Der gelehrte Verfasser schreibt: „Longe alia impuguatio, non contra
librum vel ejus methodum, sed contra ejus systema morale denuo facta
est. Verum vix nova prodeuut, sed, quae antiquitus objecta sunt atque
soluta, novo modo contra probabilismum opponuntur. Imprimis Cl.
P. Wouters C. SS. R. objecit: Probabilismum magis sectari trans-
gressionem legis aeternae quam ejus adimpletionem ; neque Deum id posse
permittere. Cui quum respondissem (in libellis period., quibus titulus est
„Der katholische Seelsorger"): si ita esset, aequiprobabïlismum aeque
sectari transgressionem legis atque ejus adimpletionem, cl. adversarius
opposuit: in tali casu me non posse agere nisi aeque probabilitér trans-
grediendo legem aeternam; nam etiam opinionem tutiorem, quam non sim
electurus, aeque probabiliter non convenire cum lege aeterna, seu ei tarn
dissentaneam esse quam consentaneam. — Ad quae dico: Id tarnen valde
mirum est. Num transgrediar legem aeternam pouamque actionem legi
aeternae dissentaneam, si v. g. jejuno, quando aeque probabile est tum
me obligari ad jejunandum, tum me non ad id obligari? Non est verum
me sequendo opinionem tutiorem ponere fortasse actionem contra legem, sed

pono ad summum actionem praeter legem seu actionem non praescriptam;
at actio non praescripta non est legi dissentanea. Attamen, etiam quando
sequor opinionem probabiliorem, relicta probabili, fortasse ago praeter

1 1900 Heft II pag. 495.



Ein weiteres Wort zur Aufklärung in Sachen des Moralsystems. 107

legem. Hoc periculum sine dubio evadere non possum unquam, quando
confligunt inter se opinione3 probabiles vél etiam probabiliores. Censeo
igitur probabilismum non esse efficaciter impugnatum." (Praefatio ad
editionem 10.)

Diese Antwort des hochwürdigen P. Lehmkuhl hat ihren Grund in
der unrichtigen Auffassung der lex aeterna, deren Begriff ich im Anschluß
an den hl. Augustinus und den h. Thomas folgendermaßen bestimmt hatte :

Ratio divina prout independenter ab hominum opinione eorum actiones
ordinat. Est autem vel permittens vel praecipiens vel prohibens.1 Wenn
jemand in dubio stricto der opinio tutior folgt, in der Meinung, es sei
dies seine Pflicht, so ist es ebenso wahrscheinlich, daß seine Handlung
nicht mit der Verordnung des ewigen Gesetzes übereinstimme, als daß
sie mit ihr übereinstimme. Denn die Nicht-Übereinstimmung meiner
Handlung mit der Vorschrift ist ebenso wahrscheinlich, als ihre
Übereinstimmung, so oft die Meinung, der ich folge, ebenso wahrscheinlich nicht
mit der Vorschrift übereinstimmt, als daß sie ihr entspricht. Nun aber,
wenn ich in dubio stricto der opinio tutior folge, in der Meinung, es sei
dies meine Pflicht, so folge ich einer Meinung, deren Nicht-Übereinstimmung

mit der Verordnung des ewigen Gesetzes ebenso wahrscheinlich ist,
als ihre Übereinstimmung. Die opinio tutior sagt: Die Tat ist
vorgeschrieben, während in dubio stricto die Verordnung des ewigen Gesetzes
ebenso wahrscheinlich lautet: Die Tat ist nicht vorgeschrieben, sondern
bloß zugelassen. Darum sagt P.Lehmkuhl mit Unrecht: „Non est verum
me sequendo opinionem tutiorem ponere fortasse actionem contra legem."

Der gelehrte Verfasser betrachtet hipr das ewige Gesetz nicht in
seinem ganzen Umfange; er sieht es bloß als gebietend und verbietend
an, während es überdies noch erlaubend sich verhält. Das ewige Gesetz
ist ja die allgemeine Anordnung Gottes in betreff der menschlichen
Handlungen, die von Ewigkeit her, unabhängig von der Kenntnis und
Ansicht des Menschen, durch Gottes unendlichen Verstand und Willen
festgesetzt worden ist; es ist also sowohl erlaubend, d. i. concedens jus,
als gebietend oder verbietend, d. i. imponens officium. Es ist nach dem
h. Augustinus: „Katio et Voluntas Dei, ordinem naturalem (also sowohl
iura als officia) servari jnbens, perturbari vetans" (contra Faustum lib.
22 cap. 27). Es ist nach dem h. Thomas: „Ratio divinae sapientiae,
aecundum quod est directiva omnium actuum et motionum" (Summa Theol.
L 2. qu. 93 a 1.). Es regelt alle Handlungen des Menschen, also nicht
allein seine Pflichten, sondern auch seine Rechte; es tritt also nicht nur
als gebietend oder verbietend auf, sondern auch als erlaubend. Die
unwichtige Auffassung des ewigen Gesetzes ist der Grundfehler in den
Erörterungen des P. Lehmkuhl und anderer Probabilisten.

Nach dieser Widerlegung unseres gelehrten Gegners antworte ich
auf die von ihm gestellte Frage: „Num transgrediar legem ponamque
actionem legi aeternae dissentaneam, si v. g. jejuno, quando aeque pro-
babile est tum me obligari ad jejunandum, tum me non ad id obligari?"

Ich übertrete oder ich handle wahrscheinlich — ebenso wahrscheinlich
^v'e das contradictorium — nicht gemäß der Verordnung des Gesetzes.
*enn ich im vorliegenden Falle faste, indem ich mir zur norma agendi
*L*e opinio tutior ;nehme, d. i. die Meinung, welche behauptet: Die
_')n'Uung des Fastens ist vorgeschrieben, mit andern Worten, wenn ich
mir im vorliegenden Falle die Verpflichtung des Fastens auferlege, oder

®un ich faste, weil ich das Fasten als geboten ansehe. Ich handele

1 1. c. p. 496.



108 Ein weiteres Wort zur Aufklärung in Sachen des Moralsystems.

also nicht gegen das ewige Gesetz (die lex aeterua permittens), wenn
ich in diesem Falle mir das Fasten als etwas Angeratenes freiwillig
auferlege; aber ich handele wahrscheinlich — ebenso wahrscheinlich wie
das contradictorium — nicht gemäß dem ewigen Gesetze (der lex aeterna
permittens), wenn ich unter besagten Umständen das Fasten als ein
verpflichtendes Gebot betrachte und darnach handele. Denn es ist
wahrscheinlich — ebenso wahrscheinlich wie das contradictorium — daß die
Verordnung des Gesetzes lautet: Die fragliche Tat ist nicht geboten,
sondern nur angeraten.

„Aber," bemerkt man, „der Gefahr, das Gesetz zu übertreten, kann
ich unmöglich entgehen, auch dann nicht, wenn ich der probabilior folge."

Das ist wahr; aber, wenn ich der probabilior folge, strebe ich doch

aufrichtig nach Übereinstimmung meiner Tat mit dem ewigen Gesetze.
Mein Streben ist aufrichtig, wenn ich diese Übereinstimmung so sicher
erreiche, als es mir unter den gegebenen Umständen möglich ist. Stehe
ich nun aber zwischen einer Meinung, die mit dem ewigen Gesetze
wahrscheinlicher übereinstimmt, und einer anderen, die ivahrscheinlicher
davon abweicht, und folge ich der ersteren, so erreiche ich die
Übereinstimmung mit dem ewigen Gesetze so sicher, als es mir unter den
gegebenen Umständen möglich ist. Mithin erstrebe ich aufrichtig die fragliche
Übereinstimmung. Das tue ich aber keineswegs dann, wenn ich einer
Meinung folge, die meines Erachtens wahrscheinlicher von der unabhängigen,

objektiven Verordnung des ewigen Gesetzes abweicht. Und nicht
aufrichtig nach dieser Übereinstimmung zu streben, ist nach allen
Gottesgelehrten Sünde, weil dies NichtStreben eine Unordnung ist, ein
Sichunabhängigmachen von der prima et suprema norma bonestatis.

Übrigens ist die Antwort des hochw. P. Lehmkuhl bereits des
öfteren widerlegt worden. Ich schrieb in der Zeitschrift: „Divus Thomas",
nachdem ich die Behauptung des gelehrten Paters angeführt hatte:
„Kespondeo: Licet, quod avertere nequimus. Atqui in dubio stricto (i. e.
ubi lex aeque probabiliter permittit atque prohibet) nequeo probabilius
adimplere quam transgredi legem absolutam. Etiamsi its in adjunctis
opinionem sic dictam tutiorem (i. e. opinionem, quae edicit: hoc faciendum
est) ut normam practicam agendi eligerem, aeque probabiliter nullatenus
actionis meae cum lege absoluta (quippe quae aeque probabiliter edicat:
hoc neutiquam praescriptum est) convenientiam attingerem. Verbot pro-
babile esset actionem meam, quae legi praeeipienti absolutae non adver-
saretur, legi absolutae permittenti adversari."1 Das Nämliche wiederholte
ich in einem Aufsatze derselben Zeitschrift, worin ich mehr ex professo
den Einwurf des P. Lehmkuhl behandelte.'- Und in der Revue Thomiste
schrieb ich folgendes:3 „Notre principe est le suivant: Je dois tendre à

mettre mon action en harmonie avec l'ordination indépendante de Dieu
au sujet de cette action, soit que cette ordination soit permissive, soit
qu'elle soit imperative on prohibitive. Or, c'est ce que je ne ferais pas,
si, placé dans l'alternative de faire une action qui à mon avis est pltâ
vraisemblablement conforme à cette ordination ou de faire une autre qui
à mon avis est plus vraisemblablement contraire à cette ordination, je
venais à choisir la dernicère et à rejeter la première, en d'autres mots,
si je suivais la mihi certo minus probabilis. Si quelqu'un estimait que
ce raisonnement conduit au probabiliorisme ou au tutiorisme, qu'il veuille
bien considérer l'énoncé de notre principe. Nous ne disons pas: Je dois

i Ser. II. Vol. I (1900) p. 474. 3 Ser. II. Vol. II. (1901) P-
329. 3 1902, p. 106.



Ein weiteres Wort zur Aufklärung in Sachen des Moralsystems. 109

tendre à mettre mou action en harmonie avec l'ordination imperative de
Dieu, mais bien: avec l'ordination de Dieu en général, qu'elle soit
permissive, imperative on prohibitive. Si cette ordination m'est strictement
douteuse, c'est-à-dire absolument inconnue, ma liberté n'est pas restreinte
par le principe susdit, personne n'étant obligé à l'impossible."

Es möchte vielleicht jemand gegen obigen Grundsatz einwenden:
„Ich unterscheide. Ich muß aufrichtig streben nach Übereinstimmung
meiner Handlung mit der unabhängigen, objektiven Anordnung Gottes
oder (was auf dasselbe hinauskommt) mit der objektiven Sittlichkeit, wenn
diese als sicher erkannt ist: Ja, wenn sie aber als wahrscheinlicher
erkannt ist: Nein." Darauf antworte ich: Diese Unterscheidung berührt
unsern Grundsatz keineswegs. Wir sagen nicht, man müsse nach
Ubereinstimmung mit der als sicher oder als wahrscheinlicher erkannten
Anordnung Gottes streben, sondern nach Übereinstimmung mit der
unabhängigen Anordnung Gottes, mit der objektiven Sittlichkeit. Daraus
folgt, daß ich handeln muß gemäß der Meinung, die meines Erachtens
wahrscheinlicher mit dem Gesetze, mit der Sittlichkeit übereinstimmt, eine
Beweisführung, die gerade das erhärtet, was die gegnerische
Unterscheidung beseitigen will, nämlich, daß man der als wahrscheinlicher
erkannten objektiven Anordnung Gottes folgen muß.

Nicht stichhaltiger ist der Einwurf, den ein angesehener Gelehrter
>n einem besonderen Aufsatze gemacht hat: „Ich brauche nicht," schreibt
W, „das anzustreben, was ich unmöglich erreichen kann. Wenn nun
aber die objektive Sittlichkeit nur als wahrscheinlicher erkannt wird, so
'st es nicht möglich, die Übereinstimmung mit ihr zu erreichen."

Ich antworte: Die Behauptung ist unrichtig, daß besagte
Übereinstimmung schlechterdings unmöglich sei, da ich sie ja wahrscheinlicher
erreiclien kann und sie auch wahrscheinlicher erreichen werde, wenn ich
der probabilior folge. Es ist wahr, mit Sicherheit kann ich sie in unserm
falle nicht erreichen; aber dieser Ümstand enthebt mich nicht der Pflicht,
die das Naturgesetz mir auferlegt hat, aufrichtig nach Erreichung der
Übereinstimmung zu streben. Ich strebe aber nicht aufrichtig darnach,
"enn ich einer Meinung folge, die wahrscheinlicher von der objektiven
Anordnung Gottes, von der objektiven Sittlichkeit abweicht, als daß sie
•fit ihr übereinstimme.

Was die Beweise betrifft, die P. Lehmkuhl zur Verteidigung des
frobabilismus anführt, so sind sie bereits mehrere Male widerlegt worden,
^ein erster Beweis lautet kurz: „Ein Gesetz, das nicht genügend
promulgiert ist, verpflichtet nicht. Nun aber ist ein Gesetz, das wahr-
Scheinlich nicht besteht, nicht genügend promulgiert" (Theol. mor. I,
n- 91). Ich gebe die major zu, bemerke aber zur minor: Es handelt sich

ein Gesetz, dessen Nicht-Existenz wahrscheinlich, dessen Existenz
"öer noch wahrscheinlicher ist. Daß ein solches Gesetz nun genügend
Verkündet ist, folgt, wie wir oben sahen, aus dem Grundsatze : Ich muß
^frichtig streben nach Übereinstimmung meiner Handlung mit der ob-
)eletiven Anordnung des ewigen Gesetzes, mit der objektiven Sittlichkeit.

Sein zweiter Beweis lautet sachlich also: „Eine Verpflichtung, die
'cht gekannt ist, ist keine Verpflichtung. Nun aber ist eine Verpflich-

j !1? ficht gekannt, die wahrscheinlich nicht besteht" (Theol. mor. I n. 92).

B
1 "emerke zur minor, daß darin mit Unrecht vorausgesetzt wird, die certo
"babilior vernflichte wahrscheinlich nicht.1 Daß sie sicher vemflichtet.

°ucu naiuouucfuiiuu) uoi cu uAiatcbi auci uuiyii wam



Literarische Besprechungen.

haben wir abgeleitet aus dem sicheren Grundsatze: Ich muß aufrichtig
streben nach Übereinstimmung meiner Handlung mit der objektiven
Anordnung des ewigen Gesetzes, mit der objektiven Sittlichkeit. — Zudem
ist es nicht genug, zu behaupten, daß die certo probabilior wahrscheinlich
nicht verpflichte. Mau muß beweisen, daß sie sicher nicht verpflichtet;
solange das nicht bewiesen ist, ist man gehalten, ihr zu folgen, gemäß
dem Grundsatze: In dubio practico pars tutior sequenda est.

Zum Schlüsse sei noch bemerkt, daß auch Pater Noldin unsere
Beweisführung angegriffen hat (De principiis theol. mor. n. 216). Aber
da seine Antwort gleichen Inhaltes ist, wie die des P. Lehmkuhl, so
bedarf es keiner besonderen Widerlegung.

o—

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Dr. Gideon Spicker: Versuch eines neuen Gottes-
begriffs. Stuttgart, Fromman 1902. VIII. 376 S.

„Auf den alten ausgefahrenen Geleisen geht es nicht weiter". Die
drei großen Deukrichtungen — Materialismus, Pantheismus, Monotheismus
— haben sich als ungenügend gezeigt. Den Nachweis hiefür glaubt der
H. Verfasser in seinen früheren Schriften: „Die Ursachen des Verfalls
der Philosophie in alter und neuer Zeit" (Leipzig 1892) und: „Der Kampf
zweier Weltanschauungen" (Stuttgart 1898) geliefert zu haben. In
vorliegender Schrift tritt er an den Versuch heran, dem „immer stärker
zu Tage tretenden Verlangen nach einer idealeren Weltanschauung"
entgegenzukommen, und stellt sich daher die Frage: „Wie läßt sich unter
Voraussetzung einer ewigen Materie der moderne Einheitsgedanke mit
der Selbständigkeit Gottes der Welt gegenüber auf eine der Vernunft und
Religion entsprechende Weise vereinbaren" (S. III).

Nach einer historischen Einleitung über die Hauptauffassungen des
Verhältnisses Gottes zur Materie wird im ersten Teil (S. 55—214): „Gott
und die Welt" der neue Gottesbegriff entwickelt.

Der alte Theismus, als dessen Hauptrichtung „die christliche
Mythologie" angesehen wird, denkt sich ohne jeglichen Anhaltspunkt in
der Erfahrung das göttliche Wesen als reinen Geist. Er ist empirielose
Spekulation, der zum absoluten Dualismus von Stoff und Geist, oder zum
widerspruchsvollen Wunderglauben an die Schöpfung der Materie aus
nichts führt, und kann höchstens Phantasie und Gefühl, keineswegs aber
den Verstand befriedigen. — Der Materialismus hat an der ungeheuren
kosmischen Masse wenigstens einen festen, unerschütterlichen Boden, de»

ihm niemand streitig machen kann, aber bei seiner einseitigen Leugnung
alles Geistigen in und außer dem Menschen ist er nicht imstande, die
unleugbare Tatsache der die ganze Natur beherrschenden Teleologie zu
erklären. — Der Pantheismus geht von Geist und Stoff zugleich aus,
faßt sie als zwei gleichwertige Seiten an ein und derselben Substanz un»
hebt so den von Ethik, Religion und Vernunft geforderten Unterschied
zwischen Gott und Welt auf.

scheinlicher ist, völlig ignoriert wird. Sie wird gekannt mit einer coynitt0
opinatim.


	Ein weiteres Wort zur Aufklärung in Sachen des Moralsystems

