
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 18 (1904)

Artikel: Isaak von Stella : 1. Beiträge zur Lebensbeschreibung

Autor: Bliemetzrieder, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISAAK VON STELLA.

I. BEITRÄGE ZUR LEBENSBESCHREIBUNG.

Von Du. Fb. Pl. BLIEMETZRIEDER.
—XSX-—

Isaak, Abt des Zisterzienserklosters Stella bei Poitiers,
nimmt in der Geschichte der Philosophie und Theologie
des 12. Jahrhunderts einen ehrenvollen Platz ein. Fast
alle Historiker dieser Wissenszweige, sowie der Literatur
überhaupt beachten ihn.1 Soweit sie Nachrichten über sein

1 Visch C., Bibliotheca script, s. ord. Cisterciens., Colon. Agripp.
16562, S. 235; irrtümlicherweise nimmt er liier einen italienischen Abt
Isaak ord. Cist. als Verfasser des Traktats „De anima ad Alcherum Clarae-
vallensem monachum" an; derselbe gehört dem Abt von Stella zu; schon
Oudin C., Commentarius de scriptor. eccl., 2, Lipsiae 1722, col. 1486 hat
darauf hingewiesen. Tissier B., Bibliotheca patrum Gisterciensium sive
opera abbatum et monachorum Cisterc. ordinis qui saec. s. Bernardi aut
paulo post eius obitum lloruerunt, 6, Bonofonte 1664, S. 1—106; Oudin,
a. a. 0., col. 1485 f.; von demselben, Supplementum de scriptoribus vel
scriptis ecclesiasticis a Bellarmino omissis, Parisiis 1685, S. 456; Dela-
roque M., Adversar. sacr. 1. 2., c. 11, S. 276, Lugd. Batav. 1688; Daclie-
rius L., Veter. aliquot script. Spicilegium, 1, Parisiis 1655, Einltg no. VI,
13 (1677), Index Auetor. S. 33, Index chronolog. S. 158; Dupin, Nouvelle
bibliothèque des auteurs eccl., Paris 1699, 12, 2, S. 629; Gallia Christiana,
4, Lut. Paris. 1656, 942b; Gallia christ, nova, 2, Parisiis 1720, col. 1352 f.:
Histoire litéraire de la France, ed. Paris P., 12, Paris 1869, S. 678—83,
nachgedr. in Migne, Patrolog. lat., 194, col. 1683 ff. I; Cave W., Script,
eccl. hist, liter., 2, Basileae 1745 (vgl. j. G. Th., Graesse, Trésor de livres
rares et précieux, 2, Dresden 1861, S. 93 a), S. 52; Possevinus A., Apparatus

sacer, 1, Colon. Agripp. 1608, S 974; Jöcher Chr. G., Allgemeines
Gelehrtenlexikon, 2, Leipzig 1750, col. 1984; Ceillier R., Histoire générale
<les auteurs sacrés et ecclés., 19, Paris 1754, S. 281, Table gén., 1, Paris
1782, S. 523 (beruft sich auf Histoire litér. 12); Großes Universallexikon,
14, Leipzig 1735, s. h. v., c. 1293; Baluze St., Capitul. reg. Francor., 2,
Venet. 1773, S. 836, Notae ad canones Isaaci Ling, episc. 1, S. 633, neue
Ausg. Paris 1902, H. Welter, in Mansi D., Goncil. coll., 18", col. 1257;
Du Cange C. Dufresne, Glossar, med. et infim. latinit., ed. G. A. L. Hen-
schel, 7, Paris 1850, Ind. Auct., col. 405 a; Fabricius I. A., Bibliotheca
lat. med. et infim. aetat., 2, neue Ausg. Florentiae 1858, S. 463; Janau-
schek L., Originum Gisterciensium torn. 1, Vindobonae 1877, S. 85, N. 210;
Busse J. B. J., Grundriß der christl. Literatur, 2, Münster 1828/29, S. 126,
S 1156; Nouvelle biographie gén., 26, Paris 1858, S. 8 (B. Hauréau nach

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI II. 1



2 Isaak von Stella.

Leben enthalten, stützen sie sich auf die „Gallia Christiana"
und die „Histoire litéraire de la France". Die letztere
verweist ihrerseits auf die erstere, die „Gallia Christiana" in
ihrer zweiten Bearbeitung.1 Diese, die „Gallia Christiana",
benutzte für ihren Artikel über den Abt Isaak Quellen
ersten Ranges, ist also durchaus glaubwürdig. Oudin
schöpfte teilweise aus der ersten Ausgabe der „Gallia
Christiana"; er hatte aber auch andere Quellen, er nennt
sie nicht; sie scheinen aber verläßlich zu sein; denn er
glaubt mit großer Sicherheit behaupten zu können, daß
Isaak im Jahre 1169 gestorben oder schon tot gewesen
sei.2 Die „Histoire litéraire" hat auch die unter dem Namen
Isaaks gedruckten Sermones herangezogen. Es ist ihr aber
nicht gelungen, dieselben in richtiger Weise zu verwerten.

Gall, christ, und Hist, liter.) ; Bibliothèque Poitevine, 7, Dreux - Duradier,
Hist, litér., 2, Niort 1849. S. 154 f. (mit Literaturverweisen); das neuere
Werk „Auber, Histoire générale, civ. relig., et litér. du Poitou", war mir
nicht zugänglich; Chevalier U., Repertoire d. sourc. hist, du moyen-âge,
Paris 1877, col. 1121 (mit Literaturverweisen; die neuere Aufl. ist
unverändert, wie mir Herr Dr. H. Schukowitz, Amanuensis und Sekretär der
k. k. Universitätsbibliothek Graz mitgeteilt hat), Suppl. Paris 1888, col.
2660; Wetzer und Welte, Kirchenlexikon, 6*, Freiburg 1889, col. 937
(Streber nach Migne); Guéranger Prosp., Gesch. der Liturgie, 1, übersetzt
von Dr. J. Fluck, Regensburg 1854, S. 330; Hurter H., Nomencl. literal'.,
4, Innsbruck 1899, col. 118 (nach dem Art. im Kirchenlex. und Hist liter.);
Ritter H., Gesch. d. christl. Philosophie, 3, Hamburg 1844, S. 574—90
(beruft sich auf Hist, lit.); Stöckl A., Gesch. d. Philosophie des Mittelalters,

1, Mainz 1864, S. 384 ff. (nach Hist, lit.); Werner K., Der
Entwicklungsgang der mittelalterl. Psychologie von Alcuin bis Albertus Magnus,
Denkschrift, d. kaiserl. Akademie d. Wissenschaften, phil.-hist. Klasse, 25,
Wien 1876, S. 69 ff.; Wulf M. de, Hist, de la philosophie médiévale, Lou-
vain 1900, S. 213, N. 225; Espenberger J., Die Philosophie des Petrus
Lombardus und ihre Stellung im zwölften Jahrhundert, Beiträge z. Gesch.
d. Philosophie d. Mittelalters, herausgeg. v. Kl. Baumker u. G. v. Hertling,
8, 5, Münster 1901 (mehrmals, s. Reg.); Baumgartner M., Die Philosophie
des Alanus de Insulis, im Zusammenhang mit den Anschauungen des
12. Jahrhunderts, ebenda, 2, 4, Münster 1896 (mehrmals, Reg.); Siebeck H.,
Gesch. d. Psychologie, 1, 2, Gotha 1884, S. 413 ff.; Bourgain L La chaire
française au XIIe siècle, Paris 1879, S. 78 ff., 370 (und sonst, Reg.). —
Deren anerkennenden Beurteilungen gegenüber hat die boshafte Bemerkung
Ph. H. Külbs in „J. S. Ersch u. J. G. Gruber, Allgem. Enzyklopädie d.
Wissenschaften und Künste", 2. Sect., 24, Leipzig 1845, S. 215, N. 15,
daß Isaaks noch ungedruckte Schriften „auch wohl ohne Nachteil für die
Wissenschaft in den Manuskripten verborgen bleiben können" nichts zu
bedeuten.

1 S. Hurter, Nomencl. lit., 1, Innsbruck 1892, col. 469; 2, 1893,
col. 1167.

2 cum constet illum anno 1169 esse mortuum" Commen-
tarius, a. a. O. Woher Oudin dies weiß, sagt er nicht.



I. Beiträge zur Lebensbeschreibung. 3

Nicht besser ist es dem Patrologen des Zisterzienserordens,
B. Tissier (f 1670), ergangen.1 Die Tradition über das
Leben des Abtes Isaak war zu ihren Zeiten, so scheint
es, in seiner Abtei Stella bereits in Vergessenheit geraten.

Die „Histoire litéraire" erzählt, daii Isaak in England
geboren wurde; Isaak selbst sagt es, in seinem unzweifelhaft

echten Brief an den Bischof von Poitiers, Johann de
Bellemains, daß er ein Engländer sei.2 Wann, wissen wir
nicht. Doch muß seine Geburt ungefähr am Anfang des
12. Jahrhunderts stattgefunden haben, wenn die Behauptung
Oudins wahr ist, daß Isaak im Jahre 1169 starb; eine
Lebensdauer von 60 Jahren und darüber ist nicht zu hoch
gegriffen. Wie seine Familie in England hieß, ist uns
nicht bekannt. Sie war in der Gesellschaft günstig situiert ;

dies folgt wohl aus einer Äußerung Isaaks im 1. Sermo in
dominic. Quinquages. ; er sagt, eines Ausdruckes des Apostels
Paulus (Gal. 2, 7) sich bedienend: „In der Welt galten wir
etwas"; wenn dies auch von seinen Genossen gilt, die ihn
umgaben, so schließt er sich selber doch nicht aus.3 Über
seine Jugendzeit wissen wir wenig. Sicherlich besuchte
Isaak die Schule; seine Schriften nämlich bekunden die
ausgebreiteten und eingehenden Kenntnisse, die er in der
Literatur, in den philosophischen und theologischen
Wissenschaften besaß.4 Weitere Nachrichten entnehmen wir einem
Briefe des Bischofs Johann de Bellemains von Poitiers an
den Erzbischof Thomas Becket von Canterbury, geschrieben
am 22. Juni 1164, daß Isaak zu diesen beiden Bischöfen
in freundschaftlichem Verhältnisse stand, ihr „gemeinsamer
Freund" war.5 Wann und wo lernte er diese beiden Männer

1 In der kurzen Praefatio im 6. Bd. vor den Schriften Isaaks,
nachgedruckt von Migne, a. a. 0., col. 1689/90.

2
„ Ut, inam Anglus non fuissem .!" im P. S., Tissier, Biblio-

theca cit., 6, S. 107h; Migne, Patrolog. lat., 194 (Nachdruck aus Tissier),
col. 1896.

177g
a" »• • • qui in mundo aliquid videbamur ..." Tissier 37 a; Migne

4 Isaak zitiert Stellen aus Terentius' „Eunuchus", Ovids Metamorphosen,

Horatius' Episteln, Virgilius' Äneide, Boethius' „consolatio philo-
sophica" und anderen, serm. 6 (nach Migne), 50; 34, 50; 53; 17, 23; 48;
,le anima col. 1882. Vgl. Schaarschmidt C., Johannes Saresber. nach Leben
und Studien, Schriften und Philosophie, Leipzig 1862, S. 81 ff. (über Joh.
v- sal. klassische Studien).

• quamvis tarn ego (nämlich Joh. de Bell.) quam communis

san CpS noster abbas videlicet de Stella Isaac, ut continuam Vestri habeat
cussimus ille conventus Pontiniacensis in orationibus suis memoriam,

1*



4 Isaak von Stella.

kennen, um mit ihnen Freundschaftsbande zu knüpfen?
Die Freundschaft zwischen Thomas Becket und Johann de
Bellemains war eine „alte", eine Jugendfreundschaft.1
Thomas, geboren am 21. Dez. 1118, aus einer angesehenen
Londoner Familie, besuchte zuerst die Schule in England
und ging zu weiteren Studien nach Frankreich, 1138, wo
er jedoch nur kurze Zeit, etwa ein Jahr, bleiben konnte.'2
In die Heimat zurückgekehrt, war er 1140—43 in Diensten
eines Verwandten,8 1144 ungefähr aber trat Thomas Becket
im 26. Lebensjahre beim Klerus des Erzbischofs Theobald
von Canterbury ein. Da, am erzbischöflichen Hofe, erzählt
Wilhelm Fitzsteplien, befanden sich „vornehme und sehr
gelehrte Kleriker". Wilhelm von Canterbury nennt zwei,
Roger von Pont l'Évêque, den späteren Erzbiscliof von York,
und Johann von Canterbury, nämlich den späteren Bischof
von Poitiers, de Bellemains.4 Dieser, aus Canterbury also
stammend,5 wird von den Zeitgenossen als ein Mann von
sehr großer Gelehrsamkeit geschildert.6 Er hat sich dieselbe

recte procuravimus" Recueil des Historiens des Gaules et de la France,
16, ed. von M. J. J. Brial, nouv. ed. Paris 1878, S. 214E; auch in: Chr.
Wolf (Lupus), Epistolae et vita D. Thomae Cantuar., Venetiis 1728, 9,
lib. 1, ep. 2, S. 65 col. 2; in: J. Chr. Robertson, Materials for history of
archbishop Thomas Becket, 5, London 1891 (rer. Brit. med. aevi script., 67),
S. 114, 14.

1 Im selben Briefe (a. a. O., S. 213°) heißt es: „. amicitiae illius
necessitudo qua nos usque in hunc diem absque intermissione devinxit
mutuae caritatis affectio, a primis ineuntis adolescentiae annis usque ad
omnium sortis nostrae vel conditionis invidiam. Nunc vero aut locorum
distantia aut dignitatum inaequalitas affectionis pristinae titulum aliqua-
tenus obscurare videbitur ..."

2 Büß F. J., Der heilige Thomas, Erzbischof von Canterbury, Mainz
1856, S. 158; J. Cr. Robertson, Becket, archbishop of Canterbury, London
1859, S. 19. Lucrum eum pater in religiosa domo canonicorum Meri-
tonae aliquamdiu nutriendum commendaverat. Annis igitur infan-
tiae, pueritiae et pubertatis domi paternae et in scholis urbis decursis,
Thomas adolescens factus studuit Parisius" Wilh. Fitzsteph., Vita s. Thorn.
Materials for the History of Thomas Becket, ed. J. Cr. Robertson, 3,
London 1877 (rer. Brit. med. aevi script. 67), S. 14; Botho, Ghron. Brunsvic.,
hier, S. 261, n. IV; Wilh. v. Canterbury, Vita s. Thorn., ebenda Bd. 1,
S. 3; Rog. v. Pontigny, Vita s. Thom., Bd. 4, S. 8.

s Wilhelm von Canterbury, a. a. 0., S. 3, 4; Roger von Pontigny,
a. a. 0.

4 „In curia ilia archiepiscopali magni et adprime literati clerici erant"
Fitzsteph., a. a. 0., S. 16; Wilhelm v. Cant., a. a. 0., S. 4.

6 S. noch den angeg. Brief von ihm, Recueil, 16, 214D: „. matris
meae Cantuariensis ecclesiae ..."

B Job. Sarisber., Polycraticus 1. 8, c. 7, ed. J. A. Giles, Migne, Patro-
log. lat. 199, col. 735D; „. apprime eruditus ...", „vir magnae literaturae



I. Beiträge zur Lebensbeschreibung. 5

wahrscheinlich auf den Schulen in Frankreich geholt und
hier mochte es gewesen sein, daß er den jungen Thomas
Becket kennen gelernt hat.1 Er sagt ja, daß sie beide „a
primis ineuntis adolescentiae annis" Freunde geworden seien
und Becket nach dem Biographen „adolescens factus studuit
Parisiis". Oder führte sie erst der Hof des Erzbischofs
Theobald zusammen? Dieser Annahme dürften die eben
angeführten Ausdrücke keine besonderen Schwierigkeiten
bereiten; denn da die „adolescentia" bis zum 30. Lebensjahre

angenommen wurde, so war Thomas Becket, als er
Kleriker des Erzbischofs von Canterbury wurde, noch
„adolescens", „in primis ineuntis adolescentiae annis".2 Vorderhand

scheint mir sogar diese Annahme mehr Wahrscheinlichkeit

zu haben. Sie wird durch den Zusammenhang der
angeführten Stelle im Briefe des nachmaligen Bischofs von
Poitiers nahe gelegt. Es ist nämlich sofort die Rede von
den Anfeindungen, die Becket zu erdulden hatte; dies
begann aber gerade am erzbischöflichen Hofe, wo ihn
Roger von Pont l'Évêque mit bitterem Neide verfolgte.
Hier war vielleicht auch unser Isaak, und die drei,
gleichgesinnt, schlössen sich zusammen zu einem Freundschaftsbund.

Später, als Isaak England bereits verlassen hatte,
trat Johannes von Salisbury ein.3

Die „Histoire litéraire" fährt in Isaaks Lebensbeschreibung

fort : „Er widmete sich in England dem Ordensleben
in einem Kloster des Ordens von Citeaux. Nachdem er
sich in diesem Hausp hinreichend bewährt hatte, wurde
er von seinen Obern ausgeschickt, eine andere
Niederlassung des Ordens zu gründen, auf einer Insel, deren
Lage ebenso unbekannt ist wie ihr Name. Von cla kam

et eloquentiae" Robert de Thorigny, chronica, Monum. Germ, hist., script., 6,
S. 512 (41), 532 (29); Recueil des Hist, des Gaules, 13, S. 307B, 325°.

1 Tanner Th., Bibliotheca Britannico-Hibernica, Londini 1748, S. 94:
„Belmeis Johannes, gente Anglus, iuvenis eruditus celeberrimas Ângliae,
Galliae etltaliae academias invisit .," S. 432 f. Chevaliers Zitat daraus
S. 447 für Isaak von Stella ist irrtümlich.

2 Zum Begriff „adolescentia" sagt z. B. Isidor., Orig., bei: Thesaurus
hnguae Latinae, 1, Leipzig 1892, col. 797: „Gradus aetatis sex sunt: ,in-
tantia, pueritia, adolescentia, iuventus' ."; vgl. Du Gange, Glossar, med.
et mfln. latinit., ed. Henschel, 1, Paris 1840, col. 88 a.

3 Johann trat ungefähr 1147 in den Dienst des Erzbischofs Theobald,

j aJVschmi(lt, a- a- P., S. 27. Johann de Bellemains wurde Thesaurar
dec

ehe von York 1154, Tanner, a. a. 0., S. 432 Note. Siehe auch
amfe.n °Ü genannten Brief an Thomas, Recueil, IG, 215 u: „. communis

nostri, magistri Joannis Saresheriensis ..."



6 Isaak von Stella.

er nach Frankreich, im Jahre 1147 und wurde Abt von
Stella in der Diözese Poitiers." Also in England soll Isaak
in den Zisterzienser-Orden eingetreten sein; zum Beweise
dessen beruft sich die „Histoire litéraire" auf den Artikel
der „Gallia Christiana" über die Abtei Stella.1 Dort steht
nun folgender Satz: „Cum esset monachus Asterciensis,
factus est abbas Stellae." Wäre der Schluß richtig, den
die „Histoire litéraire" aus dieser Angabe macht, müßte
„Asterciensis" der Name des Klosters in England sein,
worin er eintrat. Nun aber hat hier ein Kloster dieses
Namens nach Dr. L. Janauscheks „Origines Cistercienses"
nicht existiert. Derselbe gelehrte Forscher (f 23. Juli 1898)
hatte die Güte, mir auf meine briefliche Anfrage folgendes
zu antworten am 8. Oktob. 1897 : „Da ich mich nicht
erinnern kann, jemals von einem Kloster ,Asterciensis' etwas
gehört zu haben, so kann jenes ,Ast.' ein Druckfehler statt
,Cisterciensis' sein. Sicher ist anzunehmen, daß ,Ast.'
nicht unserem Orden angehörte und damals die Wahl eines
Zisterzienser-Abtes aus einem anderen Orden nicht denkbar
war. Das bestimmt mich um so mehr, an einen Druckfehler

zu glauben!" Diese Vermutung Janauscheks, daß es
sich um einen Druckfehler (Lesefehler!) handelt, bestätigt
sich. Die Herausgeber der „Gallia Christiana" wußten nämlich

mit dem „Asterciensis" nichts anzufangen, und unter
den „Errata in tomo secundo" im 3. Bande, Paris 1725,"-
kann man die Korrektur lesen: „Asterciensis, forte: Cister-
ciensis". Ebenso ist es richtig, daß damals, in den ersten
Zeiten des Ordens, aus keinem anderen Orden die Äbte
genommen werden durften.3 Das Wort „Asterciensis" kann
also auch nicht ein Kloster eines anderen bezeichnen. Das
Adjektiv„Cisterciensis" hinter „monachus" bezeichnet weiters
aber nicht bloß einen Mönch aus dem Zisterzienser-Orden,

1 A. a. 0., col. 1358A.
2 Am Anfang des Bandes, hinter den „Animadversiones in tom. II.1

Die zweite Ausgabe, Paris 1873, hat diese Korrektur als Randglosse zum
Text nachgedruckt. Ein Fehler ist leicht möglich, man beachte nur, dal!
die Silbe „Ci", ungenau geschrieben, leicht als „A " gelesen werden kann.

3 Die von dem 3. Abt von Glteaux verfaßte und vom Papste Kalixtus II..
1119, approbierte Grund-Satzung des Ordens, die „carta charitatis"
verordnete: „Personam vero de alio ordine nulla de nostris ecclesiis sibi
eligat in abbatem, sicut nec nostrarum aliquam licet in aliis monasteriis
quae non sunt de ordine nostro dari" Guignard Ph., Les monuments
primitifs de la règle Cistercienne, Dijon 1878, S. 83; Paris Jul., Nomasticon
Cisterciense, Paris 1664, nov. ed. H. Séjalon, Solesmes 1892, c. 4, fin.



I. Beiträge zur Lebensbeschreibung. 7

sondern — und zwar hauptsächlich und in erster Linie —
einen Mönch aus dem Kloster Cîteaux, der Wiege des Ordens ;

im 12. Jahrhundert war „monachus Cisterciensis" nicht ein
„Zisterzienser-Mönch", sondern ein „Mönch von Cîteaux".
Dieser Sprachgebrauch ergibt sich aus den ersten
literarischen, offiziellen Erzeugnissen des Ordens 1 und anderen.
In diesem Sinne muß daher auch der Ausdruck in der
„Gallia Christiana" verstanden werden. Isaak trat nicht
in England in den Zisterzienser-Orden, sondern in Frankreich,

in Cîteaux selbst. Er hatte also sein Heimatland
verlassen. Was bewog ihn dazu? Wann geschah dies?
War es der Wissensdurst, den er in den berühmten Schulen
Frankreichs stillen wollte? Das wäre gar nicht auffällig;
so mancher der Söhne Albions zog dahin, so mancher
Landsmann lehrte dort mit großem Ruhme. Waren es
äußere Umstände? Vertrieben ihn die unerfreulichen
politischen Verhältnisse in England unter König Stephan. Seit
1139 wütete da ein arger Bürgerkrieg.3 Daß Isaak nicht

1 Abt Stephan von Cîteaux legte dem Statut, der „carta charitatis",
als er sie dem Papste zur Approbation einsandte, einen Bericht über seinen
Orden bei: „Super exordium Cisterciensis coenobii," Guignard, a. a. O.,
Einleitung S. XXVII ff., 61; es heißt darin „nos Cistercienses primi huius
ecclesiae fundatores „exordium Cisterciensis coenobii" ; „de egressu
Cisterciensium monachorum de Molismo", ebenda S. 62, 74; vgl. „. Ro-
bertus Molismensis ecclesiae abbas .", „. Roberto Molismensi
abbati Molismenses Molismenses monachi
„Molismensium fratrum S. 61, 62, 64, 65; „. Molismensium atque
Cisterciensium", S. 64, 65, 66; Cisterciensis ecclesia .", S. 67:
„instituta monachorum Cisterciensium ."; „. abbatiae Cistersienses".

„. Cisterciense coenobium .", „domum Cisterciensem .", „. capi-
tulum Cisterciense abbas Cisterciensis abbates et,

monachi Cistercienses", „. ipsi quam monachi Cistercienses .",
„. abbas ille et monachi Cistercienses .", cart. char. S. 2 (bis), 81 (bis),
82 (ter), 83 (bis), 84 (ter); „. Cisterciensem ecclesiam „.
Cisterciensem locum Cisterciensis conventus .", „nulli abbatum
praeter Cisterciensem", „. in domo Cisterciensi monachi
Cistercienses .", „. in monasterio vel grangiis Cisterciensibus .", consue-
tudines S. 245, 246, 254, 260, 262, 269 (bis), 270 (ter), 271 (bis); Gaufrid,
vita s. Bernardi, bei Manrique A., Annal. Cisterc., 1, Lugdnui 1642, S. 261a:
„Dominus abbas Raynardus Cisterciensis"; vita b. Steph. Obazin abb.,
ebenda S. 261 b: „Eo tempore Cistersiensibus praeerat abbas nomine
Raynardus abbatis Stephani Cistersiensis" Bibliothek v. Cîteaux.
Mabillon J.-Martène Edm., Annales ord. s. Benedicti, 6, Lutetiae Paris.
''39, S. 129, n. 129; „ abbas Cisterciensis ..." im Prolog der
Regel des Templer-Ordens, ebenda S. 159,28 (Hardouin, Acta concil. 6,2.
Parisiis 1714, col. 1133); S. 179; „. Cisterciensi archimandritae .",
Jrdericus Vital., Histor. eccles., Migne, Patrolog. lat. 188, col. 641".

Lingard J., Geschichte von England, 2, deutsche Ubersetzung von



8 Isaak von Stella.

freiwillig den heimatlichen Boden verließ, darauf würde
ein Ausdruck in seinem Traktat über den Meßkanon an
den Bischof von Poitiers deuten: „Hätte ich hier, wo ich
in Verbannung lebe, niemals mehr Engländer gesehen."1
Aber der Ausdruck „exsulo" hat nicht immer diesen Sinn,
nämlich „in der Verbannung sein", sondern bezeichnet auch
„fern vom heimatlichen Boden, in der Fremde leben"2 und
so muß wohl der Ausdruck in der angezogenen Stelle
genommen werden: „Ich lebe hier fern von England in der
Fremde. Was gehen die Engländer mich weiter an!"
Damals als Isaak diesen Satz schrieb, war er ja mehr als
zwanzig Jahre von England weg. Also nicht genötigt, nicht
strafweise verließ Isaak das Vaterland, mochten immerhin
die Unordnungen, die da eingerissen waren, ihn dazu
bewogen haben, und ging nach Frankreich. Es war ungefähr
1145, wenn an der früher aufgestellten Chronologie
festgehalten werden soll. Er setzte sich zu den Füßen der
berühmtesten Lehrer in Paris.3 Aber obwohl er sich eine

G. A. v. Salis, Frankfurt a. M. 1827, S. 211—34; S. Joh. Saresber., En-
theticus, ed. Chr. Petersen, Hamburgi 1843, vv. 147—50, 1301—1354;
Polycratius, 1. 6, c. 18, ed. cit., col. 614 f.

1 „Utinam aut Anglus non fuissem aut ubi exsulo, Anglos numquam
vidissem" Tissier, S. 107 b, Migne 1896B.

Vgl. Du Cange, Glossar, med. et infim. latinit., ed. Henschel, 3,
Paris 1844, s. h. v.; s. Bernardus, epist. 144, Mabillon J., oper. s. Bern.,
1, Paris 1719, S. 149; besonders aber: Joh. Sarisber., epist. 85, ed. cit.,
col. 71.

3 Der Sermo 48 (nach Migne) würde uns für die Biographie Isaaks
genaue Nachrichten liefern, wenn seine Echtheit über alle Zweifel erhaben
wäre (wovon später die Rede sein wird). Der Verfasser redet von seinen
Studien und seinen Lehrern folgendermaßen (ebend. 1853D): „Emerserunt
olim quidam, quorum nomina taceo, spectabilis ingenii homines et exer-
citationis mirae, qui Scripturas sanctas non quidem ut haeretici perver-
tentes sed earum legitimum sensum ad manum minus habentes ad sua
studia elegantissime accomodarunt et de authenticis Literis non sine mul-
torum admiratione et plurima morum aedificatione suavissime nugati
sunt; nihil autem contra fidem et veritatem, omnia ad utilitatem et hone-
statem vitae et morum mirabili novitate attraxerunt et (quod mirabile
dictu est) inopia sensus sensatissimi facti sunt. Hos ergo secuti sumus,
quia eos sequebatur mundus; omnis mundus abibat post eos et aestimatione
hominum nunquam sic locuti sunt homines. Qui sic non loquebatur irri-
debatur, contemnebatur, deserebatur. Ne igitur aut invidia obloqui aut
inopia ingenii non sic loqui putaremur, animum appulimus et, ut scitis,
non omnibus in huiusmodi inferiores fuimus; neque enim mihi cornea
libra est, ait poeta. Verum nunc dicimus quod ab initio conceperamus.
sed ne, ut diximus, aut invidiae aut inscitiae notaremur, utentes tempore
nunc usque suppressimus." Meiner Ansicht ist hier die Rede nicht bloß
von einer Anlehnung an die bestimmte theologische Richtung, von der



I. Beiträge zur Lebensbeschreibung. 9

Tüchtige Wissenschaft erworben hatte, verlangte er nicht,
auf einer Lehrkanzel Ruhm zu erwerben, oder in der
Kirche ein hervorragendes Amt zu erlangen, sondern es zog
ihn ein anderes Ideal — das Kloster, wo er geschützt vor
den Gefahren der Welt, in der Einsamkeit ganz der
Kontemplation leben könnte.1 Das versprach ihm der
Zisterzienserorden zu bieten; so trat er in Citeaux ein. Was
ihn bewog, gerade dieses Kloster zu wählen, wir wissen
es nicht, vielleicht das Andenken Stephans (f 1134), des
dritten Abtes von Citeaux, der gleich ihm aus England
stammte.2

Doch nicht lange sollte Isaak die stille Ruhe des
Klosters genießen. Der Abt Bernhard von Stella (einige

diese nachahmende, auch in den Klöstern geübten und beliebten Predigt-
weise, sondern auch von einer wirklichen Schülerschaft des Verfassers.
Die Stelle scheint mir übrigens die früher aufgestellte Chronologie zu
bestätigen, indem sie zeigt, daß der Verfasser damals, als er in die Schule
sich setzte, nicht mehr jugendlich, sondern bereits gereiften Geistes war.
Die der angeführten folgende Stelle ist zur Zeitbestimmung kaum zu
brauchen, weil sie zum Erweise des Hauptgedankens: „Instabunt tempora
periculosa ." (Migne 1854A) dienend, danach stilisiert ist: ..Iluins simile
eademque ferme tempestate cuiusdam novae militiae obortum est monstrum
novum, cuius, ut lepide ait quidam, ordo de quinto Evangelio est, ut
lanceis ac fustibus incredulos cogat ad fidem et eos qui Christi nomen
non habent, licenter expoliet ac religiose trucidet; si qui autem de eo in
depopulatione talium ceciderint, Christi martyres nuncupent..Tissier 69a,
Migne 1954 e. Es ist offenbar der Templerorden gemeint. Bernhard von
Clairvaux schrieb einen Traktat über ihn, „de laude novae militiae" (s.
Vacandard E., Vie de saint Bernard, 1, Paris 1895, S. 230 ff.), Mabillon,
Bern. op. 2, Paris 1719, S. 550 ff. Der Orden entstand ungefähr 1119:
auf dem Konzil von Troyes, Jänner 1128, erhielt derselbe die kirchliche
Bestätigung und seine erste Regel. Hefele - Knöpfler, Konziliengeschichte,
5, S. 401.

1 Serm. 2 in dominicain 4. p. Epiphan., Tiss. 20b, Migne 1737": „0
Domine, elongans fugi et fugiens elongavi olim desiderabundus fugae
et sitiens solitudinis ."; Serm. 1 in domin. 2. Quadrag., Tissier 46a,
Migne 1799 e: „Praeventus enim gratis a gratia Dei, non solum a peccatis
et omni occasione peccandi secessi in earn intendere, quae sani
desiderii est, id est in contemplatione tranquillae sophiae.... 0 Domine
dm rationem meam ab ignorantiae daemone solvisti et voluntatem a con-
cupiscentiae peste eruisti ." Tissier 46b, Migne 1800"; „. olim de
oomo et cognatione carnali egressi ." Serm. 1 in Sexagesim., Migne
1750A, Tissier 25b.

'' Exord. Cist. coenob., Guignard, S. 73; Orderic. Vital., a. a. 0., 641";
Exord. rnagn., Tissier, Bibliotheca, 1, Bonofonte 1660, S. 36; Dalgairns

.' Der hl. Stephan Harding, deutsche Übersetzung, Mainz 1865; Gallia

p .SV.' B Paris 1728, col. 984. Acta Sanctor. April., 2, ed. J. Carnaudet,
Plsl's & Romae 1866, S. 497 (aus Exord. magn.); Wright Th., Biogra-

Brit, literal-., Angl. Norm, period, London 1896, S. 84 ff.



10 Isaak von Stella.

Wegstunden von Poitiers, bei Chauvigny, an der Vienne)
schloß seine Abtei an den Zisterzienserorden an und unterwarf

sich dem Abte von Pontigny; am 27. Juli 1145 zogen
die ersten Zisterzienser ein.1 Nach Bernhards Abgang
drückte der Orden unserem Isaak den Abtstab in die Hand,
ungefähr 1147.2 Aus den wenigen Nachrichten, die wir
über seine Verwaltung haben,3 geht hervor, daß er sich
diesbezüglich nichts vergab, sondern seine Pflichten in
sorgsamer, kluger und energischer Weise wahrnahm. Die
Mönche von Stella verehrten ihn sehr; er verstand es,
ihnen bei der Kollation, einer Art Konferenz in der
Tagesordnung, nicht bloß aszetische Belehrung, sondern auch
wissenschaftlichen Genuß zu bieten.4 Im Jahre 1163 kam

1 Gallia christ., 4, col. 842; Gall, christ, nov., 2, 1352, Instr. 63 eccl.
Pict. col. 378; Janauschek, a. a. 0., Nr. 210, S. 85. Die Abtei lag einsam
im Walde noch im 18. Jahrh., Beauvier, Recueil hist., chronolog. et
topograph. des archevechez, evêchez, abbayes et prieurez en France, 1, Paris
1726, S. 178.

1 Gall, christ, nov., col. 1353A: „cum esset monachus Asterciensis
Gisterciensis) factus. est abbas Stellae." Die Bulle, worin Eugen III.

neuerdings die Vereinigung der Abtei Stella mit dem Zisterzienserorden
bestätigte, trägt das Datum: „Cabilonae 5. cal. Nov." (ebend.). Zu dieser
Zeit, 28. Okt., im Jahre 1147, weilte Eugen III. in Châlons-sur-Marne
(Gatalauni); Cabilona ist Ghâlons-sur-Saone, siehe Jaffé Ph., Regesta pontif.
Roman., 22, Lipsiae 1888, S. 49; Recueil des Hist., 12, Paris 1877, S. 277
Not. b.

3 Gallia christ., la ed., a. a. 0.; Oudin, a. a. 0.; ep. ad Ioann. ep.
Pictav., Tissier, 106 b, Migne, 1896; Gall, christ, nov., 2, 1180B. Nach
Oudin war der Streit mit Petrus Eliae vor dem Bischof von Poitiers,
Gilbert de la Porrée, im Jahre 1152 (Gall, christ, nov., 2, 1361B). Zur
Veranlassung des Streites s. das zit. Dokument 63 eccl. Pict., Gall, christ,
nov., col. 378e, 1" ed. 842b (die Jahreszahl 1124 ist nach den darin folg.
Angaben höchst verdächtig). Petrus Eliae war Lehrer der Rhetorik in
Paris, Joh. Saresb., Metalog. 1. 2 c. 10, Migne, Patrolog. lat. 199 col. 868B,
Brief an den Archidiakon von Poitiers, Richard von Ilchester, 1166, Brial,
Recueil des Histor. des Gaul., 16 S. 525A, Migne, Patrolog. a. a. 0. 159A,
Robertson, Materials for the Hist, of Thorn. Beck., 5, London 1881, S. 348;
Hist. lit. de la France, ed. cit., 12, S. 486 f.; Schaarschmidt, a. a. 0..
S. 12, 78. Er unterschreibt 1159 in einer Schenkungsurkunde des Bischofs
Bernhard von Saintes und des Domkapitels als Canonicus, Gall, christ,
nov., 2, instr. 4 eccl. Sant. col. 460. Briand C., Hist, de l'eglise Santone
et Aunisienne depuis son origine jusqu'à nos jours, 1, Rochelle 1843,
S. 507.

4 Isaak sagt selbst: „. in congregatione quoque fratrum nonnihil
reputati, ut vere aliquid esse possimus. ." Serm. 1 in Quinquages.,
Tissier 37b; Migne 1778B. Siehe auch die Einleitung zu seinen Schriften
„de anima" und „de officio Missae". Und in dem früher bezeichneten
Sermo 48 referiert der Verfasser das Urteil der Zuhörer über ihn „. et
qui subtiliter solebamus aut invenire prorsus nova aut eleganter innovare



I. Beiträge zur Lebensbeschreibung. 11

sein Freund, Johann de Bellemains, in die Nähe, er wurde
Bischof von Poitiers.1 Thomas Becket hatte das Glück
noch höher gehoben, zum Primas von England. Aber schon
begann der Knoten in dem Trauerspiele sich zu schürzen.
Isaak nahm dies mit der Teilnahme des Freundes wahr,
und er und der Bischof von Poitiers wollten dem Primas
die allerdings sicherste Hilfe verschaffen, indem sie ihm
in Pontigny und Clairvaix dem Gebete empfahlen, dab der
Allmächtige dessen Sache zum Guten lenke. Johann de
Bellemains berichtet dies dem Erzbischofe, um ihn zu
trösten und zu stärken, im Briefe vom 22. Juni 1164.2
Isaak erlebte nicht mehr den grausamen, aber heldenhaften
Tod seines Freundes Thomas Becket; er starb, wie Oudin
sicher zu wissen behauptet, 1169 oder auch etwas früher.
Nach der Gallia Christiana erscheint in den Dokumenten
der Abtei Stella schon vor 1169 ein anderer Abt, Valisius.3

Was ist nun aber mit der Geschichte von der
Klostergründung seitens Isaaks auf einer Insel, von der man weder
die Lage noch den Namen kennt, wie die „Histoire lité-
raire" sagt? Diese Verlegenheit der gelehrten Benediktiner
von St. Maur haben eine Reihe von Stellen in den Sermones
veranlaßt, worin der Verfasser fortwährend von einer Insel
redet, worauf er sich mit den Zuhörern befindet, ohne

Vetera quomodo, inquiunt vestrum nonnulli, demersus est homo iste:
quomodo obscuratum est aurum intelligentiae suae, mutatus est color
optimus eloquentiae suae? Qui solebat mirabiliter mira dicere, singulariser

inaudita excogitare, obscura luculenter diffinire, involuta distincte
dividere, divisa patenter exemplis declarare et ut scitis non omnibus
m huiusmodi inferiores fuimus, neque enim mihi cornea fibra est, ait
poeta" Serm. 3 in Nativ. s. Joh. Bapt., Tissier 68 b, Migne, col. 1853B f.
-Non deerit forsan familior collatio, ubi vobiscum poterimus altius aliquid
ac subtilius perscrutari" (ebend. Migne 1355 u). S. Jakob v. Vitry, Hist. or.
et occid., bei E. Vacandard, Vie de Saint Bernard, 1, S. 58 Not. 2; op.
s- Bern, cit., De diversis, sermo 17, N. 3, col. 1124, cum not. Mabil.

1 Badulph de Diceto, Imag. hist., Recueil des Histor., 13, Paris 1869.
186"; Rob. de Thorigny, App. ad Sigebert., ann. 1162, S. 307". Über

"oh. s. noch Chevalier U., a. a. O., col. 1166.
2 Siehe ob. S. 3, Not. 5. Johann de Bellemains reiste im Sept. 1163

"aÇh Pontigny, so teilt es Thomas Becket mit, Robertson, Materials, 5,
• Ging Isaak mit ihm? Man sollte es nach der Stelle aus dem Briefe

v°m 22. Juni 1164 meinen. Vgl. Robertson, Becket, S. 150, 162.
3 Gall, christ, nov., a. a. O., col. 1353: „Valisius memoratur abbas

a.nte annum 1169 in tabulis domesticis." Die „Gallia christ, nova" scheint
*'ch also besser informiert zu haben; die 1. Ausgabe erwähnt diesen Valisius
Car "icht, col. 843 a. Das angegebene Todesjahr wird allgemein von den
-eueren angenommen, so z. B. von Wulf, a. a. 0.: Hauréau: Streber im
Nwch.-Lex. ; Hurter.



12 Isaak von Stella.

dieselbe näher zu bezeichnen, mit Ausnahme, daß er sagt,
sie liege im Ozean. Auch dem gelehrten Patrologen des
Zisterzienserordens, Bernhard Tissier, Prior von
Bonnefontaine (f 1670), ging es nicht besser. Sie konnten die
Insel nicht finden. Ihre Mutmaßungen beziehen sich also
auf die Lage derselben, wie auf die Zeit, wann Isaak dort
ein neues Kloster gegründet hat. Während Tissier meint,1
die Insel könne nicht zu England gehört haben, ja daran
denkt, daß vielleicht die Abtei Stella einmal auf einer Insel
lag, beruhigte sich die „Histoire litéraire" damit, daß es
sich um eine Örtlichkeit in der Nähe von England handeln
dürfte, deren Lage und Name man eben nicht mehr kennt.
Beide stimmen aber überein, daß die Klostergründung seitens
Isaaks auf dieser geheimnisvollen Insel vor seiner äbtlichen
Periode in Stella stattgefunden habe, also vor 1147. Sind
unsere Kenntnisse von der Sache noch auf demselben Punkte?
Wie heißt die Insel, wo liegt sie? Wann gründete Isaak dort
ein Kloster? Sie ist in den Sermones2 dargestellt als eine

' Praefatio de Auetore, 6. Bd. der Bibl. patr. Gisterc. : „Porro in
pluribus ,sermonibus' indicat coenobium suurn in insula esse constitutum :

unde consequens est, aut Stellense coenobium olim in insula fuisse situm.
aut ipsum alicui alteri coenobio prius praefuisse. Neque vero per
insulam illam Anglia potest intelligi; neque enim in Anglia, sed in Gallia
degebat. Et ait se exsulem esse in insula ilia et ab omnibus hominibus
remotum. At non fuisset exsul in Anglia; nemo enim exsulat in patria,
nee in Anglia remotus fuisset ab liominibus. "

2 Die hergehörigen Stellen sind, sinngemäll geordnet, folgende:
Nr. 1. „Eapropter, dilectissimi, et vos in hanc semotam, aridam ac

squalentem induximus solitudinem in 'hanc, inquam, solitudinem ut
in mari longe iacentem cum orbe terrarum nihil fere commune habentem.
quatenus ab omni saeculari et fere humano solatio destituti, prorsus sileatis
a mundo, quibus praeter modicam hanc insulam omnium terrarum ultimum
iam nusquam est mundus. 0 Domine, elongans fugi et fugiens elongavi.
ita ut ulterius quo fugiam ac elongem, omnino nesciam, tu scis. Olim
desiderabundus fugae et sitiens solitudinis, in hanc demum appuli eremum.
vastam adeo ac semotam, quo mihi ex quasi coniuratis ad hanc expedi-
tionem nonnulli defecerunt, paucissimi secuti sunt, quibus etiam est horror
ipse horror solitudinis, quod et mihi, fateor, quandoque non deest. Super-
accrevit etiam, Domine, super solitudinem solitudo, silentium super silen-
lium. Nam ut tibi soli disertiores et assuetiores simus, a nobis invicem
silere cogimur. Sed et nostra, dilectissimi, plurimum interest, cum gra-
tiarum actione et laude attendere misericordiam Dei, super quam spera-
vimus, factam super nos, quae nobis sua dignatione hoc exsilium nostrum
sic temperavit, ut orare, meditari, legere liberum sit; laborare autem
necessarium, ut non desit quod tribuamus necessitatem patienti, corpori
videlicet adhuc animali. In sudore etenim vultus nostri potius, quam
mercenariorum sive boum, debemus pane nostro vesci. Itaque, fratres



I. Beiträge zur Lebensbeschreibung. 13

Insel im Ozean, in einiger Entfernung vom Festland, auf
der anderen Seite ist nur das weite Meer; sie ist nicht

concaptivi mei et confugitivi mei. ..." Serm. 2 in domin. 4 post Epi-
phan., Tissier 20b, Migne 1787.

Nr. 2. „Edocti enim a libris Sanctis sanctae solitudinis virtutem,
quietis fructum, paupertatis gratiam, non solum ut olim de domo et cogna-
tione carnali egressi, quinimmo plurium sanctorum fratrum ac domus
spiritualis patris quasi obliti, sicut caeterae plenitudinis, sie numerosae
codicum varietatis et totius orbis ac generis fere humani iacturam faci-
entes, in hanc semotam et inclusam Oceano insulam nudi ac naufragi
nudam nudi Christi crucem amplexi pauci evasimus. ." Serm. 1 in
Sexages., Tissier S. 25 b f., Migne 1749 f.

Nr. 3. „Ideo enim in hanc insulam omnium terrarum ultimam, post
quam, ut ait propheta, non est alia, modicam et in mari magno occul-
tatam descendimus a communi orbe declinavimus qui in mundo
aliquid videbamur, in congregatione quoque fratrum nonnihil reputati, ut
vere aliquid esse possimus, ecce ad nihilum redacti sumus. ..." Serm. 1

in Quinquas., Tissier S. 37 a f., Migne 1778Ali.
Nr. 4. „Praeventus enim gratis a gratia Dei non solum a peccatis

et omni occasione peccandi, verum etiam, ut cernere est, ab omni ferme
hominum societate ac mundo communi in hanc abditam aridamque eremum
contrito corde secessi, quatenus praeteritas delectationes, vanas frivolasque
curiositates, praesentibus in me ariditatibus inediis et desolationibus puniam
ac de cetero subducta materia et occasione similium facilius et liberius
quae retro sunt obliviscens in anteriora me extendam. Attamen
facultas adimplendi bonum quod bene volo, quod desidero, quod proposui,
ob quod fugi et elongavi me ab hominibus, tanta difficultate premitur, ut
nec (näml. anima, s. 1799"), quae sana esse videbatur, possit esse
quieta vel secura, nec in earn intendere, quae sani desiderii est, id est
contemplatione [em?] tranquillae sophiae" Serm. 1 in dom. 2 Quadrag.,
Tissier 46b, Migne 1799°.

Ni'. 5. „. qui hodie in extremo terrae angulo et mari circumfuso
latitans solum ipsum [näml. Deum] desidero. ." Serm. 3 in dom.
Quinquages., Tissier 41a, Migne 1787".

Nr. 6. „En prae oculis mare est; navicula, ut cernitis, fratres, iac-
tatur fluctibus. Crédité mihi, fratres, ut comparemus mare hoc mundo
huic, mihi non videntur periculosius esse in mari quos cernitis, quam omnes
homines in mundo vel in carne" Serm. 3 in domin. 4 post Epiphan.,
Tissier 21a, Migne 1738A.

Nr. 7. „Itaque vigilandum est nobis, fratres mei, eoque attendus,

quo remotiorem eremum elegimus, ne umquam interioris nostri
hominis, cui exterior tamquam mare est, navicula verbum Dei dormiat. ..."
Serm. 2 in domin. 4 post Epiphan., Tissier 20 a, Migne 1735".

Nr. 8. „Ego tanc disciplinam professionis vestrae et abditam eremum
"?n immerito crucem dixerim, ubi sicut vos solitudo separat ab aliis, sic
disciplina oboedientiae a vobis ipsis. ." Serm. 3 post domin. 4
Epiphan., Tissier 21b, Migne 1739".

Nr. 9. „. quotiescunque tentatio vos apprehendat. taedii etiam
lemotae solitudinis .," ebenda, Tissier 22a, Migne 1740".

Nr. 10. „. squaleat solitudo. ." Serm. 5 in fest. Omn. Sanctor.,
Pssier 8b, Migne 1708".

Nr. il. qui pauci propter arduioris propositi disciplinam in



14 Isaak von Stella.

groß, ziemlich unbewohnt, nicht fruchtbar, sondern dürr.
Dorthin kam der Verfasser der Sermones mit wenigen
Genossen; es waren Benediktiner, die in der Einsamkeit sein,
über die Regel hinaus das Beispiel der Altväter nachahmen
wollten.1 Konnten sie die Schwierigkeiten des Terrains

hanc abditam solitudinem et remotam ab orbe communi insulam evasimus"
Serm. 2 in domin. 1 Quadrag., Tissier 43b, Migne 1893B.

Nr. 12. „Leviathan nobis suscitavimus, a quo passi sumus insidias,
novi eremitae, solitarii fore sperantes et quiete securi. ." Serm. 3 in
dorn. 1 Quadrag., Tissier S. 44 a, Migne 1793D.

Nr. 13. „Nos vero benignum lesum postulemus ut vale-
amus cum illo semper hic esse et cum illo colligere, donec ab ipso ad
ipsum tandem colligamus atque ad patres nostros, quorum régulas et
instituta sequentes profecto ab eis filii agnoscemur" Serm. 2 in domin.
3. Quadragesim Tissier 56b, Migne 1824A.

Nr. 14. „. sancti patres, quorum ardua et arcta nos ausi
sumus attentare vestigia. ." Serm. 2 in domin. 4 post Epiphan., Tissier

20b, Migne 1736°.
Nr. 15. „Loquamur ergo quibus dispensatio crédita est, in lingua

non nostra sed Domini, et notum faciamus huius rei flnem, ut sciatis quid
vobis deest" Serm. 3 in fest. Omn. Sanctor., Tissier 5 a, Migne 1699D.

1 Der Verfasser der Sermones setzt voraus, daß seine Genossen nach
der Regel des hl. Benedikt leben, welche er denn anführt: „. qui nihil
habemus, quibus omne opus peculiare terribiliter interdicitur. ." Serm. 3
in fest. Omn. Sanctor., Tissier 5 a, Migne 1699 e, vgl. régula s. Benedicti
abbatis, bei Guignard, a. a. 0., c. 33, 34, 55, S. 31 f., 45; ed. Ed. Woelffliu,
Lipsiae 1895, S. 38, 54: „. propter opus peculiare, ne inveniatur. Et
si cui inventum fuerit quod ab abbate non aeeeperit, gravissimae diseiplinae
subiaceat. Et ut hoc Vitium peculiaris radicitus amputetur „ ubi
sicut vos solitudo separat ab aliis, sic disciplina oboedientiae a vobis ipsis.
quibus nihil quod libet, licet; quibus nec substantiae, nec corporis pro-
prietas, nec operis, nec quietis libertas" Serm. 3 in domin. 4 post
Epiphan., Tissier 21b, Migne 1739B, Serm. 3 in fest. Omn. Sanct., Tissier 5 a,
Migne 1700e, vgl. reg. cit. c. 1, 5, 33, Guignard, a. a. 0., S. 6, 12, 31,
Woelfflin S. 8, 15, 38: „. ut non suo arbitrio viventes vel desideriis suis
et voluntatibus oboedientes, sed ambulantes alieno iudicio et imperio
„ne quis praesumat aliquid habere proprium, nullam omnino rem
nihil omnino, quippe quibus nec corpora sua nec voluntates licet habere
in propria voluntate „haec est via transmigration^, quam ,non tepide,
non trépidé, non tarde', sed ,dilatato corde' cum zelo et fervore, ,inenar-
rabili dulcedine percurras .", vgl. régula c. 5, de oboedientia, Guign.
S. 12, W. S. 15, Z. 26; prolog, fin., G. S. 5, W. S. 4, Z. 99 f. ; „ vos
obmutuistis et humiliati estis et propter taciturnitatis gravitatem et silentii
bonum, quod est cultus iustitiae, siletis etiam a bonis," Serm. 3 in fest.
Omn. Sanctor., Tissier 5 a, Migne 1699u, vgl. régula c. 6, de taciturnitate,
Guign. S. 12, Woelff. S. 16; reg. c. 1 de generibus monach., G. S. 6,
W. 8: „Primum (nanti, genus) coenobitarum. Deinde secundum genus
est anachoretarum, id est heremitarum, horum qui non conversionis
fervore novitio sed monasterii probatione diuturna didicerint contra diabolum
multorum solatio iam docti pugnare et bene instructi fraterna ex acie ad
singularem pugnam heremi, securi iam sine consolatione alterius sola manu



15

überwinden, so wollten sie eine dauernde klösterliche
Niederlassung gründen. Die Situation war nicht gerade freundlich;
daher gingen einige wieder zurück. Sie, die da auf diese
unwirtsume Insel im Ozean zogen, waren aber nicht alle
einfache Mönche, sondern sie sind in den Klöstern, welche
sie verließen, höher gestellt, Äbte gewesen. Der Verfasser
der Sermones ist der Anführer, der bestellte Vorsteher der
kleinen Einsiedlerschar; vor ihr sind diese Sermones
gehalten worden. Daraus folgt aber, daß man an Stella, wie
Tissier meint, nicht denken kann, wie es auch unmöglich
ist, die angeführten Sätze als Allegorie zu erklären, auf
das Verhältnis eines Klosters zur umgebenden Welt. Wie
ist aber Isaak, dessen Qualität als Abt von Stella
feststeht, auf die Insel im Ozean zu bringen? Sind die
Sermones, die von Tissier und Migne unter seinem Namen
gedruckt sind, vielleicht ihm abzusprechen? Handelt es
sich also darin um eine andere Persönlichkeit? In sich
aber besteht durchaus keine Schwierigkeit anzunehmen,
Isaak habe Stella verlassen und mit den wenigen Genossen
die „Expedition" auf die Insel im Ozean unternommen, um
eine Klostergründung zu versuchen. Der Zisterzienserorden
war ja sehr fruchtbar; im Jahre 1152, also nach etwas mehr

vel brachio contra vitia carnis vel cogitationum sufficiunt pugnare;"
c- 73, G. S. 56, W. 69: „Ceterum ad perfectionem conversations qui
festinat, sunt doctrinae sanctorum patrum, quarum observatio perducit
hominem ad celsitudinem perfectionis nec non et collationes patrum
et instituta et vita eorum quid aliud sunt nisi bene viventium et
oboedientium monachorum exempla et instrumenta virtutum? ..." —
Diesem Streben nach größerer Vollkommenheit entsprang in der Folge
''er Zisterzienserorden: am Ende des 11. Jahrhunderts suchten Abt. Robert
Wit seinen Genossen Gistercium auf, das nichts mehr als eine wilde, wüste
Einöde, „. ad heremum quae Cistercium dicebatur alacriter tetenderunt,"
heißt es im Exordium Cisterciensis coenobii, Guignard, a. a. O., S. 62.
,Heremus" war dann das Schlagwort im Streite zwischen den Mönchen
von Molesrne und denen von Cistercium um den Abt Robert, s. das Exordium,

ed. cit., S. 64, 66. Dalgairns, a. a. O., S. 35—45. Die Zisterzienser
haben nachher mit Vorliebe wüste Einöden zu Neugründungen gewählt,
V

n
Vacan<Jar« E., a. a. O., 1, S. 62 ff. Daß unsere Einsiedler auf der

geheimnisvollen Insel Zisterzienser waren oder sein wollten, wird durch
«nige Stellen in den Sermones nahegelegt. Im 2. Sermo am Allerheiligen-
?v,e wird die Armut gepriesen und verschiedene Orden genannt, welche

j.
damals der strengen Armut beflissen, die Kartäuser, Grandimontenser,

•le ^'sterzienser aber nicht, welche ebenso darauf das größte Gewicht
egten instit. monach. Gist., im Exord. Cist. coen., Guignard, S. 71 f. Die

s
e:. Nr. 1 a. E. in der vorig. Note erinnert an Zisterzienser-Gebräuche,

o A-e e^,en z'h instit. ebend. S. 72, consuet, inst. gen. cap. c. 8, Guignard,
ö- 2ol.



Isaak von Stella.

als einem halben Jahrhundert, umfaßte er 340
Niederlassungen.1

Alle diese Fragen und Vermutungen löst und bestätigt
ein Brief, der sich befindet in der „Historia Pontiniacensis
monasterii", welche der Mauriner Georg Violes (f 1060)
aus dem Archiv von Pontigny zusammengestellt und
hernach Edm. Martène und U. Durand im „Thesaurus novus
Anecdotorum" abgedruckt haben,2 und die Geschichte der
Insel Ré in Frankreich. Ich habe benutzt das Werk des
Arztes Kemmerer, Histoire de l'île de Ré, in zwei Bänden
erschienen in La Rochelle 1668. Es ist eine populäre
Darstellung; dieses Buch befriedigt zwar nicht alle Wünsche
eines Biographen Isaaks bezüglich der Periode, worum es
sich jetzt handelt, aber im großen und ganzen liefert es
den Kommentar zu den Sermones Isaaks und auch zu dem
erwähnten Brief Eblos von Mauléon an den Abt von
Pontigny.3 Auf den letzteren wies bereits L. Bourgain hin in
seinem Buch, La chaire Française au XIIe siècle, Paris
1879, in einer Note zu dem nicht irrtumfreien Artikel über
Isaak.4 Da der dritte Band des „Thesaurus novus
Anecdotorum" schon im Jahre 1717 erschien, so wundert man
sich, daß die Verfasser der „Histoire litéraire" das Dokument
nicht beachtet haben.5 W'" erfahren daraus, daß Eblo von
Mauléon den Äbten Isaak und Johann auf ihr Bitten einen
Wald und ein Landstück auf der Insel Ré geschenkt habe;
was diese damit machen wollten, ist nicht gesagt ; der Brief
überträgt diese Schenkung auf die Abtei Pontigny, damit
dieselbe eine Zisterzienser-Abtei gründe.6 Wenn man nun

1 Janauschek, Orig. Cist. 1, Append., specim. chronolog., S. 294.
Im 3. Bd., Paris 1717, col. 1221—1266; Historia Pontiniacensis

monasterii ordinis Cisterciensis in dioecesi Autissiodorensi, per Chartas et
instrumenta eiusdem monasterii. Ex schedis nostri Georgii Violes. Der
Brief findet sich col. 1242B_E. S. Janausch., a. a. 0., introd. S. XXII.

3 „Sourdeval, Notice sur l'île de Ré" konnte ich nicht erhalten. Es
ist nicht leicht, alles Material, das notwendig wäre, in der Provinz sich
zu verschaffen, wenn es, zumal wie hier, um so weit entfernte und eng
begrenzte Örtlichkeiten sich handelt.

4 S. 78, Not. 3.
5 Hurter H., Nomencl. lit., 2, Innsbruck 1893, col. 1112, 1503.
8 Der Brief Eblos von Mauléon lautet:
[§ 1.] „Venerando patri et domino G. abbati Pontiniaci totique capitule

eiusdem loci Eblo de Malleon salutem. Gratias agimus Deo per omnia,
necnon et venerabilibus personis capituli Cisterciensis, vobis autem maxime,
quorum pietate et diligenti perquisitione desiderii nostri impetravimus
effectum, ut scilicet abbatiam sanctissimi ordinis vestri in terra nostra
construeretis.



I. Beiträge zur Lebensbeschreibung. 17

die Sätze in den Sermones Isaaks von der kleinen Insel
im Ozean mit der Insel Ré zusammenhält, so legt sich
sofort die Vermutung nahe, daß die erstere mit der letzteren
identisch sein dürfte, und daß der im Brief Eblos erwähnte
Isaak niemand anderer ist als Abt Isaak von Stella. Diese
Konjektur wird dadurch bestätigt, daß in der ganzen Filiation

von Pontigny, noch überhaupt in den hier inbetracht
kommenden Klöstern des Ordens mit Ansnahme desjenigen
von Stella ein gleichnamiger Abt nicht vorkommt.1 Dieselbe
Meinung hatte die Gallia Christiana, indem sie beim Artikel
über den Abt Guichard von Pontigny den Brief Eblos
anführend sagt: „ omnia quaecumque dederat Isaaco
sane Stellae dioecesis Pictaviensis abbati alterique abbati
nomine Johanni.. ,"2 Volles Licht gibt uns aber ein
Dokument, das Kemmerer in sein Buch aufgenommen hat,
eine Schenkungsurkunde an Isaak selbst. Eblo von Mauléon
erzählt darin, der Abt Isaak von Stella, Abt Johann von
Trizange (Trizay, Trisagium?) und andere seien zu ihm
gekommen mit der Bitte um einen einsamen Fleck Erde auf
der Insel Ré, um eine klösterliche Gemeinde zu gründen,
sie wollten aber ungestört und nicht behindert durch zu
viele Handarbeit leben; er, Eblo, habe der Bitte willfahren
und ihnen den Ort, genannt Breuil du Château, geschenkt
und alle seine Anrechte auf Brot und Wein in der Pfarre

[§ 2.] Concèhimus itaque vobis ad hoc perficiendum totum nemus et
universam terram, insuper et omnia pariter ex integro, quaecumque dede-
ramus abbati Isaac et abbati Johanni, ipsis hoc annuentibus imo votis
omnibus implorantibus, in insula quae dicitur Re vel extra insulam, qua-
tenus hanc abbatiam iuxta consuetudinis ordinis vestri cum omnibus ele-
emosynis suis libere et absolute possidentis et ordinetis in perpetuum.

[§ 3.] Hoc autem diligenter et affectuose postulamus, ut personas
'oco simul et ordini congruentes atque fldeles incunctanter nobis provideatis.

[§ 4.] Nos quoque, cum de praesentia paternitatis vestrae gaudebimus
et petitionibus vos sicut dignum est satisfecisse probaverimus, si quid
augmentandum videbitur ex nostra parte, prout Dominus voluntatem in-
spiraverit et dederit potestatem, vestro consilio libentissime parebimus.
»alete.

1 Janauschek a. a. 0., n. 3, S. 4; Gallia Christiana, 1 — 16, Index
abbaturn am Ende des Bandes; ebenda 12, Paris 1770, col. 441 ff. In

er Reihe der Abte von St. Sulpice und Alpes in Savoyen findet sich jem Isaak; sie dürften jedoch kaum hier inbetracht kommen, abgesehen
^on, daß der von St. Sulpice nicht sicher und zu früh ist (1136), der
i

ere von Alpes zu spät (1180), ebenda 15, Paris 1860 (B. Hauréau),
n° IM s' ^V°n c'emse^5en^ co'- 490°; Janauschek, n. 65, S. 27;

2 Im 12. Bd., Parisiis 1770, col. 442c.
Jahrbuch für Philosophie etc. XVIII. 2



18 Isaak von Stella.

Sainte-Marie angewiesen.1 Also der im Briefe an den Abt
von Pontigny genannte Abt Isaak ist wirklich unser Philosoph

Isaak von Stella und die Insel im Ozean ist Ré, der
Stadt Rochelle gegenüber; alle Einzelheiten der „Expedition",

wie sie in den Sermones hervortreten, bestätigen
sich. Exzeptionell an sich, entsprach es dem philosophischen
Genie Isaaks, seiner ideal angelegten Seele, daß er wünschte,
nicht mit materiellen Sorgen belastet zu werden, sondern
in einsamer Stille und Ruhe zu betrachten,3 „contemplatio
tranquillae sophiae".3 Eblo von Mauléon fügte noch andere
Schenkungen hinzu und sorgte dafür, daß die von diesen
Einsiedlern gewünschte „tranquillité" nicht gestört werde.
Unser Isaak war denn auch zufrieden, er war der eifrigste
und mutigste, er betrachtete nach Herzenslust,4 seine
Sermones, die er in Ermangelung von Büchern halten mußte,
erheben sich an nicht wenigen Stellen zur höchsten Höhe
philosophischer und theologischer Erkenntnis. Die Situation,

worin sich aber die kleine Einsiedlergemeinde befand,
war keine angenehme, die Schwierigkeiten, wogegen sie
kämpfen mußten, waren groß. Schon der Name des Ortes,
den Eblo ihnen schenkte, „Breuil du Château", besagt, daß
derselbe nicht viel mehr war als Citeaux im Anfange, ein
wüstes Gehölz, ein Aufenthaltsort nicht für Menschen,
sondern für Tiere;5 es gehörte zum Schlosse in St. Marie

1 Das Dokument in französ. Übersetzung bei Kemmerer, 2, S. 113 f.:
moi Jean Eble de Mauléon, fais savoir que les abbés Isaac

de Stella-, Jean abbé de Trizange et autres, étant venus vers moi, me
firent connaître leur désir de vivre dans la solitude je leur ai donné

pour y construire une abbaye le lieu appelé Breuil du Château avec des
bois et des terres. Par amour de la paix ils ont résolu de n'avoir
au dehors ni grange ni troupean. Je leur ai donné pour leur nourriture
et pour leur vêtement tout ce qui m'appartient quant au pain et au vin
de toute la paroisse de Sainte-Marie."

2 Der Zisterzienserorden hielt zwar daran fest, daß der Platz des
Mönches das Kloster sei, aber er akzeptierte doch eine ausgedehnte
Landwirtschaft mit dem dazu nötigen Betriebsmaterial, Dienstleuten und Vieh,
instit. monch. Cist., Exord. Cist, coenob., Guignard, a. a. 0., S. 72; Con-
suet., instit. gen. cap., c. 5, 6, 8, 9, ebend. S. 251 ff.

3 Isaak sagt im Serm. 2 in dorn. 4 (3) post Epiph.: „Sapientia quidem
in otio, sed non in otiositate discitur. Nihil enim illo otio negotiosius,
illa vacatione operosius, ubi sapientia discitur, ubi Dei Verbum interrogatur
et auditur" Tissier 196, Migne 1735B. Das war das Ziel, das er auf der
Insel Ré sich selbst gesteckt.

4 S. oben S. 12 Not. 2, die Stelle Nr. 1 a. E.
6 Littré E., Dictionnaire de langue Française, 1, 1876, 416a; Gode-

froy, Dictionnaire de l'ancienne langue Franç. et de tous ses dialectes du



I. Beiträge zur Lebensbeschreibung. 19

und war gelegen auf der südöstlichen Seite der Insel, welche
gegen das Festland schaut. Isaak siedelte sich mit seinen
Genossen nahe an der Küste an, dort vermutlich, wo später
die Abtei sich erhob.1 Der Boden stellte an ihre körperlichen

Kräfte starke Anforderungen; heute trägt er auf
einer Unterlage von Kalkstein eine Erdkruste von nur
30 cm durchschnittlich ;2 es war also ein trockener, heißer
Boden, dem manch nötige Frucht nur mit Mühe abgerungen
wurde. Es ist nicht zu verwundern, daß einige aus der
kleinen Schar den Mut bald verloren und auf das Festland

zurückkehrten; in dem Dokument von 1178, das
Kemmerer aufgenommen hat, erscheint der Abt Johann
von Trizange nicht mehr;3 vielleicht war er unter diesen
Abgefallenen. Dieses Dokument zeigt eine ganz veränderte
Situation. Es besagt, daß Eblo von Mauléon dem Abt
Guichard von Pontigny, der zu ihm auf die Insel Ré
gekommen war, die Schenkungsurkunde, die er zugunsten
Isaaks und seiner Genossen ausgestellt, übergeben habe.
Dies setzt voraus, daß Isaak die Insel Ré wieder verlassen
habe; worauf die ihm gemachte Schenkung natürlich an
Eblo von Mauléon zurückfiel. Hierher gehört des letzteren
Brief an den Abt von Pontigny, den der Thesaurus novus
anecdotorum abgedruckt hat. Es ist das Dankschreiben,
daß Pontigny den Bau der Abtei auf der Insel Ré
übernommen habe; Eblo überträgt die den Äbten Isaak und
Johannes gemachten Schenkungen, verlangt, daß Pontigny
bald die Gründung in Angriff nehme und stellt weitere
Schenkungen in Aussicht. Eblo hatte also nach dem
Weggange Isaaks und seiner Genossen den Gedanken, auf der
Insel eine Zisterzienserabtei zu gründen, nicht aufgegeben.

IXe au XVe siècle, 1, Paris 1881, 730a (breuil). Exord. Cist. coen., Guignard
: „Qui locus pro nemoris spinarumque tunc temporis opacitate

accessui hominum insolitus a solis feris inhabitabatur."
1 Kemmerer, a. a. 0., 1, S. 160; Briand, a. a. 0., S. 538; s. oben

S- 12 Not. 2, die Stelle Nr. 6. Die Karte in der Gall, christ, nov., prov.
Burdigal., ist also nicht richtig gezeichnet.

' Kemmerer, a. a. 0., 1, S. 3 u. öfters; Vivien de Saint-Martin M.,
Nouveau dictionnaire de géographie universelle, contin. Rousselet L., 5,
^aris 1892, S. 53 f.; Réélus El., Nouvelle géographie univ., 2, la France,
Paris 1877, S. 503, 523. S. ob. unter den ausgehob. Stellen Nr. 1.

3 Ich habe vermutet, daß „Trizange" identisch mit „Trisagium,
Irizay" sei, einer Zisterzienserabtei aus der Filiation von Pontigny, nicht
weit von Ré, bei Luçon, s. Gall, christ, nov., 2, 1444; Janauschek, a. a. O.,
Nr. 211, S. 85. Nach der Gallia christ, erscheint Johannes noch 1165 als
Abt von Trizay.

2*



20 Isaak von Stella.

Er wandte sich an das Generalkapitel des Ordens.
Pontigny nahm sich der Sache an und ließ eine genaue
Untersuchung anstellen. Hierauf ward beschlossen, den Antrag
Eblos zu übernehmen; dies wird ihm mitgeteilt, der Abt
werde kommen, von der Schenkung Besitz zu ergreifen.
Daß dies alles geschah, beweist das Dokument von 1178
bei Kemmerer.1 Was aber unseren Isaak bewog, die
Einsamkeit, nach der er sich so gesehnt, wieder zu verlassen,
ist unbekannt; vielleicht war es der fortgesetzte Abfall
seiner Genossen, die die Schwierigkeiten nicht überwinden
konnten. Darauf würde auch der Brief Eblos hindeuten,
der vom Abt von Pontigny Leute verlangt, die dem Orden
entsprechen und den lokalen Verhältnissen gewachsen sind.2

Es kann also gar kein Zweifel mehr sein, daß die
Insel im Ozean, wovon in den Sermones die Rede ist, die
Insel Ré ist und daß Isaak von Stella aus die „Expedition"
dorthin unternommen hat. Es irren daher Tissier, die
Histoire litéraire und auch Bourgain, daß Isaak vorher
auf der Insel gewesen und dann erst nach Stella gekommen.3
Schwieriger ist es, den Zeitpunkt dieser Expedition
anzugeben. Die eine Grenze ist das Jahr 1147 und die andere
1165, wo der Abt Guichard von Pontigny Erzbischof von
Lyon wurde, konsekriert am 8. August von Alexander III.
in Montpellier.4 Da Isaak, wie erwähnt wurde, 1164 als

1 2, S. 115: moi Eble de Mauléon faisons savoir que,
lorsque Guicardo abbé de Pontencacensis est venu parmi nous dans l'île
de Ré, nous avans remis entre ses mains la charte précédente (die hier
früher erwähnte) faite en faveur d'Isaac abbé de Stella et Jean abbé de
Tours. ." Der letztere ist wohl mit dem „Jean abbé de Trizange" der
ersten Urkunde nicht identisch. Der im Brief Eblos genannte „abbati
Johanni" dürfte der in der zweiten Urkunde genannte „Jean abbé de Tours"
sein, weil der Brief dieser zweiten Urkunde näher steht. „Jean abbé de
Trizange" dürfte, wie bereits gesagt, Ré früher verlassen haben. Eine
Zisterzienserabtei „Tours" kennt Janauschek nicht; ein „monasterium Tur-
rense", o. s. B., „eccl. de Turri" wird in einem Dokument, 1095, erwähnt,
Gall, christ, nov., 2, instr. 13 eccl. Bitur., col. 9. Jedenfalls erklärt sich
Isaaks Wort, s. oben S. 10 Not. 4, a. A., vgl. S. 3.

2 S. oben S. 16 Not. 6, § 3.
3 La chaire Franç., S. 78: „. d'abord abbé dans l'île de Ré, ensuite

de l'Étoile au diocèse de Poitiers. ." Übrigens ist auch das Todesjahr,
„vers 1155", unrichtig.

J Gallia christ., 4, col. 126 ff.; Henry V.-B., Hist, de l'abliaye de
Pontigny, Avallon 1882, S. 43; Brief Thomas Beckets an König Ludwig VII.
von Frankreich, Robertson, Materials, 5, S. 200 (Jaffé Ph., Reg. porit.
Roman., 2, Lipsiae 1888, S. 195 ist der Eintrag fehlerhaft). Guichard
kam erst nach zwei Jahren, am 11. Nov. 1167, in den Besitz der Kathedrale,



I. Beiträge zur Lebensbeschreibung. 21

Abt von Stella erscheint, so würde, wenn sein Aufenthalt
auf der Insel nicht ganz ein Jahr gedauert hätte, d. h.
vom Herbste bis nach Ostern des nächsten Jahres, was
nach der Anzahl der vorhandenen Sermones wahrscheinlich
ist, und wenn die Ereignisse sich schnell abgewickelt hätten,
vom Herbste 1164 bis Ostern 1165 dafür hinreichend Zeit
vorhanden sein, die Episode der Expedition unterzubringen.
Aber im Jahre 1165 wurde nach De Mas Latrie1 das Offizium
und die Messe des 4. Sonntags nach Epiphanie den Samstag
vor Septuagesima zelebriert; der Tag aber, an dem Isaak
den Sermo 2 in dorn. 4 p. Epiph. vortrug, war sicher ein
Sonntag.2 Die Expedition war also vor 1164. Die erste
Schenkungsurkunde Eblos an Isaak könnte Licht bringen,
aber leider ist die Jahreszahl, die Kemmerer angibt, 1160,
verdächtig; denn einige Seiten vorher3 erzählt er unter
dem Jahre 1150 die Schenkung Eblos, offenbar einen Auszug
aus der Urkunde gebend. Der Brief desselben an den Abt
von Pontigny ist undatiert. Die Auflösung der Sigle G.
in Girardus, welche der Mauriner Violes vorgenommen, ist,
sowie die Jahreszahl am Rande des Druckes in dem
Thesaurus novus anecdotorum, 1180, nach dem Gesagten
unrichtig. Der Brief wurde, wie bereits Janauschek vermutet
hat,4 nach dem Vorgange der Gallia Christiana,5 an den
Abt Guichard geschrieben. Die offiziellen Ordenschronologien

geben fast einstimmig für den Anfang der Abtei
auf der Insel Ré das Datum: Mai 1156 an.6 Aber worin
bestand diéser Anfang? Es geschah nämlich die
Eintragung in die Chronologien nicht gleichmäßig, sondern

Brief Johanns von Salisbury an Bischof Johann von Poitiers, Bobertson,
a. a. 0., 6, London 1882, S. 279.

1 Trésor de chronologie, Paris 1889, S. 355 f., XIV (nach P. Escoffier
S. 264).

2 ,0 quanti hodie ab utilitate operis foris quieti ..." sagt Isaak
(Migne 1755, Tissier 19 b). Die liturgischen Oberschriften der Sermones für
'lie Sonntage nach Epiphanie_sind bei Tissier und Migne verwirrt ; von der
Jona. 1. p. Epiphan. geht es auf die dorn. 3'. Es ist aber keine Lücke in
der Beihe der Sermones über die Sonntagsevangelien. Die liturgischen
Uberschriften folgen zur Hälfte dem alten Bitus des Zisterzienserordens,
während die Verteilungsweise der Offizien doch wieder davon abgeht, siehe
Uonsuetudines, eccl. off., c. 6, 32, Guignard, a. a. 0., S. 97, 123, Nomast.
Uist., ed. Jul. Paris, Parisiis 1664, S. 89, 117.

8 A. a. 0., 2, S. 115, 100.
4 Orig. Cist., 1, Nr. 353, S. 139.
5 12, col. 442°.
6 Janauschek, a. a. O.



22 Isaak von Stella.

nach verschiedenen Gesichtspunkten; der eigentliche
Gründungstag ist derjenige, wo der neue Konvent, Abt und
zwölf Mönche, ein Kloster, das vollständig ausgebaut ist,
in Besitz nimmt und das monastische Leben beginnt, oder
in ein Haus einzieht, das sich dem Zisterzienserorden
angeschlossen hatte, oder auch die Abtei zu bauen beginnt;
in anderen Fällen aber wurden vorerst die Vorbereitungen
getroffen, einige Brüder bloß mit dem ernannten Abt oder
einem Werkmeister vorausgesandt, welche oft nach
Überwindung großer Schwierigkeiten und nach einiger Zeit
das Kloster für den feierlichen Einzug des ganzen
Konventes hergerichtet hatten; wieder in anderen Fällen war
der Tag des Auszuges aus dem Mutterhause, oder das
Datum der Ausstellung der Gründungs-, Schenkungsurkunde
maßgebend.1 Welches Moment liegt nun der Angabe der
Chronologien: Mai 1156 zugrunde? Die „diligens perqui-
sitio" seitens Pontigny? oder die Ankunft des Abtes Guichard
und die Einhändigung der Schenkungsurkunde an Abt Isaak
von Stella durch Eblo von Mauléon? Jedenfalls bezieht
sich dieselbe irgendwie auf die Klostergründung durch
Pontigny oder auf die Expedition Isaaks selber. Wenn
wir daraus, daß das kirchliche Jahr, während dessen Isaak
auf der Insel Ré sich befand, nach den vorhandenen Ser-
mones vier Sonntage (oder nach dem alten Ritus des
Zisterzienserordens drei nach der Oktave) nach Epiphanie zählt,
Vermutungen aufstellen wollen, so ergibt sich nach De Mas
Latrie das Jahr 1151.3

Das Fazit der vorausgehenden Untersuchung ist
folgendes: 1. Die biographische Skizze über den Abt
Isaak von Stella in der „Histoire litéraire" ist nicht
mehr verwendbar. 2. Dieselbe gestaltet sich vorderhand
so. Isaak stammte aus England. Er war vielleicht Kleriker
am Hofe des Erzbischofs Theobald von Canterbury; um
1145 verließ er sein Vaterland und ging nach Frankreich.
Bald trat er in Citeaux in den Zisterzienserorden ; um 1147
wurde er Abt von Stella. Um 1151 ging er mit wenigen

1 Janauschek, a. a. O., Introduct., S. XIV.
2 S. oben S. 16 Not. 6, § 1.
3 Trésor, S. 383, XVIII. Um diese Zeit war Eblo von Mauléon in

den Besitz der Insel Ré gekommen, Gall, christ, nov., 2, instr. 7 eccl.
Sank, col. 462 f., Kemmerer, 1, S. 170 f., Recueil des Hist., 12, S. 418 f.
fragm. chron. com. Pictav., duc. Aquit., Martène, Ampi. coli. 5, Paris
1729, 1154 ff.



I. Beiträge zur Lebensbeschreibung. 23

Genossen auf die Insel Ré, blieb da jedoch nur kurze Zeit
und kehrte in die Abtei Stella zurück. Hier stirbt er um
1169. Seine Kenntnisse in der lateinischen Literatur, der
Philosophie und Theologie hat Isaak von Stella in den
englischen Schulen erworben, die berühmten Lehrer in
Frankreich hat er vielleicht nur kurze Zeit gehört.

Die Schriften Isaaks waren sicher früher mehr
verbreitet, als jetzt Reste in den Handschriftenbeständen
vorhanden sind; in Frankreich, England und Italien finden
sich solche. Es scheint noch nicht alles gedruckt zu sein,
was Isaak geschrieben; Montfaucon führt in der „Biblio-
theca bibliothecarum" beim Katalog der Bibliothek des
Alexander Petavius in der Vaticana mehrere Nummern auf.1
Bis jetzt haben wir in der Ausgabe Bertr. Tissiers und
Mignes 54 Sermones, die Traktate in Briefform: De anima
und De officio missae. Das Erwachen der patrologischen
Studien am Ende des 16. Jahrhunderts regte auch im
Zisterzienserorden das Interesse nach den literarischen
Leistungen in den ersten Zeiten des Ordens an. Karl de Visch
schrieb 1649 die „Bibliotheca scriptorum s. ord. Cisterciensis"
und widmete auch Isaak von Stella einen Artikel.3 Weil
die „Magna Patrum Bibliotheca" den Zisterzienser-Schriftstellern

wenig Beachtung schenkte, beschloß der Prior in
Ronne-Fontaine, Bertrand Tissier, eine ähnliche Sammlung
herauszugeben; er hoffte, den Beweis zu erbringen, daß
die alten Schriftsteller des Zisterzienserordens das Tageslicht

nicht zu scheuen brauchen, und deren so viele zu
veröffentlichen, daß de la Bignes Bibliotheca Patrum in
acht Bänden samt dem Appendix kleiner sein werde.3 Trotz
der Schwierigkeiten, die sich von allen Seiten entgegenstellten

und die er in lebhaften Farben in der Präfatio
zum 1. Bande schildert, führte er seine „Bibliotheca patrum

1 1, Parisiis 1739, S. 69. Ich habe durch die gütige Vermitteiung
des Herrn Prof. Dr. AI. Lang Erkundigungen in Rom eingezogen. Der
vräfekt der vatikanischen Bibliothek, Fr. Ehrle, nahm sich freundlichst
die Mühe nachzusuchen, konnte aber die Titel nicht finden.

2 Die erste Ausgabe erschien Duaci 1649, die zweite Coloniae Agripp.
1656, die ich benutze (hier S. 62). Über Isaak S. 225.

3 Marguerin de La Bigne ließ die „Bibliotheca veterum patrum et
antiquorum scriptorum ecclesiasticorum" 1575 in acht Bänden in Folio zu
varis erscheinen, denen 1579 ein Appendix als 9. Band folgte. Die neun
Uände wurden 1589 wieder abgedruckt. Allmählich durch andere Gelehrte
erweitert, wuchs das Werk zur „Bibliotheca maxima" heran. Brunet Jacqu.-

arl., Manuel, 2, Paris 1861, col. 646.



24 Isaak von Stella.

Cisterciensium" bis zum 8. Bande, der 1669 erschien. So
sehr Tissier beeifert war, den Vätern seines Ordens ein
Monument zu setzen, so ging er doch mit Besonnenheit
und strenger Kritik zu Werke. „Multum autem refert, suas
cuique authori lucubrationes tribuere," sagt er in der Prä-
fatio. Er besuchte die besten Bibliotheken des Ordens. So
ist es sicher, daß seine Ausgabe der Autorität nicht
entbehrt. Wenn er aber die Manuskripte, worauf er sich im
einzelnen stützt, namhaft gemacht hätte, würden wir dies
freudig begrüßen. Die Werke Isaaks von Stella sind im
6. Bande.

Über die Sermones hat L. Bourgain in seinem genannten
Buche eine kritische Bemerkung gemacht, daß diese Homi-
lien nicht alle in denselben Umständen vorgetragen worden
seien ; die neun letzten gehören in die Abtei Stella, vor ein
Auditorium, bestehend aus Mönchen, Konversen und Laien;
außerdem spreche darin Isaak vom Bixcherabschreiben durch
die Mönche; auf der Insel Ré aber seien Isaak und seine
Genossen fast ohne menschlichen Verkehr und bücherlos
gewesen.1 Bourgains Aufstellung halte auch ich für richtig:
nicht alle 54 Sermones sind auf der Insel Ré gehalten
worden, sondern nur 1 — 41 (nach Migne), die übrigen 13,
nicht wie er behauptet, 9, nachher in Stella, wenn sie
echt sind. Daß es so sich verhält, wird schon äußerlich
dadurch nahegelegt, daß zwischen den zwei Sermones für
Ostern (40 und 41) und demjenigen für Himmelfahrt (42)
eine Lücke vorhanden ist. Den ausschlagenden Grund
dafür möchte ich aber nicht in dem finden, was Bourgain

1 „Dicamus simpliciter maxime propter simplices et illiterates fratres,
qui supra sermonem trivii Ioquentes non intelligunt," Serm. 3 in die Pentecost.,

Tissier 64a, Migne 1842". — „Praeterea cum simplicibus sermo-
cinatio nostra maxime in Iiis diebus solemnibus, cum laicorum turba un-
dique cogitur. Sermones vero isti solemnes simplicibus simplices sunt
et pedestri sermone effusi propter eos, qui nondum assumpserunt pennas,
sed-pedites sequuntur ambulantem Iesum .," Serm. 3 in Nat. s. Joh.
Bapt., Tissier 69b, Migne 1355". — „. in hoc Apostolorum Natali
undique fratrum numerus solito copiosior affluxit .," Serin. 2 in Nat.
apost. Petri et Pauli, Tissier 70b, Migne 1858".

„Et quare libros transscribimus?", Serm. 3 in Nat. s. Joh. Bapt.,
Tissier 68b, Migne 1853"; „Inter quietae et amabilis paupertatis nostrae
copiosas inopias, librorum et maxime commentariorum, ut cernitis, penuria
sumus opimi. Nam sicut exsultans quis laudabiliter dixit: ,Evangelium
dedi propter Evangelium,' ita nos libros reliquimus propter libros"
(Fortsetzung s. oben S. 12 Not. 2 Nr. 2), Migne 1749"; Serm. 5 in Sexag.,
Tissier 30 b, Migne 1761".

S. oben S. 12 Not. 2 die Stellen Nr. 1, 2, 4.



I. Beiträge zur Lebensbeschreibung. 25

hervorgehoben hat, sondern vielmehr darin, daß in 1—41
ein ganz anderer Ton, eine andere Stimmung herrscht und
sofort bemerkbar ist, als in 42—54. 1 — 41 beherrscht die
Idee, das Ziel, weswegen Isaak mit seinen Genossen auf
die einsame Insel im Ozean gezogen; noch im 1. Serm. zu
Ostern spricht er von „ihrer Profession und ihrem
Vorsatz";1 oft erwähnt er die kleine Insel im Ozean, worauf
sie sich befinden.2 42—54 kommt die Insel nicht ein
einziges Mal über die Lippen des Redners, noch auch redet
er von dem Propositum, das der Verfasser von 1 — 41 mit
seinen wenigen Genossen hatte. In 1 — 41 erscheint eine
kleine, gleichartige, gleichgesinnte Genossenschaft, die
tüchtig arbeiten muß, dem eigenen Leib das Nötige zu
verschaffen; in 42—54 sind es viele, ungleichartig, die
erst in den Regeln des Zisterzienserordens unterrichtet
werden, die arbeiten sollen, um leben, aber auch den armen
Mitmenschen helfen zu können.3 Die „laicorum turba" sind
nicht Laien in unserem Sinne, sondern auch eine Art Mönche,
die Laienbrüder; denn im selben Zusammenhang heißen
sie „simplices" und sie sind offenbar dieselben, welche von
dem Redner in 42 — 54 „fratres", „simplices illiterati fratres"4
genannt werden, stereotype, offizielle Bezeichnungen für
die Konversen im Zisterzienserorden. Die Konversen
gehörten im Unterschied von den bezahlten Dienstleuten
(»mercenarii") zur klösterlichen Körperschaft, hatten die
-Aufgabe, alle Arten von Handarbeit, besonders außerhalb
des Klosters in den Meierhöfen zu besorgen; daher waren
Sle meist „illiterati" und blieben im Laienstand, im Gegensatz

zu den eigentlichen Mönchen, die in den Klerikalstand
aufgenommen werden konnten. Das Institut der Konversen
hatten schon die Kluniazenser, auch die Zisterzienser nahmen
es von Anfang an auf.5 Es ist also wahrscheinlich, daß auch

' professio et propositum nostrum. Quod in nobis adimplere
ngnetur is, cuius resurrectionem colimus .," Tissier 56a, Migne 1827";
s- oben S. 12 Not. 2 Nr. 4, 8, 11, 13, 14.

2 S. oben S. 12 Not. 2 die Stellen.
M.

3 S. vor. Note, Nr. 1; Serm. 2 in Nat. ap. Petri et Pauli, Tissier 70b,
Ml_gne 1858.

4
S._ oben S. 24 Not. 1.

Marf ^'ahigus inter Cluniacensem et Gisterciensem, 2" part., n. 23, ed.
tèneen®> Thes. nov. anecdot., 5, col. 1610". Dieser Dialog ist nach Mar-

'pa, -, praev., 1571, zwischen 1153 und 1174 geschrieben. Er ist an
die Eut i

von Admunt gerichtet, der am 25. Juni 1165 starb, so daß
stehungszeit des Dialogs zwischen 1153 und 1165 anzusetzen ist



26 Isaak von Stella.

Isaak wenigstens einige auf der Insel Ré bei sich hatte,
aber, da er von einem ausgedehnten Grundbesitz, von

(Potthast Aug., Bibl. hist. med. aevi, l2, Berlin 1896, S. 376 a; Wichner
Jak., Gesch. des Benedikt.-Stiftes Admunt, 1, Graz 1874, S. 153). Der
Verfasser ist ein Mönch „L.", s. das Begleitschreiben für den Dialog an
eine Äbtissin in Begensburg, Pez Bernh., Thes. anecdot., 6, 2, Aug. Vin-
del. et Graecii 1729, S. 57, Nr. 99; Xenia Bernardina, 2, 1, Wien 1891,
S. 158, cod. 148 n. 8. Exord. Cisterc., instit. monach. Gist, de Mol. ven.,
ed. cit. S. 72: „Tuncque definierunt se conversos laicos barbatos
suscepturos eosque in vita et morte excepto monachatu ut semetipsos
tractaturos et homines etiam mercenarios, quia sine adminiculo istorum
non intelligebant se plenarie die sive nocte praecepta regulae posse servare
et cum alicubi curtes ad agriculturas exercendas instituissent, decreverunt
ut praedicti conversi domos illas regerent, non monachi, quia habitatio
monachorum secundum regulam debet esse in claustro ipsorum." Con-
suet., inst. cap. gen. c. 8, ed. cit., S. 251: „Per conversos agenda sunt
exercitia. apud grangias et per mercenarios. Quos utique conversos
tamquam necessarios et coadiutores nostros sicut et monachos susci-
pimus et fratres et participes nostrorum tarn spiritualium quam temporalium
bonorum aeque ut monachos habemus," vgl. c. 5, 6. Diese „instituta" sind
vor 1134 entstanden, in welchem Jahre sie der Abt von Cîteaux gesammelt
publiziert hat, vgl. Prolog dazu, bei Guichard, S. 245, Préf. XIV; Noma-
sticon Cist., ed. Jul. Paris, Paris 1664, S. 245, ed. nov. H. Séjalon Solesmes
1892; Janauschek, Introd., S. XIII; Gonsuet., Usus convers. c. 6, ed.
Guichard, S. 281. Winter Fr., Die Zisterzienser d. nordöstl. Deutschlands
bis zum Auftret. d. Bettelord., 1, Gotha 1868 ff., S. 110, meint, die „usus
conversorum" seien zwischen 1170 und 1200 entstanden; sie sind wohl
älter, denn in der zweiten Hälfte des 12. Jahrh. entstand bereits das
Normalexemplar, Guichard, a. a. 0., Préf. S. XXXIII. Winter hat sie im
3. Bd., S. 186—196, abgedruckt. Die „regula conversorum ord. Cist." bei
Martène Ed.-Durand Ur., Thes. nov. anecdot, 4, Parisiis 1717, col. 1647
— 52, stellt einen später aufgeschriebenen Zusatz für die „filii Claraevallis"
dar; dieselbe redet von dem „communis consuetudinis liber", prolog., col.
1647A. Beide, „Mönche" wie „Konversen", waren „fratres". Ständig ist
die Bezeichnung „rnonachus vel conversus", consuet., inst. cap. gen., c. 16,
39, 43, 44, 51, 52, 60, 64, 72, 84, 88; us. convers., prolog., Guichard, S. 277,
usw. Die Konversen hießen auch „laici"; us. convers. c. 4, ed. cit. S. 280:
„monachus vel novitius vel frater laicus;" prol. „fratrum laicorum"; im
Dialog, inter Clun. et Gist., part. 2a, n. 61, 62, part. 3a, n. 42, ed. cit.,
col. 1627, 1648: „laici monachi". Die Mönche schrieben Bücher und
Handschriften, consuet., inst. cap. gen. c. 58, 85, ed. cit. S. 266, 273; die
Konversen lernten nur die wichtigsten Gebetsformeln und verstanden oft
nicht zu schreiben, us. conv., c. 9, ibid. S. 283: „Nullus habeat librum
nec discat aliquid nisi tantum Pater noster .;" „. pro ingenita eorum
simplicitate qui simpliciores et sine Uteris esse noscuntur .,"
prolog, ib. S. 277/78; s. Bernardi Vita 1", 1. 7, c. 24, n. 42, Migne, Pat.ro-
log. lat. 185, S. 439: „. fuit conversus quidam qui etsi pro simplicitate

sua perfectiora quaequa sacrae religionis apprehendere nequibat ."
(Exord. magn. ord. Cist. (list. IV, c. 13, ib. 1404). An bestimmten
Festtagen mußten die außerhalb des Klosters sich befindlichen Konversen in
dasselbe zurückkommen, und fand ein „generalis sermo" statt „in capitulo
monachorum", us. conv., c. 3, 11, ed. cit. S. 280, 283. Solche Tage nun



I. Beiträge zur Lebensbeschreibung. 27

Grangien (Meierhöfen) nichts wissen wollte, wird es eine
»turba laicorum" kaum gewesen sein. Wollten wir übrigens
zugeben, daß unter diesen „laici" Laien in unserem Sinne,
Weltmenschen, zu verstehen wären, so dürfte der Satz
»laicorum turba undique cogitur" für die damaligen
Verhältnisse der Insel Ré nicht unrichtig gewesen sein; unweit
des Ansiedelungsortes Isaaks und seiner Genossen waren
Kirchen, St. Marie und St. Martin, und Ortschaften, die
Herren der Isambert, dann die Mauléon wohnten da, der
Kertuis Breton war von Schiffen befahren.1 Ebenso meine
lch, daß die Büchernot unter der kleinen
Einsiedlergenossenschaft kein Hindernis war, durch Abschreiben
Kommentare zur Heiligen Schrift sich anzuschaffen, im
Gegenteil, wir dürfen annehmen, daß es Isaaks Sorge war,
dadurch diesem Mangel abzuhelfen. Es sind also von den
54 Sermones die ersten 41 auf der Insel Ré gehalten worden.
Haß kein inneres Moment vorliegt, ihre Echtheit
anzuzweifeln, folgt aus dem Gesagten. Isaak mußte oft das
Wort ergreifen — zu Sexagesima waren es 9 Vorträge —,
upt seinen Freunden Meditationsstoff zu liefern.2 Diese
hinwieder werden sich beeilt haben, die Gedanken ihres
Führers, die Frucht seiner eigenen Meditation zu Papier
zu bringen. Die übrigen 13 Sermones würden sich schön

den Rahmen fügen, indem wir annehmen, sie seien in
Stella vom Abt Isaak bald nach der Rückkehr von Ré
gehalten worden, wenn nicht gegen ihre Echtheit eine
Schwierigkeit vorläge. Das ist sicher, ihr Verfasser ist
pp1 Zisterzienserabt; die Unterweisung im Sermo 2 am

Pfingsten, Nativitas s. Joh. Bapt. und Peter und Paul (vgl. Bour-
a. a. O., S. 67 Not. 1 aus d'Arbois de Jubainville, Abbayes Cister-

• ennes), an welchen die Sermones gehalten wurden, worin die Stellen von"en ,laici". Die „usus conversorum" legen es den Äbten dringend an das
4ie Konversen nicht zu vernachlässigen, prob; es ist daher ein

fü]-eS ^eugnis von Pflichttreue für den Verfasser von 42 54, daß er
"irr,u

6 "simphces" predigte. S. auch die ,ep. de canone missae", Tissier
Migne 1896 A.

de« m Kemmerer, 1, S. 182 ff.; 2, S. 84 ff., S. 116, 114; 1, S. 170; Recueil
„ - ,1SP des Gaules, 12, S. 419A: Gall, christ, nov., 2, instr. 7 eccl. Sant.,

1159 o' 107<)" 1071<h Jaff°, ReS- fotn. Pont., 2, S. 77; ep. Eug. III.
S 505 Migne, Patrol, lat., 180, col. 1515A ; Briand, a. a. 0.,

fre
' »haque quia nos silere non sinitis ac pro lectione vivae vocis nostrae

»Quon exi£ltls • • •>" Serm. 1 in Sexag., Tissier 25b, Migne 1750A. —
vocen/^' Patres mei, librorum languentes inopia de nobis pro lectione
dorn ex'gitis, dicere aliquid nécessitas incumbit," Serm. 5 in ead."'> tissier 30b, Migne 1761».



28 Isaak von Stella.

Festtage Peter und Paul (50) ist eine Apologie des
Zisterzienserordens, dies paßt für die Abtei Stella, die früher,
wie gesagt wurde, eine andere Observanz beobachtete; der
Redner ist schon länger der Abt seiner Zuhörer und er
hat sie früher bereits über die Zisterzienserregel
unterrichtet.1 Der Einwand aber ist der: im Sermo 2 in Assump-
tione Beatae Mariae ist Bernhard von Clairvaux „sanctus"
genannt.2 Da erst am 18. Jänner 1174 die Kanonisations-
bullen erschienen,8 so kann dieser Satz, vorausgesetzt, daß
er echt ist und nicht vielmehr von einem späteren
Abschreiber, der etwa „beatus" in „sanctus" verbessert hat,
herstammt, nicht vom Abt Isaak gesprochen worden sein,
da er nach Oudins bestimmter Versicherung 1160 starb.
Die Kanonisation der Heiligen war dem päpstlichen Stuhle
vorbehalten und das Bewußtsein davon lebte allseits. Der
Zisterzienserorden petitionierte schon 1103 bei Alexander III.,
daß Abt Bernhard von Clairvaux unter die Heiligen
aufgenommen werde; der Papst willfahrte der Bitte noch nicht.4
Der „dialogus inter Cluniacensem et Cisterciensem", der
zwischen 1153 und 1165 von einem Zisterziensermönch
geschrieben ist, nennt, obwohl er mit großer Verehrung
von der Heiligkeit des verstorbenen Abtes von Clairvaux
redet, ihn niemals „sanctus Bernardus", während er dies
bei bereits anerkannten Heiligen nicht unterläßt.5 Die
Gläubigen warteten jedoch nicht immer den Entscheid des
apostolischen Stuhles ab, besonders wenn ihnen der Himmel

1
„. paratos vos cupimus et edoctos omni poscenti vos rationem

reddere de ea quae in vobis est conversatione et oboedientia. Olim vero,
nisi vobis excidit, de re ista verbum vobis fecimus; sed quia in hoc Apo-
stolorum Natali undique fratrum numerus solito copiosior affluxit, repetere
nobis haud erit pigrum, quod vobis credimus necessarium," Tissier 706,
Migne 1858°.

2 „Sanctum namque Bernardum abbaten) Claraevallis loquimur,"
Tissier S. 75 b, Migne 1869".

3 Jaffé, Reg. pont. Rom., 2, S. 273, nn. 12 328 — 31; Vacandard, Vie
de s. Bernard, 2, S. 259 ff.; Reuter H., Gesch. Alexanders III. und der
Kirche seiner Zeit, 3, Leipzig 1864, S. 184; Mabillon Joh., dissert, de
canonizat. s. Bern., Bern, op., vol. 2, col. 1358 ff. (abgedr. Migne, Patrol,
lat., 185, s. Bern. op. 619 ff.; acta SS. Aug., 4, ed. Joh. Carnandet, Paris-
Romae 1867, S. 243); auctor. Aquicinct., Recueil des Hist, des Gaul. 13,
280A; chron. Andr. Marcian. prior, ebend. S. 422°.

4 S. die Kanonisat.-Bullen Alexanders III., z. B. bei Migne, a. a. O.,
col. 622-624; Reuter, a. a. O., 1 (1860), S. 289, 3, S. 522 ff.; Lamber-
tinis Prosp. (Bened. XIV.), De serv. Dei beatif. et canoniz., 1, Bonon. 1734,
c. 7—10, 15; Bangen Joh. Heinr., Die röm. Kurie, Münster 1854, S. 216 f.

6 Ed. cit., part. 1», nn. 8, 10, 13, 17, 37; 4, 29, 33, 38; 10, 13 usw.



I. Beiträge zur Lebensbeschreibung. 29

durch wundervolle Ereignisse die Heiligkeit eines
Verstorbenen zu bestätigen schien; die Mönche von Canterbury
rufen Thomas Becket gleich nach seinem Martyrtod als
„sanctus Thomas" an.1 So ist es möglich, daß der Redner
hier innerhalb der Mauern des Klosters im Kreise der
Zisterzienser-Genossenschaft in seiner Begeisterung und
Uberzeugung von der Heiligkeit Bernhards, den er selbst
noch gekannt hat, die Kanonisation, die doch nicht lange
mehr ausbleiben konnte, antizipierend, mit Emphase „sanctus
Bernardus" gesagt hat.

Dann existiert unter Isaaks Namen die „epistola ad
luendam familiärem suum de anima",2 deren Echtheit wohl
feststeht; in einem Bihliothekskatalog der Abtei Pontigny
aus dem 12. Jahrhundert ist eingetragen: „Item epistola
Ysaac abbatis Stellensis de anima."3 Das Schriftchen wurde
also von Isaak in Stella verfaßt; bei einer Kollation sprach
®r einst von der menschlichen Seele, ihrem Wesen und
!hren Eigenschaften; der Mönch Aicher, welcher sich für
die Naturwissenschaften interessierte, begehrte von ihm,
darüber mehr zu hören.4 Am Ende seiner Abhandlung
»de anima", worin Isaak dem Wunsche des Freundes
entsprach, klagt er, daß eine Pest und Hungersnot, die jetzt
herrschen, ihm bittere Sorgen machen; so heftig seien diese
Blagen schon lange nicht mehr aufgetreten, sie seien im

1 S. c. 1, Audivimus (Alex. III.), X, 3, 45 (Jaffe, Reg. rom. Pont., 2,
P: 13 546 S. 355); ep. Joh. Saresber. ad Joh. Pictav. ep., 1171, Robertson
Materials, 7, London 1885, S. 469; Wilh. Fitzsteph., Vita s. Thomae,
Robertson, ebend., 3, S. 148: „. de utroque martyrio eius et viventis

untario occumbentis violento ad oculum edocti ad terram procidunt,
Pedes eius et manus osculantur, eum sanctum Thomam invocant, omnes

Utn sanctum Uei martyrem protestantur." S. auch Reuter, a. a. 0., 3,S' DO, 155, 523.
2 Tissier, 78-83, Migne 1875—1890.
3 Der Katolog. „adnotatio librorum Pontiniacensium," ist am Ende

ines Ms. aus der Abtei Pontigny, das sich jetzt in Montpellier befindet,
atalogue gén. des mss. des bibl. publ. des départ., 1, Paris 1849, bibl.
e lecole de médecine de M., cod. n. 12 S. 289. Als Appendix ist dieser
a al°g abgedruckt; die im Text erwähnte Stelle ist S. 713.

lite '
4

r^'S- en,m a nokis edoceri de anima, Sed neque id quod in divinis
a nrif. û'imus ' • • sec' <fe elus essentla et viribus id ipsum quod
Tis«! c°üatione audisti, ob quod animaris aliquid amplius sperare. ."
Is

Iei ?8a, Migne 1875". Der Brief beginnt: „Dilecto suo Alchero frater
PatrC'l Y Bach de1' Bist, lit., ed. cit., 12, S. 683, II (Nachdr. bei Migne,
Anna 1!, L 1687), war Aicher Mönch in Clairvaux, nach Possevinus,
Tia= I^Rls' a* a- D. Isaak sagt von ihm: qui in phvsica emines,"s- °0b, Migne 1882".



30 Isaak von Stella.

Vorjahre durch merkwürdige Zeichen angekündigt worden.1
Diese Notiz ist für uns wertvoll, sie dient als Handhabe,
die Entstehungszeit der „epistola de anima" nachzuweisen;
in der Tat berichten übereinstimmend eine Reihe von Chroniken

von einer äußerst heftigen Hungerplage, die während
der Jahre 1161/62 überall wütete, in deren Folge eine große
Sterblichkeit einhergang; dieselben erzählen auch von einer
merkwürdigen Mondfinsternis am 12. Febr. 1361.2 Isaak
schrieb also die Epistola im Jahre 1162. Tissier läßt dann
in seinem 6. Bande folgen einen zweiten Traktat, „de anima"
unter dem Titel: „Eiusdem b. Isaak abbatis de Stella, seu,
ut ipsi inscribere placuit, Alcheri de anima liber."3 In
alter und neuerer Zeit wurde über den Verfasser dieser
Schrift, die unter dem Namen „de spiritu et anima" dem

1 „Haec tibi, frater, inter innumeras angustias scripsimus. Vene-
runt enim hoc anno super regiones nostras mala pestilentiae et famis,
qualia omnia retro saecula, ut putatur, non viderunt, quorum quidem
praeterito anno signa vidimus et notavimus Tiss. 83b, Migne 1889A f.
Isaak wachte also über die fleißige Führung des „chronicon Stellense".

2 Chron. S. Petri Vivi Senon., Recueil des Hist, des Gaules, 12, S. 284E
(De Mas Latrie, Trésor, S. 439, XXVI); append, chron. Vindocin., ebend.
S. 488e: „Dominica Septuagesima luna apparuit tota nigra, deinde sub-
rubens, postea recepit splendorem. Tanta autem postea fames exorta est,
ut matres proiieerent infantulos ad portas monasterii. Pauperibus
iacentibus in vicis et plateis portabantur panes et caseus vel legumen .;"
chron. S. Alb. Andegav., ebend. S. 482": „1161, fames per Gallias et
mortalitas magna;" chron. Gaufridi Vosiens., ebend. S. 440e: „. penuria
panis ac vini gravissima fuit cum pessima mortalitate ;" chron.
s. Florentii Salmur., ebend., S. 491A: „1161, fames magna;" chron.
Kemperlegiens., ebend. S. 561A: „1162, fit valida fames;" chron. Ruyens.
coenob., ebend., S. 564B: „1162, tam valida fuit fames, quod hommes
terra vescebantur et quod etiam proprios eviscerasse filios et coctos come-
disse astruunt et quod maxima corpora mortuorum per vicos et plateas
et vias iacebant, quia vix erat qui sepeliret;" chron. abb. Panispont. aut
Montfort., ebend. S. 564D; chron. s. Steph. Cadom., ebend. S. 780";
chron. Remens., ebend. S. 275"; Guilelmi Armor, hist., ebend. S. 561e.
Die Sterblichkeit und die Pest folgten also der Hungersnot auf dem Fuße
nach. Auct. Affligem., Recueil, 13, Paris 1869, S. 277E; chron. Roberti
de Thor., ebend. S. 306°, 307A: „Anno 1162 fame, mortalitate Cis-
montani, maxime in Aquitania, laborant .;" chron. S. Vincent. Metens.,
ebend. S. 645A; Boso, Vita Alex. III. iWatterich I. M., Pont. Rom. vitae,
2, Lipsiae 1862, S. 388; Recueil, 12, S. 666A; nach Jaffé, Reg.* Rom. pont.,
2, S. 157 im Frühjahre): „Eo tempore [1162] in tota Aquitania et circum-
positis locis valida fames in tantum exerevit, ut prae nimio eiborum indi-
gentia infinita hominum multitudo morte inevitabili deperiret, unde uni-
versos Gallos vehemens timor invasit ne ipsorum terras consimilis cruciatus
invaderet;" chron. Will. Godelli, ebend. S. 676": „Anno Domini 1162,
fames in gens fuit ..."

3 Bibliotheca, 6, S. 84—103.



I. Beiträge zur Lebensbeschreibung. 31

hl. Augustin oder Hugo von St. Viktor zugeschrieben worden
ist, gestritten. Die „Histoire litéraire de la France", die
Herausgeber der Werke Augustins aus der Mauriner-Kon-
gregation entscheiden sich für Aicher, den Mönch von
Clairvaux, an den der Abt Isaak von Stella die Epistola
„de anima" geschrieben hat. Die Gründe, die sie anführen,
sind so überzeugend, dal? Karl Werner ihrer Meinung sich
anschließt.1 Ja, ich halte die Schrift für nichts anderes
als die Antwort Aichers auf den Brief Isaaks. Dieser hatte
nämlich darin den Wunsch ausgesprochen, Aicher möge,
als in den Naturwissenschaften kundig, Ausführlicheres
„über den menschlichen Körper", „de compositione corporis
humani"2 zurückschreiben. Abgesehen davon, daß es an
sich wahrscheinlich ist, Aicher habe der Bitte des Freundes
entsprochen, weist das Buch „de spiritu et anima" zwei
Stellen auf, worin der Verfasser den Ansatz macht „de
compositione corporis humani" zu sprechen: „Corporis autem
eompositio sic fit;" „humanuni siquidem corpus ex quatuor
elementis compositum est."8 Freilich bekommen wir
darüber nicht viel zu hören, indem den Verfasser die „anima"
nls Lebensprinzip mehr zu interessieren scheint. An sich
ferner ist die angeführte Tatsache ohne Bedeutung, aber
m Verbindung mit den ebenfalls erwähnten Umständen
Wacht sie meine Aufstellung, daß der „liber de spiritu et
anima" die Antwort Aichers auf Isaaks Brief ist, höchst
Wahrscheinlich, wenn nicht gewiß. Isaak nennt ja seinen
Adressaten ausdrücklich „Aicher"4 und Tissier hat die
gekannte Überschrift irgendwo auf seinen Reisen in die
^übliotheken gesehen „Alcheri de anima liber", womit er
gelber nichts anzufangen gewußt hat, daher er zwischen
diesem und Isaak geschwankt hat.

p
1 S. Aur. August, op. omn. op. et stud, monach. ord. s. Bened., ed.

gans- alt., 6, 2, Parisiis 1837, col. 1137—1140; Hist, lit., ed. cit., 12,
• o83f., abgedr. Migne, Patrol, lat., 194, II; Werner K., Der Entwicklungsweg

der mittelalterl. Psychologie von Alkuin bis Albert. M, Denkschriften
61 kaiserl, Akad. d. Wissensch., phil-hist. Kl., 25, Wien 1876, S. 109 ff.;

^®^eipann Wilh. Gottl., Gesch. der Philosophie, 8, 1, Leipzig 1810, S. 213,

ion f cornPosih°ne igitnr corporis humani si nobis epistolam scribere

reoiiv ns dedignatus, forsan auetore Deo a nobis aliquid rescriptum
a Y ' •" Ussier 80b, Migne 1882 B.

hier d •' °P-> e(b ck„ col. 1156A, 1170D; col. 1141—1211 ist nämlich
4erT,liber de spiritu et anima" abgedruckt,

nissen 61 Migne 1875B und in gedruckten Handschriftenverzeich-
> Wo das „Incipit" angegeben ist.



32 Isaak von Stella.

Die am meisten verbreitete Schrift Isaaks ist der Brief
an Bischof Johann von Poitiers. Er entstand auf ähnliche
Weise wie die Epistola de anima. Johann de Bellemains
weilte einst bei seinem Freunde, dem Abt von Stella, und
nahm an der Kollation, wie bereits erwähnt, einer Art von
Konferenz, teil; Isaak sprach von der Messe; Johann, der
diesem Gegenstand mit besonderem Interesse nachging und
später Innocenz III., dem Verfasser der drei Bücher „de
sacro altaris mysterio", darüber verschiedene Fragen
vorlegte, bat den Freund, seine Gedanken über den Meßkanon
ihm auseinanderzusetzen.1 Er war im Mai 1163 auf den
Bischofsstuhl von Poitiers erhoben worden. Leider ist mir
nicht bekannt, wann der Überfall Hugos von Chauvigny
auf die Abtei Stella, wovon im Postskriptum zur „epistola
de officio missae" die Rede, sich ereignet hat. Isaak
berichtet nämlich dem befreundeten Bischof darin, daß, gerade
während er an der Abhandlung über den Meßkanon schrieb,
dessen Dienstmann Hugo von Chauvigny die Abtei
angegriffen und schwer geschädigt habe, um seine Wut gegen
die Engländer zu kühlen. Wir wissen nicht, ob der Zorn
Hugos mit den Vorfällen in der Geschichte Thomas Beckets
zusammenhing, oder ob ihm die englische Herrschaft in
Frankreich verhaßt war, oder ob er sich mit dem Bischof
Johann überworfen habe.2 Der Überfall des bischöflichen
Dienstmannen entriß dem Abte Isaak den sehr bitteren
Ausruf: „Wäre ich kein Engländer, oder hätte ich nie
mehr Engländer zu Gesichte bekommen!" Nach der Gallia
Christiana nova, 2, 1180B machte um 1167, ich vermute, in
eben dieser Angelegenheit der Bischof den Friedensstifter
zwischen Abt Isaak und Hugo von Chauvigny. Daraus
folgt, daß die „epistola de officio missae" um diese Zeit
geschrieben worden ist. Dieselbe ist unzweifelhaft echt.

1 „Cogit enim nos [vestra auctoritas], ex occasione collationis
(qua utique nos poenitet sie leviter effudisse), stilo alligare, quomodo in
sacrum canonem, dum sacrosancta celebramus, intendimus," TissierS. 104a,
Migne 1889B. Gall, christ, nov. 4, Parisiis 1728, col. 133D. Innocenz III.
schrieb Johann am 29. Nov. 1202 (Potthast Aug., Reg. Rom. pontif., 1,

Berolini 1874, n. 1779); s. Decr. Greg. IX, c. 0, X, 3, 41.
2 S. oben S. 8 Not. 1. Eleonore, Erbin Wilhelms X., Grafen von

Poitiers, heiratet 1152, nach der Scheidung von Ludwig VII. von Frankreich,
den Herzog Heinrich der Normandie, seit 1154 König von England, und
bringt ihm ihr Erbe zu, hist. Ludov. VII., Recueil des Hist, des Gaules,
12, S. 127K. — Raubzüge waren übrigens bei den Herren der damaligen
Zeit nichts Seltsames, Bourgain, a. a. 0., S. 295 ff.



I. Beiträge zur Lebensbeschreibung. 33

Ein Dezennium vor Tissier1 hat sie L. d'Achery in seinem
Spicilegium veterum aliquot scriptorum, im 1. Bande, unter
dem Namen des Bischofs Isaak von Langres (f 880) aus
einem Manuskript der Abtei Corvey veröffentlicht.2 Im
Jahre 1077 machte St. Baluze in dem Werke „capitularia
regum Francorum", im 2. Band, bei den Noten zu den
„canones Isaaci Lingonensis episcopi" auf den Irrtum
aufmerksam, weil zur Zeit des Bischofs von Langres ein
„Johannes" nicht auf dem Stuhl von Poitiers saß, so daß er
hätte an ihn die „epistola de officiis divinis" adressieren
können;3 außerdem beruft sich Baluze auf zwei Manuskripte
der (damaligen) kgl. Bibliothek, welche dieselbe dem Abt
von Stella gleichen Namens zuschreiben,4 und auf Tissier.
D'Achery stellte hierauf im 13. Bande seinen Irrtum richtig.5
Alle nachfolgenden Literarhistoriker nehmen die Richtigstellung

zur Kenntnis und nennen einstimmig den Abt Isaak
von Stella als Autor der Epistola an den Bischof Johann
von Poitiers, L. El. Dupin, R. Ceillier, W. Cave, C. Oudin,
die Gallia Christiana nova, die sich auf Manuskripte im
Kloster Marmoutier ord. s. Ben. (Maius-Monasterium) und
Misericordia Dei ord. Cist. beruft.6

Bei einer Vergleichung des Textes bei d'Achery mit
demjenigen bei Tissier und Migne zeigt sich, abgesehen
davon, daß jener besser ist, die Hauptverschiedenheit, daß
jener das Postskriptum, wovon bereits die Rede war, und
welches bei den letzteren sich findet, nicht hat, wohl aber
eine Fortsetzung der Erklärung, welche diese auslassen.

1 Bibliotheca cit., 6, Bonofonte 1664, S. 104—7; d'Achery L., Spicil.,
1 —13, Parisiis 1655—77.

2 Spicil., 1, S. 345 ff., Introd., n. VI. Das Ms. Corb. ist jetzt in der
Pariser Nationalbibliothek, nouv. fonds N. 10, E—L, catalog, lat. ms. S. 150,
cod. 11 579, wo die „epistola" Isaaks fol. 52e—53d sich findet. Der Titel,
fol. 52e: „Isaac (Lingon. episcopus) de officiis divinis" stammt nicht vom
alten Schreiber des Manuskripts, sondern von einer weit jüngeren Hand,
etwa des 18. Jahrhunderts, derselben, die im cod. ms. 812 f. 296, ancien
fonds bibl. r., das Werk des Algerus, de sacramento altaris, überschrieb:
Isaac abbatis Stellae. Diese Nachricht, sowie bezüglich einiger anderen
Manuskripte, wovon bald die Rede ist, verdanke ich dem Hochw. Herrn
Prof. Dr. Ant. Sattler, der mir von Paris die genaueste Beschreibung
zugeschickt hat.

8 Gall, christ, nov., 4, col. 533—36; 2, 1158—9.
* Gapit. reg. Francor., 2, ed. Venet. 1773, S. 836, ed. nov. H. Welter,

18 B, 1257.
5 Ind. Auct. S. 33, Ind. chronol. 158.
6 2, col. 1353 e; 14, Parisiis 1856, 192; Janauschek, Orig. Gist.,

n- 327, S. 129.

Jahrbuch für Philosophie etc. XVII'. 3



34 Isaak von Stella.

Wenn ich die Beschreibungen der Pariser Handschriften
812, 1252, 1828, 2474,1 die ich der überaus großen Güte
von Herrn Dr. A. Sattler in Graz verdanke, und den Text
eines Manuskripts der k. k. Hofbibliothek in Wien aus der
Mitte des 14. Jahrhunderts vergleiche,2 so bietet sich das
gleiche Bild wie bei d'Achery.

Es existieren also zwei Gruppen von Texten, die eine
repräsentiert durch d'Achery und durch die genannten
fünf Handschriften, die andere durch Tissier und Migne.
Den Grund dieser Erscheinung gibt Isaak selbst in dem
erwähnten Postskriptum. Er schrieb eben an der durch
seinen Freund, den Bischof von Poitiers, erbetenen
Erklärung des Meßkanons, als Hugo von Cliauvigny sein
Kloster schwer schädigte und noch weitere Drohungen
ausstieß. Das erheischte Abhilfe. Isaak schloß seine Arbeit,
ließ das letzte Stück weg und fügte das Postskriptum hinzu,
das seine Klage gegen den gewalttätigen bischöflichen Dienstmann

enthält.3 So wäre der Text in der ersten Gruppe der
ursprüngliche, derjenige bei Tissier der von Isaak selbst
gekürzte. Herr Dr. Ant. Sattler hat mich auf die sonderbare

Erscheinung aufmerksam gemacht, daß dieselbe Epi-
stola ad Joannem episcopum in den eingesehenen
Manuskripten einen anderen Titel erhält; in 812 fol. 362a heißt
es: „Explicit tractatus Ysaac abbatis Stellae de altari Moysi
et Christi," in 1252 fol. lr°: „Abbas Ysaac de sacramento
altaris," in 1828 f. fol. 168a : „Isaaci abbatis epistola ad
Joannem Pictaviensem episcopum, ubi de sacro canone."
Außerdem gibt der Katalog für 2474 die Bezeichnung: „de
canone missae" und für 11 579: „de officiis divinis"; Tissier
und Migne haben: „de officio missae." Die Überschrift im
angeführten Ms. Palat. Yindob. ist den Worten Isaaks
nachgebildet.4 Daher lautet der genaue Titel: „de sacro canone
missae."

1 Ane. fonds, catalog, lat. codd. mss. bibl. reg., p. 3, t. 3, Parisiis
1744, S. (56, 99, 198, 286.

2 Tab. codd. mss. lat. in bibl. palat. Vindob. asserv., 1 (1864), n. 1068,
fol. 59b—60°: Intentio magistri Isaac in canone missae. Der Kodex stammt
aus einem Kloster in Neapel und hat nach meiner Messung 223 mm. L., 168 Br.

3 „Sed ecce dum delectabat nos ista vobis scribere tum pro materia
tum pro persona, ne epistolarem modum excederemus, procuravit vester
Hugo de Galviniaco...." Tissier S. 107 b, Migne 1896a. S. Gall, christ, nov.,
2, ind. gen., a, s. v. Calviniacum, eccl. Pict. 1192". Solche Postskripte waren
nicht selten, s. z. B. den erwähnten Brief des Bischofs Johann de Bellemains

an Erzbischof Thomas Becket, Recueil des Hist., 16, S. 215e.
4 S. oben S. 34 Not. 2; S. 32 Not. 1.

----- »-<S^


	Isaak von Stella : 1. Beiträge zur Lebensbeschreibung

