
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 17 (1903)

Artikel: De concordia Molinae [Fortsetzung]

Autor: Prado, Norbertus del

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


476 De Concordia Molinae.

proclivis. Omne igitur bonum opus äuget thesaurum verae cul-
turae in vitam, omne opus malum det'raudat thesaurum illum
et äuget aoervum scandali et perditionis in mortem. Et ita verum
est, quod concionatur Chrysostomus:1 „Qui mansuetus est atque
modestus et misericors et iustus, non intra se tantummodo haec
recte facta coneludit, verum in aliorum quoque utilitatem prae-
claros hos faciet effluere fontes. Igitur qui corde mundo est
atque pacifions et persecutionem pro veritate patitur, nihilominus
in commune commodum vitam instituit."

S—I

DE CONCORDIA MOLINAE.

Scripsit

FR. NORBERTUS DEL PRADO ORD. PRAED.
(Sequitur vol. XVII. p. 301.)

Caput secundum.
Utrum Concordia Molinae concordet cum doctrina

Divi Thomae.

I.
1. Visis enim principiis Concordiae oportet nunc inquirere,

utrum Molina supra fundamentum doctrinae ae quaestionum Divi
Thomae aedificaverit huiusmodi Concordiae fabricam. — Et quidem
Molina in Praefatione ita scribit: „Cum in Primam Partem Divi
Thomae, quem veluti scholasticae Theologiae solem ac principem
sequi decernimus, commentaries ex obedientiae praescriptione
ordiremur; illud igitur optimum factu visum est, ut quae
ad propositae Concordiae Seriem rationemque intelligendam atti-
nerent, seorsim extra Primam Partem ederemus, eo tarnen ipso
iacto fundamento doctrinae ac quaestionum Divi Thomae, in quas
illa commentabamur."

Deiude disputât. 49 (q. 14. a. 13) addit: „Divum Thomam,
quem in omnibus patronum potius, quam adversarium habere per-
cupio."

Ac postremo disput. 1. memb. XIII (q. 23 a. 4 et 5.) su-
peraddit: „Opto enim magis patrooos omnes, quam vel unum

1 Horn. XV. in Matth, sub med.



De Concordia Molinae. 477

adversarium habere, nedum Divum Thomam, cuius iudicium, et
doctrinam tanti facio, ut tunc me securius pedem figere arbitrer,
cum ilium consentientem comperio."

2. Hinc quod Molinistae ad magistri exemplum multos seri-
bentes libros iuxta principia Divi Thomae, secundum Divi Thomae

mentem, ex abundantia cordis haec et alia huiusmodi loquantur:
a) „Sancti Thomae Schola, inclinato iam ad finem saeculo

sexto decimo, in duas est divisa partes Societatis autem
Iesu Theologi communem ac traditam quasi per manus veterem
doctrinam retinuerunt constanterque explicuerunt."1

b) „Propriam Societatis Iesu theologis laudem tribui nolim
nisi hanc: quod ea, quae apud S. Thomam delineata quidem,
disiecta tarnen et minus absoluta extabant, ea diligentius ex-
coluerint, uberius et luculentius evolverint, in unum corpus re-
degerint."2

c) „At a D. Thoma de gratia et praedestinatione disserens
certissime discessit (Molina): qui locus alter erat accusationis.
Istud quoque negandum esse dicimus."3

d) „Qua in re (de scientia Dei) non facile, ut videtur,
rectum tenebunt iter, quicumque deflectunt a via, quam, in-
haerendo principiis Angelici Praeceptoris, ostendit Molina in
celebri libro Concordiae."1

e) „Quoad praedestinationem placet doctrina, quam confor-
miter ad principia Summorum Doctorum Augustini et Thomae,
docuit Molina in libro Concordiae (qu. 23 art. 4. et 5.) Disput. 1.

Memb. XI."5
3. Ut autem supra dictorum valeat quisque iudicare veri-

tatem, quatuor principia Concordiae in antecedenti capite iam
exposita cum ipsius Divi Thomae doctrina breviter conferre
intendimus; ac 1. de concursu Dei generali, 2. de concursu Dei
speciali, 3. de dono perseverantiae, 4. de scientia media, 5. de

praedestinatione.

II.
4. Conclusio prima: Doctrina Molinae circa concursum

Dei generalem minime concordat cum doctrina Divi Thomae.
Argumentum 1. ex testimonio ipsius Molinae. — Molina

1 Schneemann S. I. Controvers. de divinae gratiae etc. Ed.. 1881,
p. 217.

3 Frins S. I.
8 Schneemann, ibidem p. 234 de Doctrina Molinae.
1 Billot, de Deo Uno, pars II. cap. 1. de Scientia Dei.
6 Idem, ibidem cap. 2, de Praedest. variae sententiae, p. 264.

Jahrbuch für Philosophie etc. XVII. 32



478 De Concordia Molinae.

etenim q. 14 a. 13. disput. 26 ait: „Divus Thomas 1. Part,
qu. 105. a. 5. docet, Deum duplici ratione dici operari cum
causis secundis. In primis, quia virtutem illis tribuit ad ope-
randum easque actu conservât. Deinde quia ita eas ad agendum
movet, ut quodammodo formas et virtutes earum applicet ad

operationem, non secus atque artifex securim applicat ad scin-
dendum."

„Duo autem sunt, quae mihi difficultatem pariunt circa doc-
trinam haoc Divi Thomae. Primum est, quod non videam, quid-
nam sit motus ille et applicatio in causis secundis, qua Deus
illas ad agendum moveat et applicet Quare ingenue fateor,
mihi valde difficilem esse ad intelligendum motionem et appli-
cationem hanc, quam Divus Thomas in causis secundis exigit."

„Secundum, quod mihi difficultatem parit, est, quia iuxta hanc
Divi Thomae doctrinam Deus non eoncurrit immediate immediatione
suppositi ad actiones et effectua causarum secundarum, sed solum
mediate, mediis scilicet secundis causis." Hucusque Molina.

5. Argumentum 2. ex oppositis proprietatibus divinae mo-
tioilis, quam Divus Thomas exigit in causis secundis, et COU-

cnrsus divini, quem Molina tradit in sua Concordia.
a) Prima proprietas iuxta Divum Thomam. Deus m'ovet

et applicat formas et virtutes operativas ad agendum; et influit
in ipsas causas secundas, complendo ac perficiendo virtutem activam
ipsarum.

b) Secunda. Ideo Deus influit immediate, immediatione
suppositi et immediatione virtutis, in potentias creaturarum; et influit
in earum operationes et effectue immediate quidem immediatione
virtutis, sed mediate immediatione suppositi, cum inter Deum
agentem et effectus atque operationes causarum secundarum
medient ipsae secundae causae agentes.

c) Tertia. Deus et creatura sunt duae causae, non partiales,
sed totales; unaquaeque in suo ordine. Deus enim perfecte
operatur ut Causa Prima; et ipse operatur in quolibet opérante
immediate, non exclusa operatione voluntatis et naturae. Creatura
autem perfecte etiam operatur ut causa secunda, ita quod per
suam ipsam subordinationem ad Causam Primam acquirit totam
suam perfectionem ad agendum. Deus enim 1. dat virtutem
agendi permanentem; 2. conservât earn; 3. applicat actioni;
4. applicando confert virtutem transeuntem, virtutis permanentis
complementum.

a) Prima proprietas opposita iuxta Molinam. Deus non
applicat virtutes operativas ad agendum; nec influit, perficiendo,
in ipsas potentias creaturae.



479

b) Secunda. Deus concurrit et influit immediate imme-
diatione suppositi in ipsas actiones et effectus causarum: unde
non causat effectus causarum secundarum illis mediantibus, sed
illis duntaxat concurrentibus.

e) Tertia. Unde Deus et creaturae sunt duae causae, non
totales, sed partiales; non per se subordinatae, sed ad invicem
dependentes. Deus enim indiget influxu creaturae, sicut et
creatura indiget influxu Dei. Nec Deus influit in causam erea-
tam, sicut nec creatura influit in Deum. Et tarnen tarn influxus
Dei quam influxus creaturae mutuo ab invicem pendent. Ita ad
litteram Molina: „Nec influxus Dei est in causam secundam,
quasi ilia prius eo mota agat et producat effectum suum. Hi
duo influxus mutuo ab invicem pendent, ut in rerum natura
existant; quia neuter sine altero est actio productions effectus."
(Concord, q. 14 disput. 26.)

6. Argumentum 3. Iuxta Divum Thomarn Deus et creatura
operantur ad eamdem operationem atque effectum, sicut causa
principalis et causa instrumentalis. Quamobrem 1. in operatione,
qua Deus operatur movendo causam creatam, causa creata non
operatur; 2. ipsa causae creatae operatio est etiam operatio vir-
tutis divinae; 3. Deus influit in voluntatem creatam ea ratione,
qua voluntas agit et actum elicit.

Iuxta Molinam Deus et creatura operantur sicut causae
laterales ac parallelae. Unde 1. Deus non operatur movendo
naturam ; 2. operatio naturae ea ex parte, qua prodiit seu emanat
a virtute creaturae, non est operatio virtutis divinae; 3. Deus
non influit in voluntatem ea ratione, qua voluntas elicit actum
et agit.

7. Argumentum 4. Iuxta Molinam, concursus generalis
Dei est: 1. simultaneus natura et causalitate cum concursu
causae secundae, 2. dependetis a creatura, 3. indifférons ad bonas
sicut ad malas actiones, 4. sub dominio liberi arbitrii creati,
5. et determinatur ad hoc vel ad illud per ipsam creaturae
voluntatem.

Iuxta Divum Thomam autem est: 1. Simultaneus tempore,
sed praevius natura et causalitate; quoniam „motio moventis
praecedit motum mdbilis ratione et causa." (Lib. 3. contr. g.

cap. 149.)
2. Non dependet a concursu creaturae, sed concursus

creaturae dependet a concursu Dei. Quoniam „virtus Primi Agentis
est complementum secundi"; et „causa secunda non agit, nisi ex
influentia Causae Primae;" et „omnes secundae causae agentes

32*



480 De Concordia Molinae.
J

a Primo Agente habent hoc ipsum, quod agant." (Lib. 3. contr.
gent. cap. 66; Qu. 3 de Potent, a. 4. et a. 7. ad 13.)

3. Non eBt indifferens ad bonum et ad malum, sed semper
est determinate ad bonum et numquam ad malum; iia quod, si
actio creaturae rationalis est bona tarn in ordine physico quam
morali, „utrumque Deus creaturae agenti influit, et ut agat, et
ut bene agat." Si autem actio creaturae dêformitati peccati
sub8tat, „quidquid est in actu déficiente, scilicet peccato, de
ratione actus et entis et boni, totum hoc a Primo Agente, scilicet
Deo, procedit mediante voluntate; sed ipse delectus, qui est in
actu, hoc modo est a voluntate, quod a Deo non procedit."
(Lib. 2 Sent. dist. 37 qu. 2. a. 2.)

4. Non est sub dominio creaturae, sed creatura sub dominio
Dei. Proprie loquendo, non utitur voluntas hominis influxu Dei,
sed Deus per suum influxum utitur voluntate hominis. Etenim
voluntas est quidem domina sui actus; et propterea hoc dominium,

quod exercet agendo, habet a Deo in ipsam opérante; at
voluntas non est domina divinae operationis. (Qu. 3 de potent,
art. 7. ad 13.)

5. Non determinatur ad hoc vel ad illud per voluntatem
creatam, sed ipsam voluntatem ad hoc vel ad illud facit seipsam
determinare; quoniam hoc ipsum a divina motione accipit potentia
voluntatis, quod est actualiter influere in suam liberam opera-
tionem. Non est contrarietas in hoc, quod Agens Primum deter-
minet agens secundum, et agens secundum determinet semet-
ip8um; cum a Deo sic movente et déterminante in ordine Causae
Primae secundum agens „habet hoc ipsum, quod seipsum movet",
id est reducat se de potentia in actum: quod est se movere et
determinare ad agendum. (3. P. qu. 47. a. 3. ad 2.; et de Malo

qu. 3. a. 2. ad 4.)
At influxus Causae Primae, in quantum a voluntate Dei

derivatur, poteus est quemcumque effectum ex se producere; sed
in quantum recipitur in potentia operativa causae secundae, quam
perficit, ad talem speciem actus et effectua determinatur, qualem
causa secunda producere valet. Haec tarnen determinatio non
est activa, sedpassiva; non aliquid addit perfectionis, sed limites
apponit; non auget activitatem, sed circumscribit, quomodo
determinatur esse per forraam, in qua recipitur; sieut determinatur
forma per materiam, in qua subiectatur; velut individuatur
accidens per capacitatem subiecti, cui inhaeret. Quo sensu ait
D. Thomas lib. 3. c. gent. cap. 66: „Secunda agentia sunt
quasi particulantia et determinantia actionem Primi Agentis."
Quod aliis verbis declaravit Angelicus Doctor 3. Part. qu. 57



De Concordia Molinae. 481

a. 8. ad 3. dicens: „Etsi virtus divina sit infinita et infinite
operetur, quantum est ex parte operantis; tarnen effectus virtutis
eins recipitur in rebus secundum earum capacitatem et secundum

Dei dispositionem."
8. Argumentum 5. Iuxta doctrinam Divi Thomae Deus

movet omnes causas secundas ad operandum, quasi applicando
et virtutes rerum ad operationem; sicut etiam artifex applicat
securim ad scindendum. Et id, quod a Deo fit in causa secuuda

per huiusmodi applicationem, est illud, quo causa secuuda actualiter
agat; est „vis, qua agit ad esse, ut instrumentum Causae
Primae." — (1. P. q. 105 a. 5.; Qu. de Potent. 3 a. 7 ad 7.)

Iuxta Molinae doctrinam Causa Prima et causa secunda
concurrunt ad effectum producendum : „non secus ac cum duo
trahunt navim, totus motus proficiscitur ah utroque trahentium,
sed non tamquam a tota causa motus." (Disp. 26.) Ac prae-
terea vis ilia, de qua D. Thomas loquitur, traditur a Molina quasi:
„Commentitium quid plane est, nullaque ratione fulcitur, et res
frusta multiplicat." — (Concord, qu. 14. a. 13. disput. 26.)

9. Argumentum 6. Divus Thomas lib. 1. Contra errores
Graeeorum cap. 23 expresse in terminis condemnat eonbursum
simultaneum Molinae, inquiens : „Sciendum, quod aliquid dicitur
cooperari alicui dupliciter. Uno modo, quia operatur ad eumdem
effectum, sed per aliam virtutem, sicut minister domino, dum eius
praeceptis obedit; et instrumentum artifici, a quo movetur. Alio
modo dicitur aliquid cooperari alicui, inquantum operatur eamdem
operationem cum ipso, sicut si diceretur de dnoblis portailtibus
aliquod pondus, vel de pluribns tralientibus navem, quod
unum alteri cooperatur."

„Secundum igitur primum modum creatura potest dici Crea-
tori cooperari, quantum ad aliquos effectus, qui fiunt mediante
creatura; non tarnen quantum ad illos effectus, qui sunt immediate

a Deo, ut creatio et sanctificatio."
„Secundo autem modo creatura Creatori non cooperatur; sed

solae très personae sibi invicem cooperantur, quia earum est
operatio una; non autem ita quod quaelibet earum partem
virtutis possideat, per quam operatio completur, sicut accidit in
multis trahentibus navem ; sic enim cuiuslibet virtus esset

imperfecta; sed ita quod tota virtus ad operationem sufficiens
est in qualibet trium personarum."

III.
10. Conclusio secunda. Gratiapraeveniens, qua iuxta doctrinam

Molinae Deus liberum arbitrium ad opera supernaturalia



482 De Concordia Molinae.

credendi, sperandi et diligendi evehit atque adiuvat, nequaquam
concordat cum doctrina Divi Thomae.

Argumentum 1. ex testimonio ipsius Molinae. Natura
enim sive ratio gratiae praevenientis atque operantis declaratur
a Divo Thoma praesertim 1. 2. qu. Ill a. 2. et 3., ubi doctrina
S. Augustini explicatur atque evolvitur. Sed Molina (qu. 14.
a. 13. disput. 42) expresse fatetur se diverso modo, quo Divus
Thomas, explicare conditiones gratiae praevenientis et operantis,
et aliter quam Divus Thomas sensum ac mentem S. Augustini
interpretari. Ait enim ad litteram: „Tametsi aliter Augustinum
intellexerint Divus Thomas duobus articulis citatis, Sotus lib.
1. de natura et gratia, et quidam alii.''

11. Argumentum 2. etiam ex ipsius Molinae testimonio.
Quid autem sit gratia operans ac praeveniens, maxime innotescit
ex modo, quo in iustificatione adulti explicatur motlis liberi
arbitrii in Deum per fidem, spem et caritatem, et in peccatum
per detestationem ac dolorem; et qualiter credendi, sperandi,
diligendi ac poenitendi efficienter émanent a theologicis habitibus
eo ipso instanti, quo gratia iustificans infunditur; et qualiter ad
gratiam sanctificantem ipsosque habitus infusos homo ultimo dis-
ponitur. Etenim iustificatio impii est effectua gratiae praevenientis

atque operantis. (1. 2. qu. 113.)
Atqui Molina conceptis verbis pronuntiat: a) se numquam

valuisse intelligere Divi Thomae doctrinam circa hanc de
iustificatione materiam; b) sententiam Divi Thomae apparere tain-

quam periculosam et doctrinae Goncilii Tridentini contrariatn ;

c) sententiam Divi Thomae tollere liberam voluntatem.
Ita enim scribit in libro Concordiae qu. 14. a. 13 disput.

46: „Divus Thomas 1. 2. qu. 113. a. 7. ad 4. et a. 8. ad 2.;
Caietanus, Bartholomaeus de Medina ad eumdem Art. 8; Sotus
de nat. et grat. lib. 2. cap. 18. et lib. 4. Sent. dist. 14. qu. 2.
a. 6; et Canus in relectione de Poenit. part. 1. ad finem, in ea
sunt sententia, ut dicant: Ultimam dispositionem adulti ad
gratiam efficienter emanare a gratia ipsa, in quo stanti gratia
primo infunditur."

a) „Ego fateor, me nunquam valuisse intelligere, quonam
facto gratia ipsa gratum faciens concurrere posait ad actum liberi
arbitrii, qui ad earn dispositio est praerequisita: unde semper
probabiliorem iudicavi opinionem contrariam."

b) „Neque satis intelligo, quo pacto libera maneret voluntas
ad eliciendum et non eliciendum actum contritionis, si pri'us in
genere causae efficientis acciperet habitum caritatis et gratiae,
influxuque illius iuvaretur ad actum contritionis eliciendum."



De Concordia Molinae. 483

c) „Concilium Tridentinum hac de re plane satis aperte
(contrarium doctrinae D. Thomae) innuere sess. 6. cap. 7. et
canon. 4., si attente legatur et expendatur."-

12. Argumentum 3. ex oppositis notis, quae gratiae praeve-
nienti atque operanti assignantur a Divo Thoma et a MoÜDa.

Gratia praeveniens et operans iuxta Molinam :

1. nota: antecedit semper vel tempore vel natura influxum
liberi arbitrii ad actiones eius supernaturales.

2. Indiget concursu simultaneo sive generali ; ita ut ad hoc,
quod „liberum arbitrium una cum gratia praeveniente producat
quemcumque actum, necessarium est, ut Deus una cum illis
immediate in actum producendum per concnrsnm suum universalem

influât".
3. Potest compensari vel suppleri per ipsummet concursum

universalem, simultaneum ac parallelum; quoniam „Deus de

potentia absoluta tanto ac tali influxu immediato in eosdem actus
cum libero arbitrio poterit cooperari, ut efficiantur tales, quales
e8sent, si praeveniens gratia antecederet".

Iuxta Divum Thomarn gratia praeveniens et operans:
1. nota: antecedit quidem semper influxum liberi arbitrii,

quem complet atque elevat ad producendum actum liberum
supernaturalem, natura et causalitate; sed non tempore.

2. Non indiget concursu generali, quoniam gratia operans
ac praeveniens est ipsa physica praemotio in ordine supernaturali.

3. Non potest compensari per concursum generalem eo ipso,
quod alius est ordo naturae et alius ordo gratiae; et sicut actus
supernaturalis diflert ab actu naturali, ita différant inter se motio,
qua voluntas movetur a Deo, ut Auetor naturae est, et motio,
qua movetur a Deo, ut Auetor est gratiae.

13. Argumentum 4. ex diverso modo, quo iuxta utriusque
doctrinam effectus seu actus supernaturales causantur.

Iuxta Molinam actus supernaturalis habet très partes unius
integrae causae, nempe 1. a gratia praeveniente, 2. ab influxu
liberi arbitrii, 3. ab influxu Dei per concursum generalem. :

a) A Deo influente per solum concursum generalem actus
non habet, quod sit assensas credendi aut dolor de peccatis
magis, quam actus oppositus;

b) ab influxu autem liberi arbitrii actus habet, quod sit
potius assensus fldei aut dolor de peccatis, quam aliquis alius
diver8us actus;

c) a gratia vero praeveniente, seu a Deo, ut per illam tarn-,

quam per suum instrumentum una cum libero arbitrio influit in



484 De Concordia Molinae.

eumdem actum, habet, quod sit actus supernaturalis, specie di-
stinctus ab actu pure naturali eredendi vel dolendi de peccatis.

Iuxta Divum Thomam gratia actualis praeveniens (sive sit
operaus sive cooperans):

a) non est instrumentum, sed vis instrumental^, qua libera
voluntas hominis agit ut instrumentum Spiritus Sancti, sive iam
inhabitantis per caritatem, sive tantum per suurn divinum im-
pulsum moventis ;

b) complet virtutem propriam operativam liberi arbitrii et
evehit atque illam elevat ad eliciendum actum supernaturalem ;

c) nnde actus supernaturalis hominis habet a Deo potentiam
voluntatis creatae physice per gratiam actualem praemovente:
1. quod sit assensus eredendi, 2. assensus liber, 3. assensus
supernaturalis. Quapropter Deus et liberum arbitrium creatum
non sunt causae partiales nec parallelae, sed unaquaeque in suo
ordine totalis; atque omnis vis ac perfectio supernaturaliter agendi
a Deo procedit et in potentia liberi arbitrii reeipitur; ac per
liberi arbitrii creati potentiam influentia Primi Agentis pervenit
ad causatum atque in ipsum ingreditur vehementius.

14. Argumentum 5. ex diversis characteribus effectuum
gratiae praevenientis.

Iuxta Molinam ad effectue gratiae praevenientis in homine:
1. „non cooperatur voluntas, qua liberum arbitrium est;"
2. „motus illi actiones quaedam vitales sunt, quas in se ex-

peritur voluntas;"
3. „velit, nolit, praesente cognitione insurgunt in voluntate;"
4. „voluntas patitur illos supernatnrales rationemque ha-

bentes gratiae praevenientis, si Deus simul in eosdem gpecialiter
influât." Ita ad litteram Molina.

Iuxta Divum Thomam ad effectua gratiae praevenientis in
voluntate:

1. cooperatur voluntas, qua liberum arbitrium est, id est
voluntas ut voluntas, voluntas libéré operans.

2. Motus illi seu actiones vitales non sunt ipsa gratia
praeveniens, sed actiones prodeuntes a potentia voluntatis physice
mota a Deo per motionem supernaturalem, quae dicitur et est
gratia praeveniens.

3. Huiusmodi vitales ac supernaturales motus voluntatis
minime insurgunt, velit nolit voluntas; sed e contra liberrime eli-
ciuntur ab ipsa voluntate, perfecta ac elevata a Deo per
supernaturalem motionem; et in ipsa iustificatione per motionem, quae
est infusio gratiae sanctificantis et habituum supernaturalium.

4. Huiusmodi actiones sive motus supernaturales non habent



De Concordia Molinae. 485

Tationem gratiae praevenientis, sed sunt ipsius praevenientis
gratiae effectus. Deus enim influit et causat illos mediante
potentia liberi arbitrii liberaeque voluntatis, quam complet,
actuat ac transire faeit in actum movendo motione gratuita,
•quae est gratia praeveniens.

5. Unde voluntas patitur quidem et agitur a Deo, dum
recipit divinam supernaturalem motionem, quae est gratia actualis

Semper praeveniens, sive sit operans, sive sit cooperans; at
voluntas agitur, ut agat, patitur, ut supernaturaliter operetur.
Nam per omnem physicam praemotionem seu in ordine naturae
tantum, seu in ordine praeterea supernaturali, voluntas creaturae
rationalis perficitur in ratione potentiae activae et liberae.
„Instrum en tum animatum agit et agitur." (Lib. 3. Sent. dist. 13.

qu. I. a. 1. ad 4.) Et rursus : „lnstrumentum anima rationali
animatum ita agitur, quod etiam agit." (3. Part. qu. 7. a.
1. ad 3.)

IV.
15. Conclusio tertia: Doctrina Molinae in explicando

modo doni perseverantiae non concordat cum doctrina Divi
Thomae.

Explicatio enim de modo doni perseverantiae, quam ipse
Molina non dubitat appellare „legitimam seu potius orthodoxam
explicationem," innititur subsequent bus principiis.

Primum: Facientibus quod est in se, sive „ex nostris viribus
naturalibus conantibus facere, quod in nobis est", Deus „ex lege
statuta" non denegat gratiam.

Secundum: Cum quo auxilio unus non convertitur, alius
•convertitur.

Tertium : Fieri potest, ut aliquis, praeventus ac vocatus longe
maiori auxilio, pro sua übertäte non convertatur, et alius cum
loDge minore convertatur.

Quartum: Cum auxiliis ex parte Dei, cum quibus unus iu-
stificatur et salvatur, alius pro sua 'libertate nec iustificatur nec
salvatur.

Quintum: Nec dubitandum est, multos torqueri apud inferos,
qui multo maioribus auxiliis ad salutem a Deo donati fuerunt,
quam multi, qui in coelo divino conspectu fruuntur.

Sextum: Auxiüa gratiae non habent ex sua natura, quod
efficacia sint; sed id pendere a consensu liberi arbitrii. Ita quod
e duobus, qui aequali motu gratiae moventur, unus consentiat,
-alter vero non, certe solum provenit ab innata et propria et
intrinseca libertate utriusque.



486 De Concordia Molinae.

Septimum: Nulli Deum denegare auxilium, quod ad perse-
verandum sit satis.

Ita Molina ad litteram in libro Concordiae locis citatis supra,
cap. I. § V. (huius Annuarii vol. XVII p. 314 s.).

16. Divus Thomas vero haec, quae subsequuntur, velut.
fundamentalia tradit principia in materia de gratia et iustifica-
tione atque perseverantiae dono.

Primum: „Hoc ipsum, quod aliqui faciunt, quod in se est,,
convertendo se scilicet ad Deum, ex Deo est movente corda
ip8orum." (Ad Roman, cap. 10 lect. 3.)

Secundum : „Cum dicitur homo facere, quod in se est, dicitur
hoc esse in potestate hominis, secundum quod est motus a Deo."
(1. 2. qu. 109. a. 6. ad 2.)

Tertium: „Si in potestate hominis esse dicatur aliquid, ex~
cluso auxilio gratiae; sic ad multa tenetur homo, ad quae non
potest sine gratia réparante." (2. 2. qu. 2. a. 5. ad 1.)

Quartum: „Facientibus, quod est in se viribus gratiae, Deus
non denegat gratiam." (1. 2. qu. 112 a. 3 ad 1.)

Quintum: „Non est ratio inquirenda, quare hos convertat
et non illos; hoe enim ex simplici eius voluntate dependet." (Lib.
3 cont. gent. cap. 161.)

Sextum: „Diversitatis gratiae ratio quidem est aliqua ex
parte se praeparantis ad gratiam; qui enim magis se ad gratiam

praeparat, pleniorem gratiam aecipit." (1. 2. qu. 112. a. 4.)
Septimum: „Quaecumque praeparatio in homine esse potest,

est ex auxilio Dei moventis animam ad bonum." (1. 2. qu.,
112. a. 2.)

Octavum: „Ex parte liberi ar'bitrii non potest accipi prima
ratio huius diversitatis; quia praeparatio ad gratiam non est
hominis, nisi inquantum liberum arbitrium eius praeparatur a Deo.
Unde prima causa huius diversitatis accipienda est ex parte Dei."
(1, 2. qu. 112. a. 4.)

Nonum: „Quaniitas caritatis non dependet ex conditione
naturae vel ex capacitate naturalis virtutis, sed solum ex voluntate
Spiritus Sancti." (2. 2. qu. 24. a. 3.)

Decimum: „Qui plus conatur, plus habet de gratia; sed quod
plus conetur, indiget altiori causa." (In Evang, Matth, cap. 25.)

Undecimum: „Conatum liberi arbitrii praevenit Spiritus-
Sanctus, movens meutern hominis plus vel minus secundum suam
voluntatem." (2. 2. qu. 24. a. 3. ad 1.)

Duodecimum : „Hoc ergo, quod unus habet caritatem lon-

gam, latam, sublimem et profundam, et alius non, venit ex pro--
fundo divinae praedestinationis." (Ad Ephes. cap. 3. lect. 5.)



De Concordia Molinae. 48?

Decimotertium: „Deus omnes homines diligit, non tarnen
quodcutnque bonum vult omnibus. Quibusdam non vult hoc bonum,
quod est vita aeterna." (1. P. qu. 23. a. 3. ad 1.)

Decimoquartum: „Multis enim datur gratia, quibus non
datur perseverare in gratia." (1. 2. qu. 109 a. 1.)

Decimoquintum : „Perseverantia autem viae dependet solum
ex motione divina, quae est principium omnis meriti. Sed Deus

gratis perseverantiae donum largitur, cuique illud largitur."
(1. 2. qu. 114. a. 9.)

Decimosextum : „Unde si ex intentione Dei moventis est,
quod homo, cuius cor movet, gratiam consequatur, infallibiliter
ip8am consequitur." (1. 2. qu. 112. a. 3.) Ac similiter si ex
intentione Dei moventis est, quod homo, cuius cor movet, in gratia
iam consecuta perseveret, infallibiliter in gratia usque in finem
perseverabit.

Decimo8eptimum: „Quaerere, quare Christus illi non prae-
dicavit, et quare gratiam illi non apposuit, est idem quod quaerere
praedestinationis causam, quae nulla est nisi voluntas Dei."
(Lib. 3. Sent. dist. 1. qu. 1. a. 4. ad 4.)

17. Observatio ipsius Divi Thotnae: „Sed hie cavendum est
de qnodam errore; quia videtur, quod ex studio et bonis natu-
ralibus possemus acquirere gloriam aeternam. Sed Paulus dicit
1. ad Corinth, cap. 4. v. 7 : Quid habes, quod non accepisti?
Unde et desiderium et Studium et Caritas et fides: omnia haec
sunt a Deo." (In Evang. Matth, cap. 13.)

18. Alia observatio: „Gratia enim, etsi non habeatur ex
meritis, alioquin gratia non esset gratia, tarnen oportet quod homo

faciat, quod in se est. Deus autem voluntate sua liberalissima
dat earn omni praeparanti. Apocal. cap. 3. v. 20: Ucee sto ad
ostium et pulso; si quis aperuerit mihi, intrabo ad eum." Et
1. ad Timoth. cap. 2. v. 4: Qui vult omnes homines salvos fieri.
Et ideo gratia Dei nulli deest, sed in omnibus, quantum in Be

est, se communicat; sicut nec sol deest oculis eaecis."
„Sed contra: Quia si gratia non datur ex operibus, sed tan-

tum ex hoc, quod aliquis non ponit obstaculum: ergo habere
gratiam dependet ex solo libero arbitrio et non ex electione Dei:
quod est error Pelagii."

„Re8pondeo. Dicendum est, quod hoc ipsuin, quod aliquis
non ponit obstaculum, ex gratia procedit. Unde si aliquis ponat,
et tarnen moveatur cor eius ad removendum illud; hoc est ex
dono gratiae Dei vocantis per misericordiam suam. Galat. cap.
1. v. 15: Cum autem placuit ei, qui me segregavit ex utero



488 De Concordia Molinae.

matris meae, et vocavit per gratiam suam. Hoc autem donum
gratiae non est gratum faciens."

„Quod ergo a quibusdam removetur istud obstaculum, hoc
est ex misericordia Dei. Quod autem non removetur, hoc est

ex iustitia eius." (Ad Hebrae. cap. 12. lect. 3.)

V.

19. Conclusio quarta: Scientia illa, quam, Molina intro-
duxit mediam inter scientiam Dei mere naturalem et scien-
tiam Dei mere liberam, non concordat cum doctrina Divi
Thomae.

Argumentum 1. ex testimonio ipsius Molinae. — Divus
Thomas 1. reiicit id ipsum, quod in ratione scientiae mediae
clauditur, scilicet: „Non propterea erit aliquid, quia id seit
Deus futurum; sed quia futurum est, scitur a Deo." Hoc ex-
primere quidditatem scientiae mediae, attestatur Molina in sua
Concordia qu. 14. a. 13. disput. 52; hoc ipsum damnari a Divo
Thoma, patet in terminis 1. P. qu. 14. a. 8 ad 1, et de Verit.
qu. 2. a. 14. ad 1.

20. Argumentum 2. — Pundamentum Scientiae mediae
habetur in verbis Origenis, a quo Molina huiustnodi scientiam ac-
cepit mutuatara, ut infra patebit. Sed verba Origenis lib. 8 in
epist. ad ßomanos: „Non propterea erit aliquid, quia id seit
Deus futurum; sed quia futurum est, scitur a Deo, antequam
fat", benigne interpretans Angelicus Doctor in contrarium sensum
adduxit, per quem ipsa scientia media e medio tollitur. Quod
ingenue fatetur Molina qu. 14. disput. 52. scribens: „Quamvis,
ut verum fatear, contrarium innuere videatur Divus Thomas
supra Art. 8. in responsione ad 1, dum, exponit atque in
contrarium sensum reducere conatur testimonium Origenis mox
referendum; quod idem aperte docet."

21. Argumentum 3. — Iuxta Molinam, certitudo praedesti-
nationis oritur ex Scientia media. Unde in sua Concord, qu. 23.
a. 4. et 5. disput. 1. memb. 11: „In aeterna praedestinatione
non alia est certitudo, quod praedestinatus sempiternam sit beati-
tudinem consecuturus, quam quae est in divina praescientia."
Sed Divus Thomas ex professo tractans istarn materiam qu. 6. de
Verit. a. 3. totam rationem explicandi certitudinem praedestina-
tionis a Molina adhibitam et supra scientiam medium fundatam
1. reiicit; 2. affirmât, quod non potest dici ; 3. quod est contra
Scripturam et dicta Sanctorum. Ait enim:

„Non enim potest dici, quod praedestinatio supra certitu-



De Concordia Molinae. 489

dinem providentiae nihil aliud addit nisi certitudinem
praescientiae; ut si dicatur, quod Deus ordinat praedestinatum ad
salutem sicut et quemlibet alium, sed cum hoc, de praedestinato
seit, quod non deficiet a salute. Sic enim dicendo, non diceretur
praedestinatus differre a non praedestinato ex parte ordinis,
sed tantum ex parte praescientiae eventus; et sie praescientia
esset causa praedestinationis; nec praedestinatio esset per elec-
tionem praedestinautis; quod est contra auetoritatem Scripturae
et dicta Sanctorum."

luxta Molinam praedestinatio nihil addit supra providentiam
nisi certitudinem praescientia mediae. Praedestinatio non differt
a Providentia ex parte ordinis specialis, sed solum ex parte
praescientiae. Quod hic vel ille ordo rerum sortiatur rationem
praedestinationis respectu unius et non respectu alterius: hoc

pendet ex innata hominis übertäte praevisa a Deo ilia scientia
media, qua ante omnem actum suae divinae voluntatis praevidet,
in quam partem se inflectet et se determinabit creatura rationalis.

22. Argumentum 4. — Secundum doctrinam Divi Thomae
tria sunt capita divinae cognitionis.

1. Caput iäearum in mente divina; et hoc capite cognoscit
necessario et naturaliter Deus omnia possibilia.

2. Caput decretorum divinorum: et in hoc capite videt
Deus omnia, quae sunt, fuerunt vel erunt, et quidquid est in
creaturarum potentia, etsi ratione alieuius conditionis apponendae,
quae de facto non apponitur, nec sit actu nec erit nec fuerit.

3. Caput praesentiae rerum in aeternitate: et in hoc capite
Deus intuetur ac videt omnia, quae Deus decrevit fieri, vel ut
fiant, permittere, si de non ente ac defectu agatur.

Ex primo capite non fit transitus ad secundum, nisi mediante
actu libero divinae voluntatis; ex secundo capite oritur necessario
tertium ; quoniam quae Deus decrevit facienda, eo ipso iam sub-
duntur conspectui divino secundum suam praesentialitatem; et
tarnen sunt futura contingentia suis causis proximis comparata.

In doctrina ergo Divi Thomae nullus relinquitur locus inter
scientiam Dei mere naturalem et scientiam Dei mere liberam.
Inter haue dupücem Dei scientiam nulla datur scientia media.
Medium inter utramque utique datur; sed hoc medium non est
scientia, sed decretum, quod est actus liber divinae voluntatis.
Unde ipse Divus Thomas de Verit. qu. 2. a. 4. ad 1 : „Deusf
cognoscendo scientia visionis omnes creaturas, comprehendit
eas, et sie cquidquid est in creaturarum potentia." Et 1. P.

qu. 57. a. 2 : „Secundum quod causât, sie et cognoscit; quia
scientia eius est causa rei, ut ostensum est qu. Id. a. 8." Et



490 De Concordia Molinae.

1. P. qu. 25. a. 1. ad 4: „Scientia Dei, quae dirigit ad opus, habet
adiunctam voluntatem; quia est scientia, quae causat res scitas."
Et 1. P. qu. 14. a. 11: „In tantum se extendit scientia Dei,
in quantum se extendit eius cuusalitas."

23. Molina e contra, proprie loquendo, non assignat nisi
unum solum caput divinae cognitionis, nempe: Caput idearum
in mente divina: ex quo asserit, Deum certam scientiam de
futuris contingentibu8 habere ante omnem actum seu decretum
divinae voluntatis. In libro Concordiae qu. 14. disput. 49. ait,
quod Deus „ex altitndiue suae scientiae, prius nostro modo in-
telligendi, cum fundamento tamen in re, quam quicquam statuerit,
comprehendit in seipso omnia, quae contingenter aut mere libere,
per causas omnes secundas ex sua omnipotentia possibiles, essent
t'utura, ex hypothesi, quod hos vel illos rerum ordines cum his
vel illis circumstantiis vellet statuere." Molina igitur nec admittit
caput decretorum seu actuum liberorum Divinae Voluntatis, nec
caput praesentiae rerum futurarum in speculo aeternitatis. Caput
quidem praesentiae rerum in aeternitate fundatur supra caput
divinorum decretorum ; nam ex solo capite idearum nec habetur
nec haberi potest, quare ex infinita multitudine rerum possibilium
quaedam sunt praesentia in speculo aeternitatis, quaedam autem
non. Molina tamen quaerit, quare in ipsa altitudine divini in-
tellectus; sed altitudo divini intellectus eadem est et pro pos-
sibilibus et pro l'uturis; ratio ergo futuri non oritur ex sola
divini intellectus altitudine.

VI.
24. Conclusio quinta: Doctrina Molinae circa praedestina-

tionem non concordat cum doctrina Divi Thomae.
Argumentum 1. Iuxta Molinam praedestinatio est: „Ratio

ordinis seu mediorum in Deo, in quibus praevidet creaturam
rationalem perducendam in vitam aeternam cum proposito eum
ordinem exsequendi." Unde Deus: 1. praevidet sua scientia
media, non quae ipse faciet, sed quae faciet creatura rationalis
ex innata libertate sua cum talibus inediis et in tali ordine;
2. postquam Deus praevidit, deinde proponit ilium ordinem creare
et ilia media conferre; 3. quod postea ille ordo cum illis mediis
sortiatur rationem praedestinationis respectu huius creaturae
rationalis et non respectu alterius: totum hoc pendet a libero
utriusque creaturae arbitrio.

Iuxta Divum Thomam praedestinatio est: „Quaedam ratio
ordinis aliquorum in salutem aeternam in mente divina
existons." Executio autem huius ordinis est passive quidem in



De Concordia Molinae. 491

praedestinatis, active autem in Deo. Est autem executio prae-
destinationis : vocatio et magnificatio secundum illud Apostoli ad
Rom. cap. 8: „Quos praedestinavit, hos et vocavit; quos vocavit,
hos et magnijicavit." (1. P. qu. 23. a. 1. et 2.) Unde Deus:
-1. eligit et proponit creaturam rationalem electam perducere in
vitam aeternam; 2. praevidet in suo proposito exequendi, quae
ipse faciet; 3. ipse faoiet per suam divinam motionem, quod crea-
tura rationalis, pro sua propria libertate, vocata veniat et audiat
et consentiat Deo illam iustificanti, et iustificata mereatur et
perseveret in gratia iustificanti. Atque ita ipse consensus liberi
arbitrii creati est etiam effectua divinae praedestinationis.

25. Argumentum 2. — Iuxta Molinam praedestinatus differt
a non praedestinato, non ex parte ordinis, sed ex parte prae-
SCientiae eventus. Sed hoc reiicitur expresse a Divo Thoma qu.
6 de Veritate a. 3.

26. Argumentum 3. — Molina in sua Concordia qu. 23
disput. 1. memb. 12. scripsit: „Licet Divi Thomae auctoritas
gravissima sit, propter earn tarnen recedendum non esset a
nostra sententia tot solidissimis fundamentis corroborata."

27. Argumentum ultimum. — Ipse quoque Molina qu. 23.
a. 4. et 5. disput. 1. memb. 5. in sua Concordia (ed. Olyssiponae
1588) exponit sententiam Divi Thomae, incipiens his verbis:
„Sententia Divi Thomae hoc loco, quae communior est inter
scholasticos': Et deinde concludit: „Salva reverentia, quae
Divo Thomae debetur magna, non miror, si communior schola-
sticorum sententia, praesertim eo modo intellecta, quo verba Divi
Thomae hoc loco (qu. 23. a. 5.) ad tertium sonare videntur, a

multis dura nimis indignaque divina bonitate et dementia iudi-
cetur." Et praeterea:

a) Molina expresse impugnat doctrinam Divi Thomae. Nam
scribit ad iitteram: „Communior scholasticorum de praedestina-
tione sententia impugnatur."1

b) Molina sententiam Divi Thomae appellat durant, feram
et crudelem. Etenim ad Iitteram ait: „Gerte id potius duri,
feri et crudelis, quam clementissimi principis auctorisque totius
consolationis, bonitatis ac pietatis esse videtur ; eaque ratione
potius obscuraretur divina .iustitia, quam commendabilis red-
dereütr."

c) Molina sententiam Divi Thomae audet aaserere esse
contrariant Sacrae Scripturae. Ait enim: „Est praeterea eadem
sententia parum consentanea Scripturis Sacris."

1 lta in 1. editione Concordiae. In aliis sie: „Communior sententia
quousque sit vera



492 De Concordia Moliuae.

d) Molina sententiam Divi Thomae affirmât irrisorias facere
omnes exhortationes ad virtutem. Inquit siquidem: „Profecto,
si, quod impugnamus, verum est; fictiones potius et irrisiones
comparatione eorum, qui vitam aeternam non consequuntur,
viderentur istae invitationes atque obiurgationes, quae ex persona

Dei factae in Scripturis Sacris continentur, quam veri
animi significations : quod tarnen assertum non solum esset

indignum divina bonitate et maiestate, sed etiam blasphemia
plenum

e) Molina sententiam Divi Thomae asseverat homines in
desperationem inducere. Scribit namque: „Haec sententia occa-
sionem praebet hominibus despondendi animo, ne dicam despe-
randi, segnius operandi, obtendendi excusationes, atque sen-
tiendi de Deo, non ut oportet, in bonitate; atque ea de causa
minus hominum animos erga Creatorem diligendum ac colen-
dum excitasse videatur."

fj Molina sententiam Divi Thomae asserit tollere libertatem.
hominis. Addit adhuc: „Gerte non video, quanam ratione pa-
tentissima libertas arbitrii nostri, quam experimur, quaequc
tarn aperte in Scripturis Sacris traditur, cum divina prae-
destinatione ita explicata cohaerere valeat."

28. Hoc itaque modo tamquam per manus tradita veteris
Scholae S. Thomae doetrina, in novam religionem Societatis
Iesu translata, strenue explicata atque amplificata est! Sic ea,
quae apud S. Thomam delineata, disiecta tarnen et minus absoluta

extabant, Theologi Societatis luculentius evolventes in unum
corpus redigerunt! Ita inhaerebat Molina principiis Angelici Prae-
ceptoris, dum scriberet celebrem librum suae ConCOPtliae, et-

cont'ormiter ad doctrinam summorum Doctorum Augustini et
Thomae tradidit suam famosam de Praedestinatione sententiam t


	De concordia Molinae [Fortsetzung]

