Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 17 (1903)

Artikel: Der erste Clemensbrief und die Areopagitika
Autor: Leonissa, Josephus a
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761810

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 419

Daher kann auch von einem Aufgehen der ,,materiellen
Bestimmunges* in den Substanzbegriff keine Rede sein, ebenso-
wenig als im heiligsten Altarssakrament von einer ,anderen Sub-
stanz® aufser der Seele, gesondert ,fiir Fleisch und Blut“, oder
von ,beseelten Brotaccldentlen“

Ohne jeglichen Widerspruch konnen ferner in der physmchen
Definition implicite korperliche Bestandteile (Gerippe u. dgl.)
enthalten sein; ja die bestimmte substantielle Form fordert eine
bestimmte Materie, die Seele des Menschen einen menschlichen
Leib usw. Der Begriff eines verniinftigen Schmetterlings z. B.
ist nach aristotelisch-scholastischer Auffassung ein Unding, ein
innerer Widerspruch; denn im Begriff: Schmetterling ist ein be-
stimmter Leib und eine entsprechende substantielle Form ein-
geschlossen.

Da sich in der Definition die Gattung als Potenz, die spe-
zifische Differenz als Akt (Form) verhélt, dhnlich auch im wirk-
lichen Korper die Form (resp. Seele) als Akt, der Stoff (resp.
Leib) als Potenz, so kann man nach dem Begriffe der Potenz
fragen. In Anbetracht, dals diese nur in Beziehung und Ana-
logie zum Akt erkennbal und bestimmbar ist, der Akt aber ein
entfernterer und niherer, unvollkommener und vollkommener sein
kanu, so wird man auch die Art und Weise, wie der organische
Keim (das Ei, die Eichel) und wie der 01'ganische Leib in Po-
tenz zum Leben ist, unterscheiden miissen. Der beseelte Leib
ist akluierte Potenz, Aktualitdt, Wirklichkeit; der Keim in Ver-
wirklichung begriffene Potenz: werdendes Leben. Der Leichnam
aber oder der entseelte Leib, die ,zur Hiitte verarbeitete* Eiche
sind weder in der einen noch anderen Weise zum Leben in
(natiirlicher) Potenz. Was die menschliche Kunst daraus ge-
staltet, betrifft accidentelle Verdnderungen, welche die Substanz,
also auch die Materie, die ein Wesenskonstitutiv (¥ mowry)
ist, nicht beriihren.

A

DER ERSTE CLEMENSBRIEF UND DIE
AREOPAGITIKA.

VoN
P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.
Das Urchristentum wird heutzutage eifrig erforscht; aber die

Ergebnisse sind vielfach gaunz entgegengesetzt. Die sogenannte
moderne Kritik betrachtet das Christentum vom rationalistisch-



420 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

evolutionistischen Standpunkt und kann daher nimmer dieser
iibernatiirlichen Schdopfung gerecht werden. Das kann wahrhaft
nur ein glaubiger Geist. Wenn ein solcher die dltesten Zeugen
der Kirche priift, wird er immer mehr in der Gewilsheit be-
stirkt, dals jene zwar in echt religiosem Glauben und Leben
uns vielfach beschamen, aber.im Wesen ihrer ibernatiirlichen
Anschauung durchaus sich nicht von uns unterscheiden. Diese
Wahrheit durch das Beispiel des grofsen rémischen Bischofes
Clemens [. zu erldutern, bildet den Zweck folgender trefflichen
Schrift: ,Der erste Clemensbrief an die Korinther, nach
selner Bedeutung fiir die Glaubenslehre der katho-
I'schen Kirche am Ausgange des ersten christlichen
J ahrhunderts untersucht von Priafekt Dr. theol. Wilhelm
Scherer® (8% 8. XV, 315; Regensburg 1902, Pustet). Laut
Vorworts (S.V1) ,,dringt es denVerfasser, diese schlichte Erstlings-
frucht einerseits jener Sedes Sapientiae zu weihen, unter deren
begliickendem Schutze sie im schonen Breisgau aufgekeimt, ander-
seits auf Erden sie dem Manne (Theologieprofessor Abert, Wiirz-
burg) zu widmen, dessen beharrlicher Ermunterung und An-
regung er versuchsweise den Entschlufs zum ersten wissenschaft-
lichen Versuch verdankt®.

Das, Verzeichnis der hauptsdchlich beniitzten Aus-
gaben und Abhandlungen® (8. VII—XV) bezeugt vorab
reiche einschligige Literaturkenntnis, auch insbesondere der mo-
dernen Kritik, und baut somit schon dem so beliebten Vorwurf
der Einseitigkeit vor. Die ,literargeschichtliche Einlei-
tung® (S. 1—23) berichtet von der hohen Verehrung, welche
Clemens im christlichen Altertum genofs. Diesen Ruhm sicherte
ihm vor allem sein erster Korintherbrief, welcher ,,als Grenz-
punkt schweren Argernisses in der kormbhlschen wie in der
ganzen christlichen Kirche erscheint”. Des unzweifelhaft echten
Briefes Schicksale sind zu einem iibersichtlichem Bilde zusammen-
gestellt (8. 41f), zunédchst im Morgenlande, dann im Abendlande.
Die morgenlindische Uberlieferung scheidet sich in eine klein-
asiatische, alexandrinische, syrische. Daselbst scheint der Brief
nach dem 11. Jahrhundert mehr und mebr ein Gegenstand der
Geschichte geworden zu sein. In der abendldndischen Kirche
beginnt eine sichere Uberhefeumg des Briefes erst mit Rufinus
und Hieronymus; aber sie endet im 10. Jahrhundert. Von da
ist der Brief im Abendlande gleichsam verschollen bis zur Schen-
kung des Codex Alexandrinus vom Patriarchen Cyrillis Lukaris
an Konig Karl I. von England (1628). Mit der ersten Ver-
offentlichung (1633) begann auch ein heftiger Streit um die



Der erste Clemensbrief und die Areopagltlka 421

Echtheit. Heute aber darf es wohl als anerkannte Tatsache
gelten, dals wir im Clemensbriefe eine echte geschichtliche Ur-
kunde wenigstens vom Ausgang des ersten christlichen Jahr-
hunderts vor uns haben. Der Kampf um den Erweis der Ur-
spriinglichkeit des Briefes hat der Ausniitzung seines reichen
Inhaltes grofsen Eintrag getan. Nur vereinzelte Versuche liegen
vor, den Brief nach seiner dogmatischen Seite hin auszubeuten
und diesbeziigliche Lehren ndher zu behandeln. In den ein-
zelnen Patrologien und Ausgaben sind die Hauptpunkte seiner
(rlaubenslehre nur kurz dargelegt. Um so frendiger ist es des-
halb zu begriifsen, dals hiermit katholischerseits seine Lehre im
inneren Zusammenhange dargestellt wird. So lilst sich denn
seine Bedeutung fiir die Ausgestaltung des Dogmas am Ausgang
des ersten Jahrhunderts wiirdigen und seine Lehre mit derjenigen
unserer hl. Mutter, der katholischen Kirche, vergleichen, nicht um
gleichsam vermessen an ihre Predigt das Richtmals menschlichen
Forschens anzulegen, sondern um sich an der ,iiberlieferten Ein-
tracht der christlichen Vergangenheit und Gegenwart zu er-
freuen und die Braut des Herrn zu bewundern, welche im Sonnen-
schein ewiger Jugend durch die Geschichte schreitet (S. 22 f.).

Nach der Einleitung folgen: ,I. Allgemeiner Teil*
(8. 24—57). — ,1I. Besonderer Teil* (8. 57—-302) und die
,Schlufsbetrachtung® (8. 302—313). Der allgemeine
Teil bringt in zwei Kapiteln die Charakteristik des Briefes
und den Standpunkt des hl. Clemens. Von vornherein er-
kennen wir die apostolische Férbung des Briefes. Denn St. Cle-
mens ist nach einstimmiger kirchlicher Uberlieferung ein unmittel-
barer Apostelschiiler gewesen. Der Brief verburgt deshalb die
lautere Lehre apostolischer Uberlieferung. Seine Heimat ist Rom.
Der grofsartige Erfolg des Briefes zuvdchst in Korinth selbst,
dann aber auth in den verschiedenen Kirchen des Morgenlandes
bezeugt aufs deutlichste, dals derselbe durchaus genau und ionig
in Form und Inhalt an die Apostellehre anschlielst. Seine
Grundanschauung ist ohne allen Zweifel apostolisch - katholisch.
Ganz vergebliche Miihe ist es, den Clemensbrief fiir die akatho-
lische Anschauung retten zu wollen. Der Brief beweist auch
deutlich, dals einerseits zur Zeit seiner Abfassung kein Gegen-
satz bestand zwischen leiden- und Judenchristen in der recht-
glaubigen Kirche, anderseits dals auch ehedem nie jene gihnende
Kluft zwischen Petrus und Paulus sich gebildet hatte, welche
die Gegner voraussetzen. Keinerlei Andeutung von irrgliubigen
Stromungen in der korinthischen Gemeinde findet sich i Briefe.
Der Kampf mit der Irrlehre also war keineswegs Veranlassung und



422 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

Ziweck des Briefes, Er hat ,keine unmittelbar dogmatische
Spitze, wenn auch der Verfasser — wie es sich aus der Natur
der Sache von selbst ergab — mittelbar die Glaubenslehre
insofern mit hereinbezog, als er daraus wirksame Be-
weggriinde zur Beschwichtigung der Unruhen nahm“
(S. 37). Damit ist schon der Kern der Veranlassung des Briefes
angedeutet.

»In Korinth waren Streitigkeiten ausgebrochen. Einige an-
malsende Geister hatten sich gegen die rechtmilsigen Vorsteher
aufgelehnt und mehrere derselben sogar aus ihrem Amte ver-
dringt (44, 6 éviovg). Die Bewegung hatte eine um so bedroh-
lichere Gestalt gewonnen, als ein grofser Teil der kirchlichen
Gemeinde auf seiten der Radelsfilhrer stand ...und so die ganze
korinthische Kirche im innersten erschiittert war. Aber nicht
nur das. Die Wellen des Aufstandes hatten sich auch nach aulsen
verbreitet, so dals bei den Feinden des Glaubens dadurch der
christliche Name zum Gegenstand des Spottes geworden war,
wihrend die befreundeten Kirchen dadurch in tiefe Trauer ver-
setzt worden waren. Die Geriichte von den korinthischen Wirren
drangen begreiflicherweise auch nach Rom. Genauere Mitteilungen
seitens der bedrdngten Vorsteher — sei es auf eigenen Antrieb,
sei es auf die Aufforderung Roms hin, verstindigten letztere
Gemeinde von der Notlage und mahnten sie an ihre Pflicht, ein-
zugreifen (8. 38). St. Clemens nennt den Zwiespalt ;,Schisma,
nicht ,Irrlehre“. Nicht Mangel an Glauben, sondern Vergels-
lichkeit auf die Lehren des Glaubens macht er den Korinthern
zum Vorwurf. Darum spricht er seine Absicht dahin aus, dals
der Glaube wieder lebendig werden solle. Die kluge Malsregel,
erst den Glauben wieder zu beleben als einzige Grundlage
dauernder Ordnung, sicherte geradezu den Erfolg. Eben durch die
Quelle der Beweggriinde, welche der Glaube ist, gewahrt uns
der Brief, eigentlich eine Mahnschrift an die Korinther, einen
herrlichen Einblick in die religiosen Anschauungen jener Zeit.
Zugleich aber ist bei griindlicher Darlegung seines Lehrinhaltes
bestindig dessen Hauptzweck zu beriicksichtigen, die korinthische
(Gemeinde zum Gehorsam gegen ihr gottgesetztes Vorsteheramt
zuriickzufithren. Nach der Erklirung Langs (,,Theol. Studien
und Kritik® 1898, 5. 470 —86) wird c. 53 ff. auf die Presbyter
als auf die vom Aufstand zunéchst Betroffenen bezogen und
diese Erkldarung auch auf ¢. 56, 1 ff. ausgedehnt. St. Clemens er-
greift die Sache der Presbyter im Gegensatz zu ihren Feinden
als seine eigene. Mit vollem Rechte wird Knopfs Ansicht, der
Brief sei eine homilienartige Abhandlung ohne einheitliche



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 425
Ordnung, verworfen. Die breite Ausfiihrung des ersten Teiles
mit seinen scheinbaren Abschweifungen auf die verschiedensten
sittlichen, aber auch- dogmatischen Lehren erscheint keineswegs
als Schwiche des Clementinischen Sendschreibens, sondern als
eine uns besonders angenehme Beigabe des Briefes. Denn je
mehr Gebiete des christlichen Glaubens in demselben beriihrt
werden, um so vollstindiger konnen wir das Bild der damaligen
religiosen Anschauungen entrollen.

Durchaus deokt St. Clemens nicht daran, etwas Neues zu
lehren. Er hilt sich vielmehr voll und ganz an das Alte. Er
beruft sich sogar ausdriicklich auf der Korinther Kenntnis der
gottlichen Wahrheit. Er ist genauer und ganz zuverldssiger
Zeuge der in der romischen Gemeinde geltenden Lehriiberliefe-
rung und setzt zugleich die Ubereinstimmung des Glaubens der
romischen und korinthischen Gemeinde als vollendete Tatsache
voraus. Seine eigene Personlichkeit tritt in dem Malse zuriick,
als er sich auf den Boden des gegebenen Glaubensinhaltes stellt.
Die Wurzel all seiner angefiihrten Griinde geht schliefslich zuriick
auf die ,,ruhmvolle und erhabene Richtschnur des iibarlieferten
Glaubens®. Xr schreibt, was wohl zu merken ist, seinen Brief,
weil er sich dazu berechtigt oder vielmehr verpflichtet fiihlt.
Keine neue Kirchenordnung will er in Korinth einfithren; im
Gegenteil, ohne die Annahme einer schon bestehenden einheit-
lichen Kirchenverfassung in Rom und Korinth ist er unverstdnd-
lich. Sein Standpunkt ist durchaus derjenige der reinen
Uberlieferung. Ebensowenig wie eine neue Kirchenordnung
einfithren, will er ein neues Lehrgebdude ersinnen und es — um
die Korinther zu tdnschen — auf die Apostel zuriickfiihren. Apo-
stolisch ist der Geist des Verfassers unseres Briefes; apostolisch
auch die Grundlage seiner Lehre. Die ganze Anlage und Form
des Briefes entspricht vollauf diesem Standpunkte.

Der besondere Teil bringt in der ersten Abteilung:
die Quellen der dogmatischen Anschauungen des Cle-
mensbriefes. In fiinf Kapiteln kommen der Reihe nach zur
Sprache: Ubernatiirliche Grundlage—das alte und neue
Testament im Clemensbrief —— die Tradition — die
Beziehung zur Liturgie. Die verschiedenen einseitigen wie
vorurteilsbefangenen Erklirungsversuche haben doch ein Gutes
gehabt. Sie haben deutlich gezeigt, dafs der Clemensbrief nichf
zu verstehen ist ohne Klarstellung seiner Beziehung zu jenen
Beweisquellen, aus welchen von jeher die christliche Glaubens-
wissenschaft ihre Stoffe geschopft hat, und welche das christliche
Bewulstsein als Werke iibernatiirlicher Kraft und Offenbarung



424 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.
anerkennt. Der Brief steht im vornhinein voll und ganz auf
dem Boden iibernatiirlicher Offenbarung. Daraus ergibt sich die
wichtige, grundlegende Folgerung: St. Clemens betrachtet
die Religion in ihrer ganzen KEntstehung als etwas
Ubernatiirliches. Das bildet ihm ,,das Wesen des Christen-
tums., Gegeniiber dem demiitig kindlichen Glauben der Vater,
welchen heiliges Leben genihrt und Gottes Gnade getragen hat,
zerfillt wie ein Kartenhaus jeder .rationalistische KErkldrungs-
versuch der Entwicklung seines Inhaltes.

Die Berechtigung des Alten Testamentes bezeugt der
hl. Clemens ebenso wie die Apostel, insbesondere auch St. Paulus
(z. B. Gal. 3,15 ff.). Wie die Septuaginta macht er im Gebrauche
keinen Unterschied zwischen den sogenannten deutero- und pro-
tokanonischen Biichern und setzt die gleiche Auffassungsweise
in Korinth voraus. Bald fiihrt er die Schriftstellen wortwortlich
an nach der griechischen Ubersetzung, bald ganz frei. Oft ver-
eint er auch viele Stellen zu einer einzigen (z. B. 13, 1; 14, 4;
15, 4; 22, 11f; 23, 5; 29, 4). Die Schrift fihrt er auf Gottes
Wirksamkeit zuriick. Ihre Worte sind ihm ,,Ausspriiche Gottes,
ihre Teile ,,wahre Schriften des hl. Geistes. Wenn er jedoch
die #ufsere Form derselben weniger zu beachten scheint, so
dirfte dies wohl nicht gegen die inspiratio verbalis sein, wie
dies (8. 64 u. 66) geschieht. Bei St. Clemens wird ja nur nach
der Ubersetzung zitiert. Die inspiratio verbalis der autographa
ist damit keineswegs ausgeschlossen (vgl. Zanecchia, Divina
Inspiratio ete. Romac (Regensburg) 1899, Pustet; dazu auch:
Divus Thomas 1902 im Artikel: ,lunspiratio verbalis“). Die
inspiratio verbalis hebt das eigene Bemiihen des hl. Schriftstellers
durchaus nicht auf, fordert dasselbe vielmehr. Sind doch auch
St. Clemens die menschlichen Verfasser der hl. Schriften geradezu
nur Werkzeuge der gottlichen Gnade (8, 1). Bleibende Bedeu-
tung behalten die im A.T. niedergelegten ewig geltenden Grund-
sitze des sittlichen Lebens. Kine voriibergehende Bedeutung
hat das A. T. als Vorbild und Vorschule einer ,hoheren Er-
kenntnis®., Christus ist auch fiir unsern Heiligen der Mittel-
und Zielpunkt aller Offenbarungen Gottes. Eine zu grofse Hoch-
schitzung des A. T. kann ihm nicht zur Last gelegt werden
(vgl. 8. 71).

Des Neuen Testamentes Schriftstellen scheint St. Cle-
mens auch nach einer schriftlichen Textgrundlage anzufiihren.
Dies gilt betreffs der synoptischen Evangelien, wie von den pau-
linischen Briefen. Selbst Harnack gibt zu (Chronologie, S. 253 f.),
dals St. Clemens eine Sammlung dieser Briefe gekannt hat. Er



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 425

fordert ja auch die Korinther (47, 1) auf, den Brief des heiligen
Paulus zur Hand zu nehmen. Selbst den Hebrierbrief erkennt
er an und beruft sich 6fter auf denselben. Auch beniitzte er
den ersten Petrusbrief und den des hl. Jakobus, sowie die Apostel-
geschichte. Zwischen dem hl. Clemens und dem hl. Jobanunes lilst
sich wenigstens ein ideeller Zusammenhang erkennen. Die von
St. Clemens angewandten neutestamentlichen Schriften sind ihm
anch ,,Ausspriiche Gottes. Er scheut sich nicht, Gedanken und
Sétze beider Testamente zu verschmelzen (z.B.13,1; 33,2; 36,11.).
Das A. T. ist ihm nur der Weg zu Christus. Die volle Wahr-
heit ward uns erst durch Christus selbst und seine Gesandten
gelehrt. Diese, der christliche Glaube, erfillt, was im A. B.
vorgebildet war. Vor allem sieht der hl. Verfasser im N. B. die
Wahrheit in der Freiheit. Er ist fern von aller allegorischer
Betrachtung der Offenbarung. Vom A. B. sind nur mehr seine
(vottesbiicher iibrig. Aber der Neue Bund ist Geist und Leben.
St. Clemens will nur die Predigt der Apostel mitteilen, welche,
getragen vom Hauch des gottlichen Geistes, zugleich auch die
Lehre des A. und N. B. in sich schlielst.

Dieses lebendige Verstindnis des geschriebenen Wortes, d. i,
die Tradition macht der hl. Clemens erst verstindlich. Schon
nach Anschauung des christlichen Altertums beruht der Clemens-
brief aunf der lebendlgen Uberhe{elung Unser Apostelschiiler
wandelt ganz in den Bahnen der Uberlieferung., Er will bei
den Korinthern die Einmiitigkeit der Bruderliebe, die Eintracht
in der Wahrheit und in der Ordoung. Das zu erreichen, mahnt
er ernstlich an die Riickkehr zur Uberlieferung. Wie selbst
Harnack gesteht, entwickelt Clemens (42, 1f) mit aller Klar-
heit den ganz katholischen Traditionsbegriff (vgl. S. 88 ff.). Wie
die Apostel selbst lebendige Zeugen der Wahrheit waren, so soll
auch das HEvangelium durch lebendige Werkzeuge fortgepﬂanzt
werden. Was die Apostel gepredlgt das hallt noch in des
hl. Clemens Herzen fort. Fiir ihn gibt es nur eine Uberlieferung;
denn es gibt nur eine Botschaft des Heils. Diese zu verkiinden,
hatte Christus seine Apostel gesandt. Die unfehlbare Richtschnur
im Denken und Handeln ist die ,,heilige Ubereinstimmung* (51, 2),
d. h. die in der Kirche iiberlieferte Predigt der Apostel. Darum
ist die Riickkehr zur zmagadosig ,mit ihrer ruhmvollen und
heiligen Richtschnur* das einzige Mittel, um Korinth wieder aus
dem Wirrsal zu retten (7, 2).

Nachdem St. Clemens das Unrecht der Korinther gegen ihre
Presbyter aus deren gottlich-apostolischer Sendung und tadel-
loser Amtsverwaltung erwiesen, weist er hin auf deren Beziehung



426 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

zur Liturgie, welche die Siinde des Volkes offenbar noch
greller zeigte und die Notwendigkeit wahrer Bufse noch deut-
licher erkennen liefs. Bestindig schwebt dem hl. Verfasser die
Liturgie vor Augen, wenn er der Wiirde der Presbyter gedenkt.
Nach seiner Meinung kommt unzweifelhaft der Liturgie eine hohe
dogmatische Bedeutung zu. Und diese Bedeutung hat sie so-
wohl fiir das Gesamtgebiet der christlichen Wahrheit, als auch
fiir die Erkenntnis ihres eigenen Wesens. Insbesondere ist es
die Bedeutung des in feste Formen gekleideten Gottesdienstes
fir die bleibende Gestalt der Wahrheit, wodurch die Liturgie
Harnacks Auffassung vom bestdndigen Entwicklungsgang der
Glaubenslehre durchkreuzt. Die Liturgie ist wirklich ,eine Be-
wahrerin der Tradition“. Gerade im Punkte des Gottesdienstes
kann unser Heiliger von der apostolischen Uberlieferung nicht
abgewichen sein; denn er beruft sich ausdriicklich auf St. Paulus
als Gewédhrsmann (47, 11f.). Beide handeln vom gleichen Gegen-
stand, nicht von einem blofsen ,,Gebetsopfer”, wie die Gegner
es abschwichen wollen, sondern von dem eucharistischen Opfer
des N. B. Gerade den tiefsten Begriff seiner ,hioheren yrdioig®
sieht St. Clemens im Inhalt des neutestamentlichen Opfers.
Nach Behandlung der Quellen bringt die zweite Abtei-
lung des besonderen Teiles (S. 116 ff) die dogmatische
Lehre des Clemensbriefes. Volle Ubereinstimmung mit der
iiberlieferten kirchlichen Lehre bildet den Grundstock seines
Lehrgebiudes. Wir konnen uns aus dem Briefe ein getreues
Bild machen von der am Ende des ersten christlichen Jahr-
hunderts herrschenden Lehrmeinung. Die innerliche Einheit der
dogmatischen Ausfiihrungen des Briefes ist in dessen Zweck zu
suchen, die Korinther reumiitig zum Gehorsam gegen ihre kirch-
lichen Vorsteher zuriickzufihren. Unter diesem einheitlichen
Gesichtspunkt wird der Brief dreifach gegliedert: 1. die Lehre
von Gott, als dem hiochsten Herrn, dessen Wille uns verpflichtet;
2. die Lehre von der reumiitigen Riickkehr unter sein Gesetz,
oder von der Rechtfertigung; 3. die Anwendung dieser Lehren
auf das Verhiltnis. der Glaubigen zum kirchlichen Vorsteheramt.
Darnach behandeln die drei Abschnitte dieser Abteilung die
Lehre von Gott, der Rechtfertigung und Kirche. In der Gottes-
lehre kommt in vier Kapiteln zur Sprache: Gott der hochste
Herr (8. 118 ff); die Siinde (8. 130 ff.); die heilige Dreifultig-
keit (5. 140ff.) und die Christologie (S. 162 ff.).
- Im Briefe erscheint Gott so recht als der héchste Herr.
Uberall weht uns da entgegen der Hauch der Ewigkeit. Denn
es ist nur ein Gott, der Vater der Ewigkeit, der Herr Himmels



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 427
und der Erde. Uberall zeigt sich die Weisheit und Allmacht
des Meisters, und die Himmel riihmen des Ewigen Ehre. Er
ist es, der Allgegenwirtige, welcher das Weltall durchschreitet,
vor dessen Auge nichts verborgen. Jede Zeile des Briefes atmet
Gottesfurcht und Gottesglauben. Gottes Dasein und Wesen ist
St. Clemens unangreifbare Wahrheit. Jeder Dualismus ist ihm
fern; alle Dinge sind vielmehr durchaus abhéngig vom ewigen
Schopfer. Der Mensch ist gebildet nach dem Gleichnisse des
gottlichen Wesens, berufen mit der wunderbaren Geisterwelt,
Gottes Willen zu erfiillen, Gottes Ehre zu verkiinden, Gottes
Grofse anzubeten. Dieser unendliche Gott ist allein ein Vater.
Er ist der Allwahrhaftige und Allheilige. Er hat nur Wohl-
gefallen am Guten und hafst das Bose. Gegen die Siinder aber
ist er unendlich langmiitig; denn er ist ein Konig des Friedens.
Er hat uns zur Unsterblichkeit berufen, zur ewigen Gliickselig-
keit in seinem Besitze. Selbst unser Leib soll auferstehen und
der Seele Unsterblichkeit teilen im himmlischen Gottesreiche:

Als Gegensatz der freien Geschipfe gegen Gottes Herrscher-
willen stellt sich die Siinde dar. -In dieser hebt St. Clemens
gerade die Freiheit der Schuldigen hervor. Die Siinde ist ein
Mifsbrauch der dem freien Geschopfe gespendeten Gaben, ein
Abfallen von der Vollkommenheit. So war es bei den gefallenen
Engeln, welche nun voll Hals gegen Gott, sowie ans Mifsgunst
und Neid durch ihre Einfliisterungen als Widersacher die Menschen
alle zum Bosen zu bestimmen suchen. Durch diesen Neid ist
der Tod in die Welt gekommen und auf alle Menschen iiber-
gegangen, der leibliche und der geistige Tod. Der hl. Clemens
hat die klaren Umrisse der kirchlichen Lehre von der Erbsiinde.
Er ist sowohl Zeuge des Glaubens der alten Kirche an die Ab-
stammung der Menschheit von einem Paare, als auch an die
Allgemeinheit des Fluches der ersten Siinde. Diese ist ihm wie
eine Schuld der Menschennatur und mufs darum auf alle iber-
‘gehen, welche jene Natur vom Stammvater erben. Aber die
erste Siinde ist nicht die einzige geblieben; und zwar liegt die
Stinde nicht etwa nur im ,Irrtum der Menschheit oder in der
wHerrschaft der Sinnlichkeit”, wie Harnack meint (vgl. S. 136).
Die Siinde der Korinther war der Stolz; und der hatte sie so
weit gefiihrt, dals sie Gott zum Gegenstand des Hasses wurden.
Aber nicht blofs im Mifsfallen-Gottes liegt das Wesen der Schuld.
Sie tragt in sich selbst den Stempel der Verwerfung. Zu Sklaven
.des Widersachers hat die Siinde ihre Avhinger gemacht. Und
wenn sie mit der Schuld behaftet sterben, trennt sie der Tod
auf ewig vom Quell des Lebens. Nur den Lebenden neigt sich



428 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

das gottliche Erbarmen zu. Ist auch die Siinde grofs, grifser
noch ist des Ewigen Barmherzigkeit. Zu dieser ladet St. Clemens
als der gute Hirte die Schuldigen liebevoll ein. Er will nicht
verdammen, sondern den Frieden bringen.

Gott ist nach St. Clemens auch ein personliches, und zwar
ein dreipersonliches Wesen. Er lehrt ausdriicklich die heiligste
Dreifaltigkeit. Er unterscheidet in Gott drei Personen, und
zwar drei gottliche Personen: Vater, Sohn, Hl. Geist (vgl. insbes.
46, 6 und 58, 2). Der Hl. Geist wird in einer Ordoung mit
Vater und Sohn aufgefiihrt, Er besitzt Leben wie der lebendige
Gott, wie der Herr Iesus Christus, Das einige gottliche Leben,
die wesenhafte Gottheit spricht St. Clemens den drei Personen
zu. Das feierliche Bekenntnis der einen Gottheit in drei Per-
sonen bildet die Krone der iiberlieferten Lehre. Das Wort Gottes
redet nichts, was nicht der Vater denkt; und der Geist der
Wahrheit spricht nur, was er im Herzen des Sohnes empfangen.
Nur ein Erhabener thront in den Hohen. Deshalb nennt unser
Heiliger die drei Personen den einen (Gegenstand unseres (lau-
bens und unserer Hoffnung.

~ Die gemachten eingehenden Erklirungen der Namen xvgtog
und Aoyog fiir Christus (S. 151 ff) wéren wohl besser in der
Christologie zur Sprache gekommen. Christus der Herr heilst
ausdriicklich der ,,Glaube der Auserwihlten®. Des hl. Verfassers
Begeisterung fiir Christus muls uns jedenfalls als hervorragende
Biirgschaft gelten einerseits fiir die gewissenhafte Darstellung der
von Christus durch die Apostel iiberkommenen Lehre, anderseits
fiir die Tatesache des geschichtlichen Christus selber, dessen Er-
scheinung uud Leben einen so unaustilgbaren gewaltigen Ein-
druck auf die Gldubigen ausiibte. Aber dieser Christus ist zu-
gleich der Sohn des ewigen Gottes, der Abglanz des Vaters,
hocherhaben iiber die Engel. In ihm hat wabrhaftig die zweite
Person der Gottheit die menschliche Natur angenommen. Und
dieser Natur nach ist Christus wahrhaft der Auserwihlte Gottes.
In Christus dem Herrn ist erfiillt die Messiasidee des A. B.
Sein selbstloses Leiden und Sterben bildet nur die Schwelle zu
seiner Erhohuog. Durch ihn uod in ihm erreichen wir unser
ewiges Ziel. Seine Auferstehung verbiirgt uos die unserige. - Er
wird auch unser kiinftiger Richter sein.

Die Rechtfertigungslehre umfalst vier Kapitel: Das
Heilsverdienst Christi (3. 174 fi.); Weg der Rechtfertigung
(5.182ff); Guoade des Beistandes (S.194 ff.); ndhere Bestimmung
der Rechtfertigung (5. 204 ff.). Die Grundlage der Rechtferti-
guog ist das Heilsverdienst Christi. St Clemens folgt hier



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 429

offenbar ganz den Bahnen der Apostel, vor allem des hl. Paulus,
dessen Ausdrucksweise er geradezu oft wortlich nachahmt. Keines-
wegs ist ihm die Heilsbedeutung des Todes Christi eine ,junver-
standene Formel“ (vgl. 8.175). Er hebt dieselbe vielmehr durch-
aus im Geiste der reinen und unverfilschten Uberlieferung
nachdrucksam hervor. Der Tod Christi ist ihm das grofse Ver-
sohnungsopfer des erhabensten Hohenpriesters. Freiwillig hat der
Herr sich fiir uns und um unseres Heiles willen in den blutigen
Opfertod begeben. Frucht dieses Opfertodes ist die vollgiiltige
Sithne fiir alle Siinden der Welt. Das Blut Christi ist die Ur-
sache unseres Heiles, aber nur dann, wenn wir die gebotene
Gpnade annehmen. Wer die durch das Blut des Herrn ange-
botene Versohnung angenommen hat, der ist wahrhaft ,berufen
in Christo* (7, 4; 46,6). Aber die Berufung wird in der Liebe
vollendet. Wer mit der Gnade ausharrt bis zum Ende, der wird
dann die Auserwdhlung durch Christus empfangen. In dieger
offenbart sich der Herr vollends als das Heil der Welt (36, 1).

Unser Heil ist abhingig von unserer Mitwirkung. Diese
ist der Weg der Rechtfertigung von seiten des Men-
schen, Es ist an uns, das ,Heil“ wirken zu lassen durch An-
eignung der dargebotenen Gnade. Weit entfernt ist der hl. Clemens
von der sola fides-Lehre (32, 4); denn er schérft eindringlich
die guten Werke ein (33). Er bezeichnet dieselben mnicht nur
als Vollkommenheit der Gerechten, in Nachahmung des gottlichen
Beispieles, sondern geradezu als unsere Pflicht (déov 34, 2),
iiber welche wir uns vor dem Schopfer dereinst zu verantworten
haben. Dahin weisen auch die angefiihrten Beispiele. Ausdriick-
lich bezeichnet der hl. Verfasser die Ubung guter Werke als
den Weg, auf welchem wir Christus ,unser Heil“ finden (36, 4).
Er hat im wesentlichen dieselbe Anschauung, welche spéter das
Konzil von Trient ausgesprochen hat, wenn er auch die Reihen-
folge der zur Rechtfertigung fiihrenden Akte nicht ausdriicklich
hervorhebt.

Um diese Schritte auf dem Wege der Rechtfertigung zu
machen, ist dem Menschen notig die Gnade des Beistandes, die
Gnade der Erleuchtung des Verstandes und Stirkung des Willens.
St. Clemens schreibt nicht nur die Berufung als dufsere Wirkung
Gottes, sondern den Erfolg der Berufung — unsere Einwilligung
(16, 17), dem Einfluls Gottes- zu. ~Das ist aber nicht denkbar
ohne innere Beeinflussung des Verstandes und Willens seitens
Gottes. Daher beruht der ganze Weg der Rechtfertigung zu-
gleich auf unserer Arbeit und der Hilfe gottlicher Gnade (vgl.

, 9). Diese Gnade ist vor allem unentgeltlich, unverdient;

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVII, 29



430 Der erste Clemensbrief pnd die Areopagitika.

dann durchaus notwendig zum Lichte des Glaubens, zu freu-
diger Hoffoung, zu tétiger Liebe. Ohne die Gnade ist kein
Beharren auf rechter Bahn méglich. Zu allem ist uns Gottes
Hilfe notig, ,,weil wir uns selbst nicht helfen konnen® (39, 4. 5).
Die Gnade ist Grund und Mittel der Beharrlichkeit im Guten
bis zur Erreichung des ewigen Zieles. Bei aller Macht der
Gnade aber bleibt der Mensch frei. Er kann Folge leisten (48, 1),
und doch tut er dies nur wieder mit Hilfe der Gnade (16, 17),
oder er kann dem Antriebe Gottes widerstehen (51, 3). Der
Mensch kann vertrauen auf Gottes Beistand (35, 2; 23, 1. 2)
oder, stolz auf die eigene gebrechliche Kraft, von Gott verlassen
untergehen (39, 1—9). Obne die Gnade erreicht zwar kein
Mensch das Ziel (50, 2 vgl. 49, 1); aber iiberaus trostvoll hélt
Gott soviel Gnade fiir jeden Menschen bereit, dafs dieser das
von Christus angebotene Heil ergreifen kann, falls nicht ein Mils-
brauch der Freiheit solches verhindert.

Es fehlt noch die ndhere Bestimmung der Rechtfer-
tigung. Diese ist die Krone der Gnaden auf Erden. Der Geist
der Gnade ist iiber uns ausgegossen, nicht nur um den inneren
Menschen zum Guten zu erleuchten und zu stirken oder zu einer
schliefslich blofs &ufserlichen Heilsanrechnung, sondern vielmehr
um den ganzen Menschen zu ergreifen und sein ganzes Inneres
zu erneuern. Die innere Idee der Rechtfertigung beim hl. Clemens
hat eine negative und positive Seite. Negativ besagt die Recht-
fertigung den Ausschlufs jeder Siinde, welche die Seele zum Gegen-
stand gottlichen Zornes macht (vgl. z. B. 57, 3 ff.), positiv die
Heiligkeit der Seele, Freund- und Kindschaft Gottes. Das (Gesetz
der Kinder (yottes ist die Liebe und der Friede als Lohn der
treuen Erfiillung des Willens Gottes. Der erste Ruf der Gnade
ist ganz von Gott. Dann aber ist es des Menschen Sache, dem
Rufe Gehor zu geben: aber auch dazu ist der Herr dem ge-
brechlichen Willen mit seinem Beistand nahe. Wenn so die
Gnade in die Seele eingezogen ist, dann kann sie immer mehr
wachsen, Das Ausharren in derselben jedoch ist nur dem be-
schieden, welchen Gottes Giite dieser Gunade wiirdigt. Nur
durch beharrliches Gebet kann sie erfleht werden. Von Gott
aus aber von' einer unbestimmten und bestimmten, von einer
bedingten und unbedingten Auserwahlung oder Vorherbestimmung
zu reden (S. 215 f) und St. Clemens fir diese Meinung als Zeugen
auszugeben, geht wohl nicht an. Keineswegs diirfte es vergebens
sein, bel ihm ,einen Beleg fiir die Lehre von der Auserwéhlung
vor Voraussicht des Verdienstes zu suchen“ (8. 216). . Denn
gerade darin, dals einer ,die Satzungen des Herrn beharrlich



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 431

und in Demut des Herzens beobachtet”, zeigt sich ja die un-
bedingte Vorherbestimmung, die praedestinatio gratuita; ist doch
gerade das Ausharren in der Gnade rein Gottes Giite gedankt
(90, 2; siehe 8. 214. N. 8). Das Milsverstindnis scheint uns
daher zu kommen, weil bei der gottlichen Vorherbestimmung der
ordo intentionis nicht scharf unterschieden wird vom ordo exe-
cutionis. Nur nach dem ordo intentionis, nicht aber nach dem
executionis ist die Vorherbestimmung zur Seligkeit unabhéngig
von unseren gutenWerken (vgl. Schizler, Neue Untersuchungen
etec. Mainz 1867, Kirchheim, S. 213 ff,, insbes. S. 219f; die ein-
gehenden griindlichen Erklarungen bei Buonpensiere O. Pr,
Commentaria in Summ. Theol. 1. qu. 1—23. Romae (Regens-
burg) 1902, Pustet: Solutio Molinae, S. 845 ff. Solutio
Congruistarum, S. 855 ff. Solutio Thomistarum S. 8691f.).
Das Christentum ist wirkliche Erlésung. Seinem Ursprunge nach
iibernatiirlich und seinem Ziele nach himmlisch, besitzt es durch
die vermittelten Gnadenschitze die Macht, den Himmel auf die
Erde herabzuziehen und den Staub mit der Gottheit zu vereinen.
Und das alles durch Christus, den ewigen Hohenpriester. KEr ist
wahrhaft Weg, Wakrheit, Leben. Diese grolsartige Idee von
Gnade und Erlosung schopfte der Helllge aus der erhabenen
Richtschnur der Uberlieferung, an welche er immer wieder weiset.
Das Christentum ist durchaus unverstindlich, wenn es nicht im
iibernatiirlichen Lichte betrachtet wird. Eine Dogmengeschichte,
welche diesen Umstand beiseite setzt, heifst es mit vollem Rechte
(S. 218), dient nicht der Wahrheit.

Die Lehre von der Kirche im dritten Abschnitt be-
handelt in drei Kapiteln: Begriff der Kirche (8. 218 ff.); ihre
Verfassung im einzelnen (8. 241 ff)) und den Primat (8. 276 ff.).
Seinem Inhalte nach findet sich der Begriff der Kirche
derart beim hl. Clemens ausgebildet, dafs seine Nichtheachtung
bei einer diesbeziiglichen geschichtlichen Darstellang wohl zu
beanstanden ist. Die einzelnen , Kirchen* betrachtet St. Clemens
unter dem Gesichtspunkte der einheitlichen (ula) x27joeg év
Xowori (46, 6). Gleiches Ziel und gleicher Weg zum Ziele deuten
hin auf die innere Einheit der Kirchen auf Erden. Diese iiberaus
innige Einheit driicken aus die Bilder von einer Herde unter
Christus, dem einem Hirten, von einem Leibe unter einem
Haupte. Wir bilden das neutestamentliche Bundesvolk, das neue
Geschlecht der Auserwihlung. Die Herde Christi ist bestimmt,
alle Vilker der Erde zu umschliefen und einzufiihren ins himm-
lische Jerusalem. Darum ist die eine Kirche auch allgemein
und unzerstorbar. Sie dauert bis ans Ende der Welt. Zu dieser

29%*



432 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

Einheit gehort vor allem die Wahrheit, die eine Wahrheit in
der heiligen Richtschour der apostollschen Uberheferung, dann
die Ubereinstimmung im Kult und offentlichen Gebete, im einen
Opfer. Die eine Gnade begriindet die Einheit des inner-
lichen Gottesreiches auf Erden. Aber Christi Herde bedarf
auch eines duflseren organischen Einheitsgrundes. Diesen bildet
das von Christus den Aposteln und durch diese deren Nach-
folgern iibertragene Vorsteheramt, welchem die Menge der Gléu-
bigen Gehorsam schuldet. Damit tritt uns die Kirche Gottes
als sichtbare Kirche auf Erden entgegen. Die Kirche zur Zeit
des hl. Clemens ist wahrhaft eine apostolische, wie es auch
jetzt nmoch die katholische Kirche ist.

Die ganze Verfassung der Kirche auch im einzelnen
stellt der hl. Clemens als eine von den Aposteln iberlieferte
Rechtsordnung hin. ,,Die Glieder der Verfassung®, welche vor
allem Gegenstand der korinthischen Wirren waren, nennt er
moeoPfuregor. Mit der Ehre des Standes vereinigen diese die
Wiirde des Amtes, 81e verdienen deshalb ebenso Gehorsam wie
Ehre. Das Wort nyovyevoz bezeichnet die Kirchenvorsteher im
allgemeinen. Die moeofvregor sind in diesen enthalten, wie die
Art in der Gattung. Das Bild der mosaischen Verfassung (40, 4)
sowie des Kriegsheeres (37, 1 ff.) sollen die christliche Gliederung
und Ordnung veranschaulichen. Unser Heiliger nennt éxioxomor,
dudxovor und meeoBvregor. In welchem Verbiltnisse stehen nun
diese zueinander? Der Wechsel im Ausdrucke deutet die Ver-
schiedenheit von Presbytern und Episkopen ebenso an, wie der
Zusammenhang mit Zmeoxomy verbietet, beide voneinander zu
trennen. Die Losung der Frage wird dahin gegeben (8. 256 ff.),
dafs die émioxomn das geistliche Amt in seinem ganzen Umfange,
den Inbegriff der geistlichen Obergewalt bezeichnet. In der
christlichen Ordnung ist nur eine émeoxon7) an einem bestimmten
Orte, welche die anderen Dienste umfalst. Daher liegt es auch
nahe, an nur einen obersten Leiter derselben zu denken als deren
Inhaber, unter dem die iibrigen Liturgen, Diakone und Presbyter
stehen, mag er nun é&nioxomog oder anders geheifsen haben.
Die Gewalt bestand unleugbar in Korinth. In der Macht
des Trégers dieser Vollgewalt ist die der Presbyter wurzelhaft
eingeschlossen. St. Clemens spricht wie von etwas ldngst Be-
kanntem; seine Lehre ruht eben auf apostolischer Uberlieferung.
Die Presbyter haben besonderen Anteil an der Bufse, indem sie
die durch Christus erworbene Gnade den Menschen mitzuteilen
haben. Ihnen ist das Siindenbekenntnis abzulegen, von welchem
Gott die Verzeihung der Siinde abhéngig macht. Auch hier



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 433

wird gesprochen wie von etwas in der ganzen christlichen Welt
Bekanntem. Als Fiihrer des Aufstandes sollen nicht Propheten,
sondern Diakone gemeint sein. Diese Erklarung wird eingehend
(8. 266 ff.) als die richtige zu erhdrten versucht. Die Natur
des Streites ist so vorgestellt (S.271): In Korinth waren einige
Presbyter vom Bischofe bestellt worden [bezw. vielleicht auch
schon von den Aposteln und friiheren Bischofen (44, 3)], welche
sich durch frommes Leben, aber nicht durch besondere Bildung
und Talente auszeichneten. Gegen sie standen einige Diakone
der Kirche auf, mit grofser Redefreiheit und wohl auch mit hoher
Geistesbildung begabt. Diese wollten nun jene Presbyter ver-
dréngen, um sich selbst als die Wiirdigeren an deren Stelle zu
sehen. Das Volk war auf seiten der von stolzer Eifersucht Auf-
geblahten. Das iibrige Presbyterium trat geschlossen mit seinem
Haupte fiir die Amtsbriider ein, leider vergebens, bis St. Clemens
einschritt. Diese Erklirung stimmt auch am besten zu dem an-
gefiihrten Beispiele des alttestamentlichen Kampfes der Leviten
gegen Aaron und die Priester. Der hl. Clemens hat es wohl
gewulst, was er tat, als er den Glauben an die Wiirde des
Priestertums auf die Apostel zuriickfiihrte. Der Erfolg bewies
auch, dafs seine Lehre vollstindig mit dem Inhalt der korinthi-
schen Uberlieferung iibereinstimmt.

Das ganze (Geprige des Briefes bezeugt den Primat, Die
romische Kirche sendet das Schreiben der korinthischen Gemeinde.
Sie weils sich mit letzterer eins im Glauben und kirchlichen
Leben, vom einen Hl Geist geleitet; und doch fiiblt sie sich
verpflichtet, der fremden Kirche den Glauben zu predigen und
sie auf ihre Pflichten aufmerksam zu machen. Das betrachtet
sie zudem als ganz selbstverstdndlich und entschuldigt sich sogar,
dafs dies nicht schon geschehen ist. Und das geschieht nicht
so fast im eigenen Namen wie im Namen Gottes und der ganzen
Christenheit. Der Clemensbrief zeigt sich als Dolmetscher der
Gefiihle der ganzen Kirche. ,Er verkorpert die katholische
Kirche.” Der Ton seiner Sprache mit diesem Ernst und dieser
Kraft ist der des Vaters, des obersten Richters, des hochsten
Stellvertreters Gottes selbst. Rom iibt hier, wie sogar Harnack
gesteht, wirklich den Primat aus. Wie verschieden ist unser
Brief von dem 1. Korintherbriefe des hl. Paulus!. Der Grundton
des letzteren ist sachliche Belehrung und mehr tadelnde Bitte,
gestiitzt auf das Verhéltnis des Griinders zur Gemeinde — der
Grundton des Clemensbriefes ist das Bewulstsein hoherer Pflicht
und Gewalt, welche Gottes Stellvertreterin ist. St. Clemens
fordert von den Korinthern einfach Gehorsam. Er zeigt sich als



434 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

der gottberufene Richter in einer Angelegenheit, welche das
innerste kirchliche Leben in Korinth beriihrte. Und doch war
bei alledem St. Johannes, der Lieblingsjiinger, noch am Leben; und
niemand dachte daran, sich beim hl. Apostel Rats zu erholen.
Der Clemensbrief ist auch Zeuge dafiir, dals ein wirklicher Primat
grundsdtzlich in Rom und Korinth anerkannt wurde; uud zwar
ruhte dies Recht in der romischen Gemeinde. St. Clemeus ,redet
wie einer, der Gewalt hat“. Er denkt sich als die Sadule der
Kirche berufen, Gewahrsmann der christlichen Uberlieferung
zu sein und den Glauben der Briider zu stiitzen. Er ist sich
bewufst, dafs diese Kraft und Aufgabe auf ihn durch recht-
mafsige apostolische Vererbung iibergegangen sei. So ist wahr-
haft zur Zeit des hl. Clemens schon die Gemeinde der Welt-
hauptstadt zum ideellen Mittelpunkt der grofsen Kirche geworden,
das Rom der Césaren ist auch das heilige, das ewige Rom.
Noch ertibrigt uns zur Vervollstindigung des Gaunzen das
Bild des gesamten Lehrgebdudes zu iiberschauen und seine Ein-
driicke auf uns wirken zu lassen. Dazu dient die Schlufls-
betrachtung (8. 302 ff). Zwar ist der Clemensbrief nicht als
kathedralische, die ganze christliche Welt bindende Entscheidung
iiber Glauben und Sitte zu betrachten; aber derselbe hat doch
seinem hi. Verfasser reichlich Gelegenheit geboten, aus der be-
stehenden Glaubensregel Beweggriinde fiir das Verhalten der
Korinther zu schopfen. Die unverkennbare Sicherheit, mit welcher
der Brief den Inhalt der Uberlieferung in so reichem Mafse dar-
stellt und in Korinth als selbstverstindlich anerkannt voraus-
setzt, scheint auch auf seinVerhédltnis zum apostolischen Glaubens-
bekenntnis hinzuweisen. Verschiedene Ausdriicke deuten eine
Verwandtschaft der Quelle des hl. Clemens mit dem sogenannten
apostolischen Symbolum an. Es ist die ,heilige, erhabene Regel
der Uberlieferung®, welche St. Clemens zur Grundlage seiner
Ausfithrungen macht und in klarer, tiefeinheitlich erkannter Ge-
dankenreihe entwickelt. Wo immer jener xavav tijg magado-
dswg enthalter war, — vielleicht in inniger Beziehung zum xavev
der Liturgie, — jedenfalls fihrt ihn der Heilige mit ,allem, was
fiir Glauben und Leben“ in der Kirche ,,von Wert war®, auf
die Apostel nnd ,durch ihre Vermittlung auf Christus zuriick®.
Jene einheitliche Auffassung der Heilslehre ist auch katholisch.
Das ist das grofse, wichtige Ergebnis dieser Untersuchung: Der
hl. Clemens lehrt wesentlich nichts anderes, als was die heilige
katholische Kirche heute noch lehrt. Katholisch ist sein Glaube
an die allerheiligste Dreifaltigkeit und an das Werk der Er-
losung. Katholisch ist sein Begriff von Rechtfertigung und



Der erste Clemensbrief und die Areopagltxka 435

Gnade. Katholisch ist vor allem seine Anschauung von der
Uberlieferung der Wahrheit im Schofse der lehrenden Kirche
durch deren rechtméfsige Vorsteher. Dabei ist dem Briefe der
Stempel der Uberzeugung aufgepriigt, dals eine wesentliche Ver-
anderung der Wahrheit seit den Tagen der Apostel nicht ein-
getreten, dafs jene Art der Uberlieferung die Biirgschaft einer
wunderbar einheitlichen Auffassung der evangelischen Lehre in
der hl. Kirche gewesen sei, welche einen Widerspruch nicht
einmal vermuten lasse, Auf dieser apostolisch-gottlichen Uber-
lieferung beruht aber das ganze Wesen des Katholizismus oder
vielmehr des Christentums. Darum ruft auch jetzt noch allen
St. Clemens machtig zu: ,Lalst euch entflammen zu lebendiger
Glaubensgewilsheit durch Riickkehr zur hochberiihmten und er-
habenen Regel der Uberlieferung; diese gewihrleisten aber die-
jenigen, welchen mit der apostolischen rechtmilsigen Sendung
die treue Hut der evangelischen Lehre durch die Fiille des
Hl. Geistes anvertraut ist!*

Unseren Clemensbrief bringen wir in Beziehung zu den
areopagitischen Schriften. Der hl. Papst Clemene L. ist es eben,
welcher den grofsen hl. Dionysius vom Areopag als Apostel nach
Gallien sandte. Mit Berufung auf den Bericht des hl. Gregor
von Tours wollen das allerdings unsere Gegner in Abrede stellen.
Aber sie gestehen selbst, dals die Angaben dieses Geschicht-
schreibers zweifelhaft sind. Wir konnen jedoch mit zuverlédssigen
Zeugnissen dienen. Uralt ist die Uberlieferung, dafs der Areo-
pagite als erster Bischof von Paris des Martertodes starb. Es
herrscht betreffs der vollen Identitit des grofsen Apostelschiilers

und des hl. Dionysius von Paris die grofste Ubereinstimmung der
griechischen, romischen und gallischen Kirche. Selbst der Freund
des hl. Gregor von Tours, Bischof Fortunat von Poitiers (540—
590), bezeugt es ausdriicklich in seinem Hymnus auf den heiligen
Dionysius. Der gelehrte Kardinal Baronius in seinen Anmerkungen
zum Martyrologium Romanum steht entschieden ein fiir die vollige
Einmiitigkeit der diesbeziiglichen zuverlassigen geschichtlichen
Angaben (vgl. ndher: Schneider, Areopagitika, Regensburg
1884, Manz, Erster Abschnitt). Die durchaus echten ge:
schichtlichen Zeugnisse berichten alle ohne Ausnahme, dafs der
Areopagite vom hl. Papst Clemens als Apostel nach Gallien ge-
sandt worden und wals erster Bischof von Paris des Martertodes
gestorben sei: ,missus a S. Clemente®, ,tradente B. Clemente®
u. dgl. Eben dieser hl. Dionysius ist auch Verfasser der areo-
pagitischen Schriften. Allerdings leugnet dies die moderne Kritik.
Sie versetzt deren Verfasser ans Ende des 5. oder an. den



456 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

Anfang des 6. Jahrhunderts. Sie ldfst ihn durchaus abhéangig
sein vom Neuplatoniker Proklus, einzig und allein deshalb, weil
zwischen beiden Schriftstellern dem Wortlaut nach (!) so viele
Ahnlichkeiten vorkommen. Aber: ,Gerade auf Proklus, dem
letzten Neuplatoniker von Bedeutung (410—485), ruhte in alter
und neuer Zeit der Verdacht, die Dionysischen Schriften
in ergiebigster Weise beniitzt zu haben. Solange man den von
Paulus bekehrten Areopagiten Dionysius fiir den Verfasser jener
Schriften hielt, mufste man naturgemils das Verhiltnis so sta-
tuieren, und Suidas hat s. v. diorvorog 6}19£m3tay£mg dieser
Anschauung markanten Ausdruck verliehen. Offen wurde die
Frage wieder, als man erkannt hatte, dals jene Schriften nach
Form und Inhalt unméglich dem apostolischen Zeitalter ange-
horen konnen (!1??). Jetzt konnte man jenes Verhiltnis leicht
umkehren, wie es auch in der Tat, namentlich in philosophischen
und philologischen Kreisen, geschah* (Koch, Pseudo- Dionysius
Areopagita etc. Mainz 1900, Kirchheim, S. 2f.).

- Wer war nun aber der erste, welcher diese epochemachende
(!??) Erkenntnis gewann? Laurentius Valla war es. Was
war denn das fiir ein Mann? Baumgartner (Weltliteratur
IV. Band), Freiburg 1900, Herder, 8. 479 f. schreibt von ihm
folgendes: ,,Am weitesten ist wohl in schamloser Erneuerung des
Heidentums Lorenzo Valla (della Valle) gegangen (1407 zu
Piacenza geboren, 1457 in Rom gestorben). In seinem Traktat
,De voluptate* (1431) wagte er es geradezu, Aristoteles wie
Plato, Thomas wie Scotus beiseite zu schieben und die Lehre
Epikurs als die hdochste Errungenschaft der Philosophie, die
Wollust, wenn nicht ganz offen, doch verbliimt als das hochste
Gut zu proklamieren. Das hat manchem imponiert; man darf die
Jahreszahlen aber denn doch nicht iibersehen. Dals ein kecker
Klopffechter von 24 Jahren, der sich keineswegs des besten
siftlichen Rufes erfreute, so philosophiert, ist doch wohl so auf-
fallend nicht; viel anffallender ist es, dals man diese Milsgeburt,
die Valla selbst schon 1433 bedeutend abzuiéindern sich gendtigt
sah, nebst seinen Streitschriften: ,Gegen die konstantinische
Schenkung* (1440), ,,Uber die Profession der Religiosen®, ,,Gegen
den Juristen Bartolus®, ebenfalls wieder zu einer der grofs-
artigsten Offenbarungen der Renaissance aufgebauscht hat. Die
Wahrheit ist, dafs Valla mit diesen petulanten, knabenhaften
Angriffen auf die christliche Wissenschaft, die kirchliche Auto-
ritit und die Orden sich nur den Weg erschwerte, seine wirk-
lichen Kenntnisse auf dem Gebiete der Philologie allgemein
nutzbar zu machen. Auch seine ,Elegantien der lateinischen



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 437

Sprache, in welchen er seine grofse Gelehrsamkeit auf diesem
Gebiete offenbarte, litten darunter, dals er in grenzenloser Eitel-
keit alles allein wissen wollte und geradezu erkléirte, bis auf ihn
habe noch niemand wahrhaft klassisches Latein geschrieben.
Trotz dieser licherlichen Selbstiiberhebung und Anmalsung des
allwissenden Kritikus, der Donat und Priscian wie Cicero und
Livius, Plato und Aristoteles iiber den Haufen werfen wollte,
verkannten die gelehrtesten Kardinile jener Zeit, Bessarion und
Cusa, nicht sein Talent noch die sprachwissenschaftlichen Kennt-
nisse, die er besals, und suchten ihm die Wege zu ebnen, als
er nach Rom kommen und in pépstliche Dienste treten wollte.
Denn nach all dem gewaltigen Lirm gegen die papstliche Macht
schlich sich Valla nach Rom und duckte sich und leistete Ab-
bitte und erklirte sich zu jedem Widerruf (!!) bereit, liels sich
als Scriptor anstellen, stieg unter Calixt IlI. sogar noch zum
papstlichen Sekretdr und Kanonikus der Laterankirche empor
und starb als solcher (1457) im Frieden mit der Kirche.*

Vom genannten Bessarion heifst es (a. O. S. 554 f.) unter
anderem: ,,Obwohl selbst sehr fiir Platon eingenommen, wollte
er doch von dem neuerungasiichtigen Sturmlauf wider Aristoteles
nichts wissen, sondern bewihrte in den philosophischen Streitig-
keiten seiner Landsleute eine hohe geistige Uberlegenheit, indem
er die Hadernden zu ruhig-sachlicher, wahrhaft wissenschaftlicher
Behandlung mahnte . .. Hitten die Humanisten diese ver-
niinftigen Mahnungen des greisen Kardinals zu ihrem Programm
gemacht, so wire der Wissenschaft wie der Religion und Kirche
eine Unmasse vergeblichen und schiddlichen Haders erspart ge-
blieben; Platonismus und Aristotelismus, Humanismus und Scho-
lastik wiren zu einem verniinftigen Ausgleich gekommen und
hatten sich gegenseitig gefordert anstatt gegenseitig ihr Werk
zu storen und schlielslich Christentum wund Kirche selbst in
ihren unseligen Hader hineinzuziehen. Allein der , Fortschritt®
lag nun einmal in der Luft. Der phantastische Reiz neuer Sy-
steme, die im Grunde nur ein Abklatsch alter, heidnischer Irr
timer waren, ril[s manche gldnzende Talente auf falsche Bahn
(palst auch treffend auf den ,,Fortschritt” des 20. Jahrh.!!).«
Dieser gelehrte Kardinal nun sagt (defensio Platonis 1. 2., c. 3.)
trotz Valla: ,,Vir sanctissimus, Dionysius Areopagita, qui primus
et summus Christianae theologiae auctor fuit, neminem ante se
habuit rerum divinarum scriptorem praeter Apostolum Paulum et
Hierotheum, quibus ipse pracceptoribus usus est.“ Diese herr-
lichen Worte bilden so recht das getreue Echo der uraiten Uber-
lieferung in der griechischen Kirche, Dals iibrigens ein Mann



4358 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

wie Valla am Areopagiten keinen Geschmack fand, umsomehr
aber fiir den Neuplatoniker Proklus schwirmte, darf uns nicht
wundernehmen. Denn' der Areopagite schrieb nach dem Urteil
der hl. Kirche ,libros admirabiles ac plane coelestes, Vom Pro-
klus aber lesen wir (Koch, a. O. 8. 51ff): ,Marinus, der Bio-
graph des Proklus, erzidhlt uns die abenteuerlichsten Dinge iiber
den Verkehr seines Meisters mit den Gottern: schon als Knabe
hatte er eine Traumerscheinung der Athene, in einer Krankheit
erschien ihm der Heildimon Telesphorus und machte ihn durch
Beriihrung augenblicklich gesund. Spéter erschienen ihm wiederum
Gotter und gaben ihm Offenbarungen . . . So bildeten sich in
Schulkreisen iiber den Meister schon zu dessen Lebzeiten ver-
schiedene Legenden; auch der obligate Lichtglanz, der wihrend
eines Vortrags das Haupt des Lehrers umfliefst, dart nicht fehlen.
Das auffallendste daran aber ist, dals Proklus dies selbst glaubte
... Proklus, ein merkwiirdiger Mann voll Extremen und Wider-
spriichen, war entweder weniger wahrheitsliebend oder aber hatte
er sich, was wahrscheinlicher ist, in derartige Ideen so eingelebt,
dafs sie ihm zur vollen Uberzeugung geworden waren ... seine
ersten und hauptsichlichsten Lehrer sind die Gotter selber, von
denen er inspiriert und geleitet wird, dann kommt Syrian.*
Treffend charakterisiert (siehe a. O. S.52, Note 3) ihn (Proklus)
Freudenthal, Hermes 1881 S. 218 f.: ,In Proklus’ Lehren sind
Tiefsinn mit grenzenlosem Aberglauben, haarscharfe Dialektik
mit unlogischer Verschwommenheit der Begriffe, gesunde Kritik
mit naiver Glaubensseligkeit, mathematische Gedankenstrenge
mit der Unvernunft eines wundersiichtigen Mystizismus zu einem
unaufloslichen Knéuel ineinander gewirrt. Und aus diesem wirren
Knéuel (!) schépfte der grofse hl. Dionysius vom Areopag seine
,libros admirabiles ac plane coelestes‘ !? ?.

- Mit Koch und Stiglmayr hélt auch Bardenhewer (Patro-
logie (2) Freiburg1901, Herder) solchen Widerspruch fiir moglich.
Der verdiente Gelehrte, uns personlich von den Studien her wohl-
bekannt, fafst (S. 472 ff.) unsere Frage kurz zusammen. Er be-
spricht der Reihe nach: die Schriften des Pseudo- Areopagiten;
den. Streit iiber den Verfasser; den gegenwirtigen Stand der
Frage. Wir erlauben uns seine Ausfiihrungen sine ulla ira,
dem Motto unseres Jahrbuchs entsprechend nur ,studio et vere-
cundia- veri“ etwas naher zu beleuchten. Gleich anfangs steht:
,Dionysius Areopagita heilst nach dem einstimmigen Zeugnisse
der Handschriften der Verfasser einer Anzahl theologischer
Schriften, welche sich, wenigstens im grofsen und ganzen, durch
die iberall hervortretende Ubereinstimmung der philosophischen



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 439

und theologischen Grundanschauungen sowie durch eine ganz
unnachahmliche Eigenart des Tones und Stiles sofort als Werke
eines und desselben Autors erweisen.“ Alle Handschriften also
nennen als Verfasser Dionysius Areopagita! Die erste Regel der
positiven Kritik - aber ist: ,,Opus quodcunque illius censebitur
auctoris, cuius nomen tanquam auctoris in antiquis codicibus eidem
inscribitur* (Fefsler-Jungmann, Institutiones Patrologiae,
‘Oeniponte 1890, Rauch, Tom. I. p. 68). Uberall tritt in den
Schriften hervor ,,Uberemstlmmung der philosophischen und theo-
logischen Grundanschauungen, ganz im Gegensatze zum ,wirren
Knéuel“ des Proklus! Ebenso zeigen diese Schriften ,eine ganz
unnachahmliche Eigenart des Tones und Stiles“, was durchaus
nicht pafst zur , Abhédngigkeit von Proklus®, wohl aber voll und
ganz stimmt zum kirchlichen Urteile: ,libros scripsit admirabiles
ac plane coelestes.“ Wohlgemerkt ist auch nach den Regeln
der Kritik ,die iiberall hervortretende Ubereinstim-
mung der philosophischen und theologischen Grundanschauungen
sowie die ganz unnachahmliche Eigenart des Tones und Stiles“
ein Zeichen der Echtheit! Nach einer kurzen Inhaltsangabe der
noch erhaltenen areopagitischen Schriften werden noch einzelne
verlorene erwahnt, auf welche der Verfasser selber wiederholt
verweist. ,,Doch sind diese eigenen Angaben des Verfassers
iiber seine literarische Tatigkeit durchaus nicht frei von Unklar-
heiten und Widerspriichen* (!??), welche jedoch nur dann vor-
handen sind, wenn man den Verfasser in die Zeit nach Proklus
versetzt. Die Schwierigkeiten heben sich vollstindig, wenn man
die Schriften nimmt als gerichtet insbesondere gegen die Irrlehre
des Simon Magus (vgl. dies. Jahrbuch XIII. 8. 86 ff. und XVL
8. 166f). Ausdriicklich nennt ja auch der Areopagite (D. N.c. G)
den Simon Magus als Zeitgenossen: ,xal Tovto &o0TL (7nTiOV
avrdd, dies also mufs ihm gesagt werden®.

Zum Streit iiber den Verfasser heilst es: ,Der: Ver-
fasser nennt sich selbst Dionysius, und er will auch augenschein-
lich selbst fiir den Areopagiten Dionysius, den Schiiler des Welt-
apostels und ersten Bischof von Athen gelten. KEr bezeichnet
gern den hl. Paulus als seinen Lehrer in den Geheimnissen des
Christentums, und er adressiert seine Abhandlungen und Briefe
an Apostelschiiler, Timotheus, Titus, Cajus, Sosipater, Polykarpus.
Die volle Aufschrift des zehnten Briefes lautet: ,An den Theo-
logen Johannes, den Apostel und Evangelisten, in seiner Ver-
bannung auf der Insel Patmos.! Zu Heliopolis war Dionysius
Zeuge ,der im heilbringenden Kreuze erfolgten Sonnenfinsternis’
d. i. jedenfalls der Sonnenfinsternis beim Tode des Herrn. In



440 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

Begleitung vieler Briider unternahm Dionysius eine Reise ,zur
Schau des Leben erzeugenden und Gott aufnehmenden Leibes*
d. i. allem Anscheine nach: er wohnte dem Hingange der Gottes-
mutter bei, und an dieser Schau nahmen auch der Gottesbruder
Jakobus und Petrus, ,die hervorragende und élteste Spitze der
Theologen® teil. Auf Grund dieser und dhunlicher Stellen (z. B.
Angabe der beiden Magier Simon und Elymas, bekannt aus
der Apostelgeschichte, als Gegner; die durchaus unzweideutige
Aussage, dals seine Lehrer, d. i. also die Apostel, die Kinder-
taufe eingefiihrt hétten) pflegen schon die édltesten Schriftsteller,
welche Kenntnis der Areopagitika verraten, Autoren des 6. Jahr-
hunderts, dem Verfasser das Epitheton ,der Areopagite’, ,der
Apostelschiiler’ oder dgl. zu geben.“ Gewils das mit vollem
Rechte; denn alles palst genan ins apostolische Jahrhundert und
in kein anderes; nach Proklus ist das alles unverstindlich!
Ubrigens sind nicht diese Autoren des 6. Jahrhunderts die dltesten
Kenner der areopagitischen Schriften. Nach unseren Gegnern
(Koch, Pseundo-Dionysius ete. 8. 25 ff.) kannte schon der Ana-
choret Nilus (+ 430) den achten Brief des Areopagiten, welchem
er die Vision des Karpus nacherzihlt; und Maruta, Bischof von
Maiparkat in Syrien (um 410) die Werke des Areopagiten (Stigl-
mayr, Programm Feldkirch 1895, 8. 95; ‘vgl. dies. Jahrbuch
XIII. 8. 104 f.); und doch sollen diese Schriften erst nach 485
verfafst worden sein!?? Wir fiigen noch einige éltere. Zeug-
nisse bei: Juvenalis von Jerusalem berichtete (um 450) dem
Kaiser Marcian und der Kaiserin Pulcheria iiber das Begribnis
der Gottesmutter; und als dabei gegenwartig wird ausdriicklich
der Areopagite genannt nach dessen eigenem Zeugnisse (D.-N.
c¢. 3), welches wortlich angegeben ist (vgl. Nicephorus Cal-
listus, histor. eccl. 1. 15. ¢. 14). Origenes (185—255) nennt
den Areopagiten in hom. I. iiber einige Texte des N. T. Er
zitiert dessen Worte und fiigt hinzu: ,wie der grofse Dionysius,
der Areopagite sagt.“ So ist wortwortlich zu lesen in der durch
Rufin von Aquileja (+ 410) angefertigten lateinischen Uber-
setzung der Werke des Origenes. Ubrigens schreibt auch Rufin
ohne alles Bedenken die Autorschaft dieser Homilie dem Ori-
genes zu (vgl. Dulac, Traduction des oeuvres de S. Denys, 8. 79).
Der hl. Maximus (580—662) sagt in seinem Kommentar (in
coel. hier. c¢. 5),  dals bereits der hl. Dionysius von Alexan-
drien (um 250) Scholien zum Areopagiten verfalst habe, und
er fihrt aus diesen ausdriicklich einiges an. Von diesem heil.
Dionysius wurde auch ein Brief an Papst Sixtus 1I. geschrieben,
in welchem die Hchtheit der Areopagitika verteidigt wird.



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 441

Georg von Skythopolis (um530) erwihnt diesen Brief (dies.
Jahrbuch XIII. 8.100f). Dafs in den ersten Jahrhunderten von
den areopagitischen Schriften kaum direkt geredet wird, ist leicht
zu erkliren durch das vom Apostelschiiler selbst auferlegte Ge-
setz des Stillschweigens (dies. Jahrbuch XVI. 8. 168 ff),
welches im 5. Jahrhundert ganz unverstindlich gewesen wire,
durchaus aber pafst in die Zeit der Apostelschiiler und zum
Zwecke der Schriften selber.

Es ist dann weiter Rede, wie die Schriften auf dem Reli-
gionsgespriche zu Konstantinopel (um 532) in das volle Licht
der Offentlichkeit traten. ,Die Severianer berufen sich zur
Rechtfertigung ihrer Lehre auf die Schriften des Areopagiten
Dionysius, wihrend Hypatius von Ephesus, der Wortfiihrer der
Katholiken, diese Schriften als unecht zuriickweist (! ??). Die
von den Severianern vorgebrachten Zeugnisse aus dem Areopa-
giten beanstandet Hypatius als seinerzeit von den Apollinaristen
gefilscht. Die Schriften selbst wurden damit nicht in Bausch
und Bogen verworfen. Leontius von Byzanz, selbst auf dem
Religionsgesprache zugegen, ist dafiir ein gewils zuverldssiger
Zeuge. Stiglmayr (Programm a. O. 8. 57 ff.) bemerkt dazu unter
anderem: ,Hinige besondere Umstdnde machen die Anfiithrungen
aus Dionysius Areopagita bei Leontius besonders wichtig (!!).
Fiirs erste gehoren sie zu den fritheren Citaten aus Dionysius
und zeigen, dafs an die Echtheit (! !) der Dionysischen Schriften
schon vor dem Religionsgesprich in Konstantinopel ebenso von
Katholiken wie Monophysiten geglaubt wurde. Zweitens ist
hervorzuheben, dals Leontins um diese Zeit in Paldstina, in
der neuen Laura bei Jerusalem, als Monch lebte. Drittens ist
Leontius ein ganz hervorragender Kenner der theologischen
Fragen und Schriften der Viter (!!). Endlich erscheint er auch
anf dem Religionsgespridch als Abgesandter der paldstinen-
sischen Monche, bei derselben Disputation, in welcher Hypatius
von KEphesus als Vorsitzender der Orthodoxen die von den Se-
verianern vorgebrachten Zeugnisse aus Dionysius Areopagita
zuriickwies. Weil das Buch de sectis jedenfalls nach 538 ge-
schrieben ist, so beweist die in diesem Buche vorkommende
Bezeichnung des Dionysius als eines Lehrers und Schrift-
stellers, dafs Leontius durch den Widerspruch des Hypatius
in seinem Glauben an die Echtheit der Dionysius-
Schriften (!!) nicht erschiittert wurde* (dies. Jahrbuch XIIL
8. 101f; XVI. 8. 109 f). Der Widerspruch des Hypatius galt
eben nur den vorgebrachten Stellen (Zeugnissen testimonia) aus
dem Areopagiten. Dafiir spricht auch die Autoritit des Lateran-



442 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

konzils (649). Stiglmayr (a. O. S. 84f) sagt von diesem Konzil
unter anderem: ,Gegeniiber den Héretikern, welche sich auf’
diese Schriften beriefen, machte man geltend, dals sie die Stellen
bei Dionysius nicht richtig ausgelegt, bezw. gefilscht hatten (I!!).
Bardenhewer selbst (a. O. 8. 481) sagt iiber Leontius: ,Durch
Untersuchungen der neuesten Zeit hat die Kritik unseres Ver-
fassers (d. i. eben des Leontius) die glinzendste Anerkennung (!!)
gefunden. Zu Leontius’ Urteil iiber die Areopagitika passen
auch die Worte (a. O. 8. 474): ,Nichtsdestoweniger (d. i. trotz
des Hypatius Widerspruch gegen die vorgebrachten areopagi-
tischen Zeugnisse) erlangten die Schriften (des Areopagiten) in
der Folge auch bei Katholiken mehr und mehr Ansehen und
Geltung, dank insbesondere der Autoritit des hl. Maximus Con-
fessor (gest. 662), welcher dieselben in Kommentaren erliuterte
und gegen den Vorwurf des Monophysitismus in Schutz nahm.
Dem gesamten Mittelalter hat die Autorschaft des Areopagiten
aulser Zweifel gestanden.”” In dieser Zeit, heilst es dann weiter:
,gewannen die Schriften einen sehr weitgehenden Einflufs auf
die Wissenschaft des Abendlandes ... Mit dem Mittelalter ging
auch die Bliitezeit der Areopagitika zur Neige . . . Der ent-
brennende Streit (iber die Echtheit), wohl einer der hitzigsten
und langwierigsten Kémpfe, welche je auf literarischem Gebiete
durchgefochten worden sind, forderte eine Fiille von Hypo-
thesen (!!) iiber den wahren Ursprung der ritselhaften Schriften
zutage: griechische, syrische und lateinische Kirchenschriftsteller,
Orthodoxe und Haretiker, selbst heidnische Dionysiuspriester
wurden als Verfasser in Vorschlag gebracht. Stets standen die
Verhandlungen unter dem Zeichen der Alternative: ,entweder der
Areopagite Dionysius oder ein Filscher und Betriiger’.* Nach
Verwerfung der Hiplerschen FErklédrung ist man jetzt wieder
auf diese Alternative zuriickgekommen in einer etwas anderen
Fassung: ,entweder durchaus abhéngig von Proklus oder der
Areopagite.” ,In jingster Zeit ist durch die glinzenden Unter-
suchungen (!??) Stiglmayrs und Kochs“ die Abhidngigkeit von
Proklus ,,zur Gewifsheit erhoben und der alte Streit zu Grabe
getragen worden® (!1? ?).

- Zum gegenwirtigen Stand der Frage (5. 475 ff.) heiflst es
unter anderem: ,Der Versuch Hiplers ist als milslungeu zu be-
trachten . . . Daraus allein folgt aber auch schon, dals der
Verfasser selbst sich fiir einen Zeitgenossen der Apostel aus-
gegeben, dafs er also eine falsche Maske angenommen hat(1? ?).
Denn die Meinung, dafs er wirklich der Areopagite Dionysius oder
iberhaupt ein Zeitgenosse der Apostel sei, war schon von Hipler



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 443

mit Reeht (!? ?) als ginzlich ausgeschlossen beiseite geschoben
und ist inzwischen, nicht zum mindesten durch die wissenschaft-
liche Naivitit neuerer Verteidiger (C. M. Schneider, J. Parker
u. a. [vom Autor selbst eingeklammert]), nur noch mehr blofs-
gestellt worden (1?7 getrost iiberlassen wir das Urteil dariiber
dem werten Leser!). Aufsere und innere Marksteine grenzen
die Abfassungszeit der Areopagitika auf das Ende des 5. und
den Anfang des 6. Jahrhunderts ein (!?7?). . .. Der Verfasser
ist mit den Werken des Neuplatonikers Proklus (411—485)
durchaus vertraut und hat dieselben fleifsig verwertet (!?7?
gerade umgekehrt!!); insbesondere bietet er, wie Stiglmayr und
Koch schlagend nachgewiesen (!? ?), DN. 4, 18 - 34 ein Exzerpt
aus der nur in lateinischer Ubersetzung erhaltenen Abhandlung
des Neuplatonikers De malorum subsistentia‘“ (!??). Nach Pro-
klus also subsistiert das Ubel, d. h. hat selbstindiges Sein auf
Grund seines eigenen Wesens; und gerade das Gegenteil ist
Lehre des Areopagiten (dies. Jahrbuch XVII. S. 225 ff. und
Forts.). Die Proklische Ansicht fithrt notwendig zum Dualismus
(summum bonum — summum malum) oder zur Annahme, dals
Gott die Quelle alles Ubels ist, weil die Quelle alles Selns!!
,,Der Verfasser kennt auch bereits den Gebrauch, dals die
Gléﬁubigen wihrend der hl. Messe das Credo sangen (EH. 3,2).
Der Credogesang ist aber zuerst 476 zu Antiochien von den
Monophysiten in die Melsliturgie eingefiigt worden, und bald
nachher haben die Orthodoxen sich dieser Ubung angeschlossen.
Der Verfasser soll das Credo kennen, eine blofse Behauptung
ohne allen Beweis!! Was sagt er vielmehr (a. 0.)? ,Bevor
das hl. Brot und der Kelch des Segens auf den gottgeweihten
Altar gebracht wird, ist vorher feierlich ausgesprochen von der
ganzen versammelten (zememde der katholische Preisgesang .
Jrgooyo),oyv]&aang V0 Jzavtog T0d tijg Exxinolag Jzﬂ.ngw-
patos The xadoiixilc vuvoloyias.“ Dals dieser katholische
Preisgesang vom Areopaglten keineswegs als Credo gefalst ist,
erklart er selber noch in demselben Kapitel (§8 — 85099&:—— 7)
naher mit folgenden Worteu ,,Tov Vuvov J& T00TOY Ol pEY
vioﬂ.oyiav %006, or, d& Tijg 9‘97]0'%8!&@ T0 Gfuyﬁolov, aidot
ds, g oluat, 19&01:890» tsgagxmr]v vaaowuav Mg TEQLEXTL-
xq TAY &g Nuds Y0Py agozxoyevwv lepdy dwpawy. — Diesen
Preisgesang aber nennen die einen ,Hymnologie, die anderen
,Ausdruck, Zeichen der Gottesverehrung‘, wieder andere, wie
ich glaube, gottdhnlicher ,die auf den Urgrund aller Heiligung‘
gerichtete Danksagung‘ als die Zusammenfassung der uns von
Gott gespendeten heiligen Gaben.“ Die Hauptgaben werden



444 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

dann eigens angefiihrt, Kurz zum Uberwang fir das folgende
wird nochmals wiedérholt (n. 8): ,Ovt@ d¢ tijg Feagyixfic gi-
loavdooming ispds Vuvndeiong . . . (vgl. auch betreffs des
angeblichen Credo: dies. Jahrbuch XIIL 8. 94 f.). Damit nehmen
wir einstweilen von diesem Autor in aller freundschaftlichen Liebe
Abschied. Mit Koch und Stiglmayr nimmt auch er Unmdogliches
an, ndmlich: ,dals die Proklusbeniitzung durch das ganze corpus
der Dionysischen Schriften sich hindurchzieht, dafs dieselben ein
an Proklus sich anlehnendes, straff-einheitliches System repré-
sentieren und (trotzdem!??) bei ihrem Auftauchen sofort auch als
Werke des Schiilers Pauli vom Areopage gelten® (!! siehe Koch
a. 0. 8. 260).

Stiglmayr hatte schon (a. 0 S. 63) behauptet, dals die
Heimat der Dionysischen Schriften Syrien sei. Trotzdem
aber fiihrt er ofter an (z. B. a. O. 8. 56, 69, 88), dals diese
Schriften bei den-Syrern stets als Erzeugnis des Areo-
pagiten galten!! Sie wurden zudem nicht in syrischer Sprache
verfalst, sondern eben als KErzeugnisse des Areopagiten in der
gnechlschen Ins Syrische wurden dieselben iibersetzt von Ser-
gius von Resaina (+ 536, vgl. dazu aueh bei Koch a. O.
S. 259 f. die Note 4). Von ihm schreibt Stiglmayr (a. O. 8. 55):
» Wir haben auch in ihm einen der friiheren Zeugen fiir unsere
Frage zu erkennen. KEr anerkennt nicht blofs die Echtheit der
Dionysiaka (!!), sondern iibersetzt auch die Apologie und die
Scholien des Orthodoxen Johannes von Skythopolis und die
weitere Apologie des, wie es scheint, gleichfalls orthodoxen
Georgius von Skythopolis“ (! alles das, ohne das Geringste zu
beanstanden !!). Zum Schlufs nun seines ,,Psendo-Dionysius Areo-
pagita® sagt Koch (S. 260) ebenfalls von den Dionysischen
Schriften, dals sie ,bei ihrem Auftauchen sofort auch als Werke
des. Schiilers Pauli vom Areopage gelten® (’I!) Fiir dieses End-
resultat ihrer fleifsigen Forschungen sind wir den beiden riihrigen
Gelehrten sehr dankbar. Durch dieses Schlufsergebnis bestitigt
sich betreffs der Areopagitika das gefligelte Wort Harnacks: ,,In-
bezug auf die urchristliche Literatur sind wir in einer riicklaufigen
Bewegung.”“  Bei ihrem Auftauchen, d. i. sobald sie anfangs des
6. Jahrhunderts in die Offentlichkeit dringen, gelten allgemein
die Areopagitika als HErzeugnis des grofsen hl. Apostelschiilers..
Von einer Abhéngigkeit des Verfassers von Proklus (!? ?) hat
die damalige Literatur keine Spur. Wohlgemerkt aber lebten
damals noch manche Bischofe und Gelehrte, welche schon zu
Proklus’ Lebzeiten die areopagitischen Schriften personlich kannten
und zudem von alters her erfahren hatten, dals sie echte Schriften



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 445

aus apostolischer Zeit seien. Der bedeutendste Kritiker damaliger
Zeit ist dafiir unverddchtiger Zeuge, Leontius von Byzanz.
Es bestétigt sich also durch die neuesten eingehenden For-
schungen die Richtigkeit des gerade auf Proklus, dem letaten
Neuplatoniker von Bedeutung, in alter und neuer Zeit ruhenden
Verdachtes, die Dionysischen Schriften in ergiebigster
Weise beniitzt zu haben!!!

Fiir den Ursprung unserer Schriften im apostolischen Zeit-
alter spricht insbesondere auch deren Lehre. Ein Vergleich
mit der Lehre unseres Clemensbriefes moge dies noch etwas
niher zeigen. Der Clemensbrief ist unzweifelbaft ein echtes
Zeugnis aus dem apostolischen Jahrhundert. Unverkeunbare Spuren
der Ahnllehkmn nicht etwa blo[serWorte, sondern der eigentlichen
Lehranschauung nun trégt der Brief mit den Areopagitika. Der
Clemensbrief wie let;ztere Schriften sind ein handgreiflicher Be-
weis dafiir, dals die katholische Kirche des apostohischen Jahr-
hunderts dieselbe ist wie die heutzutage: mit denselben Dogmen,
mit derselben Verfassung, mit demselben Kult. Wie der
Standpunkt des hl. Clemens ist aunch der des grofsen hl. Dio-
nysius Areopagita derJenlge der lauteren Uberlieferung.
Beide setzen iiberall schon eine feste Tradition voraus und machen
dieselbe grundsatzmiélsig geltend. Beider Verfasser echt aposto-
licher Geist verbiirgt uns auch die apostolische Grundlage
ihrer Lehre. Diese Grundlage nun ist eine durchaus iibernatiir-
liche. Alle etwa profanen Erdrterungen, z. B. der Geschichte
oder Philosophie, werden nur zur Erlduterung der iibernatiir-
lichen Offenbarung gebraucht. Beiden gilt die christliche Re-
ligion in ihrer ganzen Entstehung als etwas Uber-
natiirliches.. Beiden gelten als Quellen ihrer dogmatischen
Anschauungen: die hl. Schriften, die Tradition, die Li-
turgie. Beide betrachten die hl. Schriften sowohl des A. als
des N. T. als ,,Ausspriiche Gottes®, als ,wahre Schriften des
hl. Geistes usw. Beide betonen die Inspiration der heiligen
Schrift. Der hl. Clemens nennt wie der Areopagite dle helhgen
bchrltten Zoyta ,»Tag ispde yoagpas Tog alndels tag Juk Tod
avegvpatrog Tot ayiov” sagt St. Clemens (45, z) der AleOpd.glte
¢(DN. 1, 1) braucht den Ausdruck ,mvsvuaroxivyroc* ganz ent-
sprechend dem ,$eomveverog” (2. Tim. 3, 16) seines Lehrers,
Beide heben entschieden hervor die iibernatiirliche Einheit
der in den hl. Schriften, sowohl des A. als des N. T., enthaltenen
Lehre. Ganz unterschiedslos, véllig gleich beweiskraftig werden
fiir ein und denselben Lehrpunkt von beiden die Biicher des A.
und. N. T. angefithrt und wieder in jedem der zwgi Testamente

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVII. 30



446 Dér erste Clemensbrief und die Areopagitika,

ohne Unterschied die verschiedenen Biicher. Von einer Entwick-
lung in dem Sinne, als ob die Schriften des A. T. unbestimmter,
unvollkormener, unklarer wiren betreff der in ihnen ausgespro-
chenen Wahrheiten, als die des N. T., oder als ob das eine
Buch weniger Wert hitte als das andere, davon ist bei keinem
von beiden Rede. Beide bezeichnen auch gleicherweise treffend
das Verhdltnis des A. zum N. T. Beiden ist der N. B. die tat-
séchliche Erfiillung dessen, was der A. B. in seinen Vorbildern
und Weissagungen ausgedriickt hatte (vgl. z. B. EH. 3, 3, 5).
Beim hl. Clemens findet man es nicht auffallend, dals er Stellen
aus den hl. Evangelien und den Apostelbriefen anfiihrt, und beim
Areopagiten sieht man solche Stellen als Grund an fiir die Un-
echtheit seiner Schrifien, obwohl er alle anderen Apostelschiiler
iiberlebte. _

Beiden ist jedoch nicht das tote Schriftwort malfsgebend,
sondern das in der hl. Kirche fortlebende, iiberlieferte, geoffenbarte
Verstidndnis der hl. Schrift. Beide sind unverstindlich ohne ihre
unverkennbare Anlehnung an die in der hl. Kirche fortwirkende
apostolische Uberlieferung. HI. Schrifi und Uberlxeferung'
sind ihnen Glaubensquellen, und zwar so, wie sie fortleben in
der hl. Kirche. Darum mahnt St. Clemens (7, 2f) ,,&l&wyev
dnl OV svxdej xal Geuwov Tijg raQaddcews NUGY xovove
Diese Mahnung ist das Thema seines ganzen Brietes. Den 'I‘ra.-
ditionsbegriff leitet der hl. Verfasser her vom apostolischen Lehr-
amt. Wie Christus vom Vater gesandt war, um die Botschaft
des Heils zu verkiinden, so sind die Apostel von Christus dazu
bestellt, und von den Aposteln pflanzt sich das Lehramt in der
Kirche fort um der Apostel Autgabe fortzusetzen: ,,0f dmo-
G6T0oA0L muwv smyyyelwf}ndav ano Tov xvgiov Iqaov X@zarov
Ifqaovg o Xptotog aJm ToU deov egemygcﬂw] ‘0 Xgiotog ovw
ano 70D H00 xai oz dnoorolor amd Tol Xopiotod® Eyévovo
00y aqupdtepa svTaxtmg Ex Selfjuarog Seov‘ (a. 0.). Die
Apostel sind von Christus dem Herrn ausgewdéhlt worden als
Trager der Fille iibernatiirlicher Erkenntnis. Die Apostel waren
selbst die lebendigen Zeugen der Wahrheit; und von ihpen her
soll das Evangelium durch ]enendlge Werkzeuge fortgepflanat.
werden. Die Predigt der Apostel tont in lebendiger Uberlieferung
in der hl. Kirche fort. Bei St. Clemens gibt es keinen Petri-
nismus und Paulinismus und Jakobismus u. dgl., sondern nur
eine Uberhef‘erung, weil nur eine Botschaft des Heils. Und
diese ,,heilige Ubereinstimmung® (51, 2) ist die unfehlbare Richt-
schnur im Denken und Handeln fiir alle Zeiten. Ganz dieselbe
Lehranschauung betreffs der Tradition hat der Areopagite, wenn



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 447

er beispielsweise (CH. 2, 3) sie nennt: , 79w xgupiav xai isga-
Ty magadoowy‘. Beide haben diese in der Schule der Apostel
gelernt. So beruft sich St. Paulus z B. an zahlreichen Stellen
auf das von ihm , Uberlieferte: ,Tradidi enim vobis in primis,

quod et accepi® (1. Kor. 15, 3). — ,Laudo autem vos, fra-
tres, quod per omnia mei memores estis: et sicut tradidi vobis
praecepta mea tenetis“ (a. O. 11, 2). — ,,Ego enim accepi a

Domino, quod et tradidi vobis* (a. O. v. 23). — ,Itaque
fratres state: et tenete traditiones, quas didicistis, sive per
sermonem, sive per epistolam nostram® (2. Thess. 2, 14). —
,Et quae audisti a me per multos testes, haec commenda fide-
libus hominibus, qui idonei erunt et alios docere® (2. Tim. 2, 2).
Fiir ,,traditio und tradere” hat der griechische Text ,,mapadodtg,
magadtdovar*. So wie diese beiden, lehren - die anderen heil.
Vater und XKirchenschriftsteller, z. B. St. Ignatius, St. Irendus,
Clemens von Alexandrien, Origines, Tertullian, St. Cyprian,
St. Athanasius, St. Basilius u. a., und zwar lingst vor Proklus
und der Sache nach ganz verschleden von ihm.

Eine Bewahrerin der Tradition ist wirklich die thurgle
Da ist so recht eigentlich die lex supplicandi eine lex credendi.
Die Liturgie in ihren Handlungen und Gebeten ist der Wider-
hall der apostolischen Predigt in der begeisterten Seele. Ins-
besondere gilt dies vom hl. Mefsopfer, dem Mittelpunkt der
ganzen Liturgie. Gerade um die Eintracht, die Einheit in der
Gemeinde zu Korinth wiederherzustellen, weist St. Clemens hin
auf die hl. Eucharistie, als das Sakrament der kirchlichen
Einheit, dessen so bevorzugter Lobredner der Areopagite (vgl.
EH. 3) ist. Beiden gilt das hl. Opfer als wichtigster Teil der
Asitovgyie. Beide sind eben so recht wiirdige Schiiler des hei-
ligen Volkerapostels. Ihre Lehre ist so recht seine Lehre. Der
Apostel schreibt auch an die Korinther und mahnt zur Eintracht
(1. Kor. 10 f.) gerade durch Hinweis auf die heiligste Eucharistie
als das dufsere Zeichen und den bewirkenden Grund der kirch-
lichen Einheit. St. Paulus redet von ,,zO0 JOTIQLOY rﬁg svlo-
ylag*, als ,,xowmv[a 'cov aquarog Tor X@w"cov“, vom ,,d07T0g"
als , xowwvia tod couarog Tol XpLoTov*, Hler betont auch
er schon langst vor Proklus die %vmcu,, das &v: ,,On sZr;
ag'mc:, gv Gmya ol moAlol éousv: oi yag Jtavreg dx Tob £vog¢
a@tov uetéyouer.” Er spricht von ,mworyjoor Kvgiov mivew,
roanelne Kvgiov peréysw. Wie St. Clemens redet auch der
Areopagite ganz die Sprache des hl. Apostels, Ganz im Geiste
seines Lehrers nennt insbesondere der Areopaglte das Sakrament
der Sakramente: ,,Teders) Tederdv, dyovdry Teety) Setotary

30*



4438 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

%ol tega tedeTt), dela Thg Ovvagswg rslsm, ovvages, xowovia,
TV teng xowcoma, 35a9xcm; xowovie, Yeagyxd UVCTYOL,
JetotdTy evxapwua ta deorara’’. Wie ‘der hl. Clemens spricht
auch er von ,,e'uxagmtsew als von der hl. Opferfeier.

Gehen wir jetzt auf die eigentliche dogmatische Lehre
im besonderen iiber, so finden wir wie beim hl. Clemens auch
beim hl. Dionysius Areopagita vollste Ubereinstimmung mlt; der
Lehre der Apostel Beide Ieden von (Jott als dem ,,0 p:syag
dnyw'vwog el dea.?comyg TV anavtmv, 0 RQTNQ THY awavcov
Baoiigvs Tdw aldvov, svepyitig Jwevym'cov TAVTOG TVEV-
patog xtioTyg xal emaxo:rog xotd xvgaog Jtad?]g Gagxog, de-
GJromyg TAVTOXQATMQ, sz':qo xal x’tio"ny, TOU G'Ly.?ravz'og
xoouov, Spender der ,,dmgeal i elgnrng® , der uns in seinor
unermefshchen Liebe sogar berufen zur ,,boon év adavacty: oi
v ayam; teletwdévTeg xcxm 'n]v T0V 19eo'v xagw sxovaw ¥ -
pov &¥0:fdv” — zum ,,@ytog TOmog, Tomog THg doEne (vgl.
des hl. Paulus 1. Kor. 15). Die Lehre von Gott, dem hochsten
Herrn, ist bei dem Areopagiten genau dieselbe, wie bei St. Cle-
mens. Beide haben dieselbe Anschauung vom Wesen Gottes,
von der Schopfung, von unserer Auferstehung und Herrlicakeit.
Die gleiche Anschauung teilen sie auch inbezug auf die anderen
Lehrpunkte, stets das getreue Kcho der apostolischen Pre-
digt. Der Inhalt ist genau derselbe; nur die Vortragsweise
ist verschieden. Dies ist aber durchaus zweckgemils. Der heil.
Papst Clemens wendet sich unmittelbar an die korinthische
Kirchengemeinde. Der Areopagite dagegen schreibt, wie er
wiederholt betont, an einen Bischof, damit dieser nach seinem
klugen Ermessen den tiefer eingeweihten die erhaltene Erklarung
mitteile. Daher gegeniiber der mehr volkstiimlichen Behandlung
bei St. Clemens beim hl. Dionysius die tief spekulative und zwar
in einem eigentlichen Lehrsystem. Dies ist bei der Vergleichung
der beiden Autoren durchweg zu beachten.

Dieselbe sachliche Ubereinstimmung finden wir bei beiden auch
in der Lehre von der Siinde. HEs ist die echt apostolische Auf-
fassung der Siinde. Beide reden wie die Apostel von der Siinde
der Engel und der Menschen. DurchVerfiihrung seitens des Wider-
sachers ist die Siinde in die Welt gekommen und duarch die
Siinde der Tod. Beide sind Zeugen des iiberlieferten Glaubens
an die Abstammung der Menschheit von einem Paare und an
die Allgemeinheit des Fluches der ersten Siinde. Diese ist ihnen
Natursiinde und muls auf alle iibergehen, welche jene Natur vom
Stammvater erben, daher auch Erbsiinde genannt. Beide reden
auch von Siinden, welche die einzelnen personlich begehen. Die



Der erste Clemensbrief und die Aleopagltlka 449

Siinde ist beiden ihrem Wesen naeh ein Frevel gegen die eigene
Natur und eine Emporung gegen den Urheber der Natur, gegen
den ewigen Gesetzgpber &% TovTov (fAog xal @Fovog xai
Eoig xal otacee* sagt St. Clemens (3, 2). Der Areopagite sagt
vom Ubel (DN. 4, 32) im allgemeinen, was auch 1nsbeqonderc
vom sntltchen Ubel von der Siinde gllt ,,2/;&91}01@ aga éoti
T0 xaxov xal sllecwzg xal ao’&wsta xal aﬁvyysrgm xal ayocgtza
xal Qoxomoy xal axailic xcu &Cmov mxl avovy xal a).oyov
xat atelag xol amdgvtov xal avaitioy xm aogtawv xal ayovov
Xl QEQyoY xal adgavec xal octocxtov xac QVOUOLOY XQl ATELQOV
xac GXOTEWOY xal avovctov xal edtod undaudg undoui wndty
ov.” Mit solchen Worten zeichnen beide auch schon die Strafe
der Siinde, welche fiir die Verstockten sein wird ewiger Tod
und ewige Verwerfung.

Wie die hl. Apostel predigen auch beide Apostelschiiler klar
und bestimmt den Glauben an die heiligste Dreifaltigkeit.
Sie reden genau von drei verschiedenen Personen in Gott und
zwar durchaus von drei gottlichen Personen. Gott ist ihnen der
Dreieine; ein Gott in drei Personen: Vater, Sohn und HI. Geist.
Der Areopagite (DN. 2, 4) spricht von der , évagyxn Toiac®.
Er nennt (a: O. 2, 7) den Vater Prinzip, Quelle wnyaie, in der
gottlichen Natur, den Sohn aber und den Hl. Geist vom Vater
ausgehend: ,,z7ig Fsoyovov dedrnrog”. Er beruft sich ausdriick-
lich dabei auf die hl. Schriften. Dann fiigt er bei: ,,Wie aber
das sich verhilt, dies konnen wir weder aussprechen noch denken.*
Mit letzteren Worten weist er entschieden zuriick alle ratio-
nalistischen Versuche, den christlichen Trinitdtsglauben als
rein natiirliches Gedankenprodukst der vorchristlichen Philosophie-
und Religionssysteme hinzustellen. Jede aufserchristliche Trinitit
kann der geoffenbarten des Christentums nur rein duflserlich
dhnlich sein (vgl. Pohle, Dogmatik I. 8. 312). Zu bemerken ist
hier der Ausdruck ,,z#jg $coyovov deotyroc, der gottgezeugten
Gottheit“. Damit scheint er auch dem HI. Geiste das Gezeugt-
werden zuzueignen. (Gerade dieser Ausdruck konnte nur im
apostolischen Jahrhundert gebraucht werden. Damals war
eben von den Aposteln her das Verstindnis des Glaubenssatzes,
die Verschiedenheit des Ausgehens des Hl. Geistes vom Aus-
gehen des Sohnes noch ganz lebendig. Zudem hat St. Dionysius
solche Verschiedenheit stets betont (z. B. a. O. 2, 3). Auch ist
die Schrift an einen Apostelschiiler selbst gerichtet. Bereits die
gnostischen Irrtimer mit ihrer paarweisen Zeugung forderten
genaueren Ausdruck, um Mifsverstindnissen vorzubeugen, als ob
die Kirche lehre, der Hl. Geist sei,,gezeugt” vomVater und Sohn,



450 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

wie der Sohn vom Vater. Den Glauben an die heiligste Drei-
faltigkeit falst der Aveopagite (DN. 13, 3) kurz zusammen mit
den Worten: ,So preist die hl. Schrift ,die ganze Gottheit z7»
odny Seagyioav’ als die Ursache von allem unter dem Namen
des Einen; und demgemals gibt es nur einen Goftt als Vater
und elnen Herrn Jesus Christus und emen und denseiben
Hl Geist* (vgl. Ephes 4, 4 1) 7 myyn tije Lot N ovaca
g ayof}ormog, n uie Tdv om:aw aitia Toiag, && g %ol TO
elvar xal TO €0 elven Tolg ovee 0 ayadoryra’ (EH. 1, 3).

Gapz im Geiste der apostolischen Uberlieferung ist die
Christologie des hl. Clemens und des Areopagiten. Sie reden
von ein und demselben Christus in zwei Naturen, von seiner
Heiligkeit, vom Zwecke seiner Sendung als Messias, von seinem
Leiden und seiner Verherrlichung. Beide nennen ihn in ganz
besonderer Weise xvgtog und 20yog. Die ganze volle Lehre der
hl. Menschwerdung driickt St. Dionysius kurz aus (DN. 1, 4),
wenn er in Christus spricht von zwei Naturen, einer Person,
einem einfachen gdottlichen Sein. In jeder Natur bleiben die
einer jeden entsprechenden Eigenheiten ganz vollig bewahrt
ohne. die geringste Vermischung: ,uera tig dustafdlov xai
acvyyvTov Ty olxelov ifpvoewg.”“ Klar spricht er auch (a. O.
2, 6) von Christi zweifacher Tatigkeit nach den zwei Na-
turen und von dem einen téitigseienden nach der einen Person
,ovdommixy Feoveyiat; sowie (a. 0. 2, 9) von seiner Geburt
aus der Jungfrau.

Wie die Gotteslehre ist auch die Rechtfertigungslehre
des hl. Clemens dieselbe wie die des Areopagiten und zwar echt
apostolisch. In gleicher Weise reden beide vom Heilsver-
dienst Christi: von seinem Opfertode zur Siihne fiir die Siinde
und zur Erlosung aus der Knechtschaft Satans, von seiner Auf-
erstehung als dem glorreichen Vorbilde unserer Auferstehung.
Der Weg der Rechtfertigung von seiten des Menschen
besteht bei beiden in der Mitwirkung mit der von Christus ver-
dienten und vom hl. Geist uns mitgeteilten Gnade. Beide be-
tonen ausdriicklich, dafs nicht der blofse Glaube rechtfertige,
sondern nur der Glaube, welcher in der Liebe wirksam ist, d. i.
der Glaube nebst den guten Werken. Aus dem Glauben ent-
steht heilsame Furcht vor dem allgegenwértigen Gott, dem einstigen
Richter. Damit paart sich kindliches Vertrauen auf sein viter-
liches Erbarmen und Reue iiber die bisherige Undankbarkeit,
verbunden mit dem festen Vorsatz, nicht mehr zu siindigen, son-
dern treu und gewissenhaft Gottes heiligsten Willen zu erfiillen.
So stellt sich wahrhaft der Glaube dar als ,,Anfang, Wurzel und



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 451

Grundlage der Rechtfertigung®; die Vollendung aber ist die Liebe,
die Krone, Konigin und Mutter aller Tugenden. Beide sind auch
hier wieder so recht das getreue Echo des Volkerlehrers (vgl.
1. Kor. 15). Derselbe schreibt unter anderem an die Rormther
(a. O. v. B71£): » TP 0t Oeg ydotg T OLdovTe Huiy TO Vix0g
dee Tov Kvgiov nudy Inoov Xowotob. Qore, adeltpm pov aya-
m;toi, edgator, riveode, a,ueraxivntoc, xagmasvovrsg av T
s@yw t00 Kvplov mavrore siddreg 6Tt 6 %omog Vudy ovx ¥oTe
xsvog év Kvolp* (vgl. iiber den Glauben DN. 7, 4; iiber die
Vollendung in der Liebe EH. 2, 1ff).

Doch zum Glauben und zur Erfillung des gottlichen Willens,
d. i. zur wirksamen Liebe ist durchaus nétig die Gnade des
Beistandes. Gang geméls der Lehre der Apostel betonen
unsere beiden Apostelschiiler diese Notwendigkeit. Beide sprechen
von der Gnade der Erleuchtung des Verstandes und der Stir-
kung des Willens. Die ,yagic to¥ Ogov* ist beiden ein iiber-
natiirliches, rein unverdientes Geschenk der Liebe Gottes. Ohne
diese Gnade kann der freie Wille des Menschen dem Rufe des
Herrn nicht Folge leisten. Diese Gnade gibt uns wahrhaft die
Freiheit der Kinder Gottes. Nur der Milsbrauch der Freiheit
ist dem Wirken der Gmade hinderlich; denn ,,Gott will, dals alle
Menschen selig werden. Darum sagt‘, auch St Uemens (50,2f.)
,,ﬂg mavog &y avti (a}'a:my) svgeﬂ“apvac, &l ,wy ovg av xatve-
§Lw6n o @eos, Aecoye{}a ovy xal anwyae‘}a ano tod éléovg
avtov wa &v aydmy wgs&myev .ol év ocyam; reﬂ.ezwa‘}evrsg
xaTQ TNV 'mv Beov xa()w exovo‘w x ooy evaeﬂmv xael PoveQw-
M oovraw &v i dmoxoni] Tijg Pactdsiag Tov XgioTod .

Inbezug auf die ndhere Bestimmung der Rechtferti-
gung herrscht ebenfalls zwischen den beiden Apostelschiilern
vollste Ubereinstimmung und wiederum bester Einklang mit den
Aposteln, insbesondere mit der Lehre des hl. Paulus und des
hl. Jakobus (vgl. vor allem Rémerbrief). Die Rechtfertigung
ist ihnen etwas der Seele Innerliches, eine Erneuerung des ganzen
inneren Menschen, keine blofs dulserliche Heilsanrechnung. Beide
unterscheiden eine doppelte Seite, negative und positive, der
Rechtfertigung: Nachlassung der Siinden (&peois duagriciv) und
Heiligkeit der Seele. Die Rechtfertigung besteht so recht eigent-
lich in der Vergott.lichung der Seele. Es ist der Anfang der
déwog (EH. I, 31f), welche ihre Vollendung ﬁndet in der
himmlischen Glome 7 OF :%moig ¢otwy % meog Oeov dig
ipuxrov dgouolwoic te xal Evwo” (a. 0. 1, 3): die grost-
moglichste Gottvereinigung und Anteilnahme an der gottlichen
Natur. Das alles haben wir durch Christus, den ewigen



452 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.
Hohenpriester, der uns wahrhaft ist ,Weg, Wahrheit und-
Leben*. ‘

Unser eins und alles ist Christus der Herr nur in der
hl. Kirche und durch die hl. Kirche. Darum ist die Lehre
von der Kirche so iiberaus wichtig. Diese Lehre aber ist
noch jetzt dieselbe wie die unserer beiden Apostelschiiler und
der Apostel selber. Sie fafsten den Begriff der Kirche ge-
radeso, wie wir ihn heutzutage noch fassen (vgl. EH. 1, 3 f).
Diese hl. Kirche ist ihnen vor allem eine eine in der Wahrheit,
im Kult, in der Goade. Das édulsere Band in der kirchlichen Ein-
heit bilden die Apostel und deren vechtméfsige Nachfolger als
Vorsteher der Christglaubigen, als Hirten der Herde Christi.
Damit kennzeichnet sich die hl. Kirche als sichtbares Reich Gottes
auf Erden: Aetvovgyely tvg) mowurvio tov Xgiotov (44, 3). Die
hl. Kirche zur Zeit der beiden Apostelschiiler ist auch wahrhaft
eine apostolische, wie sie es noch jetzt ist. Die Verfassung
der Kirche im einzelnen ist bei beiden die gleiche. St. Cle-
mens nennt: ,émioxomor, meeoPvregor, Oidxovor’ oder: , doyi-
eoevg, legevg, Asvirar’. Der Areopagite nennt diese drei Stufen
ebenso ganz schriftgeméls: legagyns, egeve, Acttovgyog” (EH.
5, 6f). Beide kennen blofs drei hchere Weihen. Dies ist ein
neuer Beweis, dals auch die Areopagitika aus dem apostolischen
Jahrhundert stammen. Die Obliegenheiten der iibrigen Weihe-
stufen: Subdiakone, Akolythen, Lektoren, Exorcisten, Ostiarier,
waren damals noch nicht bestimmt und fest begrenzt und be-
nannt. Dies geschah teils im 3., teils schon im 2. Jahrhundert
(vgl. Funk, KG. (4) S. 47f.). Sie entwickelten sich aus dem
Diakonat und waren eingeschlossen in den ,,idiatg draxoviaic
wie der hl. Clemens die Dienste der ,,Aezovgyof’ nennt (40, 5).
St. Clemens zeigt sich in seinem Briefe so recht als den beru-
fenen obersten Wiichter kirchlicher Uberlieferung und aposto-
lischen Glaubens. In diesem Briefe finden wir alle wesentlichen
Bestandteile des spiter formulierten Begriffes vom rémischen
Primat, wenn sich derselbe auch gemiils den damaligen Zeit-
verhdltnissen noch nicht in voller Entfaltung zeigen konnte.
Diesen Primat verkiindet auch klar und deutlich unser hl. Dio-
nysius. Er nennt (DN. 3,2) St. Petrus ausdriicklich: ,, xogv-
gala xal moeoBurdry TdY Oeoddywy axpdTnc. Der Areopagite
hebt es bei gegebener Gelegenheit immer wieder hervor, dals
das Menschengeschlecht als ein Ganzes, d. i. die menschliche
Natur erlost und geheiligt worden. Da nun aber diese Heiligung
unsere ganze Natur betrifft, so muls ein einziger Lehrer und
Fiihrer an der Spitze stehen, welcher Licht und Kraft hat fiir



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 453

die ganze Natur: dies ist Christus. Unsere Natur ist jedoch eine
sichtbare und bedarf als solche der Heiligung. Deshalb mufs
ein sichtbarer Lehrer und Fiihrer die Stelle des unsichtbaren
Christus vertreten und dessen Aufgabe sichtbar erfiillen: das ist
unter den Bischofen der romische, der Papst. Wie der hl. Petrns
das Haupt der Apostel, so mufs sein Nachfolger das Haupt der
Bischofe sein bis ans Ende der Weltzeit. Denn: ,ecce vobiscum
sum usque ad consummationem saeculi (vgl. EH. 1, 2f).

Zum Schlusse noch einen Blick auf die Héresien im aposto-
lischen Jahrhundert. Die scharfe Betonung der diesen entgegen-
gesetzten Lebren ist so recht ein durchschlagender innerer Be-
weisgrund fiir den urchristlichen Ursprung der Areopagitika.
Diese Schriften passen eben nur in das 1. christliche Jahrhundert
vor allem mit seinem Simon Magus, dem Erzvater der Irrlehrer,
und mit seinem Cerinth, an welche sich die anderen Irrlehren
anschliefsen. Simon vertritt gleichsam die metaphysische Seite
der Hiiresien; Cerinth die praktische. Simon stellt das Syste-
matische voran und schlielst daran die verderblichsten Irrtiimer
fir das praktische Leben. Cerinth stellt voran die Leugnung
praktischer Lebenswahrheiten, welche dann notwendigerweise
auch die Leugnung der theoretischen Wahrheiten nach sich zieht.
Demgemils ist auch die Lehrweise verschieden. Die des Simon
ist die sogenannte esoterische;. die des Cerinth die exote-
rische. An Simon schlielsen sich mehr an Menander, Satur-
ninus, Basilides; an Cerinth aber die Ebioniten und Nikolaiten.

Die Irrlehrer des apostolischen Jahrhunderts, vor allem Simon
der Magier, suchten zunédchst das ubernatiirliche Fundament
des Christentums und der hl. Kirche zu untergraben. Darum
betonen nach dem Beispicle der Apostel deren Schiiler, wie wir
dies an St. Clemens und dem Areopagiten gezeigt, so nachdruck-
sam deren iibernatiirlichen Ursprung, ibernatiirliche Mittel, iiber-
natiirliche Vollendung. Die Lehre stiitzen sie keineswegs auf
Menschenweisheit, sondern auf die in der hl. Schrift und Uber-
lieferung niedergelegte gottliche Offenbarung. Gegeniiber dem
emanatistischen Pantheismus, insbesondere des Simon Magus,
schirfen sie so entschieden ein, ganz besonders eingehend der
Areopagite, dals Gottes Wesen durchaus getrennt sei vom Wesen
alles geschdpflichen Seins. (ott ist ihnen ebendeshalb Ursache
von allem anderen Sein, weil er nur reinste Selbstindigkeit
und Wirklichkeit, unendlich vollkommener Akt, nur Tatséch-
lichkeit, durchaus unfihig irgendeiner Entwicklung vom Vermdgen
zum Wirklichsein. Entgegen der Lehre vom alleinseligmachenden
G'lauben, welche insbesondere Simon und seiné Anhénger aufstellten,



454 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

schirfen beide fest ein die Notwendigkeit der guten Werke.
Goott ist ihnen nur die Quelle alles Guten, die Vollkommenheit
und Heiligkeit selber, fern von allem Ubel. Ebenso entschieden
verwarfen sie den Dualismus, die Lehre von zwei nebenein-
ander bestehenden Grundprlnzlplen dem hochsten Gute und dem
hochsten Ubel, weil notwendige Folge der Lehre vom Urvermogen,
als dem Urgrund des Seins. Kntgegen der damaligen Irrlehre,
dafs die Engel die Weltschopfer seien, reden sie nur stets von
Gott als dem allmédchtigen Schopfer des Weltalls, Die
Gottheit Christi wurde damals geleugnet. Deshalb betonen
diese so entschieden die Apostel und ihre Schiiler, vor allem auch
St. Clemens und der Areopagite. Ebenfalls wurde der Irrtum
von einem Scheinleibe Christi gelehrt. Dementgegen lehren
schon die Apostel und ganz in ihrem Geiste ihre Schiiler mit
aller Schérfe, dals der Herr wahres und wirkliches Fleisch
angenommen hat: ,Et Verbum caro factum est* (vgl. DN. 2, 9).
Eben darum betonen sie auch so nachdriicklich sein wirkliches
Leiden und Sterben, sowie seine wirkliche Auferstehung. Auf
letztere gerade stiitzen sie die Lehre von der Auferstehung
des Fleisches, welche damals geleugnet wurde (vgl. EH.7,11L.).
Gerade zu Ende des apostolischen Jahrhunderts bestand auch der
weitverbreitete Irrtum vom 1000jdhrigen Reiche (Chiliasmus,
vgl. Funk, a. O. 8. 81f). Diesen weist der Areopagite ins-
besondere mit aller Entschiedenheit ab (EH. 7, 2); und zwar
wohlgemerkt als einen noch bestehenden Irrtum. Ein Verfasser
zu Ende des 5. Jahrhunderts oder noch spiter hitte hochstens
diesen Irrtum als eine frithere geschichtliche Tatsache erwdhnt.
Von der modernen Kritik (vgl. Koch, a. O. 8. 257 ff) werden
gerade die dulseren Ahulichkeiten (Wortblldungen u. dgl.) zwischen
Prokius und dem Areopagiten als Beweis angefiihrt fiir die Ab-
hingigkeit des letzteren von Proklus; von ihrer auffallenden
sachlichen Verschiedenheit schweigt diese Kritik ganz. Wie wir
gesehen, ist aber der Areopagite nicht blols dem Wortlaute,
sondern vor allem der Sache nach in vollster Ubereinstimmung
mit der Lehre der Apostel und der anderen Apostelschiiler. Mit
vollem Rechte also ,rubte gerade auf Proklus, dem letzten
Neuplatoniker von Bedeutung (410 —485), in alter und neuer
Zeit der Verdacht, die Dionysischen Schriften in ergiebigster

Weise benutzt zn haben‘‘!



	Der erste Clemensbrief und die Areopagitika

