
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 17 (1903)

Artikel: Der erste Clemensbrief und die Areopagitika

Autor: Leonissa, Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 419

Daher kann auch von einem Aufgehen der „materiellen
Bestimmungen" in den Substanzbegriff keine Rede sein, ebensowenig

als im heiligsten Altarssakrament von einer „anderen
Substanz" aufser der Seele, gesondert „für Fleisch und Blut", oder
von „beseelten Brotaccidentien".

Ohne jeglichen Widerspruch können ferner in der physischen
Definition implicite körperliche Bestandteile (Gerippe u. dgl.)
enthalten sein; ja die bestimmte substantielle Form fordert eine
bestimmte Materie, die Seele des Menschen einen menschlichen
Leib usw. Der Begriff eines vernünftigen Schmetterlings z. B.
ist nach aristotelisch-scholastischer Auffassung ein Unding, ein
innerer Widerspruch; denn im Begriff: Schmetterling ist ein
bestimmter Leib und eine entsprechende substantielle Form
eingeschlossen.

Da sich in der Definition die Gattung als Potenz, die
spezifische Differenz als Akt (Form) verhält, ähnlich auch im
wirklichen Körper die Form (resp. Seele) als Akt, der Stoff (resp.
Leib) als Potenz, so kann man nach dem Begriffe der Potenz

fragen. In Anbetracht, dafs diese nur in Beziehung und Analogie

zum Akt erkennbar und bestimmbar ist, der Akt aber ein
entfernterer und näherer, unvollkommener und vollkommener sein
kann, so wird man auch die Art und Weise, wie der organische
Keim (das Ei, die Eichel) und wie der organische Leib in
Potenz zum Leben ist, unterscheiden müssen. Der beseelte Leib
ist akluierte Potenz, Aktualität, Wirklichkeit; der Keim in
Verwirklichung begriffene Potenz: werdendes Leben. Der Leichnam
aber oder der entseelte Leib, die „zur Hütte verarbeitete" Eiche
sind weder in der einen noch anderen Weise zum Leben in
(natürlicher) Potenz. Was die menschliche Kunst daraus
gestaltet, betrifft accidentelle Veränderungen, welche die Substanz,
also auch die Materie, die ein Wesenskonstitutiv (vXtj oigmrrj)
ist, nicht berühren.

-&£$- —
DER ERSTE CLEMENSBRIEF UND DIE

AREOPAGITIKA.

Von
P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Das Urchristentum wird heutzutage eifrig erforscht; aber die
Ergebnisse sind vielfach ganz entgegengesetzt. Die sogenannte
moderne Kritik betrachtet das Christentum vom rationalistisch-



420 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

evolutionistischen Standpunkt und kann daher nimmer dieser
übernatürlichen Schöpfung' gerecht werden. Das kann wahrhaft
nur ein gläubiger Geist. Wenn ein solcher die ältesten Zeugen
der Kirche prüft, wird er immer mehr in der Gewifsheit
bestärkt, dafs jene zwar in echt religiösem Glanben und Leben
uns vielfach beschämen, aber-, im "Wesen ihrer übernatürlichen
Anschauung durchaus sich nicht von uns unterscheiden. Diese
Wahrheit durch das Beispiel des grofsen römischen Bischofes
Clemens I. zu erläutern, bildet den Zweck folgender trefflichen
Schrift: „Der erste Clemensbrief an die Korinther, nach
s.einer Bedeutung für die Glaubenslehre der katho-
1 sehen Kirche am Ausgange des ersten christlichen
J ahrhnnderts untersucht von Präfekt Dr. theol. Wilhelm
Scherer" (8°, S. XV, 315; Begensburg 1902, Pustet). Laut
V orworts (S.VI) „drängt es denVerfasser, diese schlichte Erstlingsfrucht

einerseits jener Sedes Sapientiae zu weihen, unter deren
beglückendem Schutze sie im schönen Breisgau aufgekeimt, anderseits

auf Erden sie dem Manne (Theologieprofessor Abert, Würzburg)

zu widmen, dessen beharrlicher Ermunterung und
Anregung er versuchsweise den Entschlufs zum ersten wissenschaftlichen

Versuch verdankt".
Das „Verzeichnis der hauptsächlich benützten

Ausgaben und Abhandlungen" (S. VII—XV) bezeugt vorab
reiche einschlägige Literaturkenntnis, auch insbesondere der
modernen Kritik, und baut somit schon dem so beliebten Vorwurf
der Einseitigkeit vor. Die „literargeschichtliche Einleitung"

(S. 1—23) berichtet von der hohen Verehrung, welche
Clemens im christlichen Altertum genofs. Diesen Ruhm sicherte
ihm vor allem sein erster Korintherbrief, welcher „als Grenzpunkt

schweren Ärgernisses in der korinthischen, wie in der
ganzen christlichen Kirche erscheint". Des unzweifelhaft echten
Briefes Schicksale sind zu einem übersichtlichem Bilde zusammengestellt

(S. 4 ff.), zunächst im Morgenlande, dann im Abendlande.
Die morgenländische Überlieferung scheidet sich in eine
kleinasiatische, alexandrinische, syrische. Daselbst scheint der Brief
nach dem 11. Jahrhundert mehr und mehr ein Gegenstand der
Geschichte geworden zu sein. In der abendländischen Kirche
beginnt eine sichere Überlieferung des Briefes erst mit Rufinus
und Hieronymus; aber sie endet im 10. Jahrhundert. Von da
ist der Brief im Abendlande gleichsam verschollen bis zur Schenkung

des Codex Alexandrinus vom Patriarchen Cyrillis Lukaris
an König Karl I. von England (1628). Mit der ersten
Veröffentlichung (1633) begann auch ein heftiger Streit um die



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 421

Echtheit. Heute aber darf es wohl als anerkannte Tatsache
gelten, dafs wir im Clemensbriefe eine echte geschichtliche
Urkunde wenigstens vom Ausgang des ersten christlichen
Jahrhunderts vor uns haben. Der Kampf um den Erweis der
Ursprünglichkeit des Briefes hat der Ausnützung seines reichen
Inhaltes grofsen Eintrag getan. Nur vereinzelte Versuche liegen
vor, den Brief nach seiner dogmatischen Seite hin auszubeuten
und diesbezügliche Lehren näher zu behandeln. In den
einzelnen Patrologien und Ausgaben sind die Hauptpunkte seiner
Glaubenslehre nur kurz dargelegt. Um so freudiger ist es
deshalb zu begrüfsen, dafs hiermit katholischerseits seine Lehre im
inneren Zusammenhange dargestellt wird. So läfst sich denn
seine Bedeutung für die Ausgestaltung des Dogmas am Ausgang
des ersten Jahrhunderts würdigen und seine Lehre mit derjenigen
unserer hl. Mutter, der katholischen Kirche, vergleichen, nicht um
gleichsam vermessen an ihre Predigt das Eichtmafs menschlichen
Forschens anzulegen, sondern um sich an der „überlieferten
Eintracht" der christlichen Vergangenheit und Gegenwart zu
erfreuen und die Braut des Herrn zu bewundern, welche im Sonnenschein

ewiger Jugend durch die Geschichte schreitet (S. 22 f.).
Nach der Einleitung folgen: „I. Allgemeiner Teil"

(S. 24—57). — „II. Besonderer Teil" (S. 57—302) und die

„Schlufsbetrachtung" (S. 302 — 313). Der allgemeine
Teil bringt in zwei Kapiteln die Charakteristik des Briefes
und den Standpunkt des hl. Clemens. Von vornherein
erkennen wir die apostolische Färbung des Briefes. Denn St.
Clemens ist nach einstimmiger kirchlicher Überlieferung ein unmittelbarer

Apostelschüler gewesen. Der Brief verbürgt deshalb die
lautere Lehre apostolischer Überlieferung. Seine Heimat ist Horn.
Der grofsai'tigo Erfolg des Briefes zunächst in Korinth selbst,
dann aber aufch in den verschiedenen Kirchen des Morgenlandes
bezeugt aufs deutlichste, dafs derselbe durchaus genau und innig
in Form und Inhalt an die Apostellehre anschliefst. Seine
Grundanschauung ist ohne allen Zweifel apostolisch - katholisch.
Ganz vergebliche Mühe ist es, den Clemensbrief für die akatholische

Anschauung retten zu wollen. Der Brief beweist auch
deutlich, dafs einerseits zur Zeit seiner Abfassung kein Gegensatz

bestand zwischen Heiden- und Judenchristen in der
rechtgläubigen Kirche, anderseits dafs auch ehedem nie jene gähnende
Kluft zwischen Petrus und Paulus sich gebildet hatte, welche
die Gegner voraussetzen. Keinerlei Andeutung von irrgläubigen
Strömungen in der korinthischen Gemeinde findet sich im Briefe.
Der Kampf mit der Irrlehre also war keineswegs Veranlassung und



422 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

Zweck des Briefes. Er hat „keine unmittelbar dogmatische
Spitze, wenn auch der Verfasser — wie es sieh aus der Natur
der Sache von selbst ergab —mittelbar die Glaubenslehre
insofern mit hereinbezog, als er daraus wirksame
Beweggründe zur Beschwichtigung der Unruhen nahm"
(S. 37). Damit ist schon der Kern der Veranlassung des Briefes
angedeutet.

„In Korinth waren Streitigkeiten ausgebrochen. Einige an-
mafsende Geister hatten sich gegen die reehtmäfsigen Vorsteher
aufgelehnt und mehrere derselben sogar aus ihrem Amte
verdrängt (44, 6 èvlovç). Die Bewegung hatte eine um so bedrohlichere

Gestalt gewonnen, als ein grofser Teil der kirchlichen
Gemeinde auf Seiten der Rädelsführer stand... und so die ganze
korinthische Kirche im innersten erschüttert war. Aber nicht
nur das. Die Wellen des Aufstandes hatten sich auch nach aufsen

verbreitet, so dafs bei den Feinden des Glaubens dadurch der
christliche Name zum Gegenstand des Spottes geworden war,
während die befreundeten Kirchen dadurch in tiefe Trauer
versetzt worden waren. Die Gerüchte von den korinthischen Wirren
drangen begreiflicherweise auch nach Rom. Genauere Mitteilungen
seitens der bedrängten Vorsteher — sei es auf eigenen Antrieb,
sei es auf die Aufforderung Roms hin, verständigten letztere
Gemeinde von der Notlage und mahnten sie an ihre Pflicht,
einzugreifen" (S. 38). St. Clemens nennt den Zwiespalt „Schisma",
nicht „Irrlehre". Nicht Mangel an Glauben, sondern Vergefs-
lichkeit auf die Lehren des Glaubens macht er den Korinthern
zum Vorwurf. Darum spricht er seine Absicht dahin aus, dafs
der Glaube wieder lebendig werden solle. Die kluge Mafsregel,
erst den Glauben wieder zu beleben als einzige Grundlage
dauernder Ordnung, sicherte geradezu den Erfolg. Eben durch die
Quelle der Beweggründe, welche der Glaube ist, gewährt uns
der Brief, eigentlich eine Mahnschrift an die Korinther, einen
herrlichen Einblick in die religiösen Anschauungen jener Zeit.
Zugleich aber ist bei gründlicher Darlegung seines Lehrinhaltes
beständig dessen Hauptzweck zu berücksichtigen, die korinthische
Gemeinde zum Gehorsam gegen ihr gottgesetztes Vorsteheramt
zurückzuführen. Nach der Erklärung Langs („Theol. Studien
und Kritik" 1898, S. 470—86) wird c. 53ff. auf die Presbyter
als auf die vom Aufstand zunächst Betroffenen bezogen und
diese Erklärung auch auf c. 56,1 ff. ausgedehnt. St. Clemens
ergreift die Sache der Presbyter im Gegensatz zu ihren Feinden
als seine eigene. Mit vollem Rechte wird Knopfs Ansicht, der
Brief sei eine homilienartige Abhandlung ohne einheitliche



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 423

Ordnung, verworfen. Die breite Ausführung des ersten Teiles
mit seinen scheinbaren Abschweifungen auf die verschiedensten
sittlichen, aber auch dogmatischen Lehren erscheint keineswegs
als Schwäche des Clementinischen Sendschreibens, sondern als
eine uns besonders angenehme Beigabe des Briefes. Denn je
mehr Gebiete des christlichen Glaubens in demselben berührt
werden, um so vollständiger können wir das Bild der damaligen
religiösen Anschauungen entrollen.

Durchaus denkt St. Clemens nicht daran, etwas Neues zu
lehren. Er hält sich vielmehr voll und ganz an das Alte. Er
beruft sich sogar ausdrücklich auf der Korinther Kenntnis der
göttlichen Wahrheit. Er ist genauer und ganz zuverlässiger
Zeuge der in der römischen Gemeinde geltenden Lehriiberliefe-
rung und setzt zugleich die Übereinstimmung des Glaubens der
römischen und korinthischen Gemeinde als vollendete Tatsache
voraus. Seine eigene Persönlichkeit tritt in dem Mafse zurück,
als er sich auf den Boden des gegebenen Glaubensinhaltes stelle.
Die Wurzel all seiner angeführten Gründe geht schliefslich zurück
auf die „ruhmvolle und erhabene Richtschnur des überlieferten
Glaubens". Er schreibt, was wohl zu merken ist, seinen Brief,
weil er sich dazu berechtigt oder vielmehr verpflichtet fühlt.
Keine neue Kirchenordnung will er in Korinth einführen; im
Gegenteil, ohne die Annahme einer schon bestehenden einheitlichen

Kirchenverfassung in Rom und Korinth ist er unverständlich.

Sein Standpunkt ist durchaus derjenige der reinen
Überlieferung. Ebensowenig wie eine neue Kirchenordnung
einführen, will er ein neues Lehrgebäude ersinnen und es — um
die Korinther zu täuschen — auf die Apostel zurückführen.
Apostolisch ist der Geist des Verfassers unseres Briefes; apostolisch
auch die Grundlage seiner Lehre, Die ganze Anlage und Form
des Briefes entspricht vollauf diesem Standpunkte.

Der besondere Teil bringt in der ersten Abteilung:
die Quellen der d o gmatischen A n sc h au ungen des
Olemensbriefes. In fünf Kapiteln kommen der Reihe nach zur
Sprache: Übernatürliche Grundlage — das alte und neue
Testament im Olemensbrief — die Tradition —- die
Beziehung zur Liturgie. Die verschiedenen einseitigen wie
vorurteilsbefangenen Erklärungsversuche haben doch ein Gutes
gehabt. Sie haben deutlich gezeigt, dafs der Olemensbrief nicht
zu verstehen ist ohne Klarstellung seiner Beziehung zu jenen
Beweisquellen, aus welchen von jeher die christliche
Glaubenswissenschaft ihre Stoffe geschöpft hat, und welche das christliche
Bewufstsein als Werke übernatürlicher Kraft und Offenbarung



424

anerkennt. Der Brief steht im vornhinein voll und ganz auf
dem Boden übernatürlicher Offenbarung. Daraus ergibt sich die
wichtige, grundlegende Folgerung: St. Clemens betrachtet
die Religion in ihrer ganzen Entstehung als etwas
Übernatürliches. Das bildet ihm „das Wesen des Christentums".

Gegenüber dem demütig kindlichen Glauben der Väter,
welchen heiliges Leben genährt und Gottes Gnade getragen hat,
zerfällt wie ein Kartenhaus jeder rationalistische Erklärungsversuch

der Entwicklung seines Inhaltes.
Die Berechtigung des Alten Testamentes bezeugt der

hl. Clemens ebenso wie die Apostel, insbesondere auch 8t. Paulus
(z. B. Gal. 3, 15 ff.). Wie die Septuaginta macht er im Gebrauche
keinen Unterschied zwischen den sogenannten deutero- und pro-
tokanonischen Büchern und setzt die gleiche Auffassungsweise
in Korinth voraus. Bald führt er die Schriftstellen wortwörtlich
an nach der griechischen Übersetzung, bald ganz frei. Oft vereint

er auch viele Stellen zu einer einzigen (z. B. 13, 1; 14, 4;
15, 4; 22, Iff.; 23, 5; 29, 4). Die Schrift führt er auf Gottes
Wirksamkeit zurück. Ihre Worte sind ihm „Aussprüche Gottes",
ihre Teile „wahre Schriften des hl. Geistes". Wenn er jedoch
die äufsere Form derselben weniger zu beachten scheint, so
dürfte dies wohl nicht gegen die inspiratio verbalis sein, wie
dies CS. 64 u. 66) geschieht. Bei St. Clemens wird ja nur nach
der Übersetzung zitiert. Die inspiratio verbalis der autographa
ist damit keineswegs ausgeschlossen (vgl. Zanecchia, Divina
Inspiratio etc. Roinae (Regensburg) 1899, Pustet; dazu auch :

Divus Thomas 1902 im Artikel: „Inspiratio verbalis"). Die
inspiratio verbalis hebt das eigene Bemühen des hl. Schriftstellers
durchaus nicht auf, fördert dasselbe vielmehr. Sind doch auch
St. Clemens die, menschlichen Verfasser der hl. Schriften geradezu
nur Werkzeuge der göttlichen Gnade (8, 1). Bleibende Bedeutung

behalten die im A. T. niedergelegten ewig geltenden Grundsätze

des sittlichen Lebens. Eine vorübergehende Bedeutung
hat das A. T. als Vorbild und Vorschule einer „höheren
Erkenntnis". Christus ist auch für unsern Heiligen der Mittel-
und Zielpunkt aller Offenbarungen Gottes. Eine zu grofse Iloch-
schätzung des A. T. kann ihm nicht zur Last gelegt werden
(vgl. S. 71).

Des Neuen Testamentes Schriftstellen scheint St.
Clemens auch nach einer schriftlichen Textgrundlage anzuführen.
Dies gilt betreffs der synoptischen Evangelien, wie von den pau-
linischen Briefen. Selbst Ilarnack gibt zu (Chronologie, S. 253 f.),
dafs St. Clemens eine Sammlung dieser Briefe gekannt hat. Er



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 425

fordert ja auch die Korinther (47, 1) auf, den Brief des heiligen
Paulus zur Hand zu nehmen. Selbst den Hebräerbrief erkennt
er an und beruft sich öfter auf denselben. Auch benützte er
den ersten Petrusbrief und den des hl. Jakobus, sowie die
Apostelgeschichte. Zwischen dem hl. Clemens und dem hl. Johannes läfst
sich wenigstens ein ideeller Zusammenhang erkennen. Die von
St. Clemens angewandten neutestamentlichen Schriften sind ihm
auch „Aussprüche Gottes". Er scheut sich nicht, Gedanken und
Sätze beider Testamente zu verschmelzen (z. B. 13,1 ; 33,2 ; 36,1 ff.).
Das A. T. ist ihm nur der Weg zu Christus. Die volle Wahrheit

ward uns erst durch Christus selbst und seine Gesandten
gelehrt. Diese, der christliche Glaube, erfüllt, was im A. B.
vorgebildet war. Vor allem sieht der hl. Verfasser im N. B. die
Wahrheit in der Freiheit. Er ist fern von aller allegorischer
Betrachtung der Offenbarung. Vom A. B. sind nur mehr seine
Gottesbücher übrig. Aber der Neue Bund ist Geist und Leben.
St. Clemens will nur die Predigt der Apostel mitteilen, welche,
getragen vom Hauch des göttlichen G-eistes, zugleich auch die
Lehre des A. und N. B. in sich schliefst.

Dieses lebendige Verständnis des geschriebenen Wortes, d. i.

die Tradition macht der hl. Clemens erst verständlich. Schon
nach Anschauung des christlichen Altertums beruht der Clemensbrief

auf der lebendigen Überlieferung. Uuser Apostelschüler
wandelt ganz in den Bahnen der Überlieferung. Er will bei
den Korinthern die Einmütigkeit der Bruderliebe, die Eintracht
in der Wahrheit und in der Ordnung. Das zu erreichen, mahnt
er ernstlich an die Rückkehr zur Überlieferung. Wie selbst
Harnack gesteht, entwickelt Clemens (42, 1 f.) mit aller Klarheit

den ganz katholischen Traditionsbegriff (vgl. S. 88 ff.). Wie
die Apostel selbst lebendige Zeugen der Wahrheit waren, sosoll
auch das Evangelium durch lebendige Werkzeuge fortgepflanzt
werden. Was die Apostel gepredigt, das hallt noch in des
hl. Clemens Herzen fort. Für ihn gibt es nur eine Überlieferung;
denn es gibt nur e in e Botschaft des Heils. Diese zu verkünden,
hatte Christus seine Apostel gesandt. Die unfehlbare Richtschnur
im Denken und Haudeln ist die „heilige Übereinstimmung" (51,2),
d. h. die in der Kirche überlieferte Predigt der Apostel. Darum
ist die Rückkehr zur xaçâôoOiq „mit ihrer ruhmvollen und
heiligen Richtschnur" das einzige Mittel, um Korinth wieder aus
dem Wirrsal zu retten (7, 2).

Nachdem St. Clemens das Unrecht der Korinther gegen ihre
Presbyter aus deren göttlich-apostolischer Sendung und tadelloser

Amtsverwaltung erwiesen, weist er hin auf deren Beziehung



426 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

zur Liturgie, welche die Sünde des Volkes offenbar noch

greller zeigte und die Notwendigkeit wahrer Bufse noch
deutlicher erkennen liefs. Beständig schwebt dem hl. Verfasser die

Liturgie vor Augen, wenn er der Würde der Presbyter gedenkt.
Nach seiner Meinung kommt unzweifelhaft der Liturgie eine hohe

dogmatische Bedeutung zu. Und diese Bedeutung hat sie
sowohl für das Gesamtgebiet der christlichen Wahrheit, als auch
für die Erkenntnis ihres eigenen Wesens. Insbesondere ist es
die Bedeutung des in feste Formen gekleideten Gottesdienstes
für die bleibende Gestalt der Wahrheit, wodurch die Liturgie
Harnacks Auffassung vom beständigen Entwicklungsgang der
Glaubenslehre durchkreuzt. Die Liturgie ist wirklich „eine Be-
wahrerin der Tradition". Gerade im Punkte des Gottesdienstes
kann unser Heiliger von der apostolischen Überlieferung nicht
abgewichen sein; denn er beruft sich ausdrücklich auf 8t. Paulus
als Gewährsmann (47, 1 ff.). Beide handeln vom gleichen Gegenstand,

nicht von einem blofsen „Gebetsopfer", wie die Gegner
es abschwächen wollen, sondern von dem eucharistischen Opfer
des N. B. Gerade den tiefsten Begriff seiner „höheren yvcôOiç"
sieht St. Clemens im Inhalt des neutestamentlichen Opfers.

Nach Behandlung der Quellen bringt die zweite Abteilung

des besonderen Teiles (S. 116 ff.) die dogmatische
Lehre des Clemensbriefes. Volle Übereinstimmung mit der
überlieferten kirchlichen Lehre bildet den Grundstock seines
Lehrgebäudes. Wir können uns aus dem Briefe ein getreues
Bild machen von der am Ende des ersten christlichen
Jahrhunderts herrschenden Lehrmeinung. Die innerliche Einheit der
dogmatischen Ausführungen des Briefes ist in dessen Zweck zu
suchen, die Korinther reumütig zum Gehorsam gegen ihre
kirchlichen Vorsteher zurückzuführen. Unter diesem einheitlichen
Gesichtspunkt wird der Brief dreifach gegliedert: 1. die Lehre
von Gott, als dem höchsten Herrn, dessen Wille uns verpflichtet;
2. die Lehre von der reumütigen Rückkehr unter sein Gesetz,
oder von der Rechtfertigung; 3. die Anwendung dieser Lehren
auf das Verhältnis der Gläubigen zum kirchlichen Vorsteheramt.
Darnach behandeln die drei Abschnitte dieser Abteilung die
Lehre von Gott, der Rechtfertigung und Kirche. In der Gotteslehre

kommt in vier Kapiteln zur Sprache: Gott der höchste
Herr (S. 118 ff.); die Sünde (S. 130 ff.); die heilige Dreifaltigkeit

(S. 140ff.) und die Christologie (8. 162 ff.).
Im Briefe erscheint Gott so recht als der höchste Herr.

Überall weht uns da entgegen der Hauch der Ewigkeit. Denn
es ist nur ein Gott, der Vater der Ewigkeit, der Herr Himmels



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 427

und der Erde. Überall zeigt sich die Weisheit und Allmacht
des Meisters, und die Himmel rühmen des Ewigen Ehre. Er
ist es, der Allgegenwärtige, welcher das Weltall durchschreitet,
vor dessen Auge nichts verborgen. Jede Zeile des Briefes atmet
Gottesfurcht und Gottesglauben. Gottes Dasein und Wesen ist
St. Clemens unangreifbare Wahrheit. Jeder Dualismus ist ihm
fern; alle Dinge sind vielmehr durchaus abhängig vom ewigen
Schöpfer. Der Mensch ist gebildet nach dem Gleichnisse des

göttlichen Wesens, berufen mit der wunderbaren Geisterwelt,
Gottes Willen zu erfüllen, Gottes Ehre zu verkünden, Gottes
Gröfse anzubeten. Dieser unendliche Gott ist allein ein Vater.
Er ist der Allwahrhaftige und Allheilige. Er hat nur
Wohlgefallen am Guten und hafst das Böse. Gegen die Sünder aber
ist er unendlich langmütig; denn er ist ein König des Friedens.
Er hat uns zur Unsterblichkeit berufen, zur ewigen Glückseligkeit

in seinem Besitze. Selbst unser Leib soll auferstehen und
der Seele Unsterblichkeit teilen im himmlischen Gottesreiche.

Als Gegensatz der freien Geschöpfe gegen Gottes Herrscherwillen

stellt sich die Sünde dar. In dieser hebt St. Clemens
gerade die Freiheit der Schuldigen hervor. Die Sünde ist ein
Mifsbrauch der dem freien Geschöpfe gespendeten Gaben, ein
Abfallen von der Vollkommenheit. So war es bei den gefallenen
Engeln, welche nun voll Hafs gegen Gott, sowie aus Mifsgunst
und Neid durch ihre Einflüsterungen als Widersacher die Menschen
alle zum Bösen zu bestimmen suchen. Durch diesen Neid ist
der Tod in die Welt gekommen und auf alle Menschen
übergegangen, der leibliche und der geistige Tod. Der hl. Clemens
hat die klaren Umrisse der kirchlichen Lehre von der Erbsünde.
Er ist sowohl Zeuge des Glanbens der alten Kirche an die
Abstammung der Menschheit von einem Paare, als auch an die
Allgemeinheit des Fluches der ersten Sünde. Diese ist ihm wie
eine Schuld der Menschennatur und mufs darum auf alle
übergehen, welche jene Natur vom Stammvater erben. Aber die
erste Sünde ist nicht die einzige geblieben; und zwar liegt die
Sünde nicht etwa nur im „Irrtum der Menschheit" oder in der
„Herrschaft der Sinnlichkeit", wie Harnack meint (vgl. S. 136).
Die Sünde der Korinther war der Stolz; und der hatte sie so

weit geführt, dafs sie Gott zum Gegenstand des Hasses wurden.
Aber nicht blofs im Mifsfallen Gottes liegt das Wesen der Schuld.
Sie trägt in sich selbst den Stempel der Verwerfung. Zu Sklaven
des Widersachers hat die Sünde ihre Anhänger gemacht. Und
wenn sie mit der Schuld behaftet sterben, trennt sie der Tod
auf ewig vom Quell des Lebens. Nur den Lebenden neigt sich



428 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

das göttliche Erbarmen zu. Ist auch die Sünde grofs, gröfser
noch ist des Ewigen Barmherzigkeit. Zu dieser ladet St. Clemens
als der gute Hirte die Schuldigen liebevoll ein. Er will nicht
verdammen, sondern den Frieden bringen.

Gott ist nach St. Clemens auch ein persönliches, und zwar
ein dreipersönliches Wesen. Er lehrt ausdrücklich die heiligste
Dreifaltigkeit. Er unterscheidet in Gott drei Personen, und
zwar drei göttliche Personen: Vater, Sohn, Hl. Geist (vgl. insbes.
46, 6 und 58, 2). Der Hl. Geist wird in einer Ordnung mit
Vater und Sohn aufgeführt. Er besitzt Leben wie der lebendige
Gott, wie der Herr Iesus Christus. Das einige göttliche Leben,
die wesenhafte Gottheit spricht St. Clemens den drei Personen
zu. Das feierliche Bekenntnis der einen Gottheit in drei
Personen bildet die Krone der überlieferten Lehre. Das Wort Gottes
redet nichts, was nicht der Vater denkt; und der Geist der
Wahrheit spricht nur, was er im Herzen des Sohnes empfangen.
Hur ein Erhabener thront in den Höhen. Deshalb nennt unser
Heiliger die drei Personen den einen Gegenstand unseres Glaubens

und unserer Hoffnung.
Die gemachten eingehenden Erklärungen der Namen xi'çioç

und Aôyoç für Christus (S. 151 ff.) wären wohl besser in der
Christologie zur Sprache gekommen. Christus der Herr heifst
ausdrücklich der „Glaube der Auserwählten". Des hl. Verfassers
Begeisterung für Christus mufs uns jedenfalls als hervorragende
Bürgschaft gelten einerseits für die gewissenhafte Darstellung der
von Christus durch die Apostel überkommenen Lehre, anderseits
für die Tatsache des geschichtlichen Christus selber, dessen

Erscheinung und Leben einen so unaustilgbaren gewaltigen
Eindruck auf die Gläubigen ausübte. Aber dieser Christus ist
zugleich der Sohn des ewigen Gottes, der Abglanz des Vaters,
hocherhaben über die Engel. In ihm hat wahrhaftig die zweite
Person der Gottheit die menschliche Natur angenommen. Und
dieser Natur nach ist Christus wahrhaft der Auserwählte Gottes.
In Christus dem Herrn ist erfüllt die Messiasidee des A. B.
Sein selbstloses Leiden und Sterben bildet nur die Schwelle zu
seiner Erhöhung. Durch ihn und in ihm erreichen wir unser
ewiges Ziel. Seine Auferstehung verbürgt uns die unserige. Er
wird auch unser künftiger Richter sein.

Die Rechtfertigungslehre umfafst vier Kapitel: Das
Heilsverdienst Christi (S. 174 ff.); Weg der Rechtfertigung
(S. 182ff); Gnade des Beistandes (S. 194 ff); nähere Bestimmung
der Rechtfertigung (S. 204 ff). Die Grundlage der Rechtfertigung

ist das Heilsverdienst Christi. St. Clemens folgt hier



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 429

offenbar ganz den Bahnen der Apostel, vor allem des hl. Paulus,
dessen Ausdrucksweise er geradezu oft wörtlich nachahmt. Keineswegs

ist ihm die Heilsbedeutung deB Todes Christi eine
„unverstandene Formel" (vgl. S. 175). Er hebt dieselbe vielmehr durchaus

im Geiste der reinen und unverfälschten Überlieferung
nachdrueksam hervor. Der Tod Christi ist ihm das grofseVer-
söhnungsopfer des erhabensten Hohenpriesters. Freiwillig hat der
Herr sich für uns und um unseres Heiles willen in den blutigen
Opfertod begeben. Frucht dieses Opfertodes ist die vollgültige
Sühne für alle Sünden der Welt. Das Blut Christi ist die
Ursache unseres Heiles, aber nur dann, wenn wir die gebotene
Gnade annehmen. Wer die durch das Blut des Herrn
angebotene Versöhnung angenommen hat, der ist wahrhaft „berufen
in Christo" (7,4; 46,6). Aber die Berufung wird in der Liebe
vollendet. Wer mit der Gnade ausharrt bis zum Ende, der wird
dann die Auserwählung durch Christus empfangen. In dieper
offenbart sich der Herr vollends als das Heil der Welt (36, 1).

Unser Heil ist abhängig von unserer Mitwirkung. Diese
ist der Weg der Rechtfertigung von Seiten des
Menschen. Es ist an uns, das „Heil" wirken zu lassen durch
Aneignung der dargebotenen Gnade. Weit entfernt ist der hl. Clemens
von der sola fides-Lehre (32, 4); denn er schärft eindringlich
die guten Werke ein (33). Er bezeichnet dieselben nicht nur
als Vollkommenheit der Gerechten, in Nachahmung des göttlichen
Beispieles, sondern geradezu als Unsere Pflicht {ôéov 34, 2),
über welche wir uns vor dem Schöpfer dereinst zu verantworten
haben. Dahin weisen auch die angeführten Beispiele. Ausdrücklich

bezeichnet der hl. Verfasser die Übung guter Werke als
den W eg, auf welchem wir Christus „unser Heil" finden (36, 4).
Er hat im wesentlichen dieselbe Anschauung, welche später das
Konzil von Trient ausgesprochen hat, wenn er auch die Reihenfolge

der zur Rechtfertigung führenden Akte nicht ausdrücklich
hervorhebt.

Um diese Schritte auf dem Wege der Rechtfertigung zu
machen, ist dem Menschen nötig dieGnade des Beistandes, die
Gnade der Erleuchtung des Verstandes und Stärkung des Willens.
St. Clemens schreibt nicht nur die Berufung als äufsere Wirkung
GotteB, sondern den Erfolg der Berufung — unsere Einwilligung
(16, 17), dem Einflufs Gottes zu. Das ist aber nicht denkbar
ohne innere Beeinflussung des Verstandes und Willens seitens
Gottes. Daher beruht der ganze Weg der Rechtfertigung
zugleich auf unserer Arbeit und der Hilfe göttlicher Gnade (vgl.
8, 5). Diese Gnade ist vor allem unentgeltlich, unverdient;

Jahrbuch für Philosophie etc. XVII. 29



430 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

dann durchaus notwendig zum Lichte des Glaubens, zu
freudiger Hoffnung, zu tätiger Liebe. Ohne die Gnade ist kein
Beharren auf rechter Bahn möglich. Zu allem ist uns Gottes
Hilfe nötig, „weil wir uns selbst nicht helfen können" (39, 4. 5).
Die Gnade ist Gründ und Mittel der Beharrlichkeit im Guten
bis zur Erreichung des ewigen Zieles. Bei aller Macht der
Gnade aber bleibt der Mensch frei. Er kann Folge leisten (48,1),
und doch tut er dies nur wieder mit Hilfe der Gnade (16, 17),
oder er kann dem Antriebe Gottes widerstehen (51, 3). Der
Mensch kann vertrauen auf Gottes Beistand (35, 2; 23, 1. 2)
oder, stolz auf die eigene gebrechliche Kraft, von Gottverlassen
untergehen (39, 1 — 9). Ohne die Gnade erreicht zwar kein
Mensch das Ziel (50, 2 vgl. 49, 1); aber überaus trostvoll hält
Gott soviel Gnade für jeden Menschen bereit, dafs dieser das
von Christus angebotene Heil ergreifen kann, falls nicht ein Mifs-
brauch der Freiheit solches verhindert.

Es fehlt noch die nähere Bestimmung der Rechtfertigung.

Diese ist die Krone der Gnaden auf Erden. Der Geist
der Gnade ist über uns ausgegossen nicht nur um den inneren
Menschen zum Guten zu erleuchten und zu stärken oder zu einer
schliefslich blofs äufserlichen Heilsanrechnung, sondern vielmehr
um den ganzen Menschen zu ergreifen und sein ganzes Inneres
zu erneuern. Die innere Idee der Rechtfertigung beim hl. Clemens
hat eine negative und positive Seite. Negativ besagt die
Rechtfertigung den Aus8chlufs jeder Sünde, welche die Seele zum Gegenstand

göttlichen Zornes macht (vgl. z. B. 57, 3 ff.), positiv die

Heiligkeit der Seele, Freund- und Kindschaft Gottes. Das Gesetz
der Kinder Gottes ist die Liebe und der Friede als Lohn der
treuen Erfüllung des Willens Gottes. Der erste Ruf der Gnade
ist ganz von Gott. Dann aber ist es des Menschen Sache, dem
Rufe Gehör zu geben: aber auch dazu ist der Herr dem
gebrechlichen Willen mit seinem Beistand nahe. WTenn so die
Gnade in die Seele eingezogen ist, dann kann sie immer mehr
wachsen. Das Ausharren in derselben jedoch ist nur dem
beschieden, welchen Gottes Güte dieser Gnade würdigt. Nur
durch beharrliches Gebet kann sie erfleht werden. Von Gott
aus aber von; einer unbestimmten und bestimmten, von einer
bedingten und unbedingten Auserwählung oder Vorherbestimmung
zu reden (S. 215 f.) und St. Clemens für diese Meinung als Zeugen
auszugeben, geht wohl nicht an. Keineswegs dürfte es vergebens
sein, bei ihm „einen Beleg für die Lehre von der Auserwählung
vor Voraussicht des Verdienstes zu sucheu" (S. 216). Denn
gerade darin, dafs einer „die Satzungen des Herrn beharrlich



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 431

und in Demut des Herzens beobachtet", zeigt sich ja die
unbedingte Vorherbestimmung, die praedestinatio gratuita; ist doch
gerade das Ausharren in der Gnade rein Gottes Güte gedankt
(50, 2; siehe 8. 214. hi. 8). Das Mifsverständnis scheint uns
daher zu kommen, weil bei der göttlichen Vorherbestimmung der
ordo intentionis nicht scharf unterschieden wird vom ordo
executions. Nur nach dem ordo intentionis, nicht aber nach dem
executionis ist die Vorherbestimmung zur Seligkeit unabhängig
von unseren gutenWerken (vgl. Schäz 1er, Neue Untersuchungen
etc. Mainz 1867, Kirchheim, S. 213 ff., insbes. S. 219 f.; die
eingehenden gründlichen Erklärungen bei Buonpensiere 0. Pr.,
Commentaria in Summ. Theol. 1. qu. 1—23. Romae (Regensburg)

1902, Pustet: Solutio Molinae, S. 845 ff. Solutio
Oongruistarum, S. 855 ff. Solutio T homistarum S. 869ff.).
Das Christentum ist wirkliche Erlösung. Seinem Ursprünge nach
übernatürlich und seinem Ziele nach himmlisch, besitzt es durch
die vermittelten Gnadenschätze die Macht, den Himmel auf die
Erde herabzuziehen und den Staub mit der Gottheit zu vereinen.
Und das alles durch Christus, den ewigen Hohenpriester. Er ist
wahrhaft Weg, Wahrheit, Leben. Diese grofsartige Idee von
Gnade und Erlösung schöpfte der Heilige aus der erhabenen
Richtschnur der Überlieferung, an welche er immer wieder weiset.
Das Christentum ist durchaus unverständlich, wenn es nicht im
übernatürlichen Lichte betrachtet wird. Eine Dogmengeschichte,
welche diesen Umstand beiseite setzt, heifst es mit vollem Rechte
(S. 218), dient nicht der Wahrheit.

Die Lehre von der Kirche im dritten Abschnitt
behandelt in drei Kapiteln: Begriff der Kirche (S. 218 ff.); ihre
Verfassung im einzelnen (S. 241 ff.) und den Primat (S. 276 ff.).
Seinem Inhalte nach findet sich der Begriff der Kirche
derart beim hl. Clemens ausgebildet, dafs seine Nichtbeachtung
bei einer diesbezüglichen geschichtlichen Darstellung wohl zu
beanstanden ist. Die einzelnen „Kirchen" betrachtet St. Clemens
unter dem Gesichtspunkte der einheitlichen {(lia) xlrjôiç èv

XçiOrm (46, 6). Gleiches Ziel und gleicher W eg zum Ziele deuten
hin auf die innere Einheit der Kirchen auf Erden. Diese überaus
innige Einheit drücken aus die Bilder von einer Herde unter
Christus, dem einem Hirten, von einem Leibe unter einem
Haupte. Wir bilden das neutestamentliche Bundesvolk, das neue
Geschlecht der Auserwählung. Die Herde Christi ist bestimmt,
alle Völker der Erde zu umschliefen und einzuführen ins himmlische

Jerusalem. Darum ist die eine Kirche auch allgemein
und unzerstörbar. Sie dauert bis ans Ende der Welt. Zu dieser

29*



432 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

Einheit gehört vor allem die Wahrheit, die eine Wahrheit in
der heiligen Richtschnur der apostolischen Uberlieferung, dann
die Übereinstimmung im Kult und öffentlichen Gebete, im einen
Opfer. Die eine Gnade begründet die Einheit des innerlichen

Gottesreiches auf Erden. Aber Christi Herde bedarf
auch eines äufseren organischen Einheitsgrundes. Diesen bildet
das von Christus den Aposteln und durch diese deren
Nachfolgern übertragene Vorsteheramt, welchem die Menge der Gläubigen

Gehorsam schuldet. Damit tritt uns die Kirche Gottes
als sichtbare Kirche auf Erden entgegen. Die Kirche zur Zeit
des hl. Clemens ist wahrhaft eine apostolische, wie es auch

jetzt noch die katholische Kirche ist.
Die ganze Verfassun g der Kirche auch im einzelnen

stellt der hl. Clemens ais eine von den Aposteln überlieferte
Rechtsordnung hin. „Die Glieder der Verfassung", welche vor
allem Gegenstand der korinthischen Wirren waren, nennt er
jtQEößvzBQOi. Mit der Ehre des Standes vereinigen diese die
Würde des Amtes; sie verdienen deshalb ebenso Gehorsam wie
Ehre. Das Wort rjyovjiEVOL bezeichnet die Kirchenvorsteher im
allgemeinen. Die XQEOßvTEQOi sind in diesen enthalten, wie die
Art in der Gattung. Das Bild der mosaischen Verfassung (40,4)
sowie des Kriegsheeres (37, 1 ff.) sollen die christliche Gliederung
und Ordnung veranschaulichen. Unser Heiliger nennt snloxoitoi,
ôiâxovoi und oiQiOßvxEQOi. In welchem Verbältnisse stehen nun
diese zueinander? Der Wechsel im Ausdrucke deutet die
Verschiedenheit von Presbytern und Episkopen ebenso an, wie der
Zusammenhang mit hjttöxonri verbietet, beide voneinander zu
trennen. Die Lösung der Frage wird dahin gegeben (S. 256 ff.),
dafs die tJiißxonrj das geistliche Amt in seinem ganzen Umfange,
den Inbegriff der geistlichen Obergewalt bezeichnet. In der
christlichen Ordnung ist nur eine sütißxojcrj an einem bestimmten
Orte, welche die anderen Dienste umfafst. Daher liegt es auch
nahe, an nur einen obersten Leiter derselben zu denken als deren
Inhaber, unter dem die übrigen Liturgen, Diakone und Presbyter
stehen, mag er nun èmOxojioç oder anders geheifsen haben.
Die Gewalt bestand unleugbar in Korinth. In der Macht
des Trägers dieser Vollgewalt ist die der Presbyter wurzelhaft
eingeschlossen. St. Clemens spricht wie von etwas längst
Bekanntem ; seine Lehre ruht eben auf apostolischer Überlieferung.
Die Presbyter haben besonderen Anteil an der Bufse, indem sie
die durch Christus erworbene Gnade den Menschen mitzuteilen
haben. Ihnen ist das Sündenbekenntnis abzulegen, von welchem
Gott die Verzeihung der Sünde abhängig macht. Auch hier



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 433

wird gesprochen wie von etwas in der ganzen christlichen Welt
Bekanntem. Als Führer des Aufstandes sollen nicht Propheten,
sondern Diakone gemeint sein. Diese Erklärung wird eingehend
(8. 266 ff.) als die richtige zu erhärten versucht. Die Natur
des Streites ist so vorgestellt (S. 271): In Korinth waren einige
Presbyter vom Bischöfe bestellt worden [bezw. vielleicht auch
schon von den Aposteln und früheren Bischöfen (44, 3)], welche
sich durch frommes Leben, aber nicht durch besondere Bildung
und Talente auszeichneten. Gegen sie standen einige Diakone
der Kirche auf, mit grofser Redefreiheit und wohl auch mit hoher
Geistesbildung begabt. Diese wollten nun jene Presbyter
verdrängen, um sich selbst als die Würdigeren an deren Stelle zu
sehen. Das Volk war auf Seiten der von stolzer Eifersucht
Aufgeblähten. Das übrige Presbyterium trat geschlossen mit seinem
Haupte für die Amtsbrüder ein, leider vergebens, bis St. Clemens
einschritt. Diese Erklärung stimmt auch am besten zu dem
angeführten Beispiele des alttestamentlichen Kampfes der Leviten
gegen Aaron und die Priester. Der hl. Clemens hat es wohl
gewufst, was er tat, als er den Glauben an die Würde des
Priestertums auf die Apostel zurückführte. Der Erfolg bewies
auch, dafs seine Lehre vollständig mit dem Inhalt der korinthischen

Überlieferung übereinstimmt.
Das ganze Gepräge des Briefes bezeugt den Primat. Die

römische Kirche sendet das Schreiben der korinthischen Gemeinde.
Sie weifs sich mit letzterer eins im Glauben und kirchlichen
Leben, vom einen Hl. Geist geleitet; und doch fühlt sie sich

verpflichtet, der fremden Kirche den Glauben zu predigen und
sie auf ihre Pflichten aufmerksam zu machen. Das betrachtet
sie zudem als ganz selbstverständlich und entschuldigt sich sogar,
dafs dies nicht schon geschehen ist. Und das geschieht nicht
so fast im eigenen Namen wie im Namen Gottes und der ganzen
Christenheit. Der Clemensbrief zeigt sich als Dolmetscher der
Gefühle der ganzen Kirche. „Er verkörpert die katholische
Kirche." Der Ton seiner Sprache mit diesem Ernst und dieser
Kraft ist der des Vaters, des obersten Richters, des höchsten
Stellvertreters Gottes selbst. Rom übt hier, wie sogar Harnack
gesteht, wirklich den Primat aus. Wie verschieden ist unser
Brief von dem 1. Korintherbriefe des hl. Paulus! Der Grundton
des letzteren, ist sachliche Belehrung und mehr tadelnde Bitte,
gestützt auf das Verhältnis des Gründers zur Gemeinde — der
Grundton des Clemensbriefes ist das Bewufstsein höherer Pflicht
und Gewalt, welche Gottes Stellvertreterin ist. St. Clemens
fordert von den Korinthern einfach Gehorsam. Er zeigt sich als



434 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

der gottberufene Richter in einer Angelegenheit, welche das

innerste kirchliche Leben in Korinth berührte. Und doch war
bei alledem St. Johannes, der Lieblingsjünger, noch am Leben; und
niemand dachte daran, sich beim hl. Apostel Rats zu erholen.
Der Clemensbrief ist auch Zeuge dafür, dafs ein wirklicher Primat
grundsätzlich in Rom und Korinth anerkannt wurde; und zwar
ruhte dies Recht in der römischen Gemeinde. St. Clemens „redet
wie einer, der Gewalt hat". Er denkt sich als die Säule der
Kirche berufen, Gewährsmann der christlichen Überlieferung
zu sein und den Glauben der Brüder zu stützen. Er ist sich
bewufst, dafs diese Kraft und Aufgabe auf ihn durch recht-
mäfsige apostolische Vererbung übergegangen sei. So ist wahrhaft

zur Zeit des hl. Clemens schon die Gemeinde der
Welthauptstadt zum ideellen Mittelpunkt der grofsen Kirche geworden,
das Rom der Cäsaren ist auch das heilige, das ewige Rom.

Noch erübrigt uns zur Vervollständigung des Ganzen das
Bild des gesamten Lehrgebäudes zu überschauen und seine
Eindrücke auf uns wirken zu lassen. Dazu dient die Schlufs-
betrachtung (S. 302 ff.). Zwar ist der Clemensbrief nicht als
kathedralische, die ganze christliche Welt bindende Entscheidung
über Glauben und Sitte zu betrachten; aber derselbe hat doch
seinem hl. Verfasser reichlich Gelegenheit geboten, aus der
bestehenden Glaubensregel Beweggründe für das Verhalten der
Korinther zu schöpfen. Die unverkennbare Sicherheit, mit welcher
der Brief den Inhalt der Überlieferung in so reichem Mafse
darstellt und in Korinth als selbstverständlich anerkannt voraussetzt,

scheint auch auf seinVerhältnis zum apostolischen
Glaubensbekenntnis hinzuweisen. Verschiedene Ausdrücke deuten eine
Verwandtschaft der Quelle des hl. Clemens mit dem sogenannten
apostolischen Symbolum an. Es ist die „heilige, erhabene Regel
der Überlieferung", welche St. Clemens zur Grundlage seiner
Ausführungen macht und in klarer, tiefeinheitlich erkannter
Gedankenreihe entwickelt. Wo immer jener xavmv rfjç naçaôô-
Cecoç enthalten war, — vielleicht in inniger Beziehung zum xavmv
der Liturgie, — jedenfalls führt ihn der Heilige mit „allem, was
für Glauben und Leben" in der Kirche „von Wert war", auf
die Apostel und „durch ihre Vermittlung auf Christus zurück".
Jene einheitliche Auffassung der Heilslehre ist auch katholisch.
Das ist das grofse, wichtige Ergebnis dieser Untersuchung: Der
hl. Clemens lehrt wesentlich nichts anderes, als was die heilige
katholische Kirche heute noch lehrt. Katholisch ist sein Glaube
an die allerheiligste Dreifaltigkeit und an das Werk der
Erlösung. Katholisch ist sein Begriff von Rechtfertigung und



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 435

Gnade. Katholisch ist vor allem seine Anschauung- von der
Überlieferung der Wahrheit im Schofse der lehrenden Kirche
durch deren rechtmäfsige Vorsteher. Dabei ist dem Briefe der
Stempel der Überzeugung aufgeprägt, dafs eine wesentliche
Veränderung der Wahrheit seit den Tagen der Apostel nicht
eingetreten, dafs jene Art der Überlieferung die Bürgschaft einer
wunderbar einheitlichen Auffassung der evangelischen Lehre in
der hl. Kirche gewesen sei, welche einen Widerspruch nicht
einmal vermuten lasse. Auf dieser apostolisch-göttlichen
Überlieferung beruht aber das ganze Wesen des Katholizismus oder
vielmehr des Christentums. Darum ruft auch jetzt noch allen
St. Clemens mächtig zu: „Lafst euch entflammen zu lebendiger
Glaubensgewifsheit durch Rückkehr zur hochberühmten und
erhabenen Regel der Überlieferung; diese gewährleisten aber
diejenigen, welchen mit der apostolischen rechtmäfsigen Sendung
die treue Hut der evangelischen Lehre durch die Fülle des
Hl. Geistes anvertraut ist!"

Unseren Clemensbrief bringen wir in Beziehung zu den

areopagitischen Schriften. Der hl. Papst Clemens I. ist es eben,
welcher den grofsen hl. Dionysius vom Areopag als Apostel nach
Gallien sandte. Mit Berufung auf den Bericht des hl. Gregor
von Tours wollen das allerdings unsere Gegner in Abrede stellen.
Aber sie gestehen selbst, dafs die Angaben dieses Geschichtschreibers

zweifelhaft sind. Wir können jedoch mit zuverlässigen
Zeugnissen dienen. Uralt ist die Überlieferung, dafs der Areo-
pagite als erster Bischof von Paris des Martertodes starb. Es
herrscht betreffs der vollen Identität des grofsen Apostelschülers
und des hl. Dionysius von Paris die gröfste Übereinstimmung der
griechischen, römischen und gallischen Kirche. Selbst der Freund
des hl. Gregor von Tours, Bischof Fortunat von Poitiers (540—
590), bezeugt es ausdrücklich in seinem Hymnus auf den heiligen
Dionysius. Der gelehrte Kardinal Baronius in seinen Anmerkungen
zum Martyrologium Romanum steht entschieden ein für die völlige
Einmütigkeit der diesbezüglichen zuverlässigen geschichtlichen
Angaben (vgl. näher: Schneider, Areopagitika, Regensburg
1884, Manz, Erster Abschnitt). Die durchaus echten
geschichtlichen Zeugnisse berichten alle ohne Ausnahme, dafs der

Areopagite vom hl. Papst Clemens als Apostel nach Gallien
gesandt worden und »als erster Bischof von Paris des Martertodes
gestorben sei : „missus a S. demente", „tradente B. demente"
u. dgl. Eben dieser hl. Dionysius ist auch Verfasser der
areopagitischen Schriften. Allerdings leugnet dies die moderne Kritik.
Sie versetzt deren Verfasser ans Ende des 5. oder an den



436 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

Anfang des 6. Jahrhunderts. Sie läfst ihn durchaus abhängig
sein vom Neuplatoniker Proklus, einzig und allein deshalb, weil
zwischen beiden Schriftstellern dem Wortlaut nach so viele
Ähnlichkeiten vorkommen. Aber: „Gerade auf Pro kl us, dem
letzten Neuplatoniker von Bedeutung (410—485), ruhte in alter
und neuer Zeit der Verdacht, die Dionysischen Schriften
in ergiebigsterWeise benützt zu haben. Solange man den von
Paulus bekehrten Areopagiten Dionysius für den Verfasser jener
Schriften hielt, mufste man naturgemäfs das Verhältnis so

statuieren, und Suidas hat s. v. Aiovvôioç o ylQsœjtayirrjg dieser
Anschauung markanten Ausdruck verliehen. Offen wurde die
Frage wieder, als man erkannt hatte, dafs jene Schriften nach
Form und Inhalt unmöglich dem apostolischen Zeitalter
angehören können Jetzt konnte man jenes Verhältnis leicht
umkehren, wie es auch in der Tat, namentlich in philosophischen
und philologischen Kreisen, geschah" (Koch, Pseudo-Dionysius
Areopagita etc. Mainz 1900, Kirchheim, S. 2 f.).

Wer war nun aber der erste, welcher diese epochemachende
Erkenntnis gewann? Laurentius Valla war es. Was

war denn das für ein Mann? Baumgartner (Weltliteratur
IV. Band), Freiburg 1900, Herder, S. 479 f. schreibt von ihm
folgendes: „Am weitesten ist wohl in schamloser Erneuerung des
Heidentums Lorenzo Valla (della Valle) gegangen (1407 zu
Piacenza geboren, 1457 in Rom gestorben). In seinem Traktat
„De voluptate" (1431) wagte er es geradezu, Aristoteles wie
Plato, Thomas wie Scotus beiseite zu schieben und die Lehre
Epikurs als die höchste Errungenschaft der Philosophie, die
Wollust, wenn nicht ganz offen, doch verblümt als das höchste
Gut zu proklamieren. Das hat manchem imponiert; man darf die
Jahreszahlen aber denn doch nicht übersehen. Dafs ein kecker
Klopffechter von 24 Jahren, der sich keineswegs des besten
sittlichen Rufes erfreute, so philosophiert, ist doch wohl so
auffallend nicht; viel auffallender ist es, dafs man diese Mifsgeburt,
die Valla selbst schon 1433 bedeutend abzuändern sich genötigt
sah, nebst seinen Streitschriften: „Gegen die konstantinische
Schenkung" (1440), „Über die Profession der Religiösen", „Gegen
den Juristen Bartolus", ebenfalls wieder zu einer der grofs-
artigsten Offenbarungen der Renaissance aufgebauscht hat. Die
Wahrheit ist, dafs Valla mit diesen petul^nten, knabenhaften
Angriffen auf die christliche Wissenschaft, die kirchliche Autorität

und die Orden sich nur den Weg erschwerte, seine
wirklichen Kenntnisse auf dem Gebiete der Philologie allgemein
nutzbar zu machen. Auch seine „Elegantien der lateinischen



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 437

Sprache, in welchen er seine grofse Gelehrsamkeit auf diesem
Gebiete offenbarte, litten darunter, dafs er in grenzenloser Eitelkeit

alles allein wissen wollte und geradezu erklärte, bis auf ihn
habe noch niemand wahrhaft klassisches Latein geschrieben.
Trotz dieser lächerlichen Selbstüberhebung und Anmafsung des
allwissenden Kritikus, der Donat und Priscian wie Cicero und

Liviu8, Plato und Aristoteles über den Haufen werfen wollte,
verkannten die gelehrtesten Kardinäle jener Zeit, Bessarion und
Ousa, nicht sein Talent noch die sprachwissenschaftlichen Kenntnisse,

die er besafs, und suchten ihm die Wege zu ebnen, als

er nach Rom kommen und in päpstliche Dienste treten wollte.
Denn nach all dem gewaltigen Lärm gegen die päpstliche Macht
schlich sich Yalla nach Rom und duckte sich und leistete
Abbitte und erklärte sich zu jedem Widerruf bereit, liefs sich
als Scriptor anstellen, stieg unter Calixt III. sogar noch zum
päpstlichen Sekretär und Kanonikus der Laterankirche empor
und starb als solcher (1457) im Erieden mit der Kirche."

Vom genannten Bessarion heifst es (a. 0. S. 554 f.) unter
anderem: „Obwohl selbst sehr für Piaton eingenommen, wollte
er doch von dem neuerungssüchtigen Sturmlauf wider Aristoteles
nichts wissen, sondern bewährte in den philosophischen Streitigkeiten

seiner Landsleute eine hohe geistige Überlegenheit, indem
er die Hadernden zu ruhig-sachlicher, wahrhaft wissenschaftlicher
Behandlung mahnte Hätten die Humanisten diese
vernünftigen Mahnungen des greisen Kardinals zu ihrem Programm
gemacht, so wäre der Wissenschaft wie der Religion und Kirche
eine Unmasse vergeblichen und schädlichen Haders erspart
geblieben; Piatonismus und Aristotelisraus, Humanismus und
Scholastik wären zu einem vernünftigen Ausgleich gekommen und
hätten sich gegenseitig gefördert anstatt gegenseitig ihr Werk
zu stören und schliefslich Christentum und Kirche selbst in
ihren unseligen Hader hineinzuziehen. Allein der „Fortschritt"
lag nun einmal in der Luft. Der phantastische Reiz neuer
Systeme, die im Grunde nur ein Abklatsch alter, heidnischer
Irrtümer waren, rifs manche glänzende Talente auf falsche Bahn
(pafst auch treffend auf den „Fortschritt" des 20. Jahrh. !)."
Dieser gelehrte Kardinal nun sagt (defensio Piatonis 1. 2., c. 3.)
trotz Valla: „Vir sanctissimus, Dionysius Areopagita, qui primus
et summus Christianae theologiae auctor fuit, neminem ante se
habuit rerum divinarum scriptorem' praeter Apostolum Paulum et
Hierotheum, quibus ipse praeceptoribus usus est." Diese
herrlichen Worte bilden so recht das getreue Echo der uralten
Überlieferung in der griechischen Kirche. Dafs übrigens ein Mann



438 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

wie Valla am Areopagiten keinen Geschmack fand, umsomehr
aber für den Neuplatoniker Proklus schwärmte, darf uns nicht
wundernehmen. Denn der Areopagite schrieb nach dem Urteil
der hl. Kirche „libros admirabiles ac plane coelestes". Vom Proklus

aber lesen wir (Koch, a. 0. S. 51 ff.): „Marinus, der
Biograph des Proklus, erzählt uns die abenteuerlichsten Dinge über
den Verkehr seines Meisters mit den Göttern: schon als Knabe
hatte er eine Traumerscheinung der Athene, in einer Krankheit
erschien ihm der Heildämon Telesphorus und machte ihn durch
Berührung augenblicklich gesund. Später erschienen ihm wiederum
Götter und gaben ihm Offenbarungen So bildeten sich in
Schulkreisen über den Meister schon zu dessen Lebzeiten
verschiedene Legenden; auch der obligate Lichtglanz, der während
eines Vortrags das Haupt des Lehrers umfliefst, darf nicht fehlen.
Das auffallendste daran aber ist, dafs Proklus dies selbst glaubte

Proklus, ein merkwürdiger Mann voll Extremen und
Widersprüchen, war entweder weniger wahrheitsliebend oder aber hatte
er sich, was wahrscheinlicher ist, in derartige Ideen so eingelebt,
dafs sie ihm zur vollen Überzeugung geworden waren seine
ersten und hauptsächlichsten Lehrer sind die Götter selber, von
denen er inspiriert und geleitet wird, dann kommt Syrian.''
Treffend charakterisiert (siehe a. 0. S. 52, Note 3) ihn (Proklus)
Freudenthal, Hermes 1881 S. 218 f.: „In Proklus'Lehren sind
Tiefsinn mit grenzenlosem Aberglauben, haarscharfe Dialektik
mit unlogischer Verschwommenheit der Begriffe, gesunde Kritik
mit naiver Glaubensseligkeit, mathematische Gedankenstrenge
mit der Unvernunft eines wundersüchtigen Mystizismus zu einem
unauflöslichen Knäuel ineinander gewirrt." Und aus diesem wirren
Knäuel schöpfte der grofse hl. Dionysius vom Areopag seine

„libros admirabiles ac plane coelestes"
Mit Koch und Stiglmayr hält auch Bardenhewer (Patro-

logie (2) Freiburgl901, Herder) solchen Widerspruch für möglich.
Der verdiente Gelehrte, uns persönlich von den Studien her
wohlbekannt, fafst (S. 472 ff.) unsere Frage kurz zusammen. Er
bespricht der Reihe nach: die Schriften des Pseudo-Areopagiten;
den Streit über den Verfasser; den gegenwärtigen Stand der
Frage. Wir erlauben uns seine Ausführungen sine ulla ira,
dem Motto unseres Jahrbuchs entsprechend nur „studio et vere-
cundia veri" etwas näher zu beleuchten. Gleich anfangs steht:
„Dionysius Areopagita heifst nach dem einstimmigen Zeugnisse
der Handschriften der Verfasser einer Anzahl theologischer
Schriften, welche sich, wenigstens im grofsen und ganzen, durch
die überall hervortretende Übereinstimmung der philosophischen



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 439

und theologischen Grundanschauungen sowie durch eine ganz
unnachahmliche Eigenart des Tones und Stiles sofort als Werke
eines und desselben Autors erweisen." Alle Handschriften also

nennen als Verfasser Dionysius Areopagita! Die erste Hegel der
positiven Kritik aber ist: „Opus quodcunque illius censebitur
auctoris, cuius nomen tanquam auctoris in antiquis codioibùs eidem
inseribitur" (Fefsler - Jungmann, Institutionos Patrologiae,
Oeniponte 1890, Rauch, Tom. I. p. 68). Überall tritt in den
Schriften hervor „Übereinstimmung der philosophischen und
theologischen Grundanschauungen, ganz im Gegensatze zum „wirren
Knäuel" des Proklus! Ebenso zeigen diese Schriften „eine ganz
unnachahmliche Eigenart des Tones und Stiles", was durchaus
nicht pafst zur „Abhängigkeit von Proklus", wohl aber voll und

ganz stimmt zum kirchlichen Urteile: „libros scripsit admirabiles
ac plane coelestes." Wohlgemerkt ist auch nach den Regeln
der Kritik „die überall hervortretende Übereinstimmung

der philosophischen und theologischen Grundanschauungen
sowie die ganz unnachahmliche Eigenart des Tones und Stiles"
ein Zeichen der Echtheit! Nach einer kurzen Inhaltsangabe der
noch erhaltenen areopagitischen Schriften werden noch einzelne
verlorene erwähnt, auf welche der Verfasser selber wiederholt
verweist. „Doch sind diese eigenen Angaben des Verfassers
über seine literarische Tätigkeit durchaus nicht frei von Unklarheiten

und Widersprüchen" welche jedoch nur dann
vorhanden sind, wenn man den Verfasser in die Zeit nach Proklus
versetzt. Die Schwierigkeiten heben sieh vollständig, wenn man
die Schriften nimmt als gerichtet insbesondere gegen die Irrlehre
des Simon Magus (vgl. dies. Jahrbuch XIII. S. 86 ff. und XVI.
S. 166 f.). Ausdrücklich nennt ja auch der Areopagite (D. N. c. 6)
den Simon Magus als Zeitgenossen: „xal rovxo son çrjrtov
avxcp, dies also mufs ihm gesagt werden".

Zum Streit über den Verfasser heifst es: „Der
Verfasser nennt sich selbst Dionysius, und er will auch augenscheinlich

selbst für den Areopagiten Dionysius, den Schüler des
Weltapostels und ersten Bischof von Athen gelten. Er bezeichnet

gern den hl. Paulus als seinen Lehrer in den Geheimnissen des

Christentums, und er adressiert seine Abhandlungen und Briefe
an Apostelschüler, Timotheus, Titus, Cajus, Sosipater, Polykarpus.
Die volle Aufschrift des zehnten Briefes lautet: ,An den Theologen

Johannes, den Apostel und Evangelisten, in seiner
Verbannung auf der Insel Patmos.' Zu Heliopolis war Dionysius
Zeuge ,der im heilbringenden Kreuze erfolgten Sonnenfinsternis'
d. i. jedenfalls der Sonnenfinsternis beim Tode des Herrn. In



440 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

Begleitung vieler Brüder unternahm Dionysius eine Reise „zur
Schau des Leben erzeugenden und Gott aufnehmenden Leibes"
d. i. allem Anscheine nach : er wohnte dem Hingange der Gottesmutter

bei, und an dieser Schau nahmen auch der Gottesbruder
Jakobus und Petrus, ,die hervorragende und älteste Spitze der
Theologen' teil. Auf Grund dieser und ähnlicher Stellen (z. B.

Angabe der beiden Magier Simon und Elymas, bekannt aus
der Apostelgeschichte, als Gegner; die durchaus unzweideutige
Aussage, dafs seine Lehrer, d. i. also die Apostel, die Kindertaufe

eingeführt hätten) pflegen schon die ältesten Schriftsteller,
welche Kenntnis der Areopagitika verraten, Autoren des 6.
Jahrhunderts, dem Verfasser das Epitheton ,der Areopagite', ,der
Apostelschüler' oder dgl. zu geben." Gewifs das mit vollem
Rechte; denn alles pafst genau ins apostolische Jahrhundert und
in kein anderes; nach Proklus ist das alles unverständlich!
Übrigens sind nicht diese Autoren des 6. Jahrhunderts die ältesten
Kenner der areopagitischen Schriften. Nach unseren Gegnern
(Koch, Pseudo-Dionysius etc. S. 25 ff.) kannte schon der Ana-
ehoret Nilus (f 430) den achten Brief des Areopagiten, welchem
er die Vision des Karpus nacherzählt; undMaruta, Bischof von
Maiparkat in Syrien (um 410) die Werke des Areopagiten (Stigl-
mayr, Programm Eeldkirch 1895, S. 95; vgl. dies. Jahrbuch
XIII. S. 104 f.); und doch sollen diese Schriften erst nach 485
verfafst worden sein!?-? Wir fügen noch einige ältere. Zeugnisse

bei: Juvenal is von Jerusalem berichtete (um 450) dem
Kaiser Marcian und der Kaiserin Pulcheria über das Begräbnis
der Gottesmutter; und als dabei gegenwärtig wird ausdrücklich
der Areopagite genannt nach dessen eigenem Zeugnisse (D.-N.
c. 3), welches wörtlich angegeben ist (vgl. Nicephorus Oal-
listus, histor. eccl. 1.15. c. 14). Origenes (185—255) nennt
den Areopagiten in hom. I. über einige Texte des N. T. Er
zitiert dessen Worte und fügt hinzu: „wie der grofse Dionysius,
der Areopagite sagt." So ist wortwörtlich zu lesen in der durch
Ruf in von Aquileja (f 410) angefertigten lateinischen
Übersetzung der Werke des Origenes. Übrigens schreibt auch Rufin
ohne alles Bedenken die Autorschaft dieser Homilie dem
Origenes zu (vgl. Dulac, Traduction des oeuvres de S. Denys, S. 79).
Der hl. Maximus (580—662) sagt in seinem Kommentar (in
coel. hier. c. 5), dafs bereits der hl. Dionysius von Alexandrien

(um 250) Scholien zum Areopagiten verfafst habe, und
er führt aus diesen ausdrücklich einiges an. Von diesem heil.
Dionysius wurde auch ein Brief an Papst Sixtus II. geschrieben,
in welchem die Echtheit der Areopagitika verteidigt wird.



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 441

Georg von Skythopolis (um 530) erwähnt diesen Brief (dies.
Jahrbuch XIII. S. 100f). Dafs in den ersten Jahrhunderten von
den areopagitischen Schriften kaum direkt geredet wird, ist leicht
zu erklären durch das vom Apostelschüler selbst auferlegte
Gesetz des Stillschweigens (dies. Jahrbuch XVI. S. 168 ff.),
welches im 5. Jahrhundert ganz unverständlich gewesen wäre,
durchaus aber pafst in die Zeit der Apostelschüler und zum
Zwecke der Schriften selber.

Es ist dann weiter Rede, wie die Schriften auf dem
Religionsgespräche zu Konstantinopel (um 532) in das volle Licht
der Öffentlichkeit traten. „Die Severianer berufen sich zur
Rechtfertigung ihrer Lehre auf die Schriften des Areopagiten
Dionysius, während Hypatius von Ephesus, der Wortführer der
Katholiken, diese Schriften als unecht zurückweist" Die
von den Severianern vorgebrachten Zeugnisse aus dem Areopagiten

beanstandet Hypatius als seinerzeit von den Apollinaristen
gefälscht. Die Schriften selbst wurden damit nicht in Bausch
und Bogen verworfen. Leontius von Byzanz, selbst auf dem

Religionsgespräche zugegen, ist dafür ein gewifs zuverlässiger
Zeuge. Stiglmayr (Programm a. 0. S. 57 ff.) bemerkt dazu unter
anderem: „Einige besondere Umstände machen die Anführungen
ans Dionysius Areopagita bei Leontius besonders wichtig
Fürs erste gehören sie zu den früheren Citaten aus Dionysius
und zeigen, dafs an die Echtheit der Dionysischen Schriften
schon vor dem Religionsgespräch in Konstantinopel ebenso von
Katholiken wie Monophysiten geglaubt wurde. Zweitens ist
hervorzuheben, dafs Leontius um diese Zeit in Palästina, in
der neuen Laura bei Jerusalem, als Mönch lebte. Drittens ist
Leontius ein ganz hervorragender Kenner der theologischen
Fragen und Schriften der Väter Endlich erscheint er auch
auf dem Religionsgespräch als Abgesandter der palästinensischen

Mönche, bei derselben Disputation, in welcher Hypatius
von Ephesus als Vorsitzender der Orthodoxen die von den
Severianern vorgebrachten Zeugnisse aus Dionysius Areopagita
zurückwies. Weil das Buch de sectis jedenfalls nach 533
geschrieben ist, so beweist die in diesem Buche vorkommende
Bezeichnung des Dionysius als eines Lehrers und
Schriftstellers, dafs Leontius durch den Widerspruch des Hypatius
in seinem Glauben an die Echtheit der Dionysius-
Schriften nicht erschüttert wurde" (dies. Jahrbuch XIII.
S. 101 f.; XVI. S. 109 f.). Der Widerspruch des Hypatius galt
eben nur den vorgebrachten Stellen (Zeugnissen testimonia) aus
dem Areopagiten. Dafür spricht auch die Autorität des Lateran-



442 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

konzils (649). Stiglmayr (a. 0. S. 84 f.) sagt von diesem Konzil
unter anderem: „Gegenüber den Häretikern, welche sich auf
diese Schriften beriefen, machte man geltend, dafs sie die Stellen
bei Dionysius nicht richtig ausgelegt, bezw. gefälscht hätten"
Bardenhewer selbst (a. 0. S. 481) sagt über Leontius: „Durch
Untersuchungen der neuesten Zeit hat die Kritik unseres
Verfassers (d.i. eben des Leontius) die glänzendste Anerkennung
gefunden." Zu Leontius' Urteil über die Areopagitika passen
auch die Worte (a. 0. S. 474): „Nichtsdestoweniger (d. i. trot&
des Hypatius Widerspruch gegen die vorgebrachten areopagi-
tischen Zeugnisse) erlangten die Schriften (des Areopagiten) in
der Folge auch bei Katholiken mehr und mehr Ansehen und
Geltung, dank insbesondere der Autorität des hl. Maximus
Confessor (ges.t. 662), welcher dieselben in Kommentaren erläuterte
und gegen den Vorwurf des Monophysitismus in Schutz nahm.
Dem gesamten Mittelalter hat die zlutorsehaft des Areopagiten
aufser Zweifel gestanden." In dieser Zeit, heifst es dann weiter:
„gewannen die Schriften einen sehr weitgehenden Einflufs auf
die Wissenschaft des Abendlandes Mit dem Mittelalter ging
auch die Blütezeit der Areopagitika zur Neige Der
entbrennende Streit (über die Echtheit), wohl einer der hitzigsten
und langwieiigsten Kämpfe, welche je auf literarischem Gebiete
durchgefochten worden sind, förderte eine Fülle von
Hypothesen über den wahren Ursprung der rätselhaften Schriften
zutage : griechische, syrische und lateinische Kirchenschriftsteller,
Orthodoxe und Häretiker, selbst heidnische Dionysiuspriester
wurden als Verfasser in Vorschlag gebracht. Stets standen die
Verhandlungen unter dem Zeichen der Alternative: ,entweder der
Areopagite Dionysius oder ein Fälscher und Betrüger'." Nach
Verwerfung der Hiplerschen Erklärung ist man jetzt wieder
auf diese Alternative zurückgekommen in einer etwas anderen
Fassung: ,entweder durchaus abhängig von Proklus oder der
Areopagite.' „In jüngster Zeit ist durch die glänzenden
Untersuchungen Stiglmayrs und Kochs" die Abhängigkeit von
Proklus „zur Gewifsheit erhoben und der alte Streit zu Grabe
getragen worden"

Zum gegenwärtigen Stand der Frage (S. 475 ff.) heifst es
unter anderem: „Der Versuch Hiplers ist als mifslungeu zu
betrachten Daraus allein folgt aber auch schon, dafs der
Verfasser selbst sich für einen Zeitgenossen der Apostel
ausgegeben, dafs er also eine falsche Maske angenommen hat (!P
Denn die Meinung, dafs er wirklich der Areopagite Dionysius oder
überhaupt ein Zeitgenosse der Apostel sei, war schon von Hipler



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 44a

mit Reeht als gänzlich ausgeschlossen beiseite geschoben
und ist inzwischen, nicht zum mindesten durch die wissenschaftliche

Naivität neuerer Verteidiger (C. M. Schneider, J. Parker
u. a. [vom Autor selbst eingeklammert]), nur noch mehr blofs-
gestellt worden getrost überlassen wir das Urteil darüber
dem werten Leser!). Äufsere und innere Marksteine grenzen
die Abfassungszeit der Areopagitika auf das Ende des 5. und
den Anfang des 6. Jahrhunderts ein Der Verfasser
ist mit den Werken des Neuplatonikers Proklus (411—485)
durchaus vertraut und hat dieselben fleifsig verwertet
gerade umgekehrt!!); insbesondere bietet er, wie Stiglmayr und
Koch schlagend nachgewiesen DN. 4, 18 - 34 ein Exzerpt
aus der nur in lateinischer Übersetzung erhaltenen Abhandlung
des Neuplatonikers De malorum subsistentia" Nach Proklus

also subsistiert das Übel, d. h. hat selbständiges Sein auf
Grund seines eigenen Wesens; und gerade das Gegenteil ist
Lehre des Areopagiten (dies. Jahrbuch XVII. S. 225 ff. und
Forts.). Die Proklische Ansicht führt notwendig zum Dualismus
(summum bonum — summum malum) oder zur Annahme, dal's

Gott die Quelle alles Übels ist, weil die Quelle alles Seins!!
„Der Verfasser kennt auch bereits den Gebrauch, dafs die

Gläubigen während der hl. Messe das Credo sangen (EH. 3, 2).
Der Credogesang ist aber zuerst 476 zu Antiochien von den
Monophysiten in die Mefsliturgie eingefügt worden, und bald
nachher haben die Orthodoxen sich dieser Übung angeschlossen."
Der Verfasser soll das Credo kennen, eine blofse Behauptung
ohne allen Beweis!! Was sagt er vielmehr (a. 0.)? „Bevor
das hl. Brot und der Kelch des Segens auf den gottgeweihten
Altar gebracht wird, ist vorher feierlich ausgesprochen von der
ganzen versammelten Gemeinde der katholische Preisgesang
jiçooftoloyr/dtiôrjq vjto jtavzbg rov rfjç 'ExxbjOiag jchjQco-
fiazog zfjg xafrohxrjg v[ivoloyiag." Dafs dieser katholische
Preisgesang vom Areopagiten keineswegs als Credo gefafst ist,
erklärt er selber noch in demselben Kapitel (§3 — d-ecoçla—, 7)
näher mit folgenden Worten: „Tov vjivov ös zovzov 01 /xsv
1Yfivoloyiav xalovöiv, oi äs zf/g DgrjOxtiag zo övfißolov, allot
âh, cog olfiai, d-tiôzsgov hgagyixijv EvyagiQz'iav, mg jttgitxzt-
xrjv zcôv dg rjfiäg ß-trtihv àtpixofiévcov isgcôv ôcôqoov. — Diesen
Preisgesang aber nennen die einen ,Hymnologie', die anderen
,Ausdruck, Zeichen der Gottesverehrung', wieder andere, wie
ich glaube, gottähnlicher ,die auf den Ürgrund aller Heiligung
gerichtete Danksagung' als die Zusammenfassung der uns von
Gott gespendeten heiligen Gaben." Die Hauptgaben werden



444 Der erste Clemeusbrief und die Areopagitika.

dann eigens angeführt. Kurz zum Übergang für das folgende
wird nochmals wiedérholt (n. 8): „Ovtco de rfjç &£açxixrjç (pi-
Xav&çmmac, leçmç vfivrj&eiOTjg " (vgl. auch betreffs des

angeblichen Credo: dies. Jahrbuch XIII. S. 94f.). Damit nehmen
wir einstweilen von diesem Autor in aller freundschaftlichen Liebe
Abschied. Mit Koch und Stiglmayr nimmt auch er Unmögliches
an, nämlich: „dafs die Proklusbenützung durch das ganze corpus
der Dionysischen Schriften sich hindurchzieht, dafs dieselben ein
an Proklus sich anlehnendes, straff-einheitliches System
repräsentieren und (trotzdem!??) bei ihrem Auftauchen sofort auch als
Werke des Schülers Pauli vom Areopage gelten" siehe Koch

. 0. S. 260).
Stiglmayr hatte schon (a. 0. S. 68) behauptet, dafs die

Heimat der Dionysischen Schriften Syrien sei. Trotzdem
aber führt er öfter an (z. B. a. 0. S. 56, 69, 88), dafs diese
Schriften bei den-Syrern stets als Erzeugnis des Areo-
pagiten galten!! Sie wurden zudem nicht in syrischer Sprache
verfafst, sondern eben als Erzeugnisse des Areopagiten in der
griechischen. Ins Syrische wurden dieselben übersetzt von
Sergius von Resaina (f 536, vgl. dazu auch bei Koch a. 0.
S. 259 f. die Note 4). Von ihm schreibt Stiglmayr (a. 0. S. 55):
„Wir haben auch in ihm einen der früheren Zeugen für unsere
Frage zu erkennen. Er anerkennt nicht blofs die Echtheit der
Dionysiaka sondern übersetzt auch die Apologie und die
Scholien des Orthodoxen Johannes von Skythopolis und die
weitere Apologie des, wie es scheint, gleichfalls orthodoxen
Oeorgius von Skythopolis" alles das, ohne das Geringste zu
beanstanden Zum Schlufs nun seines „Pseudo-Dionysius Areo-
pagita" sagt Koch (S. 260) ebenfalls von den Dionysischen
Schriften, dafs sie „bei ihrem Auftauchen sofort auch als Werke
des Schülers Pauli vom Areopage gelten" Für dieses
Endresultat ihrer fleifsigen Forschungen sind wir den beiden rührigen
Gelehrten sehr dankbar. Durch dieses Schlufsergebnis bestätigt
sich betreffs der Areopagitika das geflügelte Wort Harnacks: „In-
bezug auf die urchristliche Literatur sind wir in einer rückläufigen
Bewegung." Bei ihrem Auftauchen, d. i. sobald sie anfangs des

. Jahrhunderts in die Öffentlichkeit dringen, gelten allgemein
die Areppagitika als Erzeugnis des grofsen hl. Apostelschülers.
Von einer Abhängigkeit des Verfassers von Proklus hat
die damalige Literatur keine Spnr. Wohlgemerkt aber lebten
damals noch manche Bischöfe und Gelehrte, welche schon zu
Proklus'Lebzeiten die areopagitischen Schriften persönlich kannten
und zudem von alters her erfahren hatten, dafs sie echte Schriften



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 445

aus apostolischer Zeit seien. Der bedeutendste Kritiker damaliger
Zeit ist dafür unverdächtiger Zeuge, Leontius von Byzanz.
Es bestätigt sich also durch die neuesten eingehenden
Forschungen die Richtigkeit des gerade auf Proklus, dem letzten
Neuplatoniker von Bedeutung, in alter und neuer Zeit ruhenden
Verdachtes, die Dionysischen Schriften in ergiebigster
Weise benützt zu haben

Für den Ursprung unserer Schriften im apostolischen
Zeitalter spricht insbesondere auch deren Lehre. Ein Vergleich
mit der Lehre unseres Clemensbriefes möge dies noch etwas
näher zeigen. Der Clemensbrief ist unzweifelhaft ein echtes
Zeugnis aus dem apostolischen Jahrhundert. Unverkennbare Spuren
der Ähnlichkeit nicht etwa blofserWorte, sondern der eigentlichen
Lehranschauung nun trägt der Brief mit den Areopagitikä. Der
Clemensbrief wie letztere Schriften sind ein handgreiflicher
Beweis dafür, dafs die katholische Kirche des apostolischen
Jahrhunderts dieselbe ist wie die heutzutage: mit denselben Dogmen,
mit derselben Verfassung, mit demselben Kult. Wie der
Standpunkt des hl. Clemens ist auch der des grofsen hl.
Dionysius Areopagita derjenige der lauteren Überlieferung.
Beide setzen überall schon eine feste Tradition voraus und machen
dieselbe grundsatzmäfsig geltend. Beider Verfasser echt aposto-
licher Geist verbürgt uns auch die apostolische Grundlage
ihrer Lehre. Diese Grundlage nun ist eine durchaus übernatürliche.

Alle etwa profanen Erörterungen, z. B. der Geschichte
oder Philosophie, werden nur zur Erläuterung der übernatürlichen

Offenbarung gebraucht. Beiden gilt die christliche
Religion in ihrer ganzen Entstehung als etwas
Übernatürliches. Beiden gelten als (Quellen ihrer dogmatischen
Anschauungen: die hl. Schriften, die Tradition, die
Liturgie. Beide betrachten die hl. Schriften sowohl des A. als
des N. T. als „Aussprüche Gottes", als „wahre Schriften des
hl. Geistes" usw. Beide betonen die Inspiration der heiligen
Schrift. Der hl. Clemens nennt wie der Areopagite die heiligen
Schriften Xöyia: „zaq ieçâq yçcupaq zaq aXr/fltlq zàq ôià zov
jivevfiazoq zov àyiov" sagt St. Clemens (45, 2), der Areopagite
(DN. 1, 1) braucht den Ausdruck „xvsvfiazoxivqzoq" ganz
entsprechend dem „d-EOJtvsvOzoq" (2. Tim. 3, 16) seines Lehrers.
Beide heben entschieden hervor die übernatürliche Einheit
der in den hl. Schriften, sowohl des A. als des N. T., enthaltenen
Lehre. Ganz unterschiedslos, völlig gleich beweiskräftig werden
für ein und denselben Lehrpunkt von beiden die Bücher des A-.

und K. T. angeführt und wieder in jedem der zwçi Testamente

Jahrbuch für Philosophie etc. XVil. 30



446 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

ohne Unterschied die verschiedenen Bücher. Von einer Entwicklung

in dem Sinne, als ob die Schriften des A. T. unbestimmter,
unvollkommener, unklarer wären betreff der in ihnen ausgesprochenen

Wahrheiten, als die des N. T., oder als ob das eine
Buch weniger Wert hätte als das andere, davon ist bei keinem
von beiden Rede. Beide bezeichnen auch gleicherweise treffend
das Verhältnis des A. zum N. T. Beiden ist der N. B. die
tatsächliche Erfüllung dessen, was der A. B. in seinen Vorbildern
und Weissagungen ausgedrückt hatte (vgl. z. B. EH. 3, 3, 5).
Beim hl. Clemens findet man es nicht auffallend, dafs er Stellen
aus den hl. Evangelien und den Apostelbriefen anführt, und beim
Areopagiten sieht man solche Stellen als Grund an für die Un-
echtheit seiner Schriften, obwohl er alle anderen Apostelschüler
überlebte.

Beiden ist jedoch nicht das tote Schriftwort mafsgebend,
sondern das in der hl. Kirche fortlebende, überlieferte, geoffenbarte
Verständnis der hl. Schrift. Beide sind unverständlich ohne ihre
unverkennbare Anlehnung an die in der hl. Kirche fortwirkende
apostolische Überlieferung. Hl. Schrift und Überlieferung
sind ihnen Glaubensquellen, und zwar so, wie sie fortleben in
der hl. Kirche. Darum mahnt St. Clemens (7, 2 f.): „'éXd-coftEv

f.jit zov EvxXsfj xal ös/ivov zrjç jtaçaâoCscoç fj/icöv xavova".
Diese Mahnung ist das Thema seines ganzen Briefes. Den Tra-
ditionsbegriff leitet der hl. Verfasser her vom apostolischen Lehramt.

Wie Christus vom Vater gesandt war, um die Botschaft
des Heils zu verkünden, so sind die Apostel von Christus dazu
bestellt, und von den Aposteln pflanzt sich das Lehramt in der
Kirche fort, um der Apostel Aufgabe fortzusetzen: „Ol ano-
ozoXoi rjftmv EvrjyysXio&rjOav djib zov xvq'iov \Irjoov Xçtozov,
'Irfiovg o XçiOzoç cuio rov dtov 10 XçiOzog ovv
äjio rov dsov xai oi ctnöozoXoi ebro rov XçiOzov' èyévovzo-
ovv â/KpozEça Evzâxzcog èx d-eXrjfiazog l)eov" (a. O.). Die
Apostel sind von Christus dem Herrn ausgewählt worden als
Träger der Fülle übernatürlicher Erkenntnis. Die Apostel waren
selbst die lebendigen Zeugen der Wahrheit; und von ihnen her
soll das Evangelium durch lebendige Werkzeuge fortgepflanzt,
werden. Die Predigt der Apostel tönt in lebendiger Überlieferung
in der hl. Kirche fort. Bei St. Clemens gibt es keinen Petri-
nismus und Paulinismus und Jakobismus u. dgl., sondern nur
eine Überlieferung, weil nur eine Botschaft des Heils. Und
diese „heilige Übereinstimmung" (51, 2) ist die unfehlbare
Richtschnur im Denken und Handeln für alle Zeiten. Ganz dieselbe
Lehranschauung betreffs der Tradition hat der Areopagite, wenn



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 447

er beispielsweise (CH. 2, 3) sie nennt: ,,tr/v xgvcpiav xal Isqcc-

ztxrjV xaçaôoOcv". Beide haben diese in der Schule der Apostel
gelernt. So beruft sich St. Paulus z. B. an zahlreichen Stellen
auf das von ihm „Überlieferte": „Tradidi enim vobis in primis,
quod et aceepi" (1. Kor. 15, 3). — „Laudo autem vos, fra-
tres, quod per omnia mei memores estis: et sicut tradidi vobis

praecepta mea tenetis" (a. 0. 11, 2). — „Ego enim accepi a

Domino, quod et tradidi vobis" (a. 0. v. 23). — „Itaque
fratres state: et tenete traditiones, quas didicistis, sive per
sermonem, sive per epistolam nostram" (2. Thess. 2, 14). —
„Et quae audisti a me per multos testes, haec commenda fide-
libus hominibus, qui idonei erunt et alios docere" (2. Tim. 2, 2).
Für „traditio und tradere" hat der griechische Text „xaçâôoOig,
jtaçaôiôôvai". So wie diese beiden, lehren die anderen heil.
Väter und Kirchenschriftsteller, z. B. St. Ignatius, St. Irenaus,
Clemens von Alexandrien, Origines, Tertullian, St. Cyprian,
St. Athanasius, St. Basilius u. a., und zwar längst vor Proklus
und der Sache nach ganz verschieden von ihm.

Eine Bewahrerin der Tradition ist wirklich die Liturgie.
Da ist so recht eigentlich die lex supplicandi eine lex credendi.
Die Liturgie in ihren Handlungen und Gebeten ist der Widerhall

der apostolischen Predigt in der begeisterten Seele.
Insbesondere gilt dies vom hl. Mefsopfer, dem Mittelpunkt der
ganzen Liturgie. Gerade nm die Eintracht, die Einheit in der
Gemeinde zu Korinth wiederherzustellen, weist St. Clemens hin
auf die hl. Eucharistie, als das Sakrament der kirchlichen
Einheit, dessen so bevorzugter Lobredner der Areopagite (vgl.
EH. 3) ist. Beiden gilt das hl. Opfer als wichtigster Teil der
Xstzovçy'ia. Beide sind eben so recht würdige Schüler des

heiligen Völkerapostels. Ihre Lehre ist so recht seine Lehre. Der
Apostel schreibt auch an die Korinther und mahnt zur Eintracht
(1. Kor. 10 f.) gerade durch Hinweis auf die heiligste Eucharistie
als das äufsere Zeichen und den bewirkenden Grund der kirchlichen

Einheit. St. Paulus redet von „ro xoztjçiov zrjg evXo-

ylag", als „xoivoav'ia zov al'ftazog rot Xqloxov", vom „ägzog"
als „xoivcov'ia zov Ooifiazog zov XqiOzov". Hier betont auch

er schon längst vor Proklus die evaiöig, das %v: ,','Ozi slg
açzog, êv oôâna oi noXXol èdfiev• ol yaç xâvzsg èx zov svog
ixçzov [zezéyofisv." Er spricht von „xozrjçiov Kvçiov xlveiv,
zçaxtÇrjg Êvçiov fiEzéynv". Wie St. Clemens redet auch der
Areopagite ganz die Sprache des hl. Apostels. Ganz im Geiste
seines Lehrers nennt insbesondere der Areopagite das Sakrament
der Sakramente: „zeXszf/ zeltzœv, " àyiozdzrj zeXtzrj d-tiozazr/

30*



448

xal ieçà xsZsxtj, {htla xrjç ôvvàgemç XEXsxrf, Ovvagiq, xoivmvia,
xcqv Uqo'jv xoLvmvia, Dtaçyixrj xoivcovta, QtaQ-yixà /xvOxtjçia,
d-ËioxâxTj tvyaçiOxia, xà dxiôxaxa". Wie der hl. Clemens spricht
auch er von „tvyagiOxeeiv" als von der hl. Opferfeier,

Gehen wir jetzt auf die eigentliche dogmatische Lehre
im besonderen über, so finden wir wie beim hl. Clemens auch
beim hl. Dionysius Areopagita vollste Übereinstimmung mit der
Lehre der Apostel. Beide reden von Gott als dem „o fiéyaç
ôrjfiiovQybq xal âeOxoxrjç xcàv àxdvxœv, o xaxtjQ xcàv alcovcov;
ßaOiXsvq xcàv alcovcov, EVEQytxrjq xvevfidxœv, xavxbç xvtv-
fiaxoç xxiôxrjç xal ènioxoxoq xal xvqioç xâôqq oaçxâç, ôe-

Ojiox?]ç xavxoxçâxmç, xaxrjQ xal xxtôxr/ç xov Ovfixavxoq
xôo/iov", Spender der „ômçeal xrjq EÎ^vrjç", der uns in seiner
unermefslichen Liebe sogar berufen zur ,,t,cofj ev a&avaoia: oi
iv dydxy xsteimd-évxeç xaxa x?jv xov !)tov yaçiv 'éyovdiv ym-
qov tvOtßcov" — zum ,,<xyioq xoicoq, xoxoq xfjq Öö^r/q" (vgl.
des hl. Paulus 1. Kor. 15). Die Lehre von Gott, dem höchsten
Herrn, ist bei dem Areopagiten genau dieselbe, wie bei St.
Clemens. Beide haben dieselbe Anschauung vom Wesen Gottes,
von der Schöpfung, von unserer Auferstehung und Herrlichkeit.
Die gleiche Anschauung teilen sie auch inbezug auf die anderen
Lehrpnnkte, stets das getreue Echo der apostolischen
Predigt. Der Inhalt ist genau derselbe; nur die Vortragsweise
ist verschieden. Dies ist aber durchaus zweckgemäfs. Der heil.
Papst Clemens wendet sich unmittelbar an die korinthische
Kirchengemeinde. Der Areopagite dagegen schreibt, wie er
wiederholt betont, an einen Bischof, damit dieser nach seinem

klugen Ermessen den tiefer eingeweihten die erhaltene Erklärung
mitteile. Daher gegenüber der mehr volkstümlichen Behandlung
bei St. Clemens beim hl. Dionysius die tief spekulative und zwar
in einem eigentlichen Lehrsystem. Dies ist bei der Vergleichung
der beiden Autoren durchweg zu beachten.

Dieselbe sachliche Übereinstimmung finden wir bei beiden auch
in der Lehre von der Sünde. Es ist die echt apostolische
Auffassung der Sünde. Beide reden wie die Apostel von der Sünde
der Engel und der Menschen. Durch Verführung seitens desWidersachers

ist die Sünde in die Welt gekommen und durch die
Sünde der Tod. Beide sind Zeugen des überlieferten Glaubens
an die Abstammung der Menschheit von einem Paare und an
die Allgemeinheit des Fluches der ersten Sünde. Diese ist ihnen
Katursünde und mufs auf alle übergehen, welche jene Natur vom
Stammvater erben, daher auch Erbsünde genannt. Beide reden
auch von Sünden, welche die einzelnen persönlich begehen. Die



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 449

Sünde ist beiden ihrem Wesen nach ein Frevel gegen die eigene
Natur und eine Empörung gegen den Urheber der Natur, gegen
den ewigen Gesetzgeber: „esc xovtov ÇyfjXog xal (pd-ovog xal
'égiç xal öxaöic" sagt St. Clemens (3, 2). Der Areopagite sagt
vom Übel (DN. 4, 32) im allgemeinen, was auch insbesondere
vom sittlichen Übel, von der Sünde gilt: „SxsgrjOig äga êori
to xaxov xal 'èAZeiipiç xal ào&éveia xal àov/ifiexgia xal cifiagxia
xal aOxoJiov xal àxaXZeç xal aÇœov xal avow xal aloyov
xal âxsXeg xal aviögvxov xal avaixiov xal àoçiOxov xal ayovov
xal asgyov xal aôgaveç xal axaxxov xal avoftoiov xal ant. i gov
xal öxoxelvov xal dvovßiov xal avxo /irjôa.i/côg firjôafifj (trjôev
ov." Mit solchen Worten zeichnen beide auch schon die Strafe
der Sünde, welche für die Verstockten sein wird ewiger Tod
und ewige Verwerfung.

Wie die hl. Apostel predigen auch beide Apostelschüler klar
und bestimmt den Glauben an die heiligste Dreifaltigkeit.
Sie reden genau von drei verschiedenen Personen in Gott und
zwar durchaus von drei göttlichen Personen. Gott ist ihnen der
Dreieine; ein Gott in drei Personen: Vater, Sohn und Hl. Geist,
Der Areopagite (DN. 2, 4) spricht von der „Evagyrxr] Tgiag".
Er nennt (ai 0. 2, 7) den Vater Prinzip, Quelle oirjyaia, in der
göttlichen Natur, den Sohn aber und den Iii. Geist vom Vater
ausgehend : „xfjg iïsoyâvov d-eoxrjxog". Er beruft sich ausdrücklich

dabei auf die hl. Schriften. Dann fügt er bei: „Wie aber
das sich verhält, dies können wir weder aussprechen noch denken."
Mit letzteren Worten weist er entschieden zurück alle
rationalistischen Versuche, den christlichen Trinitätsglauben als
rein natürliches Gedankenprodukt der vorchristlichen Philosophie-
und Religionssysteme hinzustellen. Jede aufserchristliche Trinität
kann der geoffenbarten des Christentums nur rein äufserlich
ähnlich sein (vgl. Pohle, Dogmatik I. S. 312). Zu bemerken ist
hier der Ausdruck ,,xrjç-d-toyôvov dsoxrjxog, der gottgezeugten
Gottheit". Damit scheint er auch dem Hl. Geiste das Gezeugtwerden

zuzueignen. Gerade dieser Ausdruck konnte nur im
apostolischen Jahrhundert gebraucht werden. Damals war
eben von den Aposteln her das Verständnis des Glaubenssatzes,
die Verschiedenheit des Ausgehens des Hl. Geistes vom
Ausgehen des Sohnes noch ganz lebendig. Zudem bat St. Dionysius
solche Verschiedenheit stets betont (z. B. a. 0. 2, 3). Auch ist
die Schrift an einen Apostelschüler selbst gerichtet. Bereits die

gnostischen Irrtümer mit ihrer paarweisen Zeugung forderten
genaueren Ausdruck, um Mifsverständnissen vorzubeugen, als ob

die Kirche lehre, der Hl. Geist sei „gezeugt" vomVater und Sohn,



450 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

wie der Sohn vom Vater. Den Glauben an die heiligste
Dreifaltigkeit fafst der Areopagite (DN. 13, 3) kurz zusammen mit
den Worten: „So preist die hl. Schrift ,die ganze Gottheit xrjv
oXrjv d-eccQXtav' als die Ursache von allem unter dem Namen
des Einen; und demgemäfs gibt es nur einen Gott als Vater
und einen Herrn Jesus Christus und einen und denselben
Hl. Geist" (vgl. Ephes. 4, 4 ff.): ?j jtTjyrj xrjg Çcorjg, rj ovoia
xijg âyo&ôxrjxog, rj jiia xmv ovxmv alxia Tçiâg, èg fjg xal to
rivai xal to sv slvai xoîç ovßi ôi ayaß-oxrjxa" (EH. 1, 3).

Gauz im Geiste der apostolischen Uberlieferung ist die

Christologie des hl. Clemens und des Areopagiten. Sie reden
von ein und demselben Christus in zwei Naturen, von seiner
Heiligkeit, vom Zwecke seiner Sendung als Messias, von seinem
Leiden und seiner Verherrlichung. Beide nennen ihn in ganz
besondererWeise xvçiog und Zdyog. Die ganze volle Lehre der
hl. Menschwerdung drückt St. Dionysius kurz aus (DN. 1, 4),
wenn er in Christus spricht von zwei Naturen, einer Person,
einem einfachen göttlichen Sein. In jeder Natur bleiben die
einer jeden entsprechenden Eigenheiten ganz völlig bewahrt
ohne die geringste Vermischung: „fiexa xrjg afiexaßölov xal
aßvyyvTOV xmv olxeimv iôçvOEOog." Klar spricht er auch (a. 0.
2, (5) von Christi zweifacher Tätigkeit nach den zwei
Naturen und von dem einen tätigseienden nach der einen Person
„ävd-Qmnixrj fteovgyia"; sowie (a. 0. 2, 9) von seiner Geburt
aus der Jungfrau.

Wie die Gotteslehre ist auch die Rechtfertigungslehre
des hl. Clemens dieselbe wie die des Areopagiten und zwar echt

apostolisch. In gleicher Weise reden beide vom Heilsverdienst

Christi: von seinem Opfertode zur Sühne für die Sünde
und zur Erlösung aus der Knechtschaft Satans, von seiner
Auferstehung als dem glorreichen Vorbilde unserer Auferstehung.
Der Weg der Rechtfertigung von Seiten des Menschen
besteht bei beiden in der Mitwirkung mit der von Christus
verdienten und vom hl. Geist uns mitgeteilten Gnade. Beide
betonen ausdrücklich, dafs nicht der blofse Glaube rechtfertige,
sondern nur der Glaube, welcher in der Liebe wirksam ist, d. i.

der Glaube nebst den guten Werken. Aus dem Glauben
entsteht heilsame Furcht vor dem allgegenwärtigen Gott, dem einstigen
Richter. Damit paart sich kindliches Vertrauen auf sein väterliches

Erbarmen und Reue über die bisherige Undankbarkeit,
verbunden mit dem festen Vorsatz, nicht mehr zu sündigen,
sondern treu und gewissenhaft Gottes heiligsten Willen zu erfüllen.
So stellt sich wahrhaft der Glaube dar als „Anfang, Wurzel und



Der erste Clemensbrief und die Areopagitika. 451

Grundlage der Rechtfertigung"; die Vollendung aber ist die Liebe,
die Krone, Königin und Mutter aller Tugenden. Beide sind auch
hier wieder so recht das getreue Echo des Völkerlehrers (vgl.
1. Kor. 15). Derselbe schreibt unter anderem an die Korinther
(a. 0. v. 57 f.): „Tcö 6s Oecö ydçig tm ôMvti fjfilv to vlxog
6là tov Kvq'iov fj/zcöv 'IrjOov Xqiozov. "SLOte, âêt'Mpoi fiov dya-
jirjToi, èÔQCûoi yiveoth, àjiETaxivTjTOi, jieqioôevovteç ev tcö
sgyco tov Kvq'iov jkxvtots e166teç ort o xonog vficöv ovx eöti
xsvog êv Kvçim" (vgl. über den Glauben DN. 7, 4; über die
Vollendung in der Liebe EH. 2, 1 ff.).

Doch zum Glauben und zur Erfüllung des göttlichen Willens,
d. i. zur wirksamen Liebe ist durchaus nötig die Gnade des
Beistandes. Gang gemäfs der Lehre der Apostel betonen
unsere beiden Apostelschüler diese Notwendigkeit. Beide sprechen
von der Gnade der Erleuchtung des Verstandes und der
Stärkung des Willens. Die „yixQig tov Oeov" ist beiden ein
übernatürliches, rein unverdientes Geschenk der Liebe Gottes. Ohne
diese Gnade kann der freie Wille des Menschen dem Rufe des
Herrn nicht Folge leisten. Diese Gnade gibt uns wahrhaft die
Freiheit der Kinder Gottes. Nur der Mifsbrauch der Freiheit
ist dem Wirken der Gnade hinderlich; denn „Gott will, dafs alle
Menschen selig werden". Darum sagt auch St. Clemens (50, 2 f.)
„tu; Ixavog êv avTfj (àyâjty) EVQEd-rjvai, si fit/ ovg àv xaza-
§icôoy o Osôg; AEœfied-a ovv xal ahmfiEd-a djto tov sZeovç
ai)TOV, ïva èv aycijcy svqe&c5[iev oi èv àydory te/.ekoO-svteç
xazà TT/v tov Oeov "/jxqiv 'ÉyovOiv yä>QOV svosßcöv xal cpavsQm-
d-rfiovTai èv tfj èmaxojifi tfjç ßaötZEiac tov XqiOtov".

Inbezug auf die nähere Bestimmung der Rechtfertigung
herrscht ebenfalls zwischen den beiden Apostelschülern

vollste Übereinstimmung und wiederum bester Einklang mit den

Aposteln, insbesondere mit der Lehre des hl. Paulus und des
hl. Jakobus (vgl. vor allem Römerbrief). Die Rechtfertigung
ist ihnen etwas der Seele Innerliches, eine Erneuerung des ganzen
inneren Menschen, keine blofs äufserliche Heilsanrechnung. Beide
unterscheiden eine doppelte Seite, negative und positive, der
Rechtfertigung: Nachlassung der Sünden (àçpEOiç àfiaQTicov) und
Heiligkeit der Seele. Die Rechtfertigung besteht so recht eigentlich

in der Vergöttlichung der Seele. Es ist der Anfang der
»9éœdiç (EH. i, 3 ff.), welche ihre Vollendung findet in der
himmlischen Glorie: „fj 6h d-émôlç eötiv y xçoç Oeov mg
IcpixTOV âçpofiolmoig te xal svmöig" (a. 0. 1, 3): die gröst-
möglichste Gottvereinigung und Anteilnahme an der göttlichen
Natur. Das alles haben wir durch Christus, den ewigen



452 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

Hohenpriester, der uns wahrhaft ist „Weg, Wahrheit und
Leben".

Unser eins und alles ist Christus der Herr nur i n der
hl. Kirche und durch die hl. Kirche. Darum ist die Lehre
tod der Kirche so überaus wichtig. Diese Lehre aber ist
noch jetzt dieselbe wie die unserer beiden Apostelschüler und
der Apostel selber. Sie fafsten den Begriff der Kirche
geradeso, wie wir ihn heutzutage noch fassen (vgl. EH. 1, 3 f.).
Diese hl. Kirche ist ihnen vor allem eine eine in der Wahrheit,
im Kult, in der Gnade. Das äufsere Band in der kirchlichen Einheit

bilden die Apostel und deren rechtmäfsige Nachfolger als
Vorsteher der Ohristgläubigen, als Hirten der Herde Chrisli.
Damit kennzeichnet sich die hl. Kirche als sichtbares Reich Gottes
auf Erden: Xeixovçyeîv xcö oioifivicp xov Xqiöxov (44, 3). Die
hl. Kirche zur Zeit der beiden Apostelschüler ist auch wahrhaft
eine apostolische, wie sie es noch jetzt ist. Die Verfassung
der Kirche im einzelnen ist bei beiden die gleiche. St.
Clemens nennt: „hniöxonoi, jigtößvxEQOi, ôiâxovoi" oder: „agyi-
eçsvç, isQtvç, Xsvtxai". Der Areopagite nennt diese drei Stufen
ebenso ganz schriftgemäfs: hgagp/g, isçevg, Aeixovçyôç" (Ell.
5, 6 ff.). Beide kennen blofs drei höhere Weihen. Dies ist ein
neuer Beweis, dafs auch die Areopagitika aus dem apostolischen
Jahrhundert stammen. Die Obliegenheiten der übrigen Weihestufen:

Subdiakone, Akolythen, Lektoren, Exorcisten, Ostiarier,
waren damals noch nicht bestimmt und fest begrenzt und
benannt. Dies geschah teils im 3., teils schon im 2. Jahrhundert
(vgl. Funk, KG. (4) S. 47 f.). Sie entwickelten sich aus dem
Diakonat und waren eingeschlossen in den „lôiaiç ôiaxovlaiç"
wie der hl. Clemens die Dienste der „Xsixovgyoi" nennt (40, 5).
St. Clemens zeigt sich in seinem Briefe so recht als den
berufenen obersten Wächter kirchlicher Überlieferung und
apostolischen Glaubens. In diesem Briefe finden wir alle wesentlichen
Bestandteile des später formulierten Begriffes vom römischen
Primat, wenn sich derselbe auch gemäfs den damaligen
Zeitverhältnissen noch nicht in voller Entfaltung zeigen konnte.
Diesen Primat verkündet auch klar und deutlich unser hl.
Dionysius. Er nennt (DN. 3,2) St. Petrus ausdrücklich: „7] xoqv-
(fcda xai JiQ£ößvxäx7] xœv Osokôycov àxçôxrjç." Der Areopagite
hebt es bei gegebener Gelegenheit immer wieder hervor, dafs
das Menschengeschlecht als ein Ganzes, d. i. die menschliche
Natur erlöst und geheiligt worden. Da nun aber diese Heiligung
unsere ganze Natur betrifft, so mufs ein einziger Lehrer und
Führer an der Spitze stehen, welcher Licht und Kraft hat für



Der erste Clemenslirief und die Areopagitika. 453

die ganze Natur: dies ist Christus. Unsere Natur ist jedoch eine
sichtbare und bedarf als solche der Heiligung. Deshalb raufs
ein sichtbarer Lehrer und Führer die Stelle des unsichtbaren
Christus vertreten und dessen Aufgabe sichtbar erfüllen: das ist
unter den Bischöfen der römische, der Papst. Wie der hl. Petrus
das Haupt der Apostel, so inufs sein Nachfolger das Haupt der
Bischöfe Bein bis ans Ende der Weltzeit. Denn: „ecce vobiscum
sum usque ad consummationcm saeculi" (vgl. EH. 1, 2 f.).

Zum Schlüsse noch einen Blick auf die Häresien im apostolischen

Jahrhundert. Die scharfe Betonung der diesen entgegengesetzten

Lehren ist so recht ein durchschlagender innerer
Beweisgrund für den urchristlichen Ursprung der Areopagitika.
Diese Schriften passen eben nur in das 1. christliche Jahrhundert
vor allem mit seinem Simon Magus, dem Erzvater der Irrlehrer,
und mit seinem Ceriuth, an welche sich die anderen Irrlehren
anschliefsen. Simon vertritt gleichsam die metaphysische Seite
der Häresien; Oerinth die praktische. Simon stellt das
Systematische voran und schliefst daran die verderblichsten Irrtümer
für das praktische Leben. Cerinth stellt voran die Leugnung
praktischer Lebenswahrheiten, welche dann notwendigerweise
auch die Leugnung der theoretischen Wahrheiten nach sich zieht.
Demgemäfs ist auch die Lehrweiso verschieden. Die des Simon
ist die sogenannte esoterische;, die des Cerinth die exote-
rische. An Simon schliefsen sich mehr an Menander, Satur-
ninus, Basilides; an Cerinth aber die Ebioniten und Nikolaiten.

Die Irrlehrer des apostolischen Jahrhunderts, vor allem Simon
der Magier, suchten zunächst das übernatürliche Fundament
des Christentums und der hl. Kirche zu untergraben. Darum
betonen nach dem Beispiele der Apostel deren Schüler, wie wir
dies an St. Clemens und dem Areopagiten gezeigt, so nachdrucksam

deren übernatürlichen Ursprung, übernatürliche Mittel,
übernatürliche Vollendung. Die Lehre stützen sie keineswegs auf
Menschen Weisheit, sondern auf die in der hl. Schrift und
Überlieferung niedergelegte göttliche Offenbarung. Gegenüber dem
emanatistischen Pantheismus, insbesondere des Simon Magus,
schärfen sie so entschieden ein, ganz besonders eingehend der
Areopagite, dafs Gottes Wesen durchaus getrennt sei vom Wesen
alles geschöpflichen Seins. Gott ist ihnen ebendeshalb Ursache
von allem anderen Sein, weil er nur reinste Selbständigkeit
und Wirk lichkeit, unendlich vollkommener Akt, nur Tatsäeh-
lichkeit, durchaus unfähig irgendeiner Entwicklung vom Vermögen
zum Wirklichsein. Entgegen der Lehre vom alleinseligmachenden
Glauben, welche insbesondere Simon und seine Anhänger aufstellten,



454 Der erste Clemensbrief und die Areopagitika.

schärfen beide fest ein die Not wen digkeit der guten Werke.
Gott ist ihnen nur die Quelle alles Guten, die Vollkommenheit
und Heiligkeit selber, fern von allem Übel. Ebenso entschieden
verwarfen sie den Dualismus, die Lehre von zwei nebeneinander

bestehenden Grundprinzipien: dem höchsten Gute und dem
höchsten Übel, weil notwendige Folge der Lehre vom ürvermögen,
als dem Urgrund des Seins. Entgegen der damaligen Irrlehre,
dafs die Engel die Weltschöpfer seien, reden sie nur stets von
Gott als dem allmächtigen Schöpfer des Weltalls. Die
Gottheit Christi wurde damals geleugnet. Deshalb betonen
diese so entschieden die Apostel und ihre Schüler, vor allem auch
St. Clemens und der Areopagite. Ebenfalls wurde der Irrtum
von einem Scheinleibe Christi gelehrt. Dementgegen lehren
schon die Apostel und ganz in ihrem Geiste ihre Schüler mit
aller Schärfe, dafs der Herr wahres und wirkliches Fleisch
angenommen hat: „Et Verbum caro factum est" (vgl. DN. 2, 9).
Eben darum betonen sie auch so nachdrücklich sein wirkliches
Leiden und Sterben, sowie seine wirkliche Auferstehung. Auf
letztere gerade stützen sie die Lehre von der Auferstehung
des Fleisches, welche damals geleugnet wurde (vgl.EH.7,Iff.).
Gerade zu Ende des apostolischen Jahrhunderts bestand auch der
weitverbreitete Irrtum vom 1000jährigen Reiche (Chiliasmus,
vgl. Funk, a. 0. 8. 81 f.). Diesen weist der Areopagite
insbesondere mit aller Entschiedenheit ab (EH. 7, 2); und zwar
wohlgemerkt als einen noch bestehenden Irrtum. Ein Verfasser
zu Ende des 5. Jahrhunderts oder noch später hätte höchstens
diesen Irrtum als eine frühere geschichtliche Tatsache erwähnt.
Von der modernen Kritik (vgl. Koch, a. 0. S. 257 ff.) werden
gerade die äufserenÄhnlichkeiten (Wortbildungen u. dgl.) zwischen
Proklus und dem Areopagiten als Beweis angeführt für die
Abhängigkeit des letzteren von Proklus; von ihrer auffallenden
sachlichen Verschiedenheit schweigt diese Kritik ganz. Wie wir
gesehen, ist aber der Areopagite nicht blofs dem Wortlaute,
sondern vor allem der Sache nach in vollster Übereinstimmung
mit der Lehre der Apostel und der anderen Apostelschüler. Mit
vollem Rechte also „ruhte gerade auf Proklus, dem letzten
Neuplatoniker von Bedeutung (410—485), in alter und neuer
Zeit der Verdacht, die Dionysischen Schriften in ergiebigster
Weise benutzt zu haben"!

—S3«


	Der erste Clemensbrief und die Areopagitika

