Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 17 (1903)

Artikel: Ursprung des Ubels
Autor: Leonissa, Josephus a
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761804

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

324 ~ Ursprung des Ubels.

URSPRUNG DES UBELS.

VoN
P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. C_ap.

| B—

St. Dionysius Areopagita unterscheidet scharf das Ubel an
sich vom Triager des Ubels. Simon Magus schrieb dem Ubel
irgend ein Sein zu, zwar nicht ein w:rkllches, bestimmtes, wohl
aber ein Sein dem Vermogen nach. Dementgegen beweist der
Areopagite, dafs alles Ubel nicht besteht auf Grund seiner
inneren Wesenheit und nur per accidens verursacht wird (dies.
Jahrb. XVII. 8. 225 ff.). Darauf untersucht er, woher denn das
Ubelin den Dingen komme. Ein doppelter Zweifel wird zunichst
aufgestellt gegen die friilhere (a. 0.) Beweisfiihrung. Der eine
Zweifel ist dem offenbaren oder minder offenbaren Widerstreit
und Gegensatz des Guten und Schlechten in den Dingen ent-
nommen; der andere dem gleichzeitigen Entstehen und Vergehen.
,Postquam Dionysius ostendit quod malum non habet essentiam,
et quod neque est causa neque causatum, nunc inquirit unde
malum proveniat in rebus: et primo movet dubitationem; secundo
solvit. . . . Movet autem duplicem dubitationem: et primo qui-
dem ex repugnantia, sive contrarietate, quae invenitur in rebus;
secundo ex concomitantia generationis et corruptionis. . . . Circa
primum duo facit. Primo ‘movet dubitationem ex illis in quibus
apparet manifeste contrarietas boni et mali; secundo ex illis in
quibus non sic manifeste apparet. . ..“ (Commentarium S. Thomae
Aquinatis in lib, de div. nom. cap 4. lect. 15 8q.)

Wenn in den Dingen kein Ubel sein soll, dann f&llt zunédchst
der Unterschied zwischen Gutem und Schlechtem fort, und infolge-
dessen sind Tugend und Bosheit im allgemeinen wie im beson-
deren dasselbe. ,Dicit ergo primo, quod si malum non habet
existentiam, nec est causa neque causatum, ut supra ostensum
est, aliquis obiiciendo dicet: Unde igitur malum invenitur in
rebus ? 8i enim respondeas quod in rebus non est malum, sequun-
tur duo inconvenientia: quorum primum est, quod ,virtus et
malitia sunt idem, et omnis toti‘, idest virtus in generali, ma-
litiae in generali, ,et particularis proportionali‘, idest specialis
virtus speciali malitiae sibi proportionalitate contrariorum respon-
denti, uf iustitia iniustitiae: quia et malitia in generali virtuti
contrariatur, et specialis malitia speciali virtuti: Virtus huius



Ursprung des Ubels. 325

deductionis in hoc consistit, quod remotis differentiis, quibus
aliqua ad invicem differunt, sequitur ea idem dicere. Differentiae
autem quibus virtus et malitia differunt, sunt bonum et malum.
Nam virtus est bona qualitas mentis. Remota igitur differentia
boni et mali, si malum non sit in rebus, sequitur quod virtus et
malitia sunt idem in universali et in speciali“ Gibt es kein
Ubel in den Dingen, dann gibt es weiter auch keinen Gegen-
satz zwischen Tugend und Ubel. Denn sollen zwei Dinge zu-
einander im Gegensatz stehen, so miissen sie offenbar etwas sein.
Will man jedoch diesen Gegensatz finden bei tugendhaften und
lasterhaften Menschen, so ist dagegen zu sagen, diese Menschen
wiren einander entgegengesetzt nur auf Grund des Gegensatzes
zwischen Tugend und Ubel. ,,Secuudum inconveniens est quod
etiam si virtus et malitia differant, sequitur quod malum non
contrariatur nec repugnat virtuti: quia quod non est, non potest
contrariari aut impugnare. Utrumque enim cortrariorum oportet
esse aliquid, et natura manifesta. KEst autem contrarietas vir-
tutis ad malum per hoc quod ,castitas et impudicitia‘ contrarientur,
et ,iustitia et iniustitia’. Bt quia posset aliquis dicere, quod
ista contrarietas non est nisi secundum quod homines sibi invicem
contrariantur quorum unus habet virtutem, et alter non habet;
hoe excludit. ,Et non dico’, inquit, quod ,castitas et impudicitia,
et iustitia et iniustitia‘ sunt contraria solum, secundum quod homo
iustus et homo iniustus, et pudicus et impudicus sibi contrariantur
invicem; sed per prius naturae ordine ante distantiam et contra-
rietatem quae exterius apparet inter eum qui habet virtutem et
eum qui habet vitium oppositum, ipsa vitia sive malitiae univer-
saliter differunt a virtutibus in ipsa anima. Non enim castitas
et impudicitia sunt contraria propter contrarietatem casti et im-
pudici; sed potius e converso. Primo ergo dubitationem movit
de contrarietate virtutis et malitiae, quia de ratione eius quod
est contrarium virtuti, est malum; nec invenitur in aliquo genere
quod aliquae species distinguantur per differentiam boni et mali,
nisi in habitibus animae vitiosis et virtuosis. Huius ratio est,
quia virtutes et vitia pertinent ad voluntatem, cuius obiectum
est bonum et malam.

Minder offenbar zeigt sich der Gegensatz zwischen dem Guten
und dem Ubel bei den Leidenschaften. Diese sind kemeswegs
wesentlich vom Ubel, sondern nur beziehungsweise, insofern sie
ungeordnet sind und der Vernunft widerstreiten. Aus diesem
Widerstreit ergibt sich notwendig ein Ubel, welches im Gegen-
satz steht zu dem schlechthin Guten, wenn es auch augen-
blicklich im Drange der Leidenschaft als Gut angesehen wird.



326 : Ursprung des Ubels,

,Deinde. cum dicit, ,Bt ad rationem passiones pugnant,’ movet
dubitationem .de illis quae non habent de sua ratione quod con-
trarientur bono, sicut passiones, quae pugnant contra rationem.
Dicuntur autem passiones motus appetitus sensitivi, qui dividitur
per irascibilem et concupiscibilem potentiam. De ratione autem
harum passionum non est quod contrarientur virtuti; quia con-
tingit etiam secundum virtutem concupiscere et gaudere et irasei,
et alias huiusmodi passiones habere; sed contrariantur virtuti
secundum quod inordinatae sunt. Omnpe autem inordinatum non
est de ratione earum. Huiusmodi igitur passiones contra rationem
pugnant: quia sicut apprehensio sensitiva est eius quod est hic
et nunc; ita appetitus sensitivus, huiusmodi apprehensionem con-
sequens, est eius quod est bonum hic et nanc: et secandum hoc
booum non simpliciter est quod ratio attendit. Cum igitur con-
tingit id quod est bonum hic et nunc, non esse bonum simpli-
citer, sequitur quod passio pugnet contra rationem: et ex istis
passionibus contra rationem pugnantibus necesse est dare, aliquod
malum esse contrarium bono; quamvis de ratione passionum non
sit malum, sicut erat de ratione malitiarum. Kt ideo necesse
fuit ut probaret quod ex huiusmodi pugna sequatur contrarietas
wali ad bonum. Manifestum est enim quod bonum non est con-
trarium sibi ipsi: sed omne bonum sicut ,ab uno principio‘ pro-
cedens, et sicut ,genitum ab una causa, gaudet’ mutua ,commu-
nione et amicitia et unitate’“ Das minder Gute ist kein
eigentlicher, sondern nur ein beziehungsweiser Gegensatz gegen
das gro[‘sere Gute und eben deshalb noch kein Ubel, sondern
vielmehr ein gewisses Gut. Nur das eigentliche Ubel ist der
Gegensatz zum Guten, Wie nun aber die Leidenschaften und
iiberhaupt die entgegengesetzten und einander widerstreitenden
Dinge zur Zahl der bestehenden Dinge gehorén, so scheint auch
der Gegensatz zum Guten, das Ubel, etwas Bestehendes zu sein.
»,Nec etiam potest dici quod minus bonum sit contrarium maiori
bono, sicut nec minus calidum aut frigidum est contrarium magis
calido et frigido. Quod quidem intelligendum est ex ea parte qua
utrumque est calidum saut frigidum. Sed inquantum minus cali-
dum habet aliquod permixtum de frigido, vel magis appropinquat
el, sic quod minus est calidum, est contrarium magis calido, ut
dicit Philosophus & Phys.; sed hoc est secundum quid, non sim-
pliciter. Dionysius autem hic loquitur de contrariis et simpliciter.
Habito ergo quod bonum nullo modo contrarietur bono, relinguitur
quod id quod contrariatur bono et pugnat contra ipsum, sit ma-
lam. Sic igitur non solum ex passionibus, quae pugnant contra
rationem, sed ex quibuscumgque aliis contrariis et contra pugnantibus,



UrSprung des Ubels 327

videtur sequi quod malum sit in numero existentium et sit ali-
quid existens, et quod contrarietur bono.“

Das Ubel scheint endlich auch deshalb seiner Natur geméfls
fiir sich zu bestehen, weil aus. dem Ubel Gutes folgt, indem es
beitrigt zur Erzeugung von Dingen und damit zur Vollendung
des Weltalls. Dann aber miifste das Ubel auch eine unmittelbare
selbstdndige Ursache haben. ,,Deinde cum dicit, ,Kit si corruptio
est existentium, non excludit istud ab essentia malum‘, procedit
alia via ad idem ostendendum; scilicet ex concomitantia genera-
tionis et corruptionis; et dicit, quod si malum est corruptio exi-
stentium, istud non excludit ipsum ab hoc quod habeat essentiam;
sed magis per hoc probatur, quod sit ,existens’, et quod sit
,generativam existentium‘, Corruptio enim unius est generatio
alterius: unde quod corruptivum existentium est, est etiam ex-
istentium generativum. Omne autem quod est generativum ex-
istentium, confert ad perfectionem universi: sequitur ergo quod
malum sit ,conferens ad completionem omnis‘, idest universi; et
quod largiatur ,toti‘, idest universo, quod ‘non sit imperfectum:
et hoc ,per seipsum‘: quod est inconveniens: quia quod malum
per accidens conferat ad pulchritudinem et perfectionem universi,
non est inconveniens, inquantum ex malis per accidens conse-
quuntur bona, ut Augustinus dicit in Enchir.*

Der Areopagite geht nuan iiber zur Losung des aufgestellten
Doppelzweifels und zwar in umgekehrter Reihenfolge. Halten
wir uns zum besseren Verstindnis nur immer wieder vor Augen,
dafs nach dem Gegner des Areopagiten, nach Simon Magus, das
Ubel ein bestimmtes Sein hat, wenn auch nur dem Vermdgen
vach, ,das unentwickelte Urvermogen Dementgegen spricht
St, Dmnysms dem Ubel alles bestimmte Sein, auch dem Ver-
mogen geméls, ab; er unterscheidet es ausdriicklich vom Urstoff,
welcher nur Sein dem Vermogen nach hat, aber auch deshalb
etwas Gutes ist. Dagegen ist das Ubel als solches vollstandig
und in jeder Hinsicht vom Guten getrennt. Das Ubel als Ubel
wirkt nie mit zur Erzeugung, sondern verdirbt nur das selb-
stindige Sein. Vielmehr kommt die Erzeugung und die erzeugte
Substanz selbst vom Guten. Das Ubel an sich ist reine Ver-
derbnis und weder Sein noch wirkende Ursache vom Sein, son-
dern es ist nur und verursacht nur auf Grund des Guten.
»Propositis dubitationibus de existentia et causa mali, hic incipit
solvere: et primo solvit particulariter id quod obiectum est de
concomitantia generationis et corruptionis; secundo universaliter
omnia quae supra, opposita sunt, investigans veritatis radicem.
Dicit ergo primo, quod ad praemissa verus sermo respondet,



328 Ursprung des Ubels.

,quod malum, secundum quod est malum, nullam substantiam
facit, neque generationem;’ sed per se loquendo causat solummodo
malum, et corruptionem existentium. Et si aliquis obiiciat, quod
malum est operativam generationis, per hoc quod corruptione
unius datur generatio alterius, ,respondendum est‘, secundum
veritatem, quod ,corruptio non dat generationem‘, sed corruptio
solum corrumpit, et malum solum male facit per se loquendo;
,sed generatio et substantia fit propter booum‘. Quod quidem
patet tam in paturalibus quam in moralibus. Manifestum est
enim quod ignis generat ignem, et corrumpit aérem; coniungitur
enim in igne forma ignis, pertinet ad bonum, et privatio formae
aéris, quae pertinet ad malum. Quod autem ignis generat ignem,
non est ex hoc quod caret forma aéris sed ex hoc quod habet
formam ignis. Alioguin quod caret forma aéris, facit ignem,
quod est forma; sed corrumpit aérem, inquantum ex necessitate
formae ignis adiungitur privatio formae aéris. Similiter in mo-
ralibus, adulterium corrumpit virtutem, inquantum caret ordine
debito, quod pertinet ad rationem mali; sed secundum quod est
delectabile, quod pertinet ad rationem boni, delectat, et multa
alia bona facit. Sic igitur apparet quod malum secundum seipsum
est corruptivam, sed ,generativum‘, non nisi per accidens, sci-
licet ,propter bonum‘. Kt ulterius quod ,secundum quod est
malum, neque existens, neque effectivam existentium‘, sed per
accidens, scilicet ,propter bonum‘' adiunctum, est ,existens, et
bonorum effectivam®.*

Der Areopagite verdeutlicht nun noch mehr die angetiihrte
Losung und erforscht tiefer den Kern des ganzen Zweifels. "Dazu
zeigt er zuniichst den Unterschied zwischen Ubel und Gut, dann
die allgemeine Kraft des Guten im Sein und endlich die allge-
meine Kraft des Guten im Bewirken des mehr oder weniger
Guten. ,,Deinde cum dicit, ,Magis autem®, hic Dionysius mani-
festat praedictam solutionem, et virtutem totius dubitationis pro-
fundius investigat. Kt circa hoc tria facit; primo enim ostendit
differentiam mali et boni; secundo universalem virtutem boni in
essendo, . . . tertio universalem virtutem boni in hoc quod est
facere magis vel minus bona, et magis et minus existentia ...
In Bezug auf den ersten Puokt unterscheidet er zuerst das
Ubel vom Guten; dann zeigt er, was zum Ubel, und drittens,
was zum Guten gehort. ,,Circa primum tria facit. Primo distin-
guit malum a bono; secundo ostendit quid conveniat malo, . .. .;
tertio quid conveniat bono . . . .“

Das Ubel erzeugt nicht als Ubel, sondern als etwas Gutes,
wie es oben heifst, Dabei darf man aber nicht meinen, ein und



Ursprung des Ubels. 329

dasselbe sei schlecht und gut in derselben Hinsicht. Wenn es
demnach heifst, dafs das Ubel nicht erzeugt als Ubel, sondern
als Gut, so handelt es sich -nicht blofs um eine reine geistige
Unterscheidung, sondern um eine entsprechend sachliche. Ein
und dasselbe Ding ist ndmlich gut, insoweit es Sein hat, In-
sofern es aber der schuldigen Vollendung entbehrt, ist es schlecht.
Dies gilt auch betreffs-des Entstehens und Vergehens. Das Ubel
findet sich nicht getrennt vom Guten, wie auch nicht das Vergehen
getrennt vom Entstehen. Das Ubel ist nicht eine fiir sich bestehende
Kraft, sondern ist am Guten als seinem Triger. Ebenso ist auch
Entstehen und Vergehen gleichzeitig an einem Subjekt, jedoch
in verschiedener Riicksicht; denn das Entstehen des einen ist
gleichzeitig mit dem Vergehen des andern. ,Dixerat autem
supra, quod malum non generat inquantum est malum, sed inquan-
tum est bonum. Ne autem aliquis crederet quod idem secundum
idem esset malum et bonum, subiungit quod non est idem secun-
dum idem et bonum et malum. Unde cum dicitur quod malum
non generat inquantum malum, sed inquantum bonum, non est
distinctio secundum rationem tantum; scilicet quasi eadem res
secundum upam rationem sit bona, et secundum aliam mala; sed
aequaliter secundum rem; scilicet quod una et eadem res, in-
quantum habet de esse, est bona; quantum vero ad hoc quod
privatur perfectione debita, est mala. Et similiter ,generatio et
corruptio non est eadem virtus eiusdem et secundum idem‘. Non
enim idem secundum idem malum generatur et corrumpitur. Kt
quia dixerat quod non est idem bonum et malum, nec generatio
€t corruptio; et posset aliquis credere quod malum seorsum inve-
niretur a bono per se.existens, et corruptio seorsum a genera-
tione: hoc consequenter removet, dicens, quod mnon est aliqua
virtus per se existens; sed est in bono, sicut in subiecto; ita
quod idem subiectum est bonum et malum, secundum aliud et
aliud. Kt similiter neque corruptio est per se existens absque
generatione; sed simul est et generatio et corruptio in subiecto;
sed non secundum idem, quia generatio unius est cum corruptione
alterius. Quod autem dicit, ,Magis autem‘, idem est quod in
libris Aristotelis transfertur, Amplius autem; et signat additionem
rationis supra rationem. . |

Aus dem Vorhergehenden nun schlielst er, was zum Ubel
gehort. Wenn das Ubel keine Kraft durch sich ist, keine selb-
stindige Kraft, so ist dies vom Wesen des Ubels zu verstehen.
Dies besteht weder, noch ist es gut. Auch bewirkt es keine
Erzeugung. Aber die schlechte Sache hat etwas vom Guten;
und insofern ist sie und bewirkt die Erzeugung, wie iiberhaupt



330 Ursprung des Ubels,

Sein und Gutes. ,,Deinde cum dicit, ,Ipsum igitur malum qui-
dem peque existens est, neque bonum‘, concludit ex praemissis
quid pertineat ad wmalum.. Si enim malum non est per se virtus,
sequitur quod ,ipsum malum‘, ita quod ly ,ipsum‘ ponatur loco
articuli, et ,malum‘ accipiatur pro essentia mali; sic, inquam,
malum acceptum ,neque existens est, neque bonum‘, neque ope-
ratur generationem, ,neque est effectivum existentium et bonorum®,
sed res quae est mala, inquantum habet aliquid de bono, est
existens et operativa generationis, et effectiva existentium et
bonorum.* '

Den Unterschied zwischen Gutem und Ubel noch griind-
licher zu erklidren, zeigt St. Dionysius jetzt, was zum Guten
gehort. Dies geschieht in zweifacher Weise.. Zuerst beweist er,
dafs das Gute die allgemeine Ursache aller guten Dinge ist;
und dann, wie sich die Ursdchlichkeit des Guten sogar auf die
Ubel erstreckt. Um nun zu beweisen, dals das Gute dié allge-
meine Ursache aller guten Dinge ist, gibt er zunidchst an, dals
durch das Gute vollkommen und unvcllkommen Gutes geschieht;
dann erkldrt er davon die Art und Weise; und schliefslich bringt
er dafiir -Griinde an. ,Deinde cum dicit, ,Bonum autem, in
quibus perfecte ingignitur, perfecta facit et immixta et integra
bona‘; ostendit quid pertineat ad bonum; et circa hoc duo facit;
primo enim ostendit quod bonum est universalis causa rerum
omnium bonorum ; secundo ostendit quomodo causalitas boni ex-

tendit se etiam ad mala. .. . Circa primum tria facit. Primo
proponit quod per bonum fiunt quaedam bona perfecta, et quaedam
imperfecta; secundo assignat modum per quem hoc fiat; . . . .

1]
.

tertio probat, rationem assignando praemissorum .

Das vollkommen Gute nimmt vollkommen teil an der gott-
lichen Giite. Das unvollkommen Gute aber ist mit Ubel gemischt
wegen Mangels des Guten, an welchem es nicht vollkommen
teilnimmt. Was mehr oder weniger Gott dhnlich ist, das ist
auch mehr oder weniger gut. Ubel aber ist es nicht deshalb,
weil es ganz und gar vom Guten getrennt ist, sondern nur in-
sofern in ihm irgend ein Mangel des Guten ist. ,,Dicit ergo
primo, quod cum malum non sit operativum bonorum, ,bonum*
est quod quidem ea in quibus interius generatur ,perfecte‘ ab
eo quod est per suam essentiam bonum, ,facit’, formaliter loquendo:
,bona perfecta quidem‘, secundum participationem bonitatis, ,im-
mixta‘, secundum remotionem mali, ,et integra‘ secundum remo-
tionem corruptionis. Sed illa ,quae minus participant’ bono, ,sunt
imperfecta bona‘, et habent aliguam permixtionem mali propter
defectum boni, quod non perfecte in eis participatur. Et sic



Ursprung des Ubels. 331

universaliter malum non est existens, neque est bonum, neque
facit bonum ; sed et quod magis et minus appropinquant ei quod
est per essentiam honum, scilicet Deo, est bonum secundum eam
proportionem boni; propter distantiam autem a primo bono, hoc
dicitur malum, non quasi sit universaliter privatum a bono, sed
inquantum est in eo aliquis defectus boni.“

Dies geschieht nun so, dafs die géttliche Giite allen Dingen
von ihrer Giite mitteilt; den reinen Geistern, den Engeln, am
vollkommensten bis hinab zu den verdorbenen Dingen, den phy-
sischen Ubeln, welche am allerwenigsten am Guten teilnehmen,
abnlich wie diejenigen, welche die Musik gavz in der Nihe
hiren, ihre volle Schonheit geniefsen; die ganz weit entfernten
vernehmen nur noch einen dumpfen Schall. ,Deinde cum dicit,
,Quoniam per universa vadens perfecta bonitas, non usque ad
solas, quae circa ipsum sunt, proficiscitur sanctissimas substantias,
assignat modum praedictorum; scilicet quomodo magis et minus
bonum inveniantur,in rebus; et dicit, quod hoc ideo ist, ,quia
perfecta bonitas‘, scilicet divina, ,vadens per universa‘, inquan-
tum scilicet communicat se omnibus per similitudinem suae boni-
tatis, ,non proficiscitur usque,ad solas sanctissimas substantias
Angelorum, quae propinquae Deo sunt; ,sed se extendit’, diffun-
dendo per bonitatem ,usque ad infimas’ substantias. Illis enim
sanctissimis substantiis Apgelorum divina bonitas est ,totaliter
praesens’, sicut perfecte participata ab eis secundum modum pos-
sibilem creaturae; ,aliis autem subiecte’, idest inferiori modo prae-
sens est, a quibus scilicet participatur, sed non ita perfecte sicut
ab Angelis; quod potest referri ad animas humaras; ,aliis vero
extreme‘, idest infimo modo praesens est, sicut irrationabilibus
creaturis: et hoc quidem contingit secundum possibilitatem unius-
cuiusque ad participandam divinam bonitatem. Quaedam enim
,0mnino’ perfecte secundum modum possibilem ecreaturae ,partici-
pant’ divinam bonitatem; propter quod dicit, quod eis divina
bonitas totaliter praesens est. Alia vero ,privantur‘ ista perfecta
participatione, recedendo ab eo secundum ,magis et minus‘; ut
patet in diversis gradibus entium, et maxime in creaturis viven-
tibus. ,Alia vero habens obscuriorem participationem boni‘; sicut
creaturae corporales, et praecipue non viventes, in quibus ob-
scuratur quodammodo divinae bonitatis claritas, propter eorum
materialitatem et corruptionem; unde eorum obscuritas in hoc
attenditur quod non sunt intelligibilia actu, sed secundum poten-
tiam tantum. Quibusdam vero ,adest bonum secundum ultimam
resonantiam‘, quae scilicet tenent ultimum gradum in bonitate;
ut sunt corrupta, et ea quae dicuntur mala. Et loquitur ad



332 Ursprung des Ubels.

similitudinem eius quod in sonis accidit. Qui enim propinqui
sunt, audiunt tothm sonum; et secundum quod magis distant,
minus audiunt de sono, ita quod in fine non audiunt ipsum
sonum, sed solum quamdam resonantiam aut reboationem.‘

Fir die erwdhnte Verschiedenheit werden nun zwei Griinde
angegeben. Anders ist die Verschiedenheit begriindet in den
notwendig wirkenden Ursachen, anders in den frei wirkenden.
Die erstere fulst auf der ungleichen Beschaffenheit des Stoffes,
auf welchen eingewirkt wird. Die andere leitet sich ab vom
Zweck und dem ungleichen Stoffe. Letzteres gilt auch beim
gottlichen Wirken nach aufsen. Die Vollendung des Weltalls
als Zweck dieses Wirkens ist nur moglich bei verschiedenen
Stufen der Giite in den Dingen. Im Unterschied aber von den
geschaffenen, frei wirkenden Ursachen, welche den verschieden-
artigen Stoff von aufeen her empfangen, macht sich Gott diesen
selber: ,,Deinde cum dicit, ,Si enim non proportionaliter unicuique
bonum adesset, essent quidem divinissima et provectissima ex-
tremorum habentia ordinem‘, assignat duas rationes praedictae
diversitatis. Ad quarum evidentiam considerandum est, quod
aliter assignatur ratio diversitatis in effectibus causae per neces-
sitatem naturae agentis, et aliter in effectibus causae agentis per
voluntatem. In his enim quae per necessitatem naturae agunt,
tota diversitatis ratio est ex diversa proportione materiae. Non
enim potest assignari ratio quare ignis ceram liquefaciat et lutum
induret, nisi propter diversam materiae recipientis dispositionem;
quia agens naturale, quantum est de se, semper natum est unum
facere. Sed in his quae agunt per voluntatem duplex ratio assig-
natur diversitatis effectuum. Primo quidem et parte finis; ce-
cundo ex diversa dispositione materiac. Sicut aedificator alio
modo facit fundamenta, et alio modo parietes, et alio modo tectum
propter quemdam finem, scilicet propter complementum domus,
quod recipit~hanc diversitatem. Secundo ad hoc quid ista diver-
sitas possit esse in partibus, quaerit materiam diversimode dis-
positam; vel ipse etiam eam diversimode disponitad diversitatem
partium constituendam. Et similiter duplicem rationem assignat
diversitatis effectuum divinorum. Primum quidem quantum est
ex parte finis, qui est complementum universi; quod non esset,
si esset unus tantum gradus bonitatis in entibus ommibus aequa-
libus: et hoc est quod dicit, ,Et si bonum non adesset unicuique,
secundum proportionem suam diversimode, sed omnia essent
aequalia, sequeretur quod illa quae sunt Deo propinquissima in
rebus et perfectissima, essent in gradu et ordine ,extremorum,
idest inferiorum; et sic non esset universum completum. Secundam



Ursprung des Ubels. 333

e S e e

rationem assignat ex diversa capacitate rerum: quae tamen diver-
sitas est a Deo provisa propter finem; unde dicit: ,Quomodo
autem esset possibile quod omnia uniformiter participarent bono?
cum non omnia existentia sint eodem modo disposita ad perfec-
tam ipsius participationem‘.” .

Die Kraft des Guten erstreckt sich aber bis zum Ubel. Was
namlich ist, mufs irgendwie am Guten teilnehmen; also auch der
Triger des Ubels. Ja sogar das, was sich geradezu dem Guten
entgegenstellt, tut dies kraft des Guten selbst; denn dals es
wirkt, hat es kraft des Guten. ,His autem rationibus assignatis
ulterius protendit virtutem boni usque ad malum; et dicit, quod
in hoc apparet excellens virtus boni, quod non solum bona pro-
ducit, sed etiam firmat et statuit ea quae privantur bono, et etiam
sui ipsius privationem, et hoc fit ,secundum totalem ipsius par-
ticipationem®, idest secundum rationem suae universalis partici-
pationis: quia necesse est quocumque modo est aliquid, quod par-
ticipet bono; et sic oportet quod subiectum privationis participet
bono, cum sit quoddam ens; et per consequens ipsa privatio per
bonum firmatur, inquantum non posset nisi in subiecto. Et non
solum per virtutem boni, et privata et privatio firmantur, sed
etiam ,si oportet confidenter dicere veritatem’, ea quae adver-
santur bono ,virtute ipsius boni et sunt et adversari possunt‘:
quia hoc ipsum quod agunt adversando, est eis virtute boni.“

Die allgemeine Kraft des Guten im Sein offenbart sich darin,
dals Mangelhaftes und Mangel mittels des Guten getragen werden.
»Deinde cum dicit, ,Magis autem, ut comprehendens dicam, omnia
existentia, inquantum sunt, et bona sunt et ex bono‘, ostendit
universalitatem boni in essendo: quod valet ad manifestationem
eius quod privata et privatio firmantur per bonum; et circa hoc
tria facit. Primo proponit propositum; secundo manifestat pro-
Positum per exempla; . . . tertio adaptat ad solutionem more
distinctionis. . . .“ Alles Mangelhafte und jeder Mangel konne
nur insofern sein, als sie irgendwie noch am Guten teilnehmen.
Denn was durchaus des Guten beraubt ist, das ist nicht und
kann nicht sein weder an irgendeinem Orte, noch auf irgendeine
Weise noch zu irgendeiner Zeit. ,,Dicit ergo primo, quod non
solum bonum invenitur in singulis gradibus existentium, sed, ut
universaliter comprehendo dicam, ,omnia entia, inquantum sunt,
et sunt bona et ex bono‘; sed ,inquantum sunt privata bono’,
non solum non sunt bona, sed neque existeniias: non enim ita
est de bono sicut de aliis particularibus habitibus et privationibus,
Patet enim in caliditate et frigiditate, quod substantia, quae fuerit
calida, remanet existens, postquam totaliter deseritur a caliditate;

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVIIL. 23



334 Ursprung des ﬂbe]s

et multa quae fiunt in entibus quae carent vita et mente, idest
intellectu; et etiam Deus est absque substantia, quasi super
omnem substantiam. existens: ef universaliter in omnibus aliis
formic et perfectionibus invenitur hoc quod aliqua et sunt et
subsistere etiam possunt recedente perfectlone et non habendo
talem perfectionem. Sed illud quod omnino privatum est bono,
in nullo loco, nullo modo, nullo tempore aut esse potest. i

Es wu'd nun an Belsplelen gezeigt, wie die sittlichen Ubel
etwas vom Guten haben. Der Unkeusche z. B. ist des Guten
beraubt, insofern seine Begierlichkeit ohne alle Ordnung der Ver-
nunft tétig ist. Hr begehrt also Ordnungsloses, was nicht be-
steht. Und doch nimmt er an einem Gute teil, nimlich am
sinnlichen Ergotzen. ,,Deinde cum dicit, ,Sicut impudicus’, mani-
festat quomodo ea quae dicuntur mala in moribus habent aliquid
de bono: et primo manifestat hoc in malo impudicitiae, quae est
secundum corruptionem concupiscibilis. Impudicus enim privatus
est bono, inquantum eius concupiscentia privatur ordine rationis,
et non ponit aliquid esse, sed non esse; et sic etiam gquantum
ad hoc non concupiscit existentia, sed concupiscit. inordinata, quae
inquantum sunt inordinata, sunt non existentia; sed tamen ,im-
pudicus participat bono secundum quamdam resonantiam obscuram*
et defectivam ,unitionis et amicitiae‘, quam supra diximus bono
convenire.” Kbenso ist dies beim Zornmiitigen. Beiihm ist der
Zorn ungeordnet. Er nimmt jedoch teil am Guten, weil er
wenigstens nach einem Scheingute strebt. KEr halt es ndmlich
fur gut und gerecht, sich der zugefiigten Beleidigung wegen za
richen. ,,Secundo ostendit idem in malo iracundiae, quod est
secundum inordinationem irascibilis; et dicit, quod ,furorf, idest
ira inordinata, ,participat bono‘ secundum hoe ipsum quod move-
tur in quiddam quod ei apparet bonum et iustum, scilicet vin-
dicare offensam; et inquantum desiderat illa quae secundum se
videntur mala, sicut laesiones proximi, reducere et convertere in
aliquid apparens bonum et pulchrum; est enim proprium iracundi
semper ad hoc niti quod videatur iuste vindictam inferre. Unde
et Philosophus dicit in 7 Ethicorum, quod iracundus assimilatur
ei qui audit quasdam leges quantum ad hoc quod est vindicare
peccata, sed statim movetur, antequam totum audiat, scilicet a
quo- et quallter et quantum offensam illatam debeat 'vindicare.
Gleiches zeigt sich auch bei einem solchen, welcher rein aus
Bosheit siindigt.  Er verlangt nach einem schlechten Leben, das
er irrtiimlich fiir ein gutes hélt. Er nimmt also am Guten teil
wegen der Regung des Verlangens selbst und dann, weil er ein
ihm scheinbar gutes Leben auswiéhlt. - Kurzum, wenn das Gute



Ursprung des Ubels. 335

durchaus mangelt, dann gibt es weder eine Wesenheit, noch ein
Leben, noch irgend ein Verlangen oder eine Furcht, noch irgend
etwas anderes. ,Tertio ostendit idem in eo qui ex malitia peccat,
non per passionem, sed per electionem malum agens; et dicit,
quod ille qui pessimam vitam desiderat, quae tamen sibi optima
videtur, ut dicitur, participat bono, qnantum ad ipsum motum
desiderii; et quantum ad hoc quod respicit optimam vitam; quia
malam vitam eligit, inquantum sibi apparet bona. Kt universa-
liter comprehendit, quod ,si omnino bonum auferatur, neque erit
substantia, neque vita, neque aliquod desiderium, neque metus,
neque aliud nihil’.*

Die erwihnte Wahrheit wird dann zur Losung des aufge-
stellten Zweifels angewandt. Was irgendwie als Ubel erscheint,
ist nicht alles Guten bar, Wenn nun durch das Vergehen des
einen Dinges, welches Vergehen dem Ubel zugeschrieben wird,
ein anderes Ding erzeugt wird, so geschieht letzteres nicht seitens
des Ubels, sondern vom unvollkommenen Guten. Nur das kann
bestehen, was irgendwie am Guten teilhat. ,Deinde cum dicit,
,Quare et fieri ex corruptione generationem, non est mali virtus,
sed minoris boni praesentia‘, applicat praedictam veritatem ad
solutionem dubitationis motae et dicit: Dum ita fit, quod cum
nihil, quodcumque videatur malum, est totaliter privatum bono;
ipsum quod per corruptionem unius, quae appropriatur malo, fit
generatio alterius non est ex parte mali, sed ex praesentia boni
imperfeeti: sicut morbus, qui corrumpit naturam, est quidem
defectus ordinis, scilicet proportionis humorum, in qua consistit
sanitas; non tamen est defectus cuiuslibet ordinis: quia si omnis
ordo tollatur, neque ipse morbus remanebit, humoribus ab invicem
totaliter recedentibus; sed manet ordo et ipsa aegritudo haec
pro substantia vel essentia, quod sit quidam ordo minimus, idest
imperfectus. Et quantum ad hunc ordinem aegritudo aliquid est
et corrumpere potest, sicut per calorem excedentem, vel aliquid
huiusmodi. Illud ,enim quod omnino est expers boni, neque est
existens, neque est in existentibus‘; sed illud quod est ,mixtum,
idest partem habens de bono et partem de malo, secundum hoc
quod habet de bono, connumeratur inter existentia, et est aliquo
modo existens.

Die allgemeine Kraft des Guten zeigt sich endlich noch
darin, dafs es das mehr oder weniger Gute bewirkt. Vom Guten
kommt die Verschiedenheit der Grade im Sein. Alle Dinge
nehmen eben insofern mehr oder weniger am Sein teil, als sie
mehr oder weniger am Guten teilnehmen; denn das Sein ist gut,
insoweit es ist. (leiches gilt vom Guten, wie vom Sein. Nimmt

28%



836 Ursprung des Ubels.

etwas in keiner Weise am Sein teil, dann wird es auch gar nicht
sein. Was aber teilweise ist, teilweise nicht ist, das ist nur,
insoweit es am Sein teilnimmt. Ahnlich ist es mit dem Ubel.
Was alles Guten entbehrt, das kann auf keine Weise sein, auch
nicht unter dem mehr oder weniger Guten. Was jedoch teil-
weise gut und teilweise iibel, das ist nicht entgegengesetzt dem
allgemeinen Guten, sondern nur einem besonderen; und es besteht,
insofern es an irgend einem Guten teilnimmt. Das Ubel schlecht-
hin besteht nicht fiir sich, weil es alles Guten und damit auch
alles Seins entbehrt. Nur das teilweise Ubel besteht; und zwar
auf Grund des Guten, an welchem es teilhat. Letzteres ist
das Subjekt oder der Triiger jenes Ubels als Mangels einer zu-
gehdrigen Vollkommenheit. So ist z. B. die Sehkraft eine dem
Menschen zugehorige Vollkommenheit; ohne diese ist der Mensch
unvollkommen, ist blind; es mangelt ihm zu seiner Vollendung
ein besonderes Gut. So ist also das Ubel nicht ganz und gar
des Guten beraubt, sondern pur irgend eines besonderen Gutes.
Folglich besteht das Ubel nieht fiir sich selbst; es hat kein
eigenes Sein; es ist nur durch das Gute. ,,Deinde cum dicit,
,Magis autem existentia omnia intantum erunt magis et minus,
inquantum bono participant’, ostendit quod ex bono est diversitas
graduum in entibus; et hoc ad solutionem applicat. Dicit ergo,
quod omnia existentia intantum magis et minus de esse parti-
cipant, inquantum magis et minus participant bono: quia ens,
inquantum ens, est bonum. Idem est de bono sicut et de ente:
quia in ipso esse, si aliquid nullo modo existit participans, se-
quitur quod nullo modo erit: Illnd autem quod secundum aliquam
partem est et secundum aliquam partem non est (sicut homo
caecus, qui est quidermn bomo, sed non est videns); inquantum
quidem deficit ab eo quod est semper et perfecte existens, non
est; ,inquantum autem participiat esse, intantum est; et‘, ut univer-
saliter loguamur, ipsum ,non existens’ per ipsum ,esse tenetur
et salvatur‘: tamdin enim remanet caecitas, quamdiu remanet
homo. Ita et similiter est de malo: quia si aliquid sit malum
quod totaliter recedat a bono, illud nullo modo potest esse, neque
inter ea quae sunt magis vel minus bona. Sed illud quod est
secundum aliquam partem bonum, secundum vero aliam partem
non bonum, cootrariatur quidem bono non universali, quia non
deficit universaliter a bono, sed alicui bono, a quo deficit; sicut
malum caecitatis opponitur bono visionis, Sed ipsum malum quod
opponitur particulari bono, retinetur per participationem boni;
inquantum scilicet subiectum privationis participat aliquo bono,
et ‘ipsum bonum dat subiectum alicuins boni, inquantum bonum



Ursprung des Ubels. 337

universaliter participatur in omnibus entibus, Nec est inconve-
niens quod bonum, universaliter loquendo, sit subiectum priva-
tionis alicuius particularis boni; sicut quod est subiectum alicuius
particularis entis continetur sub esse communi. ,Qmnino autem,
recedente bono, neque aliquid erit totaliter bonum, neque‘ erit
aliquod bonum ,mixtum‘ cum malo, ,neque‘ erit ,ipsum malum;
quia subiecto subtracto, et privatio subtrahitur. Si enim malum
est in aliquo bono imperfecto, manifestum est quod si totaliter
subtrahatur, bonum, tolletur et bonum imperfectum et bonum per-
fectum; et per consequens tolletur malum. Tune igitur solum
potest esse malum quando respectu quorumdam bonum est malum,
quibus opponitur; sed aliis bonis distinguitur sicut bonorum a bono.
Non enim est possibile quod aliqua opponantur sibi secundum
omnia: quia saltem oportet quod in esse conveniant. Sic igitur,
cum malum non sit totaliter privatum bono, sed aliquo particulari
bono; relinquitur quod hoc ipsum quod est malum, non est aliqua
res per se existens.”

"Das Ubel hat kein eigenes Sein und keine eigene innere
Wesenheit, keine Natur, d. h. es hat den Grund seines Seins
nicht in sich; und eben darum ist es weder Ursache noch Ver-
ursachtes. Das hat der Areopagite bewiesen (dies. Jahrb. a. O.).
Dieser Beweisfiihrung scheint zu Wldersprechen der Gegensatz vom
Guten und Ubel in den Dingen, sowie das gleichzeitige Vergehen
des einen Dinges und das Entstehen des anderen. Mit der Losung
dieser Bedensen verbindet St. Dionysius zugleich die Beant-
wortung der Frage nach Jdem Ursprung des Ubels in den
Dingen. Das Ubel an sich verdirbt nur, Es dient dem Ent-
stehen nur nebenbei per accidens durch das Gute, welchem es
anhaftet. Durch dieses Gute, den Triiger, das Subjekt des Ubels,
ist dieses etwas und bringt Gutes hervor. An sich ist das Ubel
nicht, ist kein Gut und hat keine Zeugungskraft. Um die vor-
gebrachten Bedenken griindlicher zu losen und den Ursprung
des Ubels ticfer zu erforschen, zeigt der Areopagite zunichst
den Unterschied zwischen Gutem und Schlechtem (Ubel). Ein
und dasselbe Seiv ist gut und schlecht, aber in verschiedener Hin-
sicht.  Um dies besser zu erkennen, wu'd noch erklirt, was zum
Ubel und was zum Guten gehort. Das Gute ist im allgememen
die Ursache aller guten Dinge, sowohl der vollkommenen wie
unvollkommenen, je nachdem die vollkommene gottliche Giite
den Dingen vom Guten mitteilt. Dabei sind durchaus zu unter-
scheiden die Wirkungen der notwendig tétigen Ursache und
die der freiwillig titigen. Bei der ersteren kommt die
ganze Verschiedenheit der Wirkungen von der unterschiedlichen



338 Ursprung des Ubels,

Beschaffenheit des Stoffes; bei der letzteren jedoch gibt es einen
doppelten Grund fiir die Verschiedenheit der Wirkungen: die
Zweckbestimmung und der verschiedenartige Stoff. Nach solcher
Verschiedenheit werden die einzelnen Wirkungen auch verschieden
am Guten teilnehmen. Aber die verursachende Kraft des Guten
erstreckt sich sogar auf das Ubel. Denn das Ubel als Mangel
an der gebithrenden Vollendung haftet dem Guten an. Selbst
was an Sein und Wirken bei der Siinde sich findet, das ist kraft
des Guten. Né#her wird dann die Verursachungsdes Ubels
erklart aus der allgemeinen Kraft des Guten im Sein, sowie
endlich aus der Verschiedenheit der Seinsstufen, welche das
Gute bewirkt. Das ist nach der Erkldrung des Aquinaten kurz
der Gedankengang des Areopagiten in der Beweisfiihrung vom
Ursprung des Ubels. ‘

Dem ,,Vater der Irrlehren®, Simon Magus, Zeitgenossen der
Apostel und des Areopagiten, ist das endlose Urvermigen (dvve-
s amégavrog, ouyn aogatog) Prinzip, Wurzel, Ursprung aller
Dinge, auch des Ubels (Hippolyti Philosophumena VI). Dieses
grenzenlose Vermogen, das unerzeugte Feuer, wird zu tatsich-
lichem Sein herausgebildet @hnlich einer Kunst, welche wirklich
ausgeiibt ist, und steht da als das Licht der gewordenen Dinge.
Bleibt es aber nur dem Vermdgen nach, so schwindel es hin
und wird zu nichts, wie z. B. die grammatische oder geometrische
Wissenschaft, welche zwar in der Seele des Menschen ist, aber
nicht ausgeiibt wird; es wird Finsternis und Trédgheit und geht
mit dem sterbenden Menschen unter, als ob es nicht gewesen
wire. Zwar ist das Urvermogen selber kein Ubel; aber es
wird ein solches, wenn es nicht weiter entwickelt wird, wo es
immer einfach Vermogen bleibt. Was auch immer von der wirk-
lichen Entwicklung getrennt steht, das ist ein Ubel. Wo etwas
von diesem  Vermogen aus geformt worden und wirkliches Sein
erlangt hat, da erscheint das Bittere in Siilsigkeit verwandelt.
Da ist nicht mehr Stroh oder Holz, was ins Feuer geworfen
wird, sondern eine vollkommene, herausgebildete Frucht. Bleibt
der Baum allein und tréigt er keine Frucht, so wird er umge-
hauen.  Denn ,die Axt ist an die- Warzel gelegt”; und ,jeder
Baum, welcher keine gute Frucht bringt, wird umgehauen und
ins’ Feuer geworfen. So vermengte Simon sein Lehrsystem
sogar in boshafter Weise mit Ausspriichen der hl. Schrift, um
desto sicherer zu tduschen und zu verfiihren. Die Natur des
Urvermo6gens ist nach Simon darauf gerichtet, unendlich dem
wirklichen Sein gemils betdtigt zu werden. In Wirklichkeit
jedoch ist immer nur ein geendetes, begrenztes Betitigen



Ursprung des Ubels. | 339

vorhanden, némlich ein Betitigen durch ,,geendetes Sein“, durch
endliche Dinge. So tritt es also in einen seiner eigenen Natur
widerstreitenden Gegeusatz zu. sich selber. Damit aber ist das
moralische Ubel im hochsten Wesen; und es ist naturnotwendig
da, weil eben dieses Wesen ein endlose% Vermogen ist fiir das
tatsiichliche Sein, also immer Vermogen fiir Sein bleiben muls
und nie endlos betatlgt werden kann. -~ Gott selbst ist demnach
nach dieser Irrlehre die Grundlage alles Ubels. ‘

Demgegeniiber unterscheidet St. Dionysius mit aller Schirfe
das Urvermdgen von der reinsten Tatsdchlichkeit, den Urstoff,
»das Vermogen fiir alles Gute, vom actus purus, von Gott.
Dieses Vermogen fiir alles Sein ohne Unterschied. ist etwas Gutes
und kommt vom ersten Grunde, welcher alles Gut ist. . Darum
verneint auch der Areopagite entschleden dafs der Urstoff ein
Ubel oder die Grundlage des Ubels sei. Das Ubel hat kein
eigenes Sein und keine eigentliche innere Wesenheit . und eben
darum auch keine Ursache per se, sondern nur eine Ursache
per accidens. Jedes wirkliche Ubel (res mala) ist seiner Wesen-
heit nach gut; schlecht aber ist das Ding, insofern es Mangel
hat an einem Gute, welches vorhanden sein sollte und nicht vor-
handen ist, Mangel an einer gebiihrenden Vollkommenheit. Jedes
wirkliche "Ubel (res mala, malum concretum) nédmlich ist das
Ubel an sich zugleich mit ‘dessen Triger oder Subjekt. Nur
durch letsteres wird eben das Ubel wirklich, gewinnt es tat-
sdchlich Sein, hat es eine Wesenheit. Denn nur inseweit hat
es etwas vom Guten. Nur. das, was ist und deshalb ‘gut ist,
kann wirken, verursachen und zwar direkt, unmittelbar, geladezu
per se, Wlederum nur Gutes. Das Ubel kann deshalb nur in-
direkt, mittelbar, nebenbei, per accidens verursacht werden und
zwar anders im Wirken, anders im Gewirkten.: Im Wirken,
in der Handlung wird das Ubel verursacht durch einen Mangel,
Fehler irgend eines Prinzips der Titigkeit, sei es des haupt-
sachlichen oder des werkzeuglichen (principalis agentis vel instru-
mentalis). 8o kann z. B. eine mangelhafte, schlechte Bewegung
erfolgen entweder aus der fehlerhaften, schwachen Bewegungs-
kraft, wie bei kleinen Kindern, oder aus dem mangelhaften Werk-
zeug, wie bei den Lahmen, Im Gewirkten wird das Ubel ver-
ursacht bisweilen durch die Kraft eines fremdartigen einwirkenden
Grundes, wie z. B. durch das Feuer Luft oder Wasser verdorben
wird; bisweilen durch die Schwiche des einwirkenden Grundes
oder die Mangelhaftigkeit des Stoffes, wie z. B. Mangel an
Warmeerveugung beim Feuer herriihrt von der Schwiche des
einwirkenden Feuers oder vom unpassenden Stoffe, welcher fiir



340 Ursprung des Ubels.

das Einwirken des Feuers unempfaoglich ist. Der Umstand selbst
aber, dals durch die Kraft eines einwirkenden Grundes fremde
Dinge verdorben werden, oder dafs etwas schwach und mangel-
haft ist, kommt dem Gm;en nur zufillig, nebenbei zu. Das physische
Ubel findet sich im Wirken und Gewirkten; das moralische Ubel,
die Siinde, aber nur im Wirken selber, in defectu agentis, in
der Schwiiche des Willens. Die Ursache des Ubels ist also im
allgemeinen einerseits das Gute, welches fallen kann, und ander-
seits irgend ein einwirkendes Sein, mit dessen Wirkung nebenbei
und unbeabsichtigt ein TUbel velbunden ist.

Die moderne Kritik will den Verfasser der Areopagitischen
Schriften, welchen sie Pseudodionysius zu nennen pflegt, durchaus
abhéingig machen vom Neuplatonismus, insbesondere von Proklus.
In der Lehre vom Ubel soll er ganz und gar iibereinstimmen
mit der betreffenden neuplatonischen, insbesondere mit der prok-
lischen, wie sie niedergelegt ist in dessen Schrift de malorum
subsistentia, - Nach der neuplatonischen Lehre nun ist die Ma-
terie, der Stoff das Ubel und die Quelle des Ubels. Offenbar
also ist jetst schon, dafs der Areopagite vom Ubel ganz und gar
das Gegenteil der Neuplatomker lehrt. Nach dem grofsen heil.
Apostelschiiler hat das Ubel kein eigenes Sein, auch nicht dem
blofsen Vermogen nach, und keine unmlttelbar, per se, bewir-
kende Ursache. Grofse sachliche Ahnlichkeit hat die neUplato
nische Lehre, insbesondere auch die vom Ubel, mit der Lehre
des Gegners des Areopagiten, des Simon Magus Beide Léhren
sind emanatistisch-pantheistisch. St. Dionysius Areopagita aber
bietet nach der griindlichen Erklirung des Aquinaten das kréftigste
Material zu deren und ihrer modernen Gefolgschaft Widerlegung,
des rationalistischen Evolutionismus in all seinen Schattierungen.
Das fiihlt die moderne Kritik, welche mehr weniger von letzterem
beeinflufst ist, nur zu gut, und darum ihr hartnédckiges Striuben
gegen die KEchtheit der Areopagitischen Schriften. Unerschiitter-
lich fest halten wir am Urteil der hl. Kirche iiber die Lehre
dieser Schriften: ,Libros scripsit (St. Dionysius Areopagita)
admirabiles ac plane coelestes!”



	Ursprung des Übels

