
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 17 (1903)

Artikel: Ursprung des Übels

Autor: Leonissa, Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761804

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


324 Ursprung des Übels.

URSPRUNG DES ÜBELS.

Von

P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

St. Dionysius Areopagita unterscheidet scharf das Übel an
sich vom Träger des Übels. Simon Magus schrieb dem Übel

irgend ein Sein zu, zwar nicht ein wirkliches, bestimmtes, wohl
aber ein Sein dem Vermögen nach. Dementgegen beweist der
Areopagite, dafs alles Übel nicht besteht auf Grund seiner
inneren Wesenheit und nur per accidens verursacht wird (dies.
Jahrb. XVII. S. 225 ff.). Darauf untersucht er, woher denn das
Übel in den Dingen komme. Ein doppelter Zweifel wird zunächst
aufgestellt gegen die frühere (a. 0.) Beweisführung. Der eine
Zweifel ist dem offenbaren oder minder offenbaren Widerstreit
und Gegensatz des Guten und Schlechten in den Dingen
entnommen; der andere dem gleichzeitigen Entstehen und Vergehen.
„Postquam Dionysius ostendit quod malum non habet essentiain,
et quod neque est causa neque causatum, nunc inquirit unde
malum proveniatin rebus: et primo movet dubitationem; secundo
solvit. Movet autem duplicem dubitationem: et primo qui-
dem ex repugnantia, sive contrarietate, quae invenitur in rebus;
secundo ex concomitantia generationis et corruptionis. Circa
primum duo facit. Primo movet dubitationem ex illis in quibus
apparet manifeste contrarietas boni et mali; secundo ex illis in
quibus non sic manifeste apparet.. .." (Oommentarium S. Thomae
Aquinatis in lib. de div. nom, cap. 4. lect. 15 sq.)

Wenn in den Dingen kein Übel sein soll, dann fallt zunächst
der Unterschied zwischen Gutem und Schlechtem fort, und infolgedessen

sind Tugend und Bosheit im allgemeinen wie im besonderen

dasselbe. „Dicit ergo primo, quod si malum non Jiabet
existentiam, nee est causa neque causatum, ut supra ostensum
est, aliquis obiiciendo dicet: Unde igitur malum invenitur in
rebus? Si enim respondeas quod in rebus non est malum, sequun-
tur duo inconvenientia: quorum primum est, quod ,virtus et
malitia sunt idem, et omnis toti', idest virtus in generali, ma-
litiae in generali, ,et particularis proportionali', idest specialis
virtus speciali malitiae sibi proportionalitate contrariorum respondent,

ut iustitia iniustitiae: quia et malitia in generali virtuti
contrariatur, et specialis malitia speciali virtuti: Virtus huius



Ursprung des Übels. 325

deductionis in hoc consistit, quod remotis differentiis, quibus
aliqua ad invicem différant, sequitur ea idem dicere. Differentiae
autem quibus virtus et malitia differunt, sunt bonum et malum.
Nam virtus est bona qualitas mentis, ßemota igitur differentia
boni et mali, si malum non sit in rebus, sequitur quod virtus et
malitia sunt idem in universali et in speciali." Gibt es kein
Übel in den Dingen, dann gibt es weiter auch keinen Gegensatz

zwischen Tugend und Übel. Denn sollen zwei Dinge
zueinander im Gegensatz stehen, so müssen sie offenbar etwas sein.
Will man jedoch diesen Gegensatz finden bei tugendhaften und
lasterhaften Menschen, so ist dagegen zu sagen, diese Menschen
wären einander entgegengesetzt nur auf Grund des Gegensatzes
zwischen Tugend und Übel. „Secundum inconveniens est quod
etiam si virtus et malitia différant, sequitur quod malum non
contrariatur nec répugnât virtuti: quia quod non est, non potest
contrariari aut impugnare. Utrumque enim contrariorum oportet
esse aliquid, et natura manifesta. Est autem contrarietas vir-
tutis ad malum per hoc quod ,castitas et impudicitia' contrarientur,
et ,iustitia et iniustitia'. Et quia posset aliquis dicere, quod
ista contrarietas non est nisi secundum quod homines sibi invicem
contrariantur quorum unus habet virtutem, et alter non habet;
hoc excludit. ,Et non dico', inquit, quod ,castitas et impudicitia,
et iustitia et iniustitia' sunt contraria solum, secundum quod homo
iu8tus et homo iniustus, et pudicus et impudicus sibi contrariantur
invicem; sed per prius naturae ordine ante distantiam et contra-
rietatem quae exterius apparet inter eum qui habet virtutem et
eum qui habet Vitium oppositum, ipsa vitia sive malitiae univer-
saliter differunt a virtutibus in ipsa anima. Non enim castitas
et impudicitia sunt contraria propter contrarietatem casti et im-
pudici; sed potius e converso. Primo ergo dubitationem movit
de contrarietate virtutis et malitiae, quia de ratione eius quod
est contrarium virtuti, est malum; nec invenitur in aliquo genere
quod aliquae species distinguantur per differentiam boni et mali,
nisi in habitibus animae vitiosis et virtuosis. Huius ratio est,
quia virtutes et vitia pertinent ad voluntatem, cuius obiectum
est bonum et malum."

Minder offenbar zeigt sich der Gegensatz zwischen dem Guten
und dem Übel bei den Leidenschaften. Diese sind keineswegs
wesentlich vom Übel, sondern nur beziehungsweise, insofern sie
ungeordnet sind und der Vernunft widerstreiten. Aus diesem
Widerstreit ergibt sich notwendig ein Übel, welches im Gegensatz

steht zu dem schlechthin Guten, wenn es auch
augenblicklich im Drange der Leidenschaft als Gut angesehen wird.



326 Ursprung des Übels.

„Deinde cum dicit, ,Et ad rationem passiones pugnant,' movet
dubitationem de illis quae non habent de sua ratione quod con-
trarientur bono, sicut passiones, quae pugnant contra rationem.
Dicuntur autem passiones motus appetitus sensitivi, qui dividitur
per irascibilem et concupiscibilem potentiam. De ratione autem
harum passionum non est quod coutrarientur virtuti; quia con-
tingit etiam secundum virtutem concupiscere et gaudere et irasci,
et alias huiusmodi passiones habere; sed contrariantur virtuti
secundum quod inordinatae sunt. Orane autem inordinatum non
est de ratione earum. Huiusmodi igitur passiones contra rationem
pugnant: quia sicut apprehensio sensitiva est eius quod est hic
et nunc; ita appetitus sensitivus, huiusmodi apprehensionem con-

sequens, est eius quod est bonum hic et nunc: et secundum hoc
bonum non simpliciter est quod ratio attendit. Cura igitur con-
tingit id quod est bonum hic et nunc, non esse bonum simpliciter,

sequitur quod passio pugnet contra rationem: et ex istis
passionibus contra rationem pugnantibus necesse est dare, aliquod
malum esse contrarium bono; quamvis de ratione passionum non
sit malum, sicut erat de ratione malitiarum. Et ideo necesse
fuit ut probaret quod ex huiusmodi pugna sequatur contrarietas
mali ad bonum. Manifestum est eniin quod bonum non est
contrarium sibi ipsi : sed omne bonum sicut ,ab uno principio' pro-
cedens, et sicut ,genitum ab una causa, gaudet' mutua ,commu-
nione et amicitia et imitate'." Das minder Gute ist kein
eigentlicher, sondern nur ein beziehungsweiser Gegensatz gegen
das gröfsere Gute und eben deshalb noch kein Übel, sondern
vielmehr ein gewisses Gut. Nur das eigentliche Übel ist der
Gegensatz zum Guten. Wie nun aber die Leidenschaften und
überhaupt die entgegengesetzten und einander widerstreitenden
Dinge zur Zahl der bestehenden Dinge gehôrèn, so scheint auch
der Gegensatz zum Guten, das Übel, etwas Bestehendes zu sein.

„Nec etiam potest dici quod minus bonum sit contrarium maiori
bono, sicut nec minus calidum aut frigidum est contrarium magis
calido et frigido. Quod quidem intelligendum est ex ea parte qua
utrumque est calidum »aut frigidum. Sed inquantum minus
calidum habet aliquod permixtum de frigido, vel magis appropinquat
ei, sie quod minus est calidum, est contrarium magis calido, ut
dicit Philosophus 5 Phys. ; sed hoc est secundum quid, non
simpliciter. Dionysius autem hie loquitur de contrariis et simpliciter.
Habito ergo quod bonum nullo modo contrarietur bono, relinquitur
quod id quod contrariatur bono et pugnat contra ipsum, sit
malum. Sic igitur non solum ex passionibus, quae pugnant contra
rationem, sed ex quibuscumque aliis contrariis et contra pugnantibus,



Ursprung des Übels. 327

videtur sequi quod malum sit in numéro existentium et sit
aliquid existens, et quod contrarietur bono."

Das Übel scheint endlich auch deshalb seiner Natur gemäfs
für sich zu bestehen, weil aus. dem Übel Gutes folgt, indem es

beiträgt zur Erzeugung von Dingen und damit zur Vollendung
des Weltalls. Dann aber miifste das Übel auch eine unmittelbare
selbständige Ursache haben. „Deinde cum dicit, ,Et si corruptio
est existentiuin, non excludit istud ab essentia malum', procedit
alia via ad idem ostendendum; scilicet ex concomitantia generations

et corruptions; et dicit, quod si malum est corruptio
existentiuin, istud non excludit ipsuin ab hoc quod habeat essentiam;
sed magis per hoc probatur, quod sit ,existens', et quod sit
,generativum existentium'. Corruptio enim unius est generatio
alterius: unde quod corruptivum existentium est, est etiam
existentium generativum. Omne autem quod est generativum
existentium, confert ad perfectionem universi: sequitur ergo quod
malum sit ,conferens ad completionem omnis', idest universi; et
quod largiatur ,toti', idest universo, quod non sit imperfectura :

et hoc ,per seipsum': quod est inconveniens: quia quod malum

per accidens conférât ad pulchritudinem et perfectionem universi,
non est inconveniens, inquantum ex malis per accidens conse-

quuntur bona, ut Augustinus dicit in Enchir."
Der Areopagite geht nun über zur Lösung des aufgestellten

Doppelzweifels und zwar in umgekehrter Reihenfolge. Halten
wir uns zum besseren Verständnis nur immer wieder vor Augen,
dafs nach dem Gegner des Areopagiten, nach Simon Magus, das
Übel ein bestimmtes Sein hat, wenn auch nur dem Vermögen
nach, „das unentwickelte Urvermögen". Dementgegen spricht
St. Dionysius dem Übel alles bestimmte Sein, auch dem
Vermögen gemäfs, ab; er unterscheidet es ausdrücklich vom Urstoif,
welcher nur Sein dem Vermögen nach hat, aber auch deshalb
etwas Gutes ist. Dagegen ist das Übel als solches vollständig
und in jeder Hinsicht vom Guten getrennt. Das Übel als Übel
wirkt nie mit zur Erzeugung, sondern verdirbt nur das
selbständige Sein. Vielmehr kommt die Erzeugung und die erzeugte
Substanz selbst vom Guten. Das Übel an sich ist reine
Verderbnis und weder Sein noch wirkende Ursache vom Sein,
sondern es ist nur und verursacht nur auf Grund des Guten.
,,Propositi's dubitationibus de existentia et causa mali, hic ineipit
solvere: et primo solvit particulariter id quod obiectura est de
concomitantia generationis et corruptionis; secundo universaliter
omnia quae supra opposita sunt, investigans veritatis radicem.
Dicit ergo primo, quod ad praemissa verus sermo respondet,



328 Ursprang des Übels.

,quod malum, secundum quod est malum, nullam substantiam
facit, neque generationem;' sed per se loquendo causât solummodo
malum, 'et corruptionem existentium. Et si aliquis obiiciat, quod
malum est operativum generationis, per hoc quod corruptione
unius datur generatio alterius, .respondendum est', secundum
veritatem, quod ,corruptio non dat generationem', sed corruptio
solum corrumpit, et malum solum male facit per se loquendo;
,sed generatio et substantia fit propter bonum'. Quod quidem
patet tarn in naturalibus quam in moralibus. Manifestum est
enim quod ignis generat ignem, et corrumpit aërem; coniungitur
enim in igne forma ignis, pertinet ad bonum, et privatio formae
aëris, quae pertinet ad malum. Q,uod autem ignis generat ignem,
non est ex hoc quod caret forma aeris sed ex hoc quod habet
formam ignis. Alioquin quod caret forma aëris, facit ignem,
quod est forma; sed corrumpit aërem, inquantum ex necessitate
formae ignis adiungitur privatio formae aëris. Similiter in
moralibus, adulterium corrumpit virtutem, inquantum caret ordine
debito, quod pertinet ad rationem mali; sed secundum quod est
delectabile, quod pertinet ad rationem boni, delectat, et multa
alia bona facit. Sic igitur apparet quod malum secundum seipsum
est corruptivum, sed ,generativum', non nisi per accidens,
scilicet ,propter bonum'. Et ulterius quod ,secundum quod est
malum, neque existons, neque effectivum existentium', sed per
accidens, scilicet ,propter bonum' adiunctum, est ,existens, et
bonorum effectivum'."

Der Areopagite verdeutlicht nun noch mehr die angeführte
Lösung und erforscht tiefer den Kern des ganzen Zweifels. Dazu

zeigt er zunächst den Unterschied zwischen Übel und Gut, dann
die allgemeine Kraft des Guten im Sein und endlich die
allgemeine Kraft des Guten im Bewirken des mehr oder weniger
Guten. „Deiude cum dicit, ,Magis autem', hic Dionysius
manifestât praedictam solutionem, et virtutem totius dubitationis
profundus investigat. Et circa hoc tria facit; primo enim ostendit
differentiate mali et boni; secundo universalem virtutem boni in
essendo, tertio universalem virtutem boni in hoc quod est
facere magis vel minus bona, et magis et minus existentia ."
In Bezug auf den ersten Punkt unterscheidet er zuerst das
Übel vom Guten; dann zeigt er, was zum Übel, und drittens,
was zum Guten gehört. „Circa priinum tria facit. Primo distin-
guit malum a bono; secundo ostendit quid conveniat malo, .;
tertio quid conveniat bono ."

Das Übel erzeugt nicht als Übel, sondern als etwas Gutes,
wie es oben heifst. Dabei darf man aber nicht meinen, ein und



Ursprung des Übels. 329

dasselbe sei schlecht und gut in derselben Hinsicht. Wenn es
demnach heilst, dafs das Übel nicht erzeugt als Übel, sondern
als Gut, so handelt es sich nicht blofs um eine reine geistige
Unterscheidung, sondern um eine entsprechend sachliche. Ein
und dasselbe Ding ist nämlich gut, insoweit es Sein hat.
Insofern es aber der schuldigen Vollendung entbehrt, ist es schlecht.
Dies gilt auch betreffs des Entstehens und Vergehens. Das Übel
findet sich nicht getrennt vom Guten, wie auch nicht das Vergehen
getrennt vom Entstehen. Das Übel ist nicht eine für sich bestehende
Kraft, sondern ist am Guten als seinem Träger. Ebenso ist auch
Entstehen und Vergehen gleichzeitig an einem Subjekt, jedoch
in verschiedener Rücksicht; denn das Entstehen des einen ist
gleichzeitig mit dem Vergehen des andern. „Dixerat autem
supra, quod malum non générât inquantum est malum, sed inquantum

est bonum. Ne autem aliquis crederet quod idem secundum
idem esset malum et bonum, subiungit quod non est idem secundum

idem et bonum et malum. ïïnde cum dicitur quod malum
non générât inquantum malum, sed inquantum bonum, non est
distinctio secundum rationem tantura; scilicet quasi eadem res
secundum unam rationem sit bona, et secundum aliam mala; sed

aequaliter secundum rem; scilicet quod una et eadem res,
inquantum habet de esse, est bona; quantum vero ad hoc quod
privatur perfectione débita, est mala. Et similiter ,generatio et
eorruptio non est eadem virtus eiusdem et secundum idem'. Non
enim idem secundum idem malum generatur et corrumpitur. Et
quia dixerat quod non est idem bonum et malum, nec generatio
et eorruptio; et posset aliquis credere quod malum seorsum inve-
niretur a bono per se. existens, et eorruptio seorsum a genera-
tione: hoc consequenter removet, dicens, quod non est aliqua
virtus per se existens; sed est in bono, sicut in subiecto; ita
quod idem subiectum est bonum et malum, secundum aliud et
aliud. Et similiter neque eorruptio est per se existens absque
generatione; sed simul est et generatio et eorruptio in subiecto;
sed non secundum idem, quia generatio unius est cum corruptione
alterius. Quod autem dicit, ,Magis autem', idem est quod in
libris Aristotelis transfertur, Amplius autem; et signât additionem
rationis supra rationem."

Aus dem Vorhergehenden nun schliefst er, was zum Übel
gehört. Wenn das Übel keine Kraft durch sich ist, keine
selbständige Kraft, so ist dies vom Wesen des Übels zu verstehen.
Dies besteht weder, noch ist es gut. Auch bewirkt es keine
Erzeugung. Aber die schlechte Sache hat etwas vom Guten;
und insofern ist sie und bewirkt die Erzeugung, wie überhaupt



330 Ursprung des Übels.

Sein und Gutes. „Deinde cum dicit, ,Ipsum igitur malum qui-
dem neque existens est, neque bonum', concludit ex praemissis
quid pertineat ad malum. Si enim malum non est per se virtus,
sequitur quod ,ipsum malum', ita quod ly ,ipsnm' ponatur loco

articuli, et .malum' accipiatur pro essentia mali; sie, inquam,
malum aeeeptum ,neque existens est, neque bonum', neque ope-
ratur generationem, ,neque est effectivum existentium et bonorum';
sed res quae est mala, inquantum habet aliquid de bono, est
existens et operativa generationis, et effectiva existentium et
bonorum."

Den Unterschied zwischen Gutem und Übel noch gründlicher

zu erklären, zeigt St. Dionysius jetzt, was zum Guten
gehört. Dies geschieht in zweifacher Weise. Zuerst beweist er,
dafs das Gute die allgemeine Ursache aller guten Dinge ist;
und dann, wie sich die Ursächlichkeit des Guten sogar auf die
Übel erstreckt. Um nun zu beweisen, dafs das Gute die
allgemeine Ursache aller guten Dinge ist, gibt er zunächst an, dafs
durch das Gute vollkommen und unvollkommen Gutes geschieht;
dann erklärt er davon die Art und Weise; und schliefslich bringt
er dafür Gründe an. „Deinde cum dicit, ,Bonum autem, in
quibus perfecte iDgignitur, perfecta facit et immixta et intégra
bona'; ostendit quid pertineat ad bonum; et circa hoc duo facit;
primo enim ostendit quod bonum est universalis causa rerum
omnium bonorum ; secundo ostendit quomodo causalitas boni ex-
tendit se etiam ad mala. Circa primum tria facit. Primo
proponit quod per bonum fiunt quaedam bona perfecta, et quaedam
imperfecta; secundo assignat modum per quem hoc fiat; ;

tertio probat, rationem assignando praemissorum ."
Das vollkommen Gute nimmt vollkommen teil an der

göttlichen Güte. Das unvollkommen Gute aber ist mit Übel gemischt
wegen Mangels des Guten, an welchem es nicht vollkommen
teilnimmt. Was mehr oder weniger Gott ähnlich ist, das ist
auch mehr oder weniger gut. Übel aber ist es nicht deshalb,
weil es ganz und gar vom Guten getrennt ist, sondern nur
insofern in ihm irgend ein Mangel des Guten ist. „Dicit ergo
primo, quod cum malum non sit operativum bonorum, ,bonum'
est quod quidem ea in quibus interius generatur ,perfecte' ab
eo quod est per suam essentiain bonum, ,facit', formaliter loquendo :

,bona perfecta quidem', secundum participationem bonitatis,
,immixta', secundum remotionem mali, ,et intégra' secundum remo-
tionem corruptionis. Sed ilia ,quae minus participant' bono, ,sunt
imperfecta bona', et habent aliquam permixtionem mali propter
defectum boni, quod non perfecte in eis participatur. Et sic



Ursprung des Übels. 331

üniversaliter malum non est existens, neque est bonum, neque
tacit bonum ; sed et quod magis et minus appropinquant ei quod
est per essentiam bonum, scilicet Deo, est bonum secundum earn

proportionein boni; propter distantiam autem a primo bono, hoc
dicitur malum, non quasi sit universaliter privatum a bono, sed

inquantum est in eo aliquis defectus boni."
Dies geschieht nun so, dafs die göttliche Güte allen Dingen

von ihrer Güte mitteilt; den reinen Geistern, den Engeln, am
vollkommensten bis hinab zu den verdorbenen Dingen, den
physischen Übeln, welche am allerwenigsten am Guten teilnehmen,
ähnlich wie diejenigen, welche die Musik ganz in der Nähe
hören, ihre volle Schönheit geniefseu; die ganz weit entfernten
vernehmen nur noch einen dumpfen Schall. „Deinde cum dicit,
,Quoniain per universa vadens perfecta bonitas, non usque ad

solas, quae circa ipsum sunt, proficiscitur sanctissimas substantias',
assignat modum praedictorum ; scilicet quomodo magis et minus
bonum inveniantur; in rebus; et dicit, quod hoc ideo ist, ,quia
perfecta bonitas', scilicet divina, ,vadens per universa', inquantum

scilicet communicat se omnibus per similitudinem suae boni-
tatis, ,non proficiscitur usque»ad solas sanctissimas substantias'
Angelorum, quae propinquae Deo sunt; ,sed se extendit', diffun-
dendo per bonitatem ,usque ad infimas' substantias. Ulis enim
sanctissimis substantiis Angelorum divina bonitas est ,totaliter
praesens', sicut perfecte participata ab eis secundum modum pos-
sibilem creaturae; ,aliis autem subieete', idest inferiori modo praesens

est, a quibus scilicet participatur, sed non ita perfecte sicut
ab Angelis; quod potest referri ad animas humanas; ,aliis vero
extreme', idest infimo modo praesens est, sicut irrationabilibus
ereaturis: et hoc quidem contingit secundum possibilitatem unius-
cuiusque ad participandam divinam bonitatem. Quaedam enim
,omnino' perfecte secundum modum possibilem creaturae participant'

divinam bonitatem;. propter quod dicit, quod- eis divina
bonitas totaliter praesens est. Alia vero ,privantur' ista perfecta
participatione, recedendo ab eo secundum ,magis et minus'; ut
patet in diversis gradibus entiura, et maxime in ereaturis viven-
tibus. ,Alia vero habens obscuriorem partieipationem boni'; sicut
creaturae corporales, et praeeipue non viventes, in quibus ob-

scuratur quodammodo divinae bonitatis claritas, propter eorum
materialitatem et corruptionem; unde eorum obscuritas in hoc
attenditur quod non sunt intelligibilia actu, sed secundum poten-
tiam tantum. Quibusdam vero ,adest bonum secundum ultimam
resonantiam', quae scilicet tenent ultimum gradum in bonitate;
et sunt corrupta, et ea quae dicuntur mala. Et loquitur ad



332 Ursprung des Übels.

similitudinem eius quod iu sonis accidit. Qui enim propinqui
sunt, audiuut totum sonum ; et secundum quod magis distant,
minus audiunt de sono, ita quod in fine non audiunt ipsum
sonum, sed solum quamdam resonantiam aut reboationem."

Für die erwähnte Verschiedenheit werden nun zwei Gründe
angegeben. Anders ist die Verschiedenheit begründet in den

notwendig wirkenden Ursachen, anders in den frei wirkenden.
Die erstere fufst auf der ungleichen Beschaffenheit des Stoffes,
auf welchen eingewirkt wird. Die andere leitet sich ab vom
Zweck und dem ungleichen Stoffe. Letzteres gilt auch beim
göttlichen Wirken nach aufsen. Die Vollendung des Weltalls
als Zweck dieses Wirkens ist nur möglich bei verschiedenen
Stufen der Güte in den Dingen. Im Unterschied aber von den
geschaffenen, frei wirkenden Ursachen, welche den verschiedenartigen

Stoff von aufsen her empfangen, macht sich Gott diesen
selber: „Deinde cum dicit, ,Si enim non proportionaliter unicuique
bonum adesset, essent quidem divinissima et provectissima ex-
tremorum habentia ordinem', assignat duas rationes praedictae
diversitatis. Ad quarum evidentiam considerandum est, quod
aliter assignatur ratio diversitatis in effectibus causae per neces-
sitatem naturae agentis, et aliter in effectibus causae agentis per
voluntatem. In his enim quae per necessitatem naturae agunt,
tota diversitatis ratio est ex diversa proportione materiae. Non
enim potest assignari ratio quare ignis ceram liquefaciat et lutum
induret, nisi propter diversam materiae recipientis dispositionem;
quia agens naturale, quantum est de se, semper natum est unum
facere. Sed in his quae agunt per voluntatem duplex ratio assignatur

diversitatis effectuum. Primo quidem et parte finis; ce-
cundo ex diversa dispositione materiae. Sicut aedificator alio
modo facit fundamenta, et alio modo parietes, et alio modo tectum
propter quemdam finem, scilicet propter complementum domus,
quod recipit* hanc diversitatem. Secundo ad hoc quid ista diver-
sita8 possit esse in partibus, quaerit materiam diversimode dis-

positam; vel ipse etiam earn diversimode disponit ad diversitatem
partium constituendam. Et similiter duplicem rationem assignat
diversitatis effectuum divinorum. Primum quidem quantum est
ex parte finis, qui est complementum universi; quod non esset,
si esset unus tantum gradus bonitatis in entibus omnibus aequa-
libus: et hoc est quod dicit, ,Et si bonum non adesset unicuique',
secundum proportionem suam diversimode, sed omnia essent
aequalia, sequeretur quod ilia quae sunt Deo propinquissima in
rebus et perfectissima, essent in gradu et ordine ,extremorum',
idest inferiorum; et sic non esset Universum completum. Secundam



Ursprung des Übels. 333

rationera assignat ex diversa capacitate rerum: quae tarnen diver-
sitas est a Deo provisa propter finem; unde dicit: ,Quomodo
autem esset possibile quod omnia uniformiter participarent bono?
cum non omnia existentia sint eodem modo disposita ad perfec-
tam ipsius participationem'."

Die Kraft des Guten erstreckt sich aber bis zum Übel. Was
nämlich ist, mufs irgendwie am Guten teilnehmen; also auch der
Träger des Übels. Ja sogar das, was sich geradezu dem Guten
entgegenstellt, tut dies kraft des Guten selbst; denn dafs es

wirkt, hat es kraft des Guten. „His autem rationibus assignatis
ulterius protendit virtutem boni usque ad malum; et dicit, quod
in hoc apparet excellens virtus boni, quod non solum bona pro-
ducit, sed etiam firmat et statuit ea quae privantur bono, et etiam
sui ipsius privationem, et hoc fit ,secundum totalem ipsius
participationem', idest secundum rationem suae universalis
participations: quia necesse est quocumque modo est aliquid, quod par-
ticipet bono; et sic oportet quod subiectum privationis participet
bono, cum sit quoddam ens; et per consequens ipsa privatio per
bonum firmatur, inquantum non posset nisi in subiecto. Et non
solum per virtutem boni, et privata et privatio firmantur, sed
etiam ,si oportet confidenter dicere veritatem', ea quae adver-
santur bono ,virtute ipsius boni et sunt et adversari possunt':
quia hoc ipsum quod agunt adversando, est eis virtute boni."

Die allgemeine Kraft des Guten im Sein offenbart sich darin,
dafs Mangelhaftes und Mangel mittels des Guten getragen werden.
„Deinde cum dicit, ,Magis autem, ut comprehendens dicam, omnia
existentia, inquantum sunt, et bona sunt et ex bono', ostendit
universalitatem boni in essendo: quod valet ad manifestationem
eius quod privata et privatio firmantur per bonum; et circa hoc
tria facit. Primo proponit propositum; secundo manifestât pro-
positum per exempla; tertio adaptat ad solutionem more
distinctions. ." Alles Mangelhafte und jeder Mangel könne
nur insofern sein, als sie irgendwie noch am Guten teilnehmen.
Denn was durchaus des Guten beraubt ist, das ist nicht und
kann nicht sein weder an irgendeinem Orte, noch auf irgendeine
Weise noch zu irgendeiner Zeit. „Dicit ergo primo, quod non
solum bonum invenitur in singulis gradibus existentium, sed, ut
universaliter comprehendo dicam, ,omnia entia, inquantum sunt,
et sunt bona et ex bono' ; sed ,inquantum sunt privata bono',
uon solum non sunt bona, sed neque existeniias: non enim ita
est de bono sicut de aliis particularibus habitibus et privationibus.
Patet enim in caliditate et frigiditate, quod substantia, quae fnerit
calida, remanet existens, postquam totaliter deseritur a caliditate;

Jahrbuch für Philosophie etc. XVII. 23



334 Ursprung des Übels.

et multa quae fiunt in entibus quae carent vita et mente, idest
intellectu; et etiam Deus est absque substantia, quasi super
omnem substantiam existens: et universaliter in omnibus aliis
formis et perfectionibus invenitur hoc quod aliqua et sunt et
subsistere etiam possunt recedente perfectione et non habendo
talem perfectionem. Sed illud quod omnino privatum est bono,
in nullo loco, nullo modo, nullo tempore aut esse potest."

Es wird nun an Beispielen gezeigt, wie die sittlichen Übel
etwas vom Guten haben. Der Unkeusche z. B. ist des Guten
beraubt, insofern seine Begierlichkeit ohne alle Ordnung der
Vernunft tätig ist. Er begehrt also Ordnungsloses, was nicht
besteht. Und doch nimmt er an einem Gute teil, nämlich am
sinnlichen Ergötzen. „Deinde cum dieit, ,8icut impudicus',
manifestât quomodo ea quae dicuntur mala in moribus habent aliquid
de bono: et primo manifestât hoc in malo impudicitiae, quae est
secundum corruptionem concupiscibilis. Impudicus enim privatus
est bono, inquantum eius concupiscentia privatur ordine rationis,
et non ponit aliquid esse, sed non esse; et sie etiam quantum
ad hoc non concupiscit existentia, sed concupiscit. inordinata, quae
inquantum sunt inordinata, sunt non existentia; sed tarnen
,impudicus participât bono secundum quamdam resonantiam obscuram'
et det'ectivam .unitionis et araicitiae', quam supra diximus bono
convenire." Ebenso ist dies beim Zornmütigen. Bei ihm ist der
Zorn ungeordnet. Er nimmt jedoch teil am Guten, weil er
wenigstens nach einem Scheingute strebt. Er hält es nämlich
für gut und gerecht, sich der zugefügten Beleidigung wegen zu
rächen. ,,Secundo ostendit idem in malo iracundiae, quod est
secundum inordinationem irascibilis; et dicit, quod ,furor', idest
ira inordinata, ,participât bono' secundum hoc ipsum quod rnove-
tur in quiddam quod ei apparet bonum et iustum, scilicet vin-
dicare oflensam; et inquantum desiderat ilia quae secundum se
videntur mala, sicut laesiones proximi, reducere et convertere in
aliquid apparens bonum et pulchrutn; est enim proprium iracundi
semper ad hoc niti quod videatur iuste vindictam inferre. Unde
et Philosophus dicit in 7 Ethicorum, quod iracundus assimilatur
ei qui audit quasdam leges quantum ad hoc quod est vindicare
peccata, sed statim movetur, antequam totum audiat, scilicet a

quo et qualiter et quantum offensam illatam debeat vindicare."
Gleiches zeigt sich auch bei einem solchen, welcher rein aus
Bosheit sündigt. Er verlangt nach einem schlechten Leben, das

er irrtümlich für ein gutes hält. Er nimmt also am Guten teil
wegen der Regung des Verlangens selbst und dann, weil er ein
ihm scheinbar gutes Leben auswählt. Kurzum, wenn das Gute



Ursprung des Übels. 335

durchaus mangelt, dann gibt es weder eine Wesenheit, noch ein
Leben, noch irgend ein Verlangen oder eine Furcht, noch irgend
etwas anderes. „Tertio ostendit idem in eo qui ex malitia peccat,
non per passionem, sed per electionem malum agens; et dicit,
quod ille qui pessimam vitam desiderat, quae tarnen sibi optima
videtur, ut dicitur, participât bono, quantum ad ipsum motum
desiderii; et quantum ad hoc quod respicit optimam vitam; quia
malam vitam eligit, inquantum sibi apparet bona. Et universa-
liter comprehendit, quod ,si omnino bonum auferatur, neque erit
substantia, neque vita, neque aliquod desiderium, neque metus,
neque aliud nihil'."

Die erwähnte Wahrheit wird dann zur Lösung des
aufgestellten Zweifels angewandt. Was irgendwie als Übel erscheint,
ist nicht alles Guten bar. Wenn nun durch das Vergehen des
einen Dinges, welches Vergehen dem Übel zugeschrieben wird,
ein anderes Ding erzeugt wird, so geschieht letzteres nicht seitens
des Übels, sondern vom unvollkommenen Guten. Nur das kann
bestehen, was irgendwie am Guten teilhat. „Deinde cum dicit,
,Q,uare et fieri ex corruptione generationem, non est mali virtus,
sed minoris boni praesentia', applicat praedictam veritatem ad
solutionem dubitationis motae et dicit: Dum ita fit, quod cum
nihil, quodcumque videatur malum, est totaliter privatum bono;
ipsum quod per corruptiouem unius, quae appropriatur malo, fit
generatio alterius uon est ex parte mali, sed ex praesentia boni
imperfecti : sicut morbus, qui corrumpit naturam, est quidem
defectus ordinis, scilicet proportions humorum, in qua consistit
sanitas; non tarnen est defectus cuiuslibet ordinis: quia si omnis
ordo tollatur, neque ipse morbus remanebit, humoribus ab invicem
totaliter recedentibus ; sed manet ordo et ipsa aegritudo haec

pro substantia vel essentia, quod sit quidam ordo minimus, idest
imperfectus. Et quantum ad hunc ordinem aegritudo aliquid est
et corrumpere potest, sicut per calorem exeedentem, vel aliquid
huiusmodi. Illud ,enim quod omnino est expers boni, neque est
existens, neque est in existentibus'; sed illud quod est ,mixtum',
idest partem habens de bono et partem de malo, secundum hoc
quod habet de bono, connumeratur inter existentia, et est aliquo
modo existens."

Die allgemeine Kraft des Guten zeigt sich endlich noch

darin, dafs es das mehr oder weniger Gute bewirkt. Vom Guten
kommt die Verschiedenheit der Grade im Sein. Alle Dinge
nehmen eben insofern mehr oder weniger am Sein teil, als sie

mehr oder weniger am Guten teilnehmen; denn das Sein ist gut,
insoweit es ist. Gleiches gilt vom Guten, wie vom Sein. Nimmt

28*



336 Ursprung des Übels.

etwas in keiner Weise am Sein teil, dann wird es auch gar nicht
sein. Was aber teilweise ist, teilweise nicht ist, das ist nur,
insoweit es am Sein teilnimmt. Ahnlich ist es mit dem Übel.
Was alles Guten entbehrt, das kann auf keine Weise sein, auch
nicht unter dem mehr oder weniger Guten. Was jedoch
teilweise gut und teilweise übel, das ist nicht entgegengesetzt dem
allgemeinen Guten, sondern nur einem besonderen ; und es besteht,
insofern es an irgend einem Guten teilnimmt. Das Übel schlechthin

besteht nicht für sich, weil es alles Guten und damit auch
alles Seins entbehrt. Nur das teilweise Übel besteht; und zwar
auf Grund des Guten, an welchem es teilhat, Letzteres ist
das Subjekt oder der Träger jenes Übels als Mangels einer
zugehörigen Vollkommenheit. So ist z. B. die Sehkraft eine dem
Menschen zugehörige Vollkommenheit; ohne diese ist der Mensch
unvollkommen, ist blind; es mangelt ihm zu seiner Vollendung
ein besonderes Gut. So ist also das Übel nicht ganz und gar
des Guten beraubt, sondern nur irgend eines besonderen Gutes.
Folglich besteht das Übel nicht für sich selbst ; es hat kein
eigenes Sein; es ist nur durch das Gute. ,,Deinde cum dicit,
,Magis autem existentia omnia intantum erunt magis et minus,
inqnantum bono participant', ostendit quod ex bono est diversitas
graduum in entibus; et hoc ad solutionem applicat. Dicit ergo,
quod omnia existentia intantum magis et minus de esse
participant, inquantnm magis et minus participant bono: quia ens,
inquantum ens, est bonum. Idem est de bono sicut et de ente:
quia in ipso esse, si aliquid nnllo modo existit participans, se-

quitur quod nullo modo erit: Illud autem quod secundum aliquam
partem est et secundum aliquam partem non est (sicut homo

caecus, qui est quidem homo, sed non est videns); inquantum
quidem deficit ab eo quod est semper et perfecte existens, non
est; ,inquantum autem participiat esse, intantum est; et', ut univer-
saliter loquamur, ipsum ,non existens' per ipsum ,esse tenetur
et salvatur': tamdiu enim remanet caecitas, quamdiu remanet
homo. Ita et similiter est de malo: quia si aliquid sit malum
quod totaliter recedat a bono, illud nullo modo potest esse, neque
inter ea quae sunt magis vel minus bona. Sed illud quod est
secundum aliquam partem bonum, secundum vero aliam partem
non bonum, contrariatur quidem bono non universali, quia non
deficit universaliter a bono, sed alicui bono, a quo deficit; sicut
malum caecitatis opponitur bono visionis. Sed ipsum malum quod
opponitur particulari bono, retinetur per participationem boni;
inquantum scilicet subiectum privationis participât aliquo bono,
et ipsum bonum dat subiectum alicuius boni, inquantum bonum



Ursprung des Übels. 337

universaliter participatur in omnibus entibus. Nec est inconve-
niens quod bonum, universaliter loquendo, sit eubiectum priva-
tionis alicuius particularis boni; sicut quod est subiectnm alieuius
particulari8 entis continetur sub esse communi. ,Omnino autem,
recedente bono, neque aliquid erit totaliter bonum, neque' erit
aliquod bonum ,mixtum' cum malo, ,neque' erit ,ipsum malum';
quia subiecto subtracto, et privatio subtrahitur. Si enim malum
est in aliquo bono imperfecta, manifestum est quod si totaliter
subtrahatur. bonum, tolletur et bonum imperfectum et bonum per-
fectum ; et per consequens tolletur malum. Tunc igitur solum

potest esse malum quando respectu quorumdam bonum est malum,
quibus opponitur; sed aliis bonis distinguitur sicut bonorum a bono.
Non enim est possibile quod aliqua opponantur sibi secundum
omnia: quia saltern oportet quod in esse convëniant. Sic igitur,
cum malum non sit totaliter privatum bono, sed aliquo particulari
bono; relinquitur quod hoe ipsum quod est malum, non est aliqua
res per se existens."

Das Übel hat kein eigenes Sein und keine eigene innere
Wesenheit, keine Natur, d. h. es hat den Grund seines Seins
nicht in sich; und eben darum ist es weder Ursache noch
Verursachtes. Das hat der Areopagite bewiesen (dies. Jahrb. a. 0.).
Dieser Beweisführung scheint zu widersprechen der Gegensatz vom
Guten und Übel in den Dingen, sowie das gleichzeitige Vergehen
des einen Dinges und das Entstehen des anderen. Mit der Lösung
dieser Bedenken verbindet St. Dionysius zugleich die
Beantwortung der Frage nach dem Ursprung des Übels in den
Dingen. Das Übel an sich verdirbt nur. Es dient dem
Entstehen nur nebenbei per accidens durch das Gute, welchem es
anhaftet, Durch dieses Gute, den Träger, das Subjekt des Übels,
ißt dieses etwas und bringt Gutes hervor. An sich ist das Übel
nicht, ist kein Gut und hat keine Zeugungskraft. Um die
vorgebrachten Bedenken gründlicher zu lösen und den Ursprung
des Übels tiefer zu erforschen, zeigt der Areopagite zunächst
den Unterschied zwischen Gutem und Schlechtem (Übel). Ein
und dasselbe Sein ist gut und schlecht, aber in verschiedener
Hinsicht. Um dies besser zu erkennen, wird noch erklärt, was zum
Übel und was zum Guten gehört. Das Gute ist im allgemeinen
die Ursache aller guten Dinge, sowohl der vollkommenen wie
unvollkommenen, je nachdem die vollkommene göttliche Güte
den Dingen vom Guten mitteilt. Dabei sind durchaus zu
unterscheiden die Wirkungen der notwendig tätigen Ursache und
die der freiwillig tätigen. Bei der ersteren kommt die
ganze Verschiedenheit der Wirkungen von der unterschiedlichen



338 Ursprung des Übels.

Beschaffenheit des Stoffes ; bei der letzteren jedoch gibt es einen
doppelten Grund für die Verschiedenheit der Wirkungen: die
Zweckbestimmung und der verschiedenartige Stoff. Nach solcher
Verschiedenheit werden die einzelnen Wirkungen auch verschieden
am Guten teilnehmen. Aber die verursachende Kraft des Guten
erstreckt sich sogar auf das Übel. Denn das Übel als Mangel
an der gebührenden Vollendung haftet dem Guten an. Selbst
was an Sein und Wirken bei der Sünde sich findet, das ist kraft
des Guten. Näher wird dann die Verursachung, des Übels
erklärt aus der allgemeinen Kraft des Guten im Sein, sowie
endlich aus der Verschiedenheit der Seinsstufen, welche das
Gute bewirkt. Das ist nach der Erklärung des Aquinaten kurz
der Gedankengang des Areopagiten in der Beweisführung vom
Ursprung des Übels.

Dem „Vater der Irrlehren", Simon Magus, Zeitgenossen der
Apostel und des Areopagiten, ist das endlose Urvermögen (âvva-
fiiç antQavroq, Oiyr) Àôçatoq) Prinzip, Wurzel, Ursprung aller
Dinge, auch des Übels (Hippolyti Philosophumena VI). Dieses
grenzenlose Vermögen, das unerzeugte Feuer, wird zu tatsächlichem

Sein herausgebildet ähnlich einer Kunst, welche wirklich
ausgeübt ist, und steht da als das Licht der gewordenen Dinge.
Bleibt es aber nur dem Vermögen nach, so schwindet es hin
und wird zu nichts, wie z. B. die grammatische oder geometrische
Wissenschaft, welche zwar in der Seele des Menschen ist, aber
nicht ausgeübt wird; es wird Finsternis und Trägheit und geht
mit dem sterbenden Menschen unter, als ob es nicht gewesen
wäre. Zwar ist das Urvermögen selber kein Übel; aber es
wird ein solches, wenn es nicht weiter entwickelt wird, wo es
immer einfach Vermögen bleibt. Was auch immer von der
wirklichen Entwicklung getrennt steht, das ist ein Übel. Wo etwas
von diesem Vermögen aus geformt worden und wirkliches Sein
erlangt hat, da erscheint das Bittere in Süfsigkeit verwandelt.
Da ist nicht mehr Stroh oder Holz, was ins Feuer geworfen
wird, sondern eine vollkommene, herausgebildete Frucht. Bleibt
der Baum allein und trägt er keine Frucht, so wird er
umgehauen. Denn „die Axt ist an die Wurzel gelegt"; und „jeder
Baum, welcher keine gute Frucht bringt, wird umgehauen und
ins Feuer geworfen". So vermengte Simon sein Lehrsystem
sogar in boshafter Weise mit Aussprüchen der hl. Schrift, um
desto sicherer zu täuschen und zu verführen. Die Natur des

Urvermögens ist nach Simon daraufgerichtet, unendlich dem
wirklichen Sein gemäfs betätigt zu werden. In Wirklichkeit
jedoch ist immer nur ein geendetes, begrenztes Betätigen



Ursprung des Übels, 339

vorhanden, nämlich ein Betätigen durch „geendetes Sein", durch
endliche Dinge. So tritt es also in einen seiner eigenen Natur
widerstreitenden Gegensatz zu sich selber. Damit aber ist das
moralische Übel im höchsten Wesen; und es ist natnrnotwendig
da, weil eben dieses Wesen ein endloses Vermögen ist für das
tatsächliche Sein, also immer Vermögen für Sein bleiben mufs
und nie endlos betätigt werden kann. Gott selbst ist demnach
nach dieser Irrlehre die Grundlage alles Übels.

Demgegenüber unterscheidet St. Dionysius mit aller Schärfe
das Urvermögen von der reinsten Tatsächlichkeit, den Urstoff,
„das Vermögen für alles Gute", vom actus purus, von Gott.
Dieses Vermögen für alles Sein ohne Unterschied ist etwas Gutes
und kommt vom ersten Grunde, welcher alles Gut ist. Darum
verneint auch der Areopagite entschieden, dafs der Urstoff ein
Übel oder die Grundlage des Übels sei. Das Übel hat kein
eigenes Sein und keine eigentliche innere Wesenheit und eben
darum auch keine Ursache per se, sondern nur eine Ursache
per accidens. Jedes wirkliche Übel (res mala) ist seiner Wesenheit

nach gut; schlecht aber ist das Ding, insofern es Mangel
hat an einem Gute, welches vorhanden sein sollte und nicht
vorhanden ist, Mangel an einer gebührenden Vollkommenheit. Jedes
wirkliche Übel (res mala, malum concretum) nämlich ist das
Übel an sich zugleich mit dessen Träger oder Subjekt. Nur
durch letzteres wird eben das Übel wirklich, gewinnt es
tatsächlich Sein, hat es eine Wesenheit. Denn nur insoweit hat
es etwas vom Guten. Nur das, was ist und deshalb gut ist,
kann wirken, verursachen und zwar direkt, unmittelbar, geradezu,
per se, wiederum nur Gutes. Das Übel kann deshalb inur
indirekt, mittelbar, nebenbei, per accidens verursacht werden und
zwar anders im Wirken, anders im Gewirkten. Im Wirken,
in der Handlung wird das Übel verursacht durch einen Mangel,
Fehler irgend eines Prinzips der Tätigkeit, sei es des
hauptsächlichen oder des werkzeuglichen (principalis agentis vel instru-
mentalis). So kann z. B. eine mangelhafte, schlechte Bewegung
erfolgen entweder aus der fehlerhaften, schwachen Bewegungskraft,

wie bei kleinen Kindern, oder aus dem mangelhaften Werkzeug,

wie bei den Lahmen. Im Gewirkten wird das Übel
verursacht bisweilen durch die Kraft eines fremdartigen einwirkenden
Grundes, wie z. B. durch das Feuer Luft oder Wasser verdorben
wird; bisweilen durch die Schwäche des einwirkenden Grundes
oder die Mangelhaftigkeit des Stoffes, wie z. B. Mangel an
Wärmeerzeugung beim Feuer herrührt von der Schwäche des

einwirkenden Feuers oder vom unpassenden Stoffe, welcher für



340 Ursprung des Übels.

das Einwirken des Feuers unempfänglich ist. Der Umstand selbst
aber, dafs durch die Kraft eines einwirkenden Grundes fremde
Dinge verdorben werden, oder dafs etwas schwach und mangelhaft

ist, kommt dem Guten nur zufällig, nebenbei zu. Das physische
Übel findet sich im Wirken und Gewirkten; das moralische Übel,
die Sünde, aber nur im Wirken selber, in defectu agentis, in
der Schwäche des Willens. Die Ursache des Übels ist also im
allgemeinen einerseits das Gute, welches fallen kann, und anderseits

irgend ein einwirkendes Sein, mit dessen Wirkung nebenbei
und unbeabsichtigt ein Übel verbunden ist.

Die moderne Kritik will den Verfasser der Areopagitischen
Schriften, welchen sie Psoudodionysius zu nennen pflegt, durchaus
abhängig machen vom Neuplatonismus, insbesondere von Proklus.
In der Lehre vom Übel soll er ganz und gar übereinstimmen
mit der betreffenden neuplatonischen, insbesondere mit der prok-
lischen, wie sie niedergelegt ist in dessen Schrift de malorum
sub8istentia. Nach der neuplatonischen Lehre nun ist die
Materie, der Stoff das Übel und die Quelle des Übels. Offenbar
also ist jetzt schon, dafs der Areopagite vom Übel ganz und gar
das Gegenteil der Neuplatoniker lehrt. Nach dem grofsen heil.
Apostelschüler hat das Übel kein eigenes Sein, auch nicht dem
blofsen Vermögen nach, und keine unmittelbar, per se, bewirkende

Ursache. Grofse sachliche Ähnlichkeit hat die neuplatonische

Lehre, insbesondere auch die vom Übel, mit der Lehre
des Gegners des Areopagiten, des Simon Magus. Beide Lehren
sind emanatisti8ch-pantheistisch. St. Dionysius Areopagita aber
bietet nach der gründlichen Erklärung des Aquinaten das kräftigste
Material zu deren und ihrer modernen Gefolgschaft Widerlegung,
des rationalistischen Evolutionismus in all seinen Schattierungen.
Das fühlt die moderne Kritik, welche mehr weniger von letzterem
beeinflufst ist, nur zu gut, und darum ihr hartnäckiges Sträuben

gegen die Echtheit der Areopagitischen Schriften. Unerschütterlich
fest halten wir am Urteil der hl. Kirche über die Lehre

dieser Schriften: „Libros scripsit (St. Dionysius Areopagita)
admirabiles ae plane coelestes!"


	Ursprung des Übels

