Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 17 (1903)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen. 239

und die Madonnen von Perugino, — Venus und die griechischen
Hetéiren herrschen jetzt. Und wenn Morelli oder der jiingst-
verstorbene James Tissot ihre Kunst in den Dienst des Christen-
tumes stellen, so werden sie von der Prefsmaffia totgeschwiegen
oder als Tote erklirt, die den Pulsschlag des modernen Lebens
nicht mehr fiiblen.

Es gibt in der Sezessionsausstellung selbst zwei Bilder, in
denen wir die symbolische Vertretung dieser zwei entgegen-
gesetzten Welten erblicken mochten. Wir meinen die zwei
grofsen Wandbilder: Rollers ,,Sinkende Nacht® und Béhms ,, Wer-
dender Tag*, die sich im Hauptsaale befinden. Auf dem ersten
tragen niederschwebende tiefgeneigte Engelsgestalten die er-
loschenen Sonnen zu Grabe, wihrend bei Bohm die schmetternden
Fanfaren des Lichtes das Aufgehen des Tagesgestirns verkiinden.
Diese Sonnen mit ihrem falschen Goldglanze versinnbilden uns
die Pseudoideale der modernen Gesellschaft, die von dieser
Kunstausstellung so treffend illustriert wurden: sie sollen zu
Grabe sinken wie einst die ganze romische und griechische Welt,
— und niemals sollen sie auferstehen; denn das Christentum
wird siegen mit seinem Lichte, das nach der Nachtfinsternis
aufgeht. Die Religion Golgathas soll wieder die Kunst in-
spirieren wie einst, als Rafael und Giotto und Michelangelo
malten und ein Dante dichtete. Dann erst darf man von Ver-
sohnung reden, oder vielmehr dann ist die Versshnung schon da.

RS

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Sadajiro Sugiura: Hindu Logic as preserved in
China and Japan, edited by Edgar A. Singer jr., In-
structor in Philosophy in the Univarsity of Pennsylvania.
1900 Ginn et Co. Boston Mass. U. S.

- Vorliegende Dissertation des Japaners Sadajiro Sugiura zur Er-
langung des Doktorgrades an der Universitdit Pennsylvania ist eine Dar-
Stellung der indischen Logik nach chinesischen und japanesischen Quellen.
Der Herausgeber, der lediglich die englische Redaktion verbessert und
einige Fulsnoten zugefiigt hat, dirfte sich schwerlich tiuschen in seiner
Annahme, dafs dieses Schriftchen im Kreise derjenigen, die sich mit
logischen Studien beschiftigen, Interesse finden werde. Wir mochten es
aber auch solchen empfehlen, welche sich mit der allgemeinen Geschichte
der Philosophie befassen; denn es bietet, trotz seines kleinen Umfangs
von 114 Seiten, einen vollen Einblick in die Denkweise der Kulturvélker
des dufsersten Ostens. )

g Wir finden im ersten Teile einen Uberblick iiber die Geschichte der
Indischen Logik, im zweiten eine Darstellung des logischen Systems
Mahadifinagas und im dritten kritische Bemerkungen zu demselben.

17*



240 Literarische Besprechungen.

Bekanntlich wurde die indische Logik erst im siebten christlichen
Jahrhundert nach China und Japan gebracht, wihrend schon im ersten
der Buddhismus dort Eingang und Verbreitung gefunden hatte. Der
Chinese Hiwen-tsang (600— 664), unwillig, dals ihm die Erlaubnis zu einer
Studienreise nach Indien verweigert wurde, entlief in seinem achtund-
zwanzigsten Lebensjahre dahin und suchte im ganzen Lande die nam-
haftesten Lehrer aunf, von welchen einer ihm das Zeugnis ausstellte:
»Seine Intelligenz sei aufsergewdhnlich méchtig und sein Verstand in
einem seltenen Grade klar; sein Genie befihige ihn, Vasubhandus und
Mahadinnagas Nachfolger zu werden. Nach einer sechzehnjihrigen Ab-
wesenheit kehrte er mit einer reichen Biichersammlung nach China zuriick,
wo er im Kloster Kohfuk-ji auf Ersuchen des Kaisers die mitgebrachten
Schriften zu ibersetzen begann und bis zu seinem Tode als Lehrer der
Philosophie wirkte. Nach seinen Vortrigen schrieb der fihigste unter
seinen chinesischen Schiilern, Kweike, den sogenannten ,Grofsen Kom-
mentar*, Chinas Hauptwerk iber indische Logik (6 Bénde).

Durch den Ruf von Hiwen-tsangs Weisheit angezogen, kam auch
der japanesische Monch Dohschoh in dessen Schule, und dieser brachte
die indische Logik nach Japan,

Welche Ausdehnung die also begonnene Literatur in diesen beiden
Léndern gewonnen hat, ersieht man aus der als Anhang mitgeteilten
Bibliographie, in welcher die Schriften von nicht weniger als 1656 Autoren
aufgefilhrt werden. Alle diese Werke, welche die Hindu-Logik behandeln,
haben buddhistische Ménche zu Verfassern, deren Interesse sich vor allem
auf die Theologie richtete. KEs finden sich darum in denselben nur
dirftige Angaben zur Bestimmung der Genesis, der Chronologie und der
Klassifikation der indischen Philosophie-Schulen vor.

Unser Verfasser schliefst sich im allgemeinen der Ansicht des Pro-
fessors Richard Garbe an, nach welchem die in den Vedas begriindete
Philosophie auf dem Boden Indiens zunichst in der Samkhya, darauf in
der Yoga, sodann in der Mimamsa und der Vedanta und zuletzt in der
Vaigeshika und der Nyaya ihre Entfaltung gefunden hat. Fiir die Ent-
wicklung der Logik sind jedoch nur die erste und die beiden letzten dieser
philosophischen Schulen von Bedeutung gewesen.

Der Begriinder der Samkhya ist Kapila (der Gelbkopf, so genannt
von seiner Ilaarfarbe). Seine Philosophie baut sich auf 25 Prinzipien auf:

1. Natur,

2. Wahrnehmung,

3. Ich,

4,—8, fiinf Elemente: Erde, Wasser, Feuer, Wind und Raum,

9.—138. fiinf Eigenschaften: Farbe, Ton, Geruch, Geschmack und
die dem Fiihlen zugrunde liegende Qualitit,

14,—18. fiinf Sinne: Gesicht, Gehor, Geruch, Geschmack und Tastsinn,

19.—23. fiinf Tatigkeiten: die der Zunge, der Hinde, der Fiilse, des
Geschlechts und die allgemeine leibliche Tatigkeit,

24. Verstand,

95, Seele, d. i. Weltseele.

Natur und Seele sind ewig; sie stehen zueinander wie materielle
und geistige Substanz, — der Verfasser meint sogar, dhnlich wie bei
Aristoteles Materie und Form, — und ihre Verbindung wird verglichen
mit einem Blinden, der auf seinen Schultern einen Lahmen mit hellem
Blicke trigt und von ihm geleitet wird. Die von der Seele erleuchtete
Natur, ,die letzte Ursache und das Hochste®, bringt vermoge der ihr



Literarische Besprechungen. 241

eignenden Attribute (Mut, Passivitit und Finsternis) und nach dem wech-
selnden Verbiltnisse, in dem diese zusammenwirken, die ibrigen Prin-
zipien hervor, welche alle nur voriibergehende Erscheinungen sind.

Die Erkenntnis dieser Prinzipien soll den Menschen von der Pein,
der inneren wie der #ulseren und der natiirlichen (wie Hitze und Kilte)
befreien.

In dem ,goldenen Traktat der Siebzig“, welcher diese von Kapila
blofs miindlich vorgetragene Lehre enthiilt, findet sich auch der erste
schwache Ansatz zu einer Erkenntnistheorie.

Zur Erkenntnis der 25 Prinzipien gelange man nimlich:

1. durch die Tat, d. i. die unmittelbare Wahrnehmung,

2. durch Vergleichung eines Dinges mit anderen, mdgen diese vorher-
gehen, nachfolgen oder gleichzeitig sein, und

3. durch heilige Spriiche, d. h. durch die Lehren der Weisen, welche
die Beobachtungen und Vergleichungen gewohnlicher Menschen tibertreffen.

Die Vaiceshika-Philosophie mit ihrer atomistischen Welttheorie
wurde durch Kanada (Reis-Esser) begriindet. Dieser stellte sechs Kate-
gorien auf, durch deren Verbindung .die Welt zustande komme, und
durch deren Trennung sie wieder ins Nichts zuriickfalle, nimlich: Sub-
Stanz, Kigenschaft, Titigkeit, Allgemeinheit, Partikularitit und harmo-
nische Einheit.

Die Substanz ist das den Erscheinungen zugrunde liegende wirkliche
Substrat der Dinge und scheidet sich in neun Arten: Erde, Wasser,
Feuer, Wind, Raum, Zeit, Richtung, Seele, Verstand.

Zur Qualitit, welche als ,Zeichen der Substanz“ definiert wird,
gehoren 24 Arten: Farbe, Geschmack, Geruch, Tastbarkeit, Zahl usw.

Die Titigkeit oder Bewegung umfafst fiinf Arten: Nehmen, werfen, .
zusammenfassen, ausbreiten und bewegen (vom ganzen Korper).

Die iibrigen Kategorien, deren Zahl vom spiteren Philosophen
Chandara noch vermehrt wurde, entsprechen der Relation der Stoiker.

Die Grundlage der noetischen und psychologischen Ausfiithrungen
Kanadas bildete demnach die Kategorie der Qualitit. Am interessantesten
1st die Behandlung des , Verstiindnisses®. Dieses ist danach zweifacher Art:

1. Sensation, sinnliche Wahrnehmung, welche dann eintritt, wenn
der Denkgeist mit den Dingen in Berihrung kommt, und

2. Folgerung aunf Grund der Vergleichung zweier Dinge, sei es
gleichartiger Dinge, wie bei der Erkenntnis einer Kirsche durch Ver-
gleichung mit einer anderen, sei es ungleichartiger, wie dies z. B. der
Fall ist, wenn aus einer dunklen Wolke auf kommenden Regen ge-
Schlossen wird.

. . Aus der Vaigeshika-Philosophie, in der die Lehre von der Folgerung
Dicht weiter entwickelt wurde, ging die Nydya hervor, welche deren
ategorien einfach tibernahm und die indische Logik zur héchsten Voll-
éndung fiihrte, Man begegnet haufig der Meinung, dals Nyaya Logik
bedeute oder doch der indische Name fiir diese Wissenschaft sei, so noch
In der sonst vortrefflichen Propideutik von Otto Willmann: aber in
Wahrheit besagt das Wort soviel als Regel, Richtschour, rechter Weg
und ist der Name einer philosophischen Schule, welche das Prinzip ver-
tritt, dafs die Erlangung der hochsten Seligkeit von der Erfassung der
Wahrheit abhingt.

Ibr Griinder ist Gautama, ein ganz gewdhnlicher Name unter den
alten Hindus, der umsoleichter, nach der plausibeln Erklarung des Heraus-
gebers, in China mit dem Spitznamen Socmock (Fulsauge) vertauscht
Worden sein mag.



242 Literarische Besprechungen,

Von Socmock erzihlen nun die chinesisch-japanesischen Quellen
einstimmig, dals er ,im Beginne die Kriterien der Wahrheit und der
Unwabrheit aufgestellt habe®, und es wird ihm die Autorschaft von ,neun
Griinden®“ und ,vierzehn Argumentationsfehlern (fallaciae)“ zugeschrieben.
Letztere tragt der Verfasser kein Bedenken, ihm zuzuerkennen; erstere
dagegen hilt er aus inneren Griinden fir das Werk eines spiteren un-
bekannten Philosophen. Wir miissen uns auf diese beschrénken.

In der indischen Philosophie kniipfen alle Untersuchungen iiber die
Ratiocinatio nicht an den gewdhnlichen, sondern an den versetzten
Syllogismus an, in welchem auf die Thesis die Begriindung (ratio) folgt,
wie im Beispiele: Dieser Berg ist feurig;

Denn er ist rauchend.
Socmock fand diese iberall volkstimliche Form der Argumentation vor
und stellte sich die Aufgabe, die Bedingungen zu bestimmen, unter welchen
der Begriindungssatz in formaler Hinsicht beweiskriftig ist. Seine so-
genannten ,neun Grinde* sind eine Zusammenstellung der sprachlich
moglichen Verh#ltnisse, in welchen das Pridikat der Ratio sowohl zum
Pradikat der 'Thesis wie auch zu dessen kontradiktorischem Gegenteil
beziiglich des Begriffsumfangs stehen kann, Die Erorterung dieser Fille
ergibt, dals nur in zweien die Ratio logisch zu Recht besteht, wenn némlich
die mit dem Pridikat der Ratio bezeichneten Dinge entweder alle oder
wenigstens einige mit dem Priddikat der Thesis bezeichneten Dinge dar-
stellen und zugleich kein Ding begreifen, das nicht unter diesen Begriff fillt.

In dem oben angefiilhrten Beispiele ist also der Begriindungssatz
formell beweiskriftig, wenn das Rauchende einerseits alles Feurige oder
doch ein Teil des Feurigen, und anderseits nichts Nichtfeuriges ist. ks
entspricht demnach mit dieser stillschweigenden Ergéinzung obiger Beweis
einem Syllogismus der ersten Figur:

Alles Rauchende ist feurig (alles oder einiges Feurige);
Dieser Berg ist rauchend;
Also ist dieser Berg feurig.

Zur Charakterisierung der Wandlungen, welche die indische Form
der Demonstration vor Mahadiiinaga durchgemacht hat, wihlen wir drei
Formulierungen eines geliufigen Argumentes gegen die Lehre der Mim-
mamsa-Schule, dals Laute ewig seien, weil jedes Wort der Veda, als
vom hochsten Himmel gesprochen, fiir immer wahr sein miisse.

Mirok sagt in seiner Yoga:

1. Der Laut jst nicht-ewig;

2. denn er ist ein Produkt,

3. wie ein Topf (aber nicht wie der Raum);

4. ein Produkt wie ein Topf ist nicht-ewig,

5. wihrend ein ewiges Ding wie der Raum nicht ein Produkt ist,

Sein Schiiler Muchak modifiziert diesen Beweis vom vierten Gliede
an und sagt:

4. Weil ein Topf ein Produkt ist, ist er nicht ewig; so auch der
Laut, da er ein Produkt ist,

5. Daher wissen wir, dafs der Laut nicht-ewig ist.

Seisch aber, ein jingerer Bruder Muchaks und noch berihmter als
dieser, argumentiert folgendermalsen:

1. Der Laut ist nicht-ewig,

9. denn er ist das Produkt einer Ursache;

3. Dinge, welche durch eine Ursache hervorgebracht werden, sind
nicht-ewig, wie ein Topf, welcher durch eine Ursache hervorgebracht
worden und nicht-ewig ist,



Literarische Besprechungen. 243

4. Der Laut ist ein Beispiel dieser Art;

5. daher ist der Laut nicht-ewig.

Wir ersehen aus diesen Beispielen, wie die indische Logik, nachdem
Socmock die Grundbedingungen des Syllogismus festgestellt, noch hat
ringen miissen, um zu eciner entsprechenden Formel zu gelangen.

Urspriinglich stiitzte sie die Ratio lediglich auf einzelne Beispiele,
eine Form der Argumentation, von der das gewdhnliche Volk noch heute
den ausgiebigsten Gebrauch macht; sie kannte also nur den Analogie-
schlufs vom Einzelnen auf das Einzelne.

Mirok vermochte noch nicht die beiden Verhiltnisse des Pridikats
der Ratio zu dem Pridikat der Thesis und zu dessen Kontradiktorium
zusammenzufassen oder in einem Obersatze zum Ausdruck zu bringen,
driickte aber in den Sitzen 4 und 5 schon die Allgemeinheit aus. Da-
gegen ist Muchaks Satz: ,Weil ein Topf ein Produkt ist, ist er nicht-
ewig® gleichwertig mit einem vollkommenen Obersatze, denn der statuierte
Kausalnexus schliefst ein, dafs alle Produkte in den Kreis der nicht-
ewigen Dinge fallen und aufserhalb des Kreises der ewigen Dinge stehen.

Dals Seisch seinen dritten Satz in demselben Sinne auffafst, ist
offenbar, und wir erblicken, im Gegensatz zum Verfasser, in der an-
gefithrten Formel eine Bestitigung der Angabe Kweikes, dals er nur
szwei Sitze zum Beweise einer Thesis, also drei zu einem vollstindigen
Syllogismus fiir notwendig erachtete.

Zum klaren und vollstindigen Ausdruck gelangte jedoch die Theorie
des Syllogismus erst im ,neuen System¥.

Der Begriinder desselben ist Mahadifinaga oder mit dem in China
und Japan gebriuchlichen abgekiirzten Namen Dinna, welcher aus Andhara
in Siid-Indien stammen soll.

Als er auf seinem einsamen Berge sein Werk vollendet hatte, so
erzihlt eine buddhistische Sage, da erbebte die Krde, die Wolken er-
glihten und der Berggott hob aus Achtung und Verehrung seine Fiilse
hundert Schuh hoch in die Héhe und sprach: ,Der Buddha hat zum
erstenmal seit Nyori die Logik erklirt. Das Lehrgebiude, das vormals
Jimmerlich in Triimmer verfallen war, ist neuerdings aufgerichtet, priachtig,
wanderbar, genau in der Weise, den Beifall des heiligen Willens zu
erlangen. Is soll das Volk Gelegenheit haben, die Wissenschaft des
verniinftigen Denkens zu erlernen.

~ Von Dinna, mit dem die indische Logik den Hohepunkt ihrer Ent-
wicklung erreichte, ist aus vierzig logischen Werken nur der 20—30 Blitter
umfassende ,Traktat tiber den Zugang zum rechten Prinzip® erhalten.
Unter seinen zahlreichen Kommentatoren hat besonders sein Schiiler
Qau_lkara, ein heller und scharfer Geist, durch seine ,Kinfibrung in den
Iraktat iiber die Nyaya-Logik* zur Verbreitung seiner Lehre beigetragen,
Die beiden genannten Schriften sind schon von Hiwen-tsang ubersetat
worden und gelten in China als die- wichtigsten Fundamentalwerke tiber
die Logik.

Die allgemeine Avlage des neuen Systems gibt Camkara in den

orten an: ,Beweis und Widerlegung nebst deren respektiven Argumen-
tationsfehlern dienen zur Auseinandersetzung mit einer zweiten Person;
die Intuition und die sekundiren Ideen sowie deren respektive Milsver-
stdndnisse zum eigenen Verstindnis, das ist das logische Prinzip der alten
Autoren.“ In acht Hauptabschnitten werden dementsprechend behandelt:
Beweis, Widerlegung, fallaciae demonstrationis, fallaciae refutationis,
Intuition, sekundire Ideen und die zu den zwei letzten Gegenstinden
gehdrenden fallaciae oder Fehler.



244 Literarische Besprechungen.

Dinnas Logik erweist sich im allgemeinen als eine theoretisch-
praktische Lehre des Demonstrations-Syllogismus.

Die Dogmen oder Spriiche der Weisen, die frither als Beweisgrund
galten, sind von derselben aunsgeschlossen, weil sie blofs fiir eine einzelne
Schule Geltung haben,

Die Denkgesetze werden ebensowenig erwithnt, aber wenigstens die
drei Gesetze der Identitdt, des Widerspruchs und des ausgeschlossenen
Dritten bilden die bewulste Grundlage anderweitiger Feststellungen.

Endlich hat auch die Theorie des Urteils keinen Platz gefunden,
und die Ideen werden nur als Unterbau der Schlulsfolgerung behandelt.

Was letztere betrifft, so nennt Dinna Intuition oder Anschauung
jede aus der #ufseren wie aus der inneren Welt durch die dulseren oder
die inneren Sinne gewonnene singulire Vorstellung, welche rein passiv
vom Bewulstsein aufgenommen wird, so z. B, die Vorstellung der Farbe,
des Tones wie auch der Liebe, des Hasses, der Begierde in ihrer jedes-
maligen Singularitdt. Seine priméaren Ideen gehoren demnach offenbar
zur sinnlichen Erkenntnis. Fiir eine vollstindige Erfassung seiner sekun-
diren Ideen dagegen fehlt es uns an einem entsprechenden Begriff. Als
solche bezeichnet er jedes Gedankenbild (wir finden keinen besseren
Ausdruck), welches durch irgend eine Aktivitit des Denkgeistes zustande
kommt, so: eine Einzelvorstellung, welche in ihre Teile zerlegt worden
ist und als Inbegriff dieser Teile gedacht wird,

ein aus verschiedenen Intuitionen gewonnener Allgemein- oder
Klassenbegriff,

ein aus der Vergleichung zweier Ideen abgeleitetes Urteil und ebenso

ein durch Vergleichung zweier Urteile gewonnenes drittes Urteil.
Der Begriff in unserem Sinne ist dabei, ob er aber alles umfafst, was
Dinna zu den sekundéiren Ideen rechnet, erscheint uns fraglich.

Bei normaler Verfassung der Sinne spricht die indische Logik oder
vielmehr Noetik dem regelrechten Denken objektive Wahrheit zu.

Falsche sekundire Ideen entstehen durch falsche Intuition, falsche
Ausarbeitung oder beides zugleich.

Wie seine Vorgiinger gebraucht Dinna ausschliefslich den versetzten
oder Demonstrations - Syllogismus, dessen Unterschied vom Deduktions-
syllogismus der Verfasser nicht blofs in der dufseren Form, sondern auch
im Wesen der logischen Operation findet.

Beim Aufbau desselben hilt er sich -an den Typus Barbara, woll
aus dem einfachen Grunde, weil die Hindus ihre Thesen stets in diescr
Form begriindeten, Um derselben in allen Fillen treu zu bleiben, wurde
bei negativen Urteilen die Negation zum Pridikat gezogen und so im
Satze ein unendliches Urteil, wenn auch nicht im Sinne Kants, aus-
gedriickt. Es ist ja sachlich dasselbe, ob man sagt: Kein A ist B, oder:
Alle A sind Nicht-B. Bei partikuliren Sétzen war die Sache noch
leichter: Man betrachtete einfach das partikuldre Subjekt als ein in sich
abgeschlossenes Ganze und nicht als einen Teil der durch den Subjekts-
begriff bezeichneten Dinge. Statt: Kinige A sind B, dachte man: Alle
in dieser Menge einbegriffenen A sind B, was ebenso zuldssig ist. Dinnas
Hauptverdienst ist die prinzipielle Einfiigung des Obersatzes an Stelle
der blofsen Beispiele. Dabei ging er jedoch in der Schonung der Tra-
dition so weit, dafs er fiir seinen Obersatz die Bezeichnung Exemplum
beibehielt und den durch denselben iiberflissig gewordenen Ballast der
fritheren Formeln als KErlduterungsmittel weiter schleppte. Er argumen-
tiert also:



Literarische Besprechungen. 245

Thesis: Alle Diamanten sind brennbar;

Ratio: denn alle Diamanten sind Kohlenstoff,

Exemplum (i. e. Maior): Und aller Kohlenstoff ist brennbar, wie

Graphit.
Dagegen nichts Nicht-brennbares ist Kohlenstoff, so Gold.

Ir lehrt ausdriicklich, dafs der Syllogismus nur aus drei Sitzen
besteht, und die von ihm aufgestellten allgemeinen Schlufsregeln ent-
halten iiberhaupt die scholastischen, natiirlich mit Ausnahme derjenigen
liber negative und partikulire Primissen, welche bei der von ihm ge-
withlten Schlulsweise keine Anwendung fanden.

Kine Eigenheit des neuen Systems ist die Lehre von den drei
Phasen des Hetu, d. i. die Entwicklung der Ein- und Ausschlufsverhilt-
nisse des Mittelbegriffs (Hetu) zum Oberbegriff, zam Unterbegriff und zum
kontradiktorischen Gegenteil des Oberbegriffs. Damit der Syllogismus
richtig sei, muls, wie wir uns ausdriicken, der Umfang des Mittelbegriffs
den Umfang des Subjekts ganz umfassen, dagegen selbst vom Pradikats-
begriff umfangen und von dessen kontradiktorischem (tegenteil vollstandig
ausgeschlossen sein. Das ist die Quintessenz dieser Lehre.

Zur Widerlegung eines Beweises stehen zwei Wege offen:
T 1. Der Gegenbeweis, d. i. der positive Beweis der kontradiktorischen
1e8is ;
2. die Iintkriftung des vorgebrachten Beweises durch den Nachweis
eines Fehlers in den Feststellungen oder in deren Verwendung,
Tine Widerlegung ist {iberhaupt nur insoweit moglich, als dem
Beweise fallaciae anhaften.

Unter fallaciae aber verstehen die indischen Logiker, wie schon.
bemerkt, nicht blofs Fehlschliisse, sondern jede Art von Fehlern, die bei
der Argumentation vorkommen konnen. So zéhlt Dinna finf fallaciae
der einfachen Thesis auf:

1. Die Thesis in Widerspruch mit einer Anschauungstatsache (der
Laut ist nicht horbar).

2. Die Thesis in Widerspruch mit einer habituellen sekundiren Idec
(wenn die Sonne untergeht, bricht der Morgen an).

. 8. Die Thesis in Widerspruch mit der offentlichen Meinung. Diese
wird jedoch zuldssig, wenn man ausdriicklich anzeigt, dafs man letztere
anficht, z. B. ,Ich behaupte, dals Weiber und Geld abscheuliche
Dinge sind«.

4. Die Thesis in Widerspruch mit der Schullehre, zu der man sich
bekennt: so kann ein Anhénger der Vaigeshika die Thesis: ,Der Laut
18t ewig“, nicht aufstellen.

S )5. Die Thesis in Widerspruch mit sich selbst (keine Aussage ist
ahr),

Gamkara hat diese Liste um vier weitere Nummern vergrofsert;
denn- nach ihm ist eine Thesis ebenfalls unzuléissig, wenn der Opponent
d?«ﬂ Subjekt, das Pridikat oder beides zugleich in Frage stellt. So darf
Clnem Atheisten gegeniiber die Thesis ,Gott ist allmichtig®, nicht auf-
gestellt werden. Den letzten Fehler findet er in der Aufstellung einer
allgemein anerkannten Wahrheit als Beweissatz (der Laut ist horbar).
ZBhlen wir zu diesen neun fallaciae der Thesis die vierzehn der Ratio
und die zehn des Exemplum oder des Obersatzes hinzu, so haben wir
die dreiunddreifsig fallaciae des neuen Systems, welche Gesamtzahl jedoch
durch Zusammenrechnung der beim Syllogismus moglichen Kombinationen
von den indischen Logikern auf 9417 gebracht worden ist.



246 Literarische Besprechungen.

In seinen kritischen Bemerkungen, welche als dritter Teil die kleine,
aber interessante Schrift zum Abschluls bringen, bemiiht sich der Ver-
fasser den Charakter der indischen Logik im allgemeinen und beziiglich
einzelner Punkte, besonders durch Heranziehung der modernen Systeme
des Westens, niher zu bestimmen.

Hat er schon frither (Seite 53) unter dem Einfluls der neueren
Logik iber ,die falsche Spitzfindigkeit der vier syllogistischen Figuren®
den Stab gebrochen, wihrend wir denselben mitsamt ihren Modi und
ihrer Reduktion fiir die Gymnastik des logischen Denkens noch immer
grofsen Wert beilegen, so geht ihm hier das richtige Verstindnis fiir die
Bewertung des Syllogismus tiberhaupt verloren, und der Abschluls seiner
Krorterung lautet: ,Wenn all unser Wissen a posteriori ist, so involviert
Jjuder Syllogismus eine petitio principii; ist aber ein Teil desselben a priori,
so entgehen wir der petitio principii nur, um in eine Tautologie zu ver-
fallen, indem im Schlufssatze lediglich etwas wiederholt wird, was im
Obersatze ausgesagt worden ijst.“

Um dem Einwand Stuart Mills zu begegnen, dafs der Schlulssatz
bei Aufstellung des Obersatzes vorausgesetzt wird, ist es zunichst gar
nicht notwendig, zur I{antschen Aprioritit seine Zuflucht zu nehmen.

Derselbe trifft nur zu bei schablonenméilsig aufgesetzten Syllogismen,
wie dieser: sAlle Kinder des P sind gestorben,

N. ist ein Kind des P;

Also ist N. gestorben®,
wo allerdings der Obersatz tatséichlich mit auf der Iirkenntnis des im
Schlufssatze enthaltenen KEinzelfalles beruht, indem er lediglich die
Summe der Einzelfille unter einem Ausdruck vereinigt. (Solche Syllo-
gismen, von welchen wir aus Biichern Beispieie anfithren kénnten, haben
lediglich den Sinn, dals derjenige, der den Obersatz zngibt, auch den
Schlufssatz zugeben muls, was bei Einhaltung der richtigen Form immer
der Fall ist.)

Der hl, Thomas aber und tberhaupt die alten Logiker, welche dem
Syllogismus eine Bedeutung fir die Erweiterung nuserer Erkenntnis bei-
legen, ziehen aufser der Form auch die Materie desselben inbetracht,
und wenn sie dabei von den Primissen beziiglich des Schlulssatzes so
oft betonen: habent rationem principii, sunt causa innotescendi etc,, so
stellen sie damit schon die Forderung, dals bei Syllogismen, wie sie der
Verfasser vorfithrt und auf die wir uns beschriinken, der Obersatz in der
Beziehung, in der er rationem principii haben soll, nicht zugleich rationem
principiati habe, sondern unabhéngig von der im Schlulssatze enthaltenen
Wahrheit erkannt oder bewiesen sei.

Dies ist der Fall ohne apriorisches Wissen, wenn z. B. der Obersatz
ein sog. primum principium, d. b. eine (prim#re oder sekundire) Wahr-
heit mit selbstédndiger Kvidenz, oder ein aus der Analyse und der Ver-
gleichung der Begriffe sich ergebendes Urteil oder auch ein durch eine
unvollstindige, aber bis zur KErkenntnis des Wesens fithrende Induktion
festgestelltes allgemeines Gesetz ausspricht. Riicksichtlich der Induktion
zeigt der hl. Thomas in seinem Kommentar zu Aristoteles (II Post.
Apal. 1, 20), wie der Intellekt es ist, der aus den durch die sinnliche
Erkenntnis erfalsten Experimenten durch Abstrahierung von den indivi-
dunellen Eigentiimlichkeiten das allgemeine Prinzip erkennt. TUnd der
Naturforscher Justus Liebig, der Begriinder der organischen Chemie,
gibt in klaren Worten den Grund an, weshalb es nicht der Kenntnis aller
oder auch nur vieler Einzelfille bedarf, um zu einem giltigen allgemeinen
Schlusse zu gelangen. Er sagt: ,Kin jeder, der sich einigermalsen mit



Literarische Besprechungen. 247

der Natur vertraut gemacht hat, weils, dafs jede Naturerscheinung, ein
jeder Vorgang in der Natur, fiir sich das ganze Gesetz oder alle Gesetze,
durch die sie entstehen, ganz und ungeteilt in sich einschlielst® (iiber
Fr. Bacon und die Methode der Naturforschung. Miinchen 1863).

Bei Syllogismen, welche nach der angegebenen Norm aufgestellt
werden, erweist sich Mills Einwand als gegenstandlos.

1. Propter quod unumquodque tale, et illud magis.

Praemissae sunt illud propter quod conclusio nobis est nota,
Ergo oportet praemissas nobis esse notiores conclusione.
2. Alle Verbrechen sind strafbar.,
Jeder Betrug ist ein Verbrechen.
Also ist jeder Betrug strafbar,
3. Aller Kohlenstoff ist brennbar,
Diamanten sind Kohlenstoff.
Also sind Diamanten brennbar. :

In diesen und allen dhnlichen Beispielen ist keine Spur von Circalus
vitiosus; denn der Obersatz, die Basis der Argumentation, fulst in keiner
Weise auf dem Schlulssatze, sondern steht unabhingig von diesem fest.
Und wenn Mill den Umstand urgiert, dals beispielsweise die Major ,alle
Menschen sind sterblich® nicht wahr sein koénnte, wenn die Conclusio
»wSo0krates ist sterblich® nicht wahr wire, so iibersieht er, dafs dieser
Konnex, ohne den kein Syllogismus moglich wire, abseits des Erkenntunis-
aktes oder des Denkprozesses liegt, der die Wahrheit der betreffenden
Major festgestellt hat.

Aber nun behauptet der Verfasser, dals in solchen Syllogismen
keine Folgerung, kein Ubergehen von Bekanutem zu Unbekanntem, son-
dern nur eine Tautologie statthabe: ,es werde im Schlufssatze einfach
etwas wiederholt, was im Obersatze enthalten sei“.

Auch hier miissen wir unterscheiden; denn in einem Falle, aler
nur in diesem, glauben wir selbst, dals die Conclusio nur eine verdeckte
Tautologie ist. Haben wir im Obersatze ein analytisches Urteil, dessen
Priidikatsbegriff sich unmittelbar als eine grundwesentliche Bestimmung
des Subjektsbegriffs dem Intellekte darstellt, so kann beim Syllogismus
von keinem wirklichen Fortschreiten im Erkennen, von keiner wahren
Folgerung die Rede sein, da der Oberbegriff mit dem Mittelbegriff nn-
mittelbar und an sich gegeben ist.

Anders aber ist es, wenn beim analytischen Urteil der Priadikats-
begriff ein abgeleitetes Merkmal des Subjektsbegriffes darstellt und als
Solches nicht unmittelbar erkannt wird. Da, und umsomehr wo der
Opersatz ein synthetisches Urteil enthilt, vermittelt der Mittelbegriff
Wirklich die Subsumierung des Unterbegriffs unter den Oberbegriff, und
és findet wirklich die Operation der Folgerung statt.

. Doch man darf nicht, wie der Verfasser es tut, zur Anerkennung
einer Folgerung einen Ubergang 'vom Bekannten zu ganz Unbekanntem
verlangen; beim Syllogismus kann man im eigentlichen Sinne nur vom

bergang a magis noto ad minus notum sprechen. Die wahre Tragweite
des Syllogismus legt der hl. Thomas mit gewohnter Prizision (I Post.
Anal, 1, 1) auseinander:

. Antequam ex principiis demonstrativis deducatur conclusio, in ipsis
Principiis quidem praecognitis praecognoscitur conclusio virtute, non autem
actu. ~ Sic enim in eis praeexistit. Es verhilt sich, bemerkt er weiter,
mit der Erweiterung des Wissens (resp. der Erkenntnis) durch die Demon-
Stration wie mit der generatio in der Natur: Addiscere enim proprie est
SCientiam in aliquo generari. Quod autem generatur, ante generationem



248 Literarische Besprechungen.

non fuit omnino ens, sed quodammodo ens et quodammodo non ens: ens
quidem in potentia, non ens vero actu. It hoc est generari, reduci de
potentia in actum. Unde nec id, quod quis addiscit, erat omnino prius
notum, ut Plato posuit, nec omnino ignotum; sed erat notum potentia
sive virtute in principiis praecognitis universalibus, ignotum autem actu
secundum propriam cognitionem, Kt hoc est addiscere: reduci de cogni-
tione - potentiali seu virtuali aut universali in cognitionem propriam et
actualem,

Beziiglich der Frage, ob zwischen der indischen und der griechischen
Philosophie eine historische IKonnexion besteht, geht die Ansicht des
Verfassers dahin, dafs die spiteren Pythagoreer moglicherweise durch
die Samkbya beeinflufst worden sind, dals aber jedenfalls die aristote-
lische und die Nyaya-Logik sich in vollstindiger Unabhingigkeit von-
einander entwickelt haben. Denn zur Zeit des Zuges Alexanders nach
Indien, der einzigen historischen Begebenheit, wo eine Berithrung wahr-
scheinlich erscheinen konnte, lag die indische Logik noch in den Windeln
und konnte dem Aristoteles keine Elemente liefern, die er nicht besser
bei Plato und den Sophisten gefunden hitte. In den Schriften Dinnas
aber, welcher frithestens 300 Jahre spater das ,neue System* begriindete,
und bei seinen Kommentatoren findet sich auch nicht die leiseste An-
deutung, dafs sie die griechische Philosophie gekannt hitten.

Sourbrodt (Rheinprovinz). N. Pietkin, Pfarrer.

2. Dr. Melchior Palagyi: Neue Theorie des Raumes
und der Zeit. Die Grundbegriffe einer Metageowetrie.
Leipzig, W. Engelmann 1901.

Der Verf. tritt fiir die reale Kinheit von Raum und Zeit ein. Nur
die Doppelsichtigkeit unseres Verstandes scheidet Raum und Zeit, aber
es ist eben nur eine begriffliche Scheidung (Vorwort). Sachlich ist der
Raum immer mit Zeitlichkeit verbunden. Jeder wirkliche Raum tritt in
einer Zeit auf. § 3. Kbenso schlielst sich die Mannigfaltigkeit aller
Raumpunkte in dem Zeitpunkte zu einer einheitlichen Totalitit zusammen.
§ 4. Daraus folgert der Verf. die Identitdt von Raum und Zeit, woraus
weiter sich ein flielsender Raum ergibt. — Die grundlegenden Be-
weise fithren nur jedoch hdchstens zur Krkenntnis, dafs Raum nnd Zeit
ein und dasselbe Subjekt affizieren, nicht aber, dals sie unter sich identisch
geien. Darum konnen wir auch auf die weitere Entwicklang nicht ein-
gehen, P. Reginald Schultes O. P.

3. K. Rolfes: Des Aristoteles Schrift iiber die Seele.
Boon 1901, Hanstein. gr. 89, 8. XXII, 224.

Dem unermiidlichen tiichtigen Aristoteles-Forscher wiinschen wir
herzlich Glick zur trefflichen Ubersetzung und Erklirung dieser Schrift
von der Seele. Bei der Wahl gerade der Psychologie ist Rechnung
getragen der modernen Weise des Forschens, welche alle Philosophie in
Seelenkunde auflésen mochte. Wir haben nichts dagegen. Denn von
der Seelenlehre des Aristoteles ist der Fortschritt zur Metaphysik leicht
gemacht, welche wir auch in dieser Weise bearbeitet wiinschen. Dazu
laden wir denn freundlichst unseren wackeren Aristoteleskenner hiermit
ein, Gerade solche brauchbare Ubertragungen und Kommentare sind eine
notwendige Vorbedingung, um des beriihmten Stagiriten Philosophie wei-
teren Kreisen zuginglich zu machen.



Literarische Besprechungen. 249

Was die Psychologie im besondern betrifft, so ist bei Aristoteles die
Seele einfachhin das Prinzip der Lebewesen. Seine Ausfithrungen tber
das Verhaltnis von Leib und Seele sind fiir immer zu Marksteinen der
psychologischen Wissenschaft geworden. Sein Beweis der Geistigkeit und
Unsterblichkeit der Seele ist, richtig verstanden, geradezu mustergiiltig.
Im wesentlichen steht er noch jetzt, nach zwei Jahrtausenden, in der
wissenschaftlichen Behandlung der Seelenlehre uniibertroffen da. Die
Schrift zerfallt in 3 Biicher. Das erste Buch bringt zuniichst im Proémium
Aufschlufs iiber die Bedeutung, Aufgabe, Methode und Stellung der Wissen-
schaft von der Seele. Daran reiht sich der Uberblick der friiheren Mei-
nangen iiber die Seele, sowie deren eingehende Kritik. Die einzelnen
Irrtimer werden in einer Weise widerlegt, dafs sich zugleich die Er-
kenntnis der Wahrheit vorbereitet; gewils eine fruchtbare Kritik. Das
zweite Buch beginnt die selbstindige Behandlung der Seelenlehre. Die
Seele wird ndher bestimmt als die erste Entelechie oder die substanziale
Form des organisierten Leibes. Es folgt die Erorterung fiber die ein-
zelnen Seelenvermdogen: vegetatives und sensitives. Die einzelnen Sinne
(Gesicht, Gehor, Geruch, Geschmack, Gefiihl) werden im besondern behan-
delt. Niher wird dann in spekulativ bedeutsamer Weise die Natur der
Wahrnehmung bestimmt. Das dritte Buch schlielst die Lehre voun der
sensitiven Seele (Fiinfzahl der Sinne, Gemeinsinn, Phantasie) und erortert
die Lehre von der Denkkraft oder dem Verstande und der Denktitigkeit.
Es folgt die Behandlung des Vermogens der ortlichen Bewegung und
zugleich des Strebevermogens. Zuletzt kommt zur Sprache das Verhéltnis
der Seelenvermégen zueinander, deren Stufenfolge und gegenseitige Ab-
hiingigkeit angegeben und aus ihrem Grunde erklirt werden. Das ist
kurz der reiche Inhalt der Schrift. ;

Von den Kommentaren zu dieser Schrift sind besonders benutzt die
griechischen des Johannes Philoponus und des Simplicius, der lateinische
des Aquinaten. Sehr sachgemils und beachtenswert heiflst es (S. XVIII):
»Beziglich der Kommentare des Aquinaten zu Aristoteles halten wir nach
wie vor an dem schon friher von uns ausgesprochenen Gutachten fest,
dafs niemand so richtig wie er den Geist und die Ideen des aristotelischen
Systems im ganzen und im einzelnen erfalst hat. Auch braucht man bei
elnem Manne von seinem Scharfsinn und Gedéchtnis nicht leicht zu
fiirchten, dafs die Erklirungen der einzelnen Texte miteinander im Wider-
Spruch stehen, selbst da nicht, wo es sich um nebensichliche Dinge
handelt, TIndessen miissen wir gleichzeitig erkliren, dals seine Kommen-
tare den Anforderungen nicht entsprechen, die man heutzutage an eine
Wwissenschaftliche Ausleguug der Texte, wie man sie nennt, zu stellen
Pflegt. Der grofse Scholastiker, wollen wir sagen, ist nicht Philologe
genug.“ Da der Stagirite vielfach anders gedeutet worden, als von fritheren
deutschen Ubersetzern, ist auch die Ubersetzung durchaus selbstindig
bearbeitet. Recht praktisch sind in dieser die Kapitel und deren einzelnen

bschnitte zur besseren Orientierung mit Uberschriften versehen.

Bei der schwierigen Frage vom Vorhandensein rein seelischer Attri-
bute (S, 6 ) werden die bestehenden zahlreichen Milsverstdndnisse in
Auslegung des Textes mit Geschick beseitigt. Wie uns scheint, wird die
ganze Entscheidung richtig abhingig gemacht von der Unterscheidung
Zwischen der Bedingung fiir das Denken in diesem Leben und der Denk-
titigkeit als solcher. Wenn auch die Phantasie fiir das Denken conditio
SIne qua non ist, so braucht doch darum die Denktitigkeit an sich nicht
1‘111‘ mitanzugehéren. Der Denkakt kommt vielmehr nur in einem geistigen
ubjekte zustande (vgl. S. 191 f., Nr. 5). Bei der Unterscheidung von



250 Literarische Besprechungen.

drei philosophischen Disziplinen: Physik, Mathematik, Metaphysik, teilt
Aristoteles (8. 9 ff.) die Psychologie der Physik zu, Nur die verniinftige
Seele als solche gehort als Wissensobjekt in die Metaphysik., Wie Philo-
ponus zutreffend hervorhebt (S. 27 f.), ist die Deutung Platos von der
Seele als einer Grifse nicht berechtigt. Uberall bezeichnet vielmebr Plato
die Seele als unkorperlich und grofseulos. Der dem Empedokles gemachte
Vorwurf (S. 46) ist die bindigste Widerlegung der modernen Auslegung,
der aristotelische Gott habe von allem aufser sich keine Kunde.

Zur Definition der Seele (S. 54 ff.) wird verwiesen auf die frithere
Schrift des Verfassers: Die substanziale Form und der Begriff
der Seele bei Aristoteles, Paderborn 1896, Schéningh. Mehrfach
werden da ausgesprochene Ansichten jetzt berichtigt, so z. B. 8. 55 f.
Nr. 1; 8. 656 ff. Nr. 1. ,Wenn es (an erster Stelle) heilst, dafs die
Kérper am meisten Substanzen zu sein scheinen, so ist dies nach Philo-
ponus’ richtiger Auslegung von dem Kompositum aus Materie und Form
im Gegensatz zu den Komponenten zu verstehen.“ Friher ward mit
St. Thomas an den Gegensatz zu den geistigen Substanzen gedacht. An
zweiter Stelle handelt es sich um die Erklirung des Satzes: .,wohl aber
ist noch zweifelhaft, ob die Seele so die Wirklichkeit des Leibes ist, wie
der Schiffer die des Schiffes. Nach Abweisung der anderen Deutungen
der bekannten Ausleger wird jetzt dahin entschieden, dals hier an die
Bewegung des Leibes durch die Seele gedacht und die Frage beriihrt
wird, ob und wie die Seele auch bewegendes Prinzip des Leibes sei.
Frither war gemeint, Aristoteles rede hier im Hinblick auf Plato von
der menschlichen Seele im besondern, und denke an die Frage, ob diese
im Unterschiede von den niederen Seelen blofs im Leibe wohne, ohne
seine Wesensform zu sein. Entgegen der modernen Auslegung erklirt
Aristoteles Gott wahrhaft als Ursprung und Endziel der Welt. Gerade
der Urheber der Dinge hat alles so ins Dasein gerufen, dals es ibm
durch sein Wesen éhnlich ist und durch seine Tétigkeit nach weiterer
Verihnlichung mit ihm hinstrebt (8. 82 f. Nr. 2). Durch seine Anschauung
vom Allgemeinen als Nicht- Wirklichem stellt sich das System des Ari-
stoteles in Gegensatz zum Pantheismus (8. 95 Nr. 2). Die Wahrnehmung
ist soviel wie die Aufnahme der sinnlichen Formen ohne die Materie,
welchen aristotelischen Gedanken St. Thomas erschdpfend erklirt (S, 126
Nr. 1). Gegeniiber dem Subjektivismus und Idealismus vertritt Aristoteles
die objektive Realitit der Krscheinungswelt (S. 141 ff, Nr. 1). Die Phan-
tasie ist unserem Philosophen ein sinnliches Vermégen (S. 160 f. Nr. 4).
Deutlich spricht er die Geistigkeit der Seele aus und begriindet sie
(S. 164 ff. Nr. 1). Mit Uprecht lalst Suarez (de anima lib. I, ¢. 9
nr. 23 sqq.) die Giltigkeit des vorliegenden Beweises nicht gelten, Die
Losung der drei Fragen (8. 175 f,, Text u. Nr. 2 S. 176): wie der un-
korperliche Verstand die korperlichen Dinge erkenne; wie der Intellekt
intelligibel und warum nicht alles Intelligible intelligent sei, ist eine und
dieselbe: die Korper sind nicht aktuell, sondern blofs potenziell intelli-
gibel. Die wichtige Lehre vom intellectus agens stellt einen Versuch
dar, das grofse Problem der Erkenntnis zu loésen (S. 177 ff. Nr. 4). Die
Unsterblichkeit des Geistes wird ausgesprochen und ihr Subjekt bestimmt
(S. 180 ff. Nr. 1).

Vielfach hat das Unvermdgen, den Philosophen zu verstehen, dazu
gebracht, den iiberlieferten Text zu verdichtigen. Demgegeniiber wurde
hier kaum an zwei oder drei Stellen eine kleine Verbesserung fiir notig
gehalten; so gut hat sich der Text eines solchen Buches durch zwei
Jahrtausende erbalten! Der Grund, warum der sonst verdienstvolle



Literarische Besprechungen, 251

Kommentar Trendelenburgs in wesentlichen Punkten nicht den wahren
Sinn des Aristoteles trifft oder ihn doch nicht zum klaren und vollen
Ausdruck bringt, liegt dariu, dals er die grofsen metaphysischen Begriffe
unseres Philosophen nicht im Lichte der wissenschaftlichen Uberlieferung
zu betrachten weils. Die hier gegebenen reichen KErkldrungen sind selb-
stindig gewdhlt und gediegen sowohl philosophisch wie philologisch.

P. Josephus a Leonissa 0. M. C.

4. Die bleibende Bedeutung des neutestamentlichen Kanons
fir die Kirche und fiir des Volkes Abwendung von der-
selben, Denkschrift vom Herausgeber des einigen Evangelii
der Apostel. Dresden und Leipzig. Piersons Verlag. 1901.
48 8. 0,50 Mk.

Diese Broschiire ist ein Aufruf an das evangelische Volk zur Treue
an Luthers Bibel und eine Warnung gegen das Neue Testament der
Bibelgesellschaften. Das Ganze ist ein Aneinanderreihen von Texten der
hl. Schrift, um zu beweisen, dals nur die Bicher, welche Apostel ver-
falst haben, in den Kanon aufgenommen und als Gotteswort anerkannt
werden sollen. Aber auch die nicht alle, sondern nur diejenigen, welche
Luther angenommen hat. Es werden also ausgeschlossen: Die Evan-
gelien von Markus und Lukas; die Apostelgeschichte, der Hebrierbrief,
Jakobus- und Judasbrief, ein Petrus- und der II. und III. Jobannesbrief;
die Apokalypse des hl. Jobannes. Hoffentlich wird diese Broschiire wenig
Anklapng finden.

Graz. Fr. Ceslaus Dier, O, P.

5. Geschichte der altkirchlichen Literatur. Von Otto
Bardenhewer, Doktor der Theologie und der Philo-
sophie, Professor der Theologie an der Universitit Miinchen.
1. Band: Vom Ausgange des apostolischen Zeitalters
bis zum Ende des zweiten Jahrhunderts. Freiburg.
Herder 1902. gr. 80 XII. 592 8. Mk. 10. geb.12,40 Mk,

. Im Jahre 1894 schrieb der Verfasser im Vorworte zu seiner Patro-
19513: »Die Darstellung konnte wegen der Fille des Stoffes nicht umhin,
Sich mit Andeutungen zu begniigen, auf nihere Begrindung zu verzichten;

minder Bedeutsames beiseite zu schieben. . . . Spiter werde ich, so Gott
Will, diesem Grundrisse eine ausfihrlichere Bearbeitung des Gegenstandes
olgen lassen.“ — Dieses Versprechen hat nun zum Teile eine Lisung

gefunden. Von der auf sechs Binde berechneteu ,Geschichte der alt-
kirchlichen Literatur® liegt der erste Band vor. Diese Publikation gehort
Zu den bedeutendsten, die in letzter Zeit von katholischer Seite aus-
gegangen sind. Sie wird auch iberall mit Freuden begriifst. Die Absicht
des Autors finden wir 8. VII: ,Ich will nicht nene Bahnen erschlielsen,
Sondern die Ergebnisse der bisherigen Forschung zusammenfassen. Aber
freilich wird diese Zusammenfassung allenthalben auf eigener Nachpriifung
eruhen und deshalb auch auf eigenes Urteil nicht verzichten.*

_Unter den Einleitungsfragen S. 1—62 treten besonders hervor der
Begriff und die Aufgabe der altkirchlichen Literaturgeschichte, ,d. h.
der theologischen Literatur des Altertums, welche auf dem Boden der

trchlichen Lehre steht, war oder doch sein sollte. 8. 19.



252 Literarische Besprechungen.

S. 82 lesen wir mit Vergniigen: ,Es sind nicht allgemein giltige
Griinde wissenschaftlicher Art, sondern bestimmte philosophische und
theologische Voraussetzungen gewesen, welche zun dem Bruche mit der
Vergangenheit, zu der Ersetzung der alten Patrologie durch die moderne
altchristliche Literaturgeschichte den Anstols gaben. Man verlange also
nicht im Namen der Wissenschaft, was nur eine Forderung sehr bestrit-
tener Voraussetzungen ist. ,Wenn wir,“ sagt Bischof v. Keppler, ,gegen
gewisse Geistesstromungen, auch wenn sie herrschende geworden sind,
uns ablehnend und gegensitzlich verbalten, so ist das nicht Rickstindig-
keit, sondern eine hochst gesunde und notwendige Reaktion.“ Auch in
der Patrologie und der altchristlichen Literaturgeschichte stehen sich
zwei Geistesrichtungen gegeniiber, zwischen denen kein Bund zu flechten
ist. Die eine erblickt das héchste Schibboleth der Wissenschaftlichkeit
in der Unglidubigkeit und Offenbarungsfeindlichkeit, die andere schémt
sich nicht zu bekennen, dafs sie im Dienste der Offenbarung, des Christen-
tums und der Kirche stehen will.“

Fiir Bardenhewer ist ,Patrologie® gleichbedeuteud mit ,altkirchliche
Literaturgeschichte® 8. 33. ,Will man nicht mehr ,Patrologie’ sagen,
so sage man ,altkirchliche Literaturgeschichte‘“. Ich meinesteils vermag
keinen Grund zu einem Wechsel abzusehen und mochte daher an dem
guten alten Namen festgehalten wissen, nicht aus Liebe zn einem Worte,
sondern aus Achtung zu dem historisch Gewordenen. Wenn das vor-
liegende Werk ,,Geschichte der altkirchlichen Literatur® und nicht ,Patro-
logie“ tiberschrieben wurde, so geschah dies nur deshalb, weil der kleinere
Vorliufer desselben den Titel Patrologie bereits vorweggenommen hatte
und Verwechslung vorgebeugt werden sollte.

Nach dieser sehr lehrreichen Einleitung umfalst dieser Band in
einem ersten Abschnitte die urkirchliche Literatur bis gegen 120. Der
zweite Abschnitt umfalst folgende Unterabteilungen: 1. die apologetische
Literatur; 2. die polemische Literatur und zwar A, héretische Literatur
und neutestamentliche Apokryphen, B. antihéiretische Literatur; 3. die
innerkirchliche Literatur.

Im ersten Abschnitt steht Klemens von Rom hinter dem sog. Bar-
nabasbrief; das Umgekehrte diirfte vielleicht das Richtigere sein. ‘Der
Verfasser rechnet Melito nicht mehr unter die Apologeten, wie er es in
seiner Patrologie getan hatte, und mit Recht. Ktwas auffillig ist das
Erscheinen von Papias, Melito, Hirt des Hermas am Ende des Buches.
Der Hirt des Hermas sollte an erster Reihe stehen; nachher Papias
von Hierapolis und Melito von Sardes.

Zum Schlusse méchte ich noch sagen: Kndlich sind wir von Harnack
befreit. Das Buch Bardenhewers verdient das vollste Vertrauen. Die
Objektivitit, die Ruhe, mit welcher es geschrieben, die ernste Kritik,
die Bescheidenheit des Verfassers, der katholische Geist, das alles
macht uns das Werk so lieb; der Katholik findet sich hier auf heimat-
lichem Boden. Die Methode ist sehr empfehlenswert. Das Moderne
wird nicht a priori verworfen; der Autor priift die Griinde, wigt sie ab
und wo er die Wahrheit sieht, schlielst er sich der Wahrheit an. Moge
das Buch nur recht viele Leser finden, und moge es dem Verfasser ver-
gonnt sein, die weiteren Bénde in nicht ferner Zeit zu vollenden.

Graz. Fr. Ceslaus Dier. 0. P.

N —



	Literarische Besprechungen

