
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 17 (1903)

Buchbesprechung: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen. 239

und die Madonnen von Perugino, — Veuus und die griechischen
Hetären herrschen jetzt. Und wenn Morelli oder der
jüngstverstorbene James Tissot ihre Kunst in den Dienst des Ohristen-
tumes stellen, so werden sie von der Prefsmaffia totgeschwiegen
oder als Tote erklärt, die den Pulsschlag des modernen Lebens
nicht mehr fühlen.

Es gibt in der Sezessionsausstellung selbst zwei Bilder, in
denen wir die symbolische Vertretung dieser zwei entgegengesetzten

Welten erblicken möchten. Wir meinen die zwei
grofsen Wandbilder: Hollers „Sinkende Nacht" und Böhms
„Werdender Tag", die sich im Hauptsaale befinden. Auf dem ersten
tragen niederschwebende tiefgeneigte Engelsgestalten die
erloschenen Sonnen zu Grabe, während bei Böhm die schmetternden
Fanfaren des Lichtes das Aufgehen des Tagesgestirns verkünden.
Diese Sonnen mit ihrem falschen Goldglanze versinnbilden uns
die Pseudoideale der modernen Gesellschaft, die von dieser
Kunstausstellung so treffend illustriert wurden: sie sollen zu
Grabe sinken wie einst die ganze römische und griechische Welt,
— und niemals sollen sie auferstehen; denn das Christentum
wird siegen mit seinem Lichte, das nach der Nachtfinsternis
aufgeht. Die Religion Golgathas soll wieder die Kunst
inspirieren wie einst, als Rafael und Giotto und Michelangelo
malten und ein Dante dichtete. Dann erst darf man von
Versöhnung reden, oder vielmehr dann ist die Versöhnung schon da.

O—O

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.
1. Sadajvro Sugiura: Hindu Logic as preserved in

China and Japan, edited by Edgar A. Singer jr.,
Instructor in Philosophy in the University of Pennsylvania.
1900 Ginn et Co. Boston Mass. U. S.

Vorliegende Dissertation des Japaners Sadajiro Sugiura zur
Erlangung des Doktorgrades an der Universität Pennsylvania ist eine
Darstellung der indischen Logik nach chinesischen und japanesischen Quellen.
Der Herausgeber, der lediglich die englische Redaktion verbessert und
einige Fufsnoten zugefügt hat, dürfte sich schwerlich täuschen in seiuer
Annahme, dafs dieses Schriftchen im Kreise derjenigen, die sich mit
logischen Studien beschäftigen, Interesse finden werde. Wir möchten es
aber auch solchen empfehlen, welche sich mit der allgemeinen Geschichte
der Philosophie befassen; denn es bietet, trotz seines kleinen Umfangs
von 114 Seiten, einen vollen Einblick in die Denkweise der Kulturvölker
des äufsersten Ostens.

Wir finden im ersten Teile einen Überblick über die Geschichte der
indischen Logik, im zweiten eine Darstellung des logischen Systems
Mahädinnägas und im dritten kritische Bemerkungen zu demselben.

17*



240 Literarische Besprechungen.

Bekanntlich wurde die indische Logik erst im siebten christlichen
Jahrhundert nach China und Japan gebracht, während schon im ersten
der Buddhismus dort Eingang und Verbreitung gefunden hatte. Der
Chinese Hiwen-tsang (600—664), unwillig, dafs ihm die Erlaubnis zu einer
Studienreise nach Indien verweigert wurde, entlief in seinem
achtundzwanzigsten Lebensjahre dahin und suchte im ganzen Lande die
namhaftesten Lehrer auf, von welchen einer ihm das Zeugnis ausstellte:
„Seine Intelligenz sei aufsergewöhnlich mächtig und sein Verstand in
einem seltenen Grade klar; sein Genie befähige ihn, Vasubhandus und
Mahädinnägas Nachfolger zu werden." Nach einer sechzehnjährigen
Abwesenheit kehrte er mit einer reichen Büchersammlung nach China zurück,
wo er im Kloster Kohfuk-ji auf Ersuchen des Kaisers die mitgebrachten
Schriften zu übersetzen begann und bis zu seinem Tode als Lehrer der
Philosophie wirkte. Nach seinen Vorträgen schrieb der fähigste unter
seinen chinesischen Schülern, Kweike, den sogenannten „Grofsen
Kommentar", Chinas Hauptwerk über indische Logik (6 Bände).

Durch den Ruf von Hiwen-tsangs Weisheit angezogen, kam auch
der japanesische Mönch Dohschoh in dessen Schule, und dieser brachte
die indische Logik nach Japan.

Welche Ausdehnung die also begonnene Literatur in diesen beiden
Ländern gewonnen bat, ersieht man aus der als Anhang mitgeteilten
Bibliographie, in welcher die Schriften von nicht weniger als 165 Autoren
aufgeführt werden. Alle diese Werke, welche die Hindu-Logik behandeln,
haben buddhistische Mönche zu Verfassern, deren Interesse sich vor allem
auf die Theologie richtete. Es finden sich darum in denselben nur
dürftige Angaben zur Bestimmung der Genesis, der Chronologie und der
Klassifikation der indischen Philosophie-Schulen vor.

Unser Verfasser schliefst sich im allgemeinen der Ansicht des
Professors Richard Garbe an, nach welchem die in den Vedas begründete
Philosophie auf dem Boden Indiens zunächst in der Sämkhya, darauf in
der Yoga, sodann in der Mimämsa und der Vedanta und zuletzt in der
Vaiçeshika und der Nyäya ihre Entfaltung gefunden hat. Für die
Entwicklung der Logik sind jedoch nur die erste und die beiden letzten dieser
philosophischen Schulen von Bedeutung gewesen.

Der Begründer der Sämkhya ist Kapila (der Gelbkopf, so genannt
von seiner Haarfarbe). Seine Philosophie baut sich auf 25 Prinzipien auf :

1. Natur,
2. Wahrnehmung,
3. Ich,
4.—8. fünf Elemente: Erde, Wasser, Feuer, Wind und Raum,
9.—13. fünf Eigenschaften: Farbe, Ton, Geruch, Geschmack und

die dem Fühlen zugrunde liegende Qualität,
14.—18. fünf Sinne: Gesicht, Gehör, Geruch, Geschmack und Tastsinn,
19.—23. fünf Tätigkeiten : die der Zunge, der Hände, der Füfse, des

Geschlechts und die allgemeine leibliche Tätigkeit,
24. Verstand,
25. Seele, d. i. Weltseele.
Natur und Seele sind ewig; sie stehen zueinander wie materielle

und geistige Substanz, — der Verfasser meint sogar, ähnlich wie bei
Aristoteles Materie und Form, — und ihre Verbindung wird verglichen
mit einem Blinden, der auf seinen Schultern einen Lahmen mit hellem
Blicke trägt und von ihm geleitet wird. Die von der Seele erleuchtete
Natur, „die letzte Ursache und das Höchste", bringt vermöge der ihr



Literarische Besprechungen. 241

eignenden Attribute (Mut, Passivität und Finsternis) und nach dem
wechselnden Verhältnisse, in dem diese zusammenwirken, die übrigen
Prinzipien hervor, welche alle nur vorübergehende Erscheinungen sind.

Die Erkenntnis dieser Prinzipien soll den Menschen von der Pein,
der inneren wie der äufseren und der natürlichen (wie Hitze und Kälte)
befreien.

In dem „goldenen Traktat der Siebzig", welcher diese von Kapila
blofs mündlich vorgetragene Lehre enthält, findet sich auch der erste
schwache Ansatz zu einer Erkenntnistheorie.

Zur Erkenntnis der 25 Prinzipien gelange mau nämlich:
1. durch die Tat, d. i. die unmittelbare Wahrnehmung,
2. durch Vergleichung eines Dinges mit anderen, mögen diese vorhergehen,

nachfolgen oder gleichzeitig sein, und
3. durch heilige Sprüche, d. h. durch die Lehren der Weisen, welche

die Beobachtungen und Vergleichungen gewöhnlicher Menschen übertreffen.
Die Vaiçeshika-Philosophie mit ihrer atomistischen Welttheorie

wurde durch Kanada (Reis-Esser) begründet. Dieser stellte sechs
Kategorien auf, durch deren Verbindung .die Welt zustande komme, und
durch deren Trennung sie wieder ins Nichts zurückfalle, nämlich:
Substanz, Eigenschaft, Tätigkeit, Allgemeinheit, Partikularität und harmonische

Einheit.
Die Substanz ist das den Erscheinungen zugrunde liegende wirkliche

Substrat der Dinge und scheidet sich in neun Arten: Erde, Wasser,
Feuer, Wind, Raum, Zeit, Richtung, Seele, Verstand.

Zur Qualität, welche als „Zeichen der Substanz" definiert wird,
gehören 24 Arten : Farbe, Geschmack, Geruch, Tastbarkeit, Zahl usw.

Die Tätigkeit oder Bewegung umfafst fünf Arten: Nehmen, werfen,
zusammenfassen, ausbreiten und bewegen (vom ganzen Körper).

Die übrigen Kategorien, deren Zahl vom späteren Philosophen
Chandara noch vermehrt wurde, entsprechen der Relation der Stoiker.

Die Grundlage der noetischen und psychologischen Ausführungen
Kanadas bildete demnach die Kategorie der Qualität. Am interessantesten
ist die Behandlung des „Verständnisses". Dieses ist danach zweifacher Art:

1. Sensation, sinnliche Wahrnehmung, welche dann eintritt, wenn
der Denkgeist mit den Dingen in Berührung kommt, und

2. Folgerung auf Grund der Vergleichung zweier Dinge, sei es
gleichartiger Dinge, wie bei der Erkenntnis einer Kirsche durch
Vergleichung mit einer anderen, sei es ungleichartiger, wie dies z. B. der
Fall ist, wenn aus einer dunklen Wolke auf kommenden Regen
geschlossen wird.

Aus der Vaiçeshika-Philosophie, in der die Lehre von der Folgerung
nicht weiter entwickelt wurde, ging die Nyäya hervor, welche deren
Kategorien einfach übernahm und die indische Logik zur höchsten
Vollendung führte. Man begegnet häufig der Meinung, dafs Nyäya Logik
bedeute oder doch der indische Name für diese Wissenschaft sei, so noch
•n der sonst vortrefflichen Propädeutik von Otto Willmann: aber in
Wahrheit besagt das Wort soviel als Regel, Richtschnur, rechter Weg
U1)d ist der Name einer philosophischen Schule, welche das Prinzip
vertritt, dafs die Erlangung der höchsten Seligkeit von der Erfassung der
" ahrheit abhängt.

Ihr Gründer ist Gautama, ein ganz gewöhnlicher Name unter den
alten Hindus, der umsoleichter, nach der plausibeln Erklärung des Herausgebers,

in China mit dem Spitznamen Socmock (Fufsauge) vertauscht
worden sein mag.



242 Literarische Besprechungen.

Von Socmock erzählen nun die chinesisch-japanesischen Quellen
einstimmig, dafs er „im Beginne die Kriterien der Wahrheit und der
Unwahrheit aufgestellt habe", und es wird ihm die Autorschaft von „neun
Gründen" und „vierzehn Argumentationsfehlern (fallaciae)" zugeschrieben.
Letztere trägt der Verfasser kein Bedenken, ihm zuzuerkennen; erstere
dagegen hält er aus inneren Gründen für das Werk eines späteren
unbekannten Philosophen. Wir müssen uns auf diese beschränken.

In der indischen Philosophie knüpfen alle Untersuchungen über die
Ratiocinatio nicht an den gewöhnlichen, sondern an den versetzten
Syllogismus an, in welchem auf die Thesis die Begründung (ratio) folgt,
wie im Beispiele: Dieser Berg ist feurig;

Denn er ist rauchend.
Socmock fand diese überall volkstümliche Form der Argumentation vor
und stellte sich die Aufgabe, die Bedingungen zu bestimmen, unter welchen
der Begründungssatz in formaler Hinsicht beweiskräftig ist. Seine
sogenannten „neun Gründe" sind eine Zusammenstellung der sprachlich
möglichen Verhältnisse, in welchen das Prädikat der Ratio sowohl zum
Prädikat der Thesis wie auch zu dessen kontradiktorischem Gegenteil
bezüglich des Begriffsumfangs stehen kann. Die Erörterung dieser Fälle
ergibt, dafs nur in zweien die Ratio logisch zu Recht besteht, wenn nämlich
die mit, dem Prädikat der Ratio bezeichneten Dinge entweder alle oder
wenigstens einige mit dem Prädikat der Thesis bezeichneten Dinge
darstellen und zugleich kein Ding begreifen, das nicht unter diesen Begriff fällt.

In dem oben angeführten Beispiele ist also der Begründungssatz
formell beweiskräftig, wenn das Rauchende einerseits alles Feurige oder
doch ein Teil des Feurigon, und anderseits nichts Nichtfeuriges ist. Es
entspricht demnach mit dieser stillschweigenden Ergänzung obiger Beweis
einem Syllogismus der ersten Figur:

Alles Rauchende ist feurig (alles oder einiges Feurige);
Dieser Berg ist rauchend;
Also ist dieser Berg feurig.

Zur Charakterisierung der Wandlungen, welche die indische Form
der Demonstration vor Mahädinnäga durchgemacht hat, wählen wir drei
Formulierungen eines geläufigen Argumentes gegen die Lehre der Mirn-
mämsä-Schule, dafs Laute ewig seien, weil jedes Wort der Veda, als
vom höchsten Himmel gesprochen, für immer wahr sein müsse.

Mirok sagt in seiner Yoga:
1. Der Laut ist nicht-ewig;
2. denn er ist ein Produkt,
3. wie ein Topf (aber nicht wie der Raum);
4. ein Produkt wie ein Topf ist nicht-ewig,
5. während ein ewiges Ding wie der Raum nicht ein Produkt ist.
Sein Schüler Muchak modifiziert diesen Beweis vom vierlon Gliede

an und sagt:
4. Weil ein Topf ein Produkt ist, ist er nicht ewig; so auch der

Laut, da er ein Produkt ist.
5. Daher wissen wir, dafs der Laut nicht-ewig ist.
Seisch aber, ein jüngerer Bruder Muchaks und noch berühmter als

dieser, argumentiert folgendermafsen :

1. Der Laut ist nicht-ewig,
2. denn er ist das Produkt einer Ursache;
3. Dinge, welche durch eine Ursache hervorgebracht werden, sind

nicht-ewig, wie ein Topf, welcher durch eine Ursache hervorgebracht
worden und nicht-ewig ist.



Literarische Besprechungen. 243

4. Der Laut ist ein Beispiel dieser Art;
5. daher ist der Laut nicht-ewig.
Wir ersehen aus diesen Beispielen, wie die indische Logik, nachdem

Socmock die Grundbedingungen des Syllogismus festgestellt, noch hat
ringen müssen, um zu einer entsprechenden Formel zu gelangen.

Ursprünglich stützte sie die Ratio lediglich auf einzelne Beispiele,
eine Form der Argumentation, von der das gewöhnliche Volk noch heute
den ausgiebigsten Gebrauch macht; sie kannte also nur den Analogie-
schlufs vom Einzelnen auf das Einzelne.

Mirok vermochte noch nicht die beiden Verhältnisse des Prädikats
der Ratio zu dem Prädikat der Thesis und zu dessen Kontradiktorium
zusammenzufassen oder in einem Obersatze zum Ausdruck zu bringen,
drückte aber in den Sätzen 4 und 5 schon die Allgemeinheit aus.
Dagegen ist Muchaks Satz: „Weil ein Topf ein Produkt ist, ist er nichtewig"

gleichwertig mit einem vollkommenen Obersatze, denn der statuierte
Kausalnexus schliefst ein, dafs alle Produkte in den Kreis der
nichtewigen Dinge fallen und aufserhalb des Kreises der ewigen Dinge stehen.

Dafs Seisch seinen dritten Satz in demselben Sinne auffafst, ist
offenbar, und wir erblicken, im Gegensatz zum Verfasser, in der
angeführten Formel eine Bestätigung der Angabe Kweikes, dafs er nur
zwei Sätze zum Beweise einer Thesis, also drei zu einem vollständigen
Syllogismus für notwendig erachtete.

Zum klaren und vollständigen Ausdruck gelangte jedoch die Theorie
des Syllogismus erst im „neuen System".

Der Begründer desselben ist Mahädinnäga oder mit dem in China
und Japan gebräuchlichen abgekürzten Namen Dinna, welcher aus Andhara
in Süd-Indien stammen soll.

Als er auf seinem einsamen Berge sein Werk vollendet hatte, so
erzählt eine buddhistische Sage, da erbebte die Erde, die Wolken
erglühten und der Berggott hob aus Achtung und Verehrung seine Fiifse
hundert Schuh hoch in die Höhe und sprach : „Der Buddha hat zum
erstenmal seit Nyori die Logik erklärt. Das Lehrgebäude, das vormals
jämmerlich in Trümmer verfallen war, ist neuerdings aufgerichtet, prächtig,
wunderbar, genau in der Weise, den Beifall (les heiligen Willens zu
erlangen. Es soll das Volk Gelegenheit haben, die Wissenschaft des
vernünftigen Denkens zu erlernen."

Von Dinna, mit dem die indische Logik den Höhepunkt ihrer
Entwicklung erreichte, ist aus vierzig logischen Werken nur der 20—30 Blätter
umfassende „Traktat über den Zugang zum rechten Prinzip" erhalten.
Unter seinen zahlreichen Kommentatoren hat besonders sein Schüler
Çamkara, ein heller und scharfer Geist, durch seine „Einführung in den
l'raktat über die Nyäya-Logik" zur Verbreitung seiner Lehre beigetragen.
Die beiden genannten S'chriften sind schon von Hiwen-tsang übersetzt
worden und gelten in China als die wichtigsten Fundamentalwerke über
die Logik.

Die allgemeine Anlage des neuen Systems gibt Çamkara in den
Worten an: „Beweis und Widerlegung nebst deren respektiven

Argumentationsfehlern dienen zur Auseinandersetzung mit einer zweiten Person;
die Intuition und die sekundären Ideen sowie deren respektive Mifsver-
ständnisse zum eigenen Verständnis, das ist das logische Prinzip der alten
Autoren." In acht Hauptabschnitten werden dementsprechend behandelt:
Beweis, Widerlegung, fallaciae demonstrationis, fallaciae refutationis,
Intuition, sekundäre Ideen und die zu den zwei letzten Gegenständen
gehörenden fallaciae oder Fehler.



244 Literarische Besprechungen.

Dinnas Logik erweist sich im allgemeinen als eine theoretischpraktische

Lehre des Demonstrations-Syllogismus.
Die Dogmen oder Sprüche der Weisen, die früher als Beweisgrund

galten, sind von derselben ausgeschlossen, weil sie blofs für eine einzelne-
Schule Geltung haben.

Die Denkgesetze werden ebensowenig erwähnt, aber wenigstens die
drei Gesetze der Identität, des Widerspruchs und des ausgeschlossenen
Dritten bilden die bewufste Grundlage anderweitiger Feststellungen.

Endlich hat auch die Theorie des Urteils keinen Platz gefunden,
und die Ideen werden nur als Unterhau der Schlufsfolgerung behandelt.

Was letztere betrifft, so nennt Dinna Intuition oder Anschauung
jede aus der äufseren wie aus der inneren Welt durch die äufseren oder
die inneren Sinne gewonnene singulare Vorstellung, welche rein passiv
vom Bewufstsein aufgenommen wird, so z. B. die Vorstellung der Farbe,
des Tones wie auch der Liebe, des Hasses, der Begierde in ihrer
jedesmaligen Singularität. Seine primären Ideen gehören demnach offenbar
zur sinnlichen Erkenntnis. Für eine vollständige Erfassung seiner sekundären

Ideen dagegen fehlt es uns an einem entsprechenden Begriff. Als
solche bezeichnet er jedes Gedankenbild (wir finden keinen besseren
Ausdruck), welches durch irgend eine Aktivität des Denkgeistes zustande
kommt, so: eine Einzelvorstellung, welche in ihre Teile zerlegt worden
ist und als Inbegriff dieser Teile gedacht wird,

ein aus verschiedenen Intuitionen gewonnener Allgemein- oder
Klassenbegriff,

ein aus der Vergleichung zweier Ideen abgeleitetes Urteil und ebenso
ein durch Vergleichung zweier Urteile gewonnenes drittes Urteil.

Der Begriff in unserem Sinne ist dabei, ob er aber alles umfafst, was
Dinna zu deu sekundären Ideen rechnet, erscheint uns fraglich.

Bei normaler Verfassung der Sinne spricht die indische Logik oder
vielmehr Noetik dem regelrechten Denken objektive Wahrheit zu.

Falsche sekundäre Ideen entstehen durch falsche Intuition, falsche
Ausarbeitung oder beides zugleich.

Wie seine Vorgänger gebraucht Dinna ausschliefslich den versetzten
oder Demonstrations-Syllogismus, dessen Unterschied vom Deduktionssyllogismus

der Verfasser nicht blofs in der äufseren Form, sondern auch
im Wesen der logischen Operation findet.

Beim Aufbau desselben hält er sich au den Typus Barbara, wohl
aus dem einfachen Grunde, weil die Hindus ihre Thesen stets in dieser
Form begründeten. Um derselben in allen Fällen treu zu bleiben, wurde
hei negativen Urteilen die Negation zum Prädikat gezogen und so im
Satze ein unendliches Urteil, wenn auch nicht im Sinne Kants,
ausgedrückt. Es ist ja sachlich dasselbe, ob man sagt: Kein A ist B, oder:
Alle A sind Nicht-B. Bei partikulären Sätzen war die Sache noch
leichter: Man betrachtete einfach das partikuläre Subjekt als ein in sich
abgeschlossenes Ganze und nicht als einen Teil der durch den Subjektsbegriff

bezeichneten Dinge. Statt: Einige A sind B, dachte man: Alle
in dieser Menge einbegriffenen A sind B, was ebenso zulässig ist. Dinnas
Hauptverdienst ist die prinzipielle Einfügung des Obersatzes an Stelle
der blofsen Beispiele. Dabei ging er jedoch in der Schonung der
Tradition so weit, dafs er für seinen Obersatz die Bezeichnung Exemplum
beibehielt uud den durch denselben überflüssig gewordenen Ballast der
früheren Formeln als Erläuterungsmittel weiter schleppte. Er argumentiert

also:



245

Thesis: Alle Diamanten sind brennbar;
Ratio: denn alle Diamanten sind Kohlenstoff,
Exemplum (i. e. Maior): Und aller Kohlenstoff ist brennbar, wie

Graphit.
Dagegen nichts Nicht-brennbares ist Kohlenstoff, so Gold.

Er lehrt ausdrücklich, dafs der Syllogismus nur aus drei Sätzen
besteht, und die von ihm aufgestellten allgemeinen Schlufsregeln
enthalten überhaupt die scholastischen, natürlich mit Ausnahme derjenigen
über negative und partikuläre Prämissen, welche bei der von ihm
gewählten Scblufsweise keine Anwendung fanden.

Eine Eigenheit des neuen Systems ist die Lehre von den drei
Phasen des Hotu, d. i. die Entwicklung der Ein- und Ausschlufsverhält-
nisse des Mittelbegriffs (Iletu) zum Oberbegriff, zum Unterbegriff und zum
kontradiktorischen Gegenteil des Oberbegriffs. Damit der Syllogismus
richtig sei, mufs, wie wir uns ausdrücken, der Umfang des Mittelbegriffs
den Umfang des Subjekts ganz umfassen, dagegen selbst vom Prädikatsbegriff

umfangen und von dessen kontradiktorischem Gegenteil vollständig
ausgeschlossen sein. Das ist die Quintessenz dieser Lehre.

Zur Widerlegung eines Beweises stehen zwei Wege offen:
1. Der Gegenbeweis, d. i. der positive Beweis der kontradiktorischen

Thesis;
2. die Entkräftung des vorgebrachten Beweises durch den Nachweis

eines Fehlers in den Feststellungen oder in deren Verwendung.
Eine Widerlegung ist überhaupt nur insoweit möglich, als dem

Beweise fallaciae anhaften.
Unter fallaciae aber verstehen die indischen Logiker, wie schon

bemerkt, nicht blofs Fehlschlüsse, sondern jede Art von Fehlern, die bei
der Argumentation vorkommen können. So zählt Dinna fünf fallaciae
der einfachen Thesis auf:

1. Die Thesis in Widerspruch mit einer Anschauungstatsache (der
Laut ist nicht hörbar).

2. Die Thesis in Widerspruch mit einer habituellen sekundären Idee
(wenn die Sonne untergeht, bricht der Morgen an).

3. Die Thesis in Widerspruch mit der öffentlichen Meinung. Diese
wird jedoch zulässig, wenn man ausdrücklich anzeigt, dafs man letztere
anficht, z. B. „Ich behaupte, dafs Weiber und Geld abscheuliche
Linge sind".

4. Die Thesis in Widerspruch mit der Schullehre, zu der man sich
bekennt; so kann ein Anhänger der Vaiçeshika die Thesis: „Der Laut
ist ewig", nicht aufstellen.

5. Die Thesis in Widerspruch mit sich selbst (keine Aussage ist
wahr).

Çamkara hat diese Liste um vier weitere Nummern vergröfsert;
denn nach ihm ist eine Thesis ebenfalls unzulässig, wenn der Opponent
das Subjekt, das Prädikat oder beides zugleich in Frage stellt. So darf
einem Atheisten gegenüber die Thesis „Gott ist allmächtig", nicht
aufgestellt werden. Den letzten Fehler findet er in der Aufstellung einer
allgemein anerkannten Wahrheit als Beweissatz (der Laut ist hörbar).
Wählen wir zu diesen neun fallaciae der Thesis die vierzehn der Ratio
und die zehn des Exemplum oder des Obersatzes hinzu, so haben wir
die dreiunddreifsig fallaciae des neuen Systems, welche Gesamtzahl jedoch
durch Zusammenrechnung der beim Syllogismus möglichen Kombinationen
von den indischen Logikern auf 9417 gebracht worden ist.



246 Literarische Besprechungen.

In seinen kritischen Bemerkungen, welche als dritter Teil die kleiue,
aber interessante Schrift zum Abschlufs bringen, bemüht sich der
Verfasser den Charakter der indischen Logik im allgemeinen und bezüglich
einzelner Punkte, besonders durch Heranziehung der modernen Systeme
des Westens, näher zu bestimmen.

Hat er schon früher (Seite 53) unter dem Einflui's der neueren
Logik über „die falsche Spitzfindigkeit der vier svllogistischen Figuren"
den Stab gebrochen, während wir denselben mitsamt ihren Modi und
ihrer Reduktion für die Gymnastik des logischen Denkens noch immer
grofsen Wert beilegen, so geht ihm hier das richtige Verständnis für die
Bewertung des Syllogismus überhaupt verloren, und der Abschlufs seiner
Erörterung lautet: „Wenn all unser Wissen a posteriori ist, so involviert
jeder Syllogismus eine petitio prineipii; ist aber ein Teil desselben a priori,
so entgehen wir der petitio prineipii nur, um in eine Tautologie zu
verfallen, indem im Schlufssatze lediglich etwas wiederholt wird, was im
Obersatze ausgesagt worden ist."

Um dem Einwand Stuart Mills zu begegnen, dafs der Schlufssatz
bei Aufstellung des Obersatzes vorausgesetzt wird, ist es zunächst gar
nicht notwendig, zur Kantschen Apriorität seine Zuflucht zu nehmen.

Derselbe trifft nur zu bei schablonenmäfsig aufgesetzten Syllogismen,
wie dieser: „Alle Kinder des P sind gestorben,

N. ist ein Kind des P;
Also ist N. gestorben",

wo allerdings der Obersatz tatsächlich mit auf der Erkenntnis des im
Schlufssatze enthaltenen Einzelfalles beruht, indem er lediglich die
Summe der Einzelfälle unter einem Ausdruck vereinigt. (Solche
Syllogismen, von welchen wir aus Büchern Beispiele anführen könnten, haben
lediglich den Sinn, dafs derjenige, der den Obersatz zugibt, auch den
Schlufssatz zugeben mufs, was bei Einhaltung der richtigen Form immer
der Fall ist.)

Der hl, Thomas aber und überhaupt die alten Logiker, welche dem
Syllogismus eine Bedeutung für die Erweiterung unserer Erkenntnis
beilegen, ziehen aufser der Form auch die Materie desselben inbetracht,
und wenn sie dabei von den Prämissen bezüglich des Schlufssatzes so
oft betonen: habent rationem prineipii, sunt causa innotescendi etc., so
stellen sie damit schon die Forderung, dafs bei Syllogismen, wie sie der
Verfasser vorführt und auf die wir uns beschränken, der Obersatz in der
Beziehung, in der er rationem prineipii haben soll, nicht zugleich rationem
prineipiati habe, sondern unabhängig von der im Schlufssatze enthaltenen
Wahrheit erkannt oder bewiesen sei.

Dies ist der Fall ohne apriorisches Wissen, wenn z. B. der Obersatz
ein sog. primum prineipium, d. h. eine (primäre oder sekundäre) Wahrheit

mit selbständiger Evidenz, oder ein aus der Analyse und der Ver-
gleichung der Begriffe sich ergebendes Urteil oder auch ein durch eine
unvollständige, aber bis zur Erkenntnis des Wesens führende Induktion
festgestelltes allgemeines Gesetz ausspricht. Rücksichtlich der Induktion
zeigt der hl. Thomas in seinem Kommentar zu Aristoteles (II Post.
Anal. 1, 20), wie der Intellekt es ist, der aus den durch die sinnliche
Erkenntnis erfafsten Experimenten durch Abstrahierung von den
individuellen Eigentümlichkeiten das allgemeine Prinzip erkennt. Und der
Naturforscher Justus Liebig, der Begründer der organischeu Chemie,
gibt in klaren Worten den Grund an, weshalb es nicht der Kenntnis aller
oder auch nur vieler Einzelfälle bedarf, um zu einem gültigen allgemeinen
Schlüsse zu gelangen. Er sagt: „Ein jeder, der sich einigermafsen mit



Literarische Besprechungen. 247

der Natur vertraut gemacht hat, weifs, dafs jede Naturerscheinung, ein
jeder Vorgang in der Natur, für sich das ganze Gesetz oder alle Gesetze,
durch die sie entstehen, ganz und ungeteilt in sich einschliefst" (über
Fr. Bacon und die Methode der Naturforschung. München 1863).

Bei Syllogismen, welche nach der angegebenen Norm aufgestellt
werden, erweist sich Mills Einwand als gegenstandlos.

1. Propter quod unumquodque tale, et illud magis.
Praemissae sunt illud propter quod conclusio nobis est nota.
Ergo oportet praemissas nobis esse notiores conclusione.

2. Alle Verbrechen sind strafbar.
Jeder Betrug ist ein Verbrechen.
Also ist jeder Betrug strafbar.

3. Aller Kohlenstoff ist brennbar.
Diamanten sind Kohlenstoff.
Also sind Diamanten brennbar.

In diesen und allen ähnlichen Beispielen ist keine Spur von Circulus
vitiosus; denn der Obersatz, die Basis der Argumentation, fufst in keiner
Weise auf dem Schlufssatze, souderu steht unabhängig von diesem fest.
Und wenn Mill den Umstand urgiert, dafs beispielsweise die Major „alle
Menschen sind sterblich" nicht wahr sein könnte, wenn die Conclusio
„Sokrates ist sterblich" nicht wahr wäre, so übersieht er, dafs dieser
Konnex, ohne den kein Syllogismus möglich wäre, abseits des Erkenntnis-
aktes oder des Denkprozesses liegt, der die Wahrheit der betreffenden
Major festgestellt hat.

Aber nun behauptet der Verfasser, dafs in solchen Syllogismen
keine Folgerung, kein Übergehen von Bekanntem zu Unbekanntem,
sondern nur eine Tautologie statthabe: „es werde im Schlufssatze einfach
etwas wiederholt, was im Obersatze enthalten sei".

Auch hier müssen wir unterscheiden; denn in einem Falle, aber
nur in diesem, glauben wir selbst, dafs die Conclusio nur eine verdeckte
Tautologie ist. Haben wir im Obersatze ein analytisches Urteil, dessen
Prädikatsbegriff sich unmittelbar als eine grundwesentliche Bestimmung
des Subjektsbegriffs dem Intellekte darstellt, so kann beim Syllogismus
von keinem wirklichen Fortschreiten im Erkennen, von keiner wahren
Folgerung die Rede sein, da der Oberbegriff mit dem Mittelbegriff
unmittelbar und an sich gegeben ist.

Anders aber ist es, wenn beim analytischen Urteil der Prädikatskegriff

ein abgeleitetes Merkmal des Subjektsbegriffes darstellt und als
Solches nicht unmittelbar erkannt wird. Da, und umsomehr wo der
Obersatz ein synthetisches Urteil enthält, vermittelt der Mittelbegriff
wirklich die Subsumierung des Unterbegriffs unter den Oberbegriff, und
es findet wirklich die Operation der Folgerung statt.

Doch man darf nicht, wie der Verfasser es tut, zur Anerkennung
einer Folgerung einen Ubergang vom Bekannten zu ganz Unbekanntem
verlangen; beim Syllogismus kann man im eigentlichen Sinne nur vom
Übergang a magis noto ad minus notum sprechen. Die wahre Tragweite
des Syllogismus legt der hl. Thomas mit gewohnter Präzision (I Post.
Anal. I, l) auseinander :

Antequam ex principiis demonstrativis deducatur conclusio, in ipsis
principiis quidem praecognitis praecognoscitur conclusio virtute, non autem
actu. Sic enim in eis praeexistit. Es verhält sich, bemerkt er weiter,
übt der Erweiterung des Wissens (resp. der Erkenntnis) durch die
Demonstration wie mit der generatio in der Natur: Addiscere enim proprie est
scientiam in aliquo generari. Quod autem generatur, ante generationem



248 Literarische Besprechungen.

non fuit omnino ens, sed quodammodo ens et quodammodo non ens : ens
quidem in potentia, non ens vero actu. Et hoc est generari, reduci de

potentia in actum. Unde nec id, quod quis addiscit, erat omnino prius
notum, ut Plato posuit, nec omnino ignotum; sed erat notum potentia
sive virtute in principiis praecognitis universalibus, ignotum autem actu
secundum propriam cognitionem. Et hoc est addiscere: reduci de cogni-
tione poteutiali seu virtuali aut universali in cognitionem propriam et
actualem.

Bezüglich der Frage, ob zwischen der indischen und der griechischen
Philosophie eine historische Konnexion besteht, geht die Ansicht des
Verfassers dahin, dafs die späteren Pythagoreer möglicherweise durch
die Samkbya beeinflufst worden sind, dafs aber jedenfalls die aristotelische

und die Nyaya-Logik sich in vollständiger Unabhängigkeit
voneinander entwickelt haben. Denn zur Zeit des Zuges Alexanders nach
Indien, der einzigen historischen Begebenheit, wo eine Berührung
wahrscheinlich erscheinen könnte, lag die indische Logik noch in den Windeln
und konnte dem Aristoteles keine Elemente liefern, die er nicht besser
bei Plato und den Sophisten gefunden hätte. In den Schriften Dinnas
aber, welcher frühestens 300 Jahre später das „neue System" begründete,
und bei seinen Kommentatoren findet sich auch nicht die leiseste
Andeutung, dafs sie die griechische Philosophie gekannt hätten.

Sourbrodt (Rheinprovinz). N. Pietkin, Pfarrer.

2. Dr. Melchior Palägyi: Neue Theorie des Raumes
und der Zeit. Die Grundbegriffe einer Metageouietrie.
Leipzig, W. Engelmann 1901.

Der Verf. tritt für die reale Einheit von Raum und Zeit ein. Nur
die Doppelsichtigkeit unseres Verstandes scheidet Raum und Zeit, aber
es ist eben nur eine begriffliche Scheidung (Vorwort). Sachlich ist der
Raum immer mit Zeitlichkeit verbunden. Jeder wirkliche Raum tritt in
einer Zeit auf. § 3. Ebenso schliefst sich die Mannigfaltigkeit aller
Raumpunkte in dem Zeitpunkte zu einer einheitlichen Totalität zusammen.
§ 4. Daraus folgert der Verf. die Identität von Raum und Zeit, woraus
weiter sich ein fliefsender Raum ergibt. — Die grundlegenden
Beweise führen nur jedoch höchstens zur Erkenntnis, dafs Raum und Zeit
ein und dasselbe Subjekt affizieren, nicht aber, dafs sie unter sich identisch
seien. Darum können wir auch auf die weitere Entwicklung nicht
eingehen. P. Reginald Schultes 0. P.

3. IJ. Rolfes: Des Aristoteles Schrift über die Seele.
Bonn 1901, Hanstein, gr. 8°, S. XXII, 224.
Dem unermüdlichen tüchtigen Aristoteles-Forscher wünschen wir

herzlich Glück zur trefflichen Übersetzung und Erklärung dieser Schrift
von der Seele. Bei der Wahl gerade der Psychologie ist Rechnung
getragen der modernen Weise des Forschens, welche alle Philosophie in
Seelenkunde auflösen möchte. Wir haben nichts dagegen. Denn von
der Seelenlehre des Aristoteles ist der Fortschritt zur Metaphysik leicht
gemacht, welche wir auch in dieser Weise bearbeitet wünschen. Dazu
laden wir denn freundlichst unseren wackeren Aristoteleskenner hiermit
ein. Gerade solche brauchbare Übertragungen und Kommentare sind eine
notwendige Vorbedingung, um des berühmten Stagiriten Philosophie
weiteren Kreisen zugänglich zu machen.



249

Was die Psychologie im besondern betrifft, so ist bei Aristoteles die
Seele einfachhin das Prinzip der Lebewesen. Seine Ausführungen über
das Verhältnis von Leib und Seele sind für immer zu Marksteinen der
psychologischen Wissenschaft geworden. Sein Beweis der Geistigkeit und
Unsterblichkeit der Seele ist, richtig verstanden, geradezu mustergültig.
Im wesentlichen steht er noch jetzt, nach zwei Jahrtausenden, in der
wissenschaftlichen Behandlung der Seelenlehre unübertroffen da. Die
Schrift zerfällt in 3 Bücher. Das erste Buch bringt zunächst im Proömium
Aufschlufs über die Bedeutung, Aufgabe, Methode und Stellung der Wissenschaft

von der Seele. Daran reiht sich der Überblick der früheren
Meinungen über die Seele, sowie deren eingehende Kritik. Die einzelnen
Irrtümer werden in einer Weise widerlegt, dafs sich zugleich die
Erkenntnis der Wahrheit vorbereitet; gewifs eine fruchtbare Kritik. Das
zweite Buch beginnt die selbständige Behandlung der Seelenlehre. Die
Seele wird näher bestimmt als die erste Eutelechie oder die substanziale
Form des organisierten Leibes. Es folgt die Erörterung über die
einzelnen Seelenvermögen: vegetatives und sensitives. Die einzelnen Sinne
(Gesicht, Gehör, Geruch, Geschmack, Gefühl) werden im besondern behandelt.

Näher wird dann in spekulativ bedeutsamer Weise die Natur der
Wahrnehmung bestimmt. Das dritte Buch schliefst die Lehre von der
sensitiven Seele (Fünfzahl der Sinne, Gemeinsinn, Phantasie) und erörtert
die Lehre von der Denkkraft oder dem Verstände und der Denktätigkeit.
Es folgt die Behandlung des Vermögens der örtlichen Bewegung und
zugleich des Strebevermögens. Zuletzt kommt zur Sprache das Verhältnis
der Seelenvermögen zueinander, deren Stufenfolge und gegenseitige
Abhängigkeit angegeben und aus ihrem Grunde erklärt werden. Das ist
kurz der reiche Inhalt der Schrift.

Von den Kommentaren zu dieser Schrift sind besonders benutzt die
griechischen des Johannes Philoponus und des Simplicius, der lateinische
des Aquinaten. Sehr sachgemäfs und beachtenswert heifst es (S. XVIII) :

„Bezüglich der Kommentare des Aquinaten zu Aristoteles halten wir nach
wie vor an dem schon früher von uns ausgesprochenen Gutachten fest,
dafs niemand so richtig wie er den Geist und die Ideen des aristotelischen
Systems im ganzen und im einzelnen erfafst hat. Auch braucht man bei
einem Manne von seinem Scharfsinn und Gedächtnis nicht leicht zu
fürchten, dafs die Erklärungen der einzelnen Texte miteinander im Widerspruch

stehen, selbst da nicht, wo es sich um nebensächliche Dinge
handelt. Indessen müssen wir gleichzeitig erklären, dafs seine Kommentare

den Anforderungen nicht entsprechen, die man heutzutage an eine
wissenschaftliche Auslegung der Texte, wie man sie nennt, zu stellen
pflegt. Der grofse Scholastiker, wollen wir sagen, ist nicht Philologe
genug." Da der Stagirite vielfach anders gedeutet worden, als von früheren
deutschen Übersetzern, ist auch die Übersetzung durchaus selbständig
bearbeitet. Recht praktisch sind in dieser die Kapitel und deren einzelnen
Abschnitte zur" besseren Orientierung mit Überschriften versehen.

Bei der schwierigen Frage vom Vorhandensein rein seelischer Attribute

(S. 6 ff.) werden die bestehenden zahlreichen Mifsverständnisse in
Auslegung des Textes mit Geschick beseitigt. Wie uns scheint, wird die
ganze Entscheidung richtig abhängig gemacht von der Unterscheidung
zwischen der Bedingung für das Denken in diesem Leben und der
Denktätigkeit als solcher. Wenn auch die Phantasie für das Denken conditio
sine qua non ist, so braucht doch darum die Denktätigkeit an sich nicht
jhr mitanzugehören. Der Denkakt kommt vielmehr nur in einem geistigen
Subjekte zustande (vgl. S. 191 f., Nr. 5). Bei der Unterscheidung von



2.r)0 Literarische Besprechungen.

drei philosophischen Disziplinen: Physik, Mathematik, Metaphysik, teilt
Aristoteles (S. 9 ff.) die Psychologie der Physik zu. Nur die vernünftige
Seele als solche gehört als Wissensobjekt in dio Metaphysik. Wie Philo-
ponus zutreffend hervorhebt (S. 27 f.), ist die Deutung Piatos von dor
Seele als einer Gröfse nicht berechtigt. Überall bezeichnet vielmehr Plato
die Seele als unkörperlich und gröfseulos. Der dem Empedokles gemachte
Vorwurf (S. 46) ist die bündigste Widerlegung der modernen Auslegung,
der aristotelische Gott habe von allem aufser sich keine Kunde.

Zur Definition der Seele (S. 54 ff.) wird verwiesen auf die frühere
Schrift des Verfassers: Die substanziale Form und der Begriff
der Seele bei Aristoteles, Paderborn 1896, Schöningh. Mehrfach
werden da ausgesprochene Ansichten jetzt berichtigt, so z. ß. S. 55 f.
Nr. 1; S. 65 ff. Nr. 1. „Wenn es (an erster Stelle) heilst, dafs die
Körper am meisten Substanzen zu sein scheinen, so ist dies nach Philo-
ponus' richtiger Auslegung von dem Kompositum aus Materie und Form
im Gegensatz zu den Komponenten zu verstehen." Früher ward mit
St. Thomas an den Gegensatz zu den geistigen Substanzen gedacht. An
zweiter Stelle handelt es sich um die Erklärung des Satzes: „wohl aber
ist noch zweifelhaft, ob die Seele so die Wirklichkeit des Leibes ist, wie
der Schiffer die des Schiffes". Nach Abweisung der anderen Deutungen
der bekannten Ausleger wird jetzt dahin entschieden, dafs hier an die
Bewegung des Leibes durch die Seele gedacht und die Frage berührt
wird, ob und wie die Seele auch bewegendes Prinzip des Leibes sei.
Früher war gemeint, Aristoteles rede hier im Hinblick auf Plato von
der menschlichen Seele im besondern, und denke an die Frage, ob diese
im Unterschiede von den niederen Seelen blofs im Leibe wohne, ohne
seine Wesensform zu sein. Entgegen der modernen Auslegung erklärt
Aristoteles Gott wahrhaft als Ursprung und Endziel der Welt. Gerade
der Urheber der Dinge hat alles so ins Dasein gerufen, dafs es ihm
durch sein Wesen ähnlich ist und durch seine Tätigkeit nach weiterer
Verähnlichung mit ihm hinstrebt (S. 82 f. Nr. 2). Durch seine Anschauung
vom Allgemeinen als Nicht-Wirklichem stellt sich das System des
Aristoteles in Gegensatz zum Pantheismus (S. 95 Nr. 2). Die Wahrnehmung
ist soviel wie die Aufnahme der sinnlichen Formen ohne die Materie,
welchen aristotelischen Gedanken St. Thomas erschöpfend erklärt (S. 126
Nr. 1). Gegenüber dem Subjektivismus und Idealismus vertritt Aristoteles
die objektive Realität der Erscheinungswelt (S. 141 ff'. Nr. 1). Die Phantasie

ist unserem Philosophen ein sinnliches Vermögen (S. 160 f. Nr. 4).
Deutlich spricht er die Geistigkeit der Seele aus und begründet sie
(S. 164 ff. Nr. 1). Mit Unrecht läfst Suarez (de anima lib. I, c. 9
nr. 23 sqq.) die Gültigkeit des vorliegenden Beweises nicht gelten. Die
Lösung der drei Fragen (S. 175 f., Text u. Nr. 2 S. 176): wie der
unkörperliche Verstand die körperlichen Dinge erkenne; wie der Intellekt
intelligibel und warum nicht alles Intelligible intelligent sei, ist eine und
dieselbe: die Körper sind nicht aktuell, sondern blofs potenziell intelligibel.

Die wichtige Lehre vom intellectus agens stellt einen Versuch
dar, das grofse Problem der Erkenntnis zu lösen (S. 177 ff. Nr. 4). Die
Unsterblichkeit des Geistes wird ausgesprochen und ihr Subjekt bestimmt
(S. 180 ff. Nr. 1).

Vielfach hat das Unvermögen, den Philosophen zu verstehen, dazu
gebracht, den überlieferten Text zu verdächtigen. Demgegenüber wurde
hier kaum an zwei oder drei Stellen eine kleine Verbesserung für nötig
gehalten; so gut hat sich der Text eines solchen Buches durch zwei
Jahrtausende erhalten! Der Grund, warum der sonst verdienstvolle



Literarische Besprechungen. 251

Kommentar Trendelenburgs in wesentlichen Punkten nicht den wahren
Sinn des Aristoteles trifft oder ihn doch nicht zum klaren und vollen
Ausdruck bringt, liegt darin, dafs er die grofsen metaphysischen Begriffe
unseres Philosophen nicht im Lichte der wissenschaftlichen Überlieferung
zu betrachten weifs. Die hier gegebenen reichen Erklärungen sind
selbständig gewählt und gediegen sowohl philosophisch wie philologisch.

P. Josephus a Leonissa 0. M. C.

4. Die bleibende Bedeutung des neutestainentlichen Kanons
für die Kirche und für des Volkes Abwendung von
derselben. Denkschrift vom Herausgeber des einigen Evangelii
der Apostel. Dresden und Leipzig. Piersons Verlag. 1901.
48 8. 0,50 Mk.
Diese Broschüre ist ein Aufruf an das evangelische Volk zur Treue

an Luthers Bibel und eine Warnung gegen das Neue Testament der
Bibelgesellschaften. Das Ganze ist ein Aneinanderreihen von Texten der
hl. Schrift, um zu beweisen, dafs nur die Bücher, welche Apostel ver-
fafst haben, in den Kanon aufgenommen und als Gotteswort anerkannt
werden sollen. Aber auch die nicht alle, sondern nur diejenigen, welche
Luther angenommen hat. Es werden also ausgeschlossen : Die Evangelien

von Markus und Lukas; die Apostelgeschichte, der Hebräerbrief,
Jakobus- und Judasbrief, ein Petrus- und der II. und III. Jobannesbrief;
die Apokalypse des hl. Johannes. Hoffentlich wird diese Broschüre wenig
Anklang finden.

Graz. Fr. Oeslaus Dier. 0. P.

5. Geschichte der altkirchlichen Literatur. Von Otto
Bardenhewer, Doktor der Theologie und der
Philosophie, Professor der Theologie an der Universität München.
1. Band: Vom Ausgange des apostolischen Zeitalters
bis zum Ende des zweiten Jahrhunderts. Freiburg.
Herder 1902. gr. 8°. XII. 592 S. Mk. 10. geb. 12,40 Mk.

Im Jahre 1894 schrieb der Verfasser im Vorworte zu seiner Patro-
logie : „Die Darstellung konnte wegen der Fülle des Stoffes nicht umhin,
sich mit Andeutungen zu begnügen, auf nähere Begründung zu verzichten;
minder Bedeutsames beiseite zu schieben. Später werde ich, so Gott
will, diesem Grundrisse eine ausführlichere Bearbeitung des Gegenstandes
folgen lassen." — Dieses Versprechen hat nun zum Teile eine Lösung
gefunden. Von der auf sechs Bände berechneteu „Geschichte der
altkirchlichen Literatur" liegt der erste Band vor. Diese Publikation gehört
zu den bedeutendsten, die in letzter Zeit von katholischer Seite
ausgegangen sind. Sie wird auch überall mit Freuden begrüfst. Die Absicht
des Autors finden wir S. VII: „Ich will nicht neue Bahnen erschliefsen,
sondern die Ergebnisse der bisherigen Forschung zusammenfassen. Aber
freilich wird diese Zusammenfassung allenthalben auf eigener Nachprüfung
beruhen und deshalb auch auf eigenes Urteil nicht verzichten."

Unter den Einleitungsfragen S. 1—62 treten besonders hervor der
Begriff und die Aufgabe der altkirchlichen Literaturgeschichte, „d. h.
der theologischen Literatur des Altertums, welche auf dem Boden der
kirchlichen Lehre steht, war oder doch sein sollte." S. 19.



252 Literarische Besprechungen.

S. 32 lesen wir mit Vergnügen: „Es sind nicht allgemein gültige
Gründe wissenschaftlicher Art, sondern bestimmte philosophische und
theologische Voraussetzungen gewesen, welche zu dem Bruche mit der
Vergangenheit, zu der Ersetzung der alten Patrologie durch die moderne
altchristliche Literaturgeschichte den Anstofs gaben. Man verlange also
nicht im Namen der Wissenschaft, was nur eine Forderung sehr bestrittener

Voraussetzungen ist. „Wenn wir," sagt Bischof v. Keppler, „gegen
gewisse Geistesströmungen, auch wenn sie herrschende geworden sind,
uns ablehnend und gegensätzlich verhalten, so ist das nicht Rückständigkeit,

sondern eine höchst gesunde und notwendige Reaktion." Auch in
der Patrologie und der altchristlichen Literaturgeschichte stehen sich
zwei Geistesrichtungen gegenüber, zwischen denen kein Bund zu flechten
ist. Die eine erblickt das höchste Schibboleth der Wissenschaftlichkeit
in der Ungläubigkeit und Offenbarungsfeindlichkeit, die andere schämt
sich nicht zu bekennen, dafs sie im Dienste der Offenbarung, des Christentums

und der Kirche stehen will."
Für Bardenhewer ist „Patrologie" gleichbedeutend mit „altkirchliche

Literaturgeschichte" S. 33. „Will man nicht mehr .Patrologie' sagen,
so sage man ,altkirchliche Literaturgeschichte' ". Ich meinesteils vermag
keinen Grund zu einem Wechsel abzusehen und möchte daher an dem
guten alten Namen festgehalten wissen, nicht aus Liebe zu einem Worte,
sondern aus Achtung zu dem historisch Gewordenen. Wenn das
vorliegende Werk „Geschichte der altkirchlichen Literatur" und nicht „Patrologie"

überschrieben wurde, so geschah dies nur deshalb, weil der kleinere
Vorläufer desselben den Titel Patrologie bereits vorweggenommen hatte
und Verwechslung vorgebeugt werden sollte.

Nach dieser sehr lehrreichen Einleitung umfafst dieser Band in
einem ersten Abschnitte die urkirchliche Literatur bis gegen 120. Der
zweite Abschnitt umfafst folgende Unterabteilungen: 1. die apologetische
Literatur; 2. die polemische Literatur und zwar A. häretische Literatur
und neutestamentliche Apokryphen, B. antihäretische Literatur; 3. die
innerkirchliche Literatur.

Im ersten Abschnitt steht Klemens von Rom hinter dem sog.
Barnabasbrief; das Umgekehrte dürfte vielleicht das Richtigere sein. Der
Verfasser rechnet Melito nicht mehr unter die Apologeten, wie er es in
seiner Patrologie getan hatte, und mit Recht. Etwas auffällig ist das
Erscheinen von Papias, Melito, Hirt des Hermas am Ende des Buches.
Der Hirt des Hermas sollte an erster Reihe stehen; nachher Papias
von Hierapolis und Melito von Sardes.

Zum Schlüsse möchte ich noch sagen: Endlich sind wir von Harnack
befreit. Das Buch Bardenhewers verdient das vollste Vertrauen. Die
Objektivität, die Ruhe, mit welcher es geschrieben, die ernste Kritik,
die Bescheidenheit des Verfassers, der katholische Geist, das alles
macht uns das Werk so lieb; der Katholik findet sich hier auf heimatlichem

Boden. Die Methode ist sehr empfehlenswert. Das Moderne
wird nicht a priori verworfen ; der Autor prüft die Gründe, wägt sie ab
und wo er die Wahrheit sieht, schliefst er sich der Wahrheit an. Möge
das Buch nur recht viele Leser finden, und möge es dem Verfasser
vergönnt sein, die weiteren Bände in nicht ferner Zeit zu vollenden.

Graz. Fr. Oeslaus Dier. 0. P.

o——43g>—-0


	Literarische Besprechungen

