Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 17 (1903)

Artikel: Zum Begriff des Absoluten
Autor: Gabryl, Franz
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761798

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Begriff des Absoluten. 207

und Tod schwebte, bereitete er bis ins einzelnste die neue Aus-
gabe seiner Characteristics vor und suchte dabei, das sei noch
hervorgehoben, unliebsamen Deutungen gegen einzelne Personen
vorzubeugen.

Als Mensch, das erkennen wir gern an, war Sh. eine edle
Seele, ja, in eminenter Weise eine anima naturaliter christiana.
Wir glauben es ihm, wenn er an Ainsworth schreibt: ,,All
meine Studien und mein ganzes Leben sind auf die Forderung
der Religion, der Tugend und des Wohles der Menschheit ge-
richtet.“ Aber der Absicht konnte das Werk nur sehr unvoll-
kommen entsprechen. Durch seine Erziehung und das einseitige
Studium der Alten war er dem wahren Christentum entfremdet
worden und dem Naturalismus verfallen.

Justus Lipsius, der hundert Jahre vorher ebenfalls den
Stoizismus erueuert hatte, betete auf dem Sterbebette: ,Herr,
gib mir christliche Geduld.“ Ein &hnliches Zeichen, dafs auch
Shaftesbury schliefslich doch das ungeniigende seiner natiirlichen
Religion und Tugend erkannt hdtte, haben wir nicht gefunden.
Von den Stoikern aber schreibt der hl. Augustinus:

Fuerunt quidam philosophi de virtutibus et vitiis subtilia
multa tractantes, dividentes, definientes, ratiocinationes acutissimas
concludentes, libros implentes, suam sapientiam buccis crepantibus
ventilantes, qui etiam dicere auderent hominibus: Nos sequimini,
el vultis beate vivere. Sed non intrabant per ostium: perdere
volebant, mactare et occidere (Tractat 45 in Joan.).

e

ZUM BEGRIFF DES ABSOLUTEN.

Von
Dr. FRANZ GABRYL.

B e O —

Der Pantheismus ist zweifellos in allen seinen Phasen und
Formen ein grofser Irrtum; denn er will alle Dinge in eine
Ep'eskulative Einheit verschmelzen, welchem Versuche die Dinge
mit allen ihren Kriften Widerstand leisten.. Und doch begegnet
man dieser traurigen Verirrung des menschlichen Geistes so - oft,
fast auf Schritt und Tritt in der Geschichte der Philosophie!
Zuweilen macht sich der Pantheismus sogar breit, indem er sich
einen wissenschaftlichen und systematischen Anstrich gibt, wodurch

15*



208 Zum Begriff des Absoluten.

er selbst tiichtige Denker bezaubert, so dals sie in seine Dienste
treten und ihm auf dem Gebiete der Metaphysik zur Herrschaft
verhelfen.

Wie soll man sich diese Tatsache erkliren? Woher kommt
es, dafs dieser Irrtum so oft auftaucht? Auf diese Frage mufs
man unbedingt eine Antwort suchen, da der Pantheismus fast
in jedem Jahrhundert mehr oder weniger zum Ansehen kommt,
da er nicht nur in verschiedenen Religionen, sondern auch auf
den verschiedensten Kulturstufen vorkommt und bisher noch nicht
aus dem (Gebiete der metaphysischen Untersuchungen verdringt
werden konnte. Deshalb kann man ihn nicht ohne weiters aulser
acht lassen, man mufls nach seiner Ursache forschen. Konnen
wir aber die Antwort Kants auf die Frage annehmen und den
Verstand in dieser Beziehung der Antinomie beschuldigen? Gewils
nicht; das wire erst dann moglich, wenn man zeigen kdnnte,
dals der Verstand ebenso leicht den Pantheismus annimmt, als
er ihn verwirft, mit derselben Evidenz seine Notwendigkeit und
seine Falschheit beweist. Doch das ist nicht der Fall; denn
schon eine kurze Uberlegung wiirde zeigen, dals nur die Anti-
these, nicht die These wahr ist. ‘

Wir miissen deshalb die Quelle aller pantheistischen Systeme
in einem anderen charakteristischen Merkmal des menschlichen
Denkens suchen: in dem Streben, das Vielfache zu vereinfachen,
die Vielheit von der Einheit abzuleiten. Der Mensch ist mit
verschiedenen Fahigkeiten begabt, verrichtet mannigfache Titig-
keiten; er verdndert sich fortwéihrend, trotzdem aber fiihlt er
stets, dafs er ein und derselbe in jedem Momente bleibt. Dieses
Streben nach der Einheit erklart es auch, warum wir eine Anzahl
Individuen in eine Art, mehrere Arten in eine hohere Gattungs-
einheit usw. zusammenfassen. Infolgedessen ist aber das Einzel-
wesen dann nur ein unbestimmter Bruchteil des Ganzen, der
Art- oder Gattungseinheit; es ist aulserdem auch verdnderlich,
da in die Gattung einmal mehr, einmal weniger Individuen
gehoren konnen; neben dieser Verdnderlichkeit der konkreten
Einzeldinge steht die unverdnderliche, absolute Art- oder Gattungs-
einheit. Ebenso behandelt nun der denkende Geist die Vielheit
der ‘Wesen, die er im Weltall antrifft: der Vielheit der ver-
dnderlichen, bedingten Wesen stellt er die Kinheit ihres Ur-
grundes gegeniiber, inbezug auf welchen sie sich wie Individuen
inbezug auf ihre Gattungseinheit verhalten werden, — und der
Pantheismus ist fertig. In diesem Falle hat nidmlich wahres
Sein nur jene ausspekulierte Einheit, jenes erste, absolute Sein,
die anderen ‘Wesen dagegen nur insofern, als sie in den Umfang



Zum Begriff des Absoluten. 209

Jener absoluten Einheit gehdren. Daraus folgt auch, dals jeder
Pantheismus frither oder spiter die Wirklichkeit der sichtbaren
Welt leugnen mufs, da fiir ihn nur das Absolute wirklich existiert.

Schon. die ersten Proben philosophischen Nachdenkens iiber
das Weltall, welche uns die Geschichte in der Religion der Inder
aufbewahrt hat, zeigen uns den Pantheismus in seiner ganzen
Blofse. Nehmen ja doch die heiligen Biicher der Inder, die vier
Biicher des Veda, nur ein einziges wahres Sein an und nennen
es Brahma, die ganze sichtbare Welt dagegen erkliren sie fiir
rein triigerischen Schein, Maya.! Wenn der menschliche Geist,
— 80 lehren die Upanischaden, Kommentare zu Jadschur-Veda,
— nicht. durch grobe Unwissenheit verdunkelt wire, wiirde er
iiberall Brahma sehen; aber da wir in Unwissenheit uns befinden,
sehen wir um uns Einzeldinge ohne Zahl, sehen wir Vater,
Mutter, Gattin, Kinder, Pflanzen, Tiere: das alles ist aber Maya,
da nur Brahma existiert, aber es ist vor unserem geistigen Auge
durch die mannigfaltigen Einzeldinge verhiillt. Diese letzteren
sind aber nur triigerischer Schein, hinter ihnen erst existiert das
einzig wirkliche Wesen, das ewige Brahma, unverédnderliches
Leben, eine Substanz ohne Eigenschaften.

Wenn wir uns im Geiste von den Ufern des trigen Ganges
an den pfeilschnellen Skamander, in die Wiege der griechischen
Philosophie versetzen, so sehen wir wiederum, dafs die ersten
Proben, das Weltall zu erkldren, zu pantheistischen Anschauungen
gefilhrt haben. Wir kionnen mit Stillschweigen die Orphiker
ibergehen, welche alles aus Nacht, Chaos oder Ozean, dem Vater
der Gotter und Mervschen, hervorgehen lassen, und konnen sofort
mit den Philosophen Thales, Anaximenes, Anaximander (&wsipov),
Heraklit beginnen, da ihr Monismus imgrunde genommen Pan-
theismus ist, da sie Luft, Wasser oder eine unbestimmte Substanz
fir den Urgrund alles Seins halten. Besonders im System
Heraklits von Ephesus treffen wir einen schon gut ausgebildeten
Pantheismus. Die Identitit des Seins in allen Dingen, die Nicht-
wirklichkeit der sichtbaren Welt, die Unfihigkeit unseres Geistes,
etwas zu erkennen, hat er so klar ausgesprochen, dals Hegel
nach mehr als 20 Jahrhunderten sich bereit erklirte, jeden Satz
des Philosophen aus Ephesus zu unterschreiben. Die Welt ist
ein Flufs, in welchen man zweimal steigen kann, sie ist ein sich
selbst und alles iibrige verzehrendes Feuer; sie ist Werden,
Alles und Nichts. Ildvra (i xai ywgei, alles ist in fort-
wihrender Veriinderung, nichts ist unverinderlich, dauernd. Hegel

1 Vgl. Alb. Farges: L'idée de Dieu. Paris 1894, S. 412 ff.



210 Zum Begriff des Absoluten.

hob als das griofste Verdienst Heraklits hervor, dafs er als Erster
den Mut hatte zu behaupten, dals Sein Nichtsein ist und Nicht-
gein Sein,

Im schroffsten Gegensatz zu Heraklit steht Parmenides.
Wihrend nédmlich Heraklit durch die Beobachtung der Veridnder-
lichkeit der sichtbaren Welt zur Uberzeugung kam, dals das
Weltganze ein grofses Werden, fieri, sei, lehrte Parmenides
infolge seiner zuweitgehenden Abstraktion, dals nur ein einziges
Sein wirklich existiere, ein unveranderliches, absolutes Sein; die
von uns wahrgenommene Vielheit der Dinge dagegen sei nur
triiggerischer Schein.

Sokrates, Plato und Aristoteles haben zwar die Lehre des
Theismus nicht klar genug dargestellt, aber man kann sie des-
halb noch nicht unter die Pantheisten des Altertums zahlen.
Doch das, was sie fiir den Theismus getan haben, ist im System
der Stoiker wieder zugrunde gegangen; Zeno, Seneca,! Cato,
Mark Aurel halten Gott fiir die Weltseele, fiir ein kiinstlerisch
bildendes Feuer (ndp teyvexov), fiir einen Hauch (awvedue),
welcher die ganze Natur durchdringt und belebt. :

Die Schule der Neuplatoniker, deren Begriinder Plotinus
ist, hat versucht, die Lehren aller bisherigen Systeme in Ein-
klang zu bringen, und deshalb von den Stoikern die Weltseele,
von Aristoteles und Anaxagoras die hochste Vernunft (wodg),
von Plato das All-Eine (§») in ihr System heriibergenommen.
Sie haben also in ihrem Systeme eine Art Dreieinigkeit, in
welcher aber durch Emanation aus einem Gott drei Gétter werden,
welche Emanation immer weniger vollkommenen Wesen den
Ursprung gibt. Aus dem All-Einen entwickelt sich ndmlich die
Vernunft (vodg), diese setzt aus sich die Weltseele, welche mit
den Ideen der hochsten Vernunft ausgestattet ist und die Materie,
welche fast mit Nichtsein zusammenfillt, befruchtet.

Diese drei Arten des Pantheismus, der Panlogismus, dessen
Vertreter bei den Griechen Parmenides ist, der von den Stoikern
gelehrte naturalistische Pantheismus und endlich der Emanatismus
der Neuplatoniker sind bis auf unsere Zeit beliebte Muster ge-
blieben und haben im Westen und Osten Anhénger gefunden.
Den Emanatismus der Neuplatoniker finden wir bei Scotus Erigena
(IX. Jahrh.). Scotus nimmt als gemeinsames Prinzip aller Dinge
die schaffende, unerschaffene Natur an (créans et increata); aus
dieser geht die schaffende, erschaffene Natur hervor; diese gibt

1 Vgl. Seneca: De benefic. IV. 7: ,,Quid aliud est natura quam
Deus ?*



Zum Begriff des Absoluten. 211

der erschaffenen, nicht schaffenden Natur den Anfang (creata,
non creans); endlich nimmt er -eine vierte an, welche weder
schafft noch erschaffen ist (non creata nec creans). Die erste
Natur ist Gott selbst, welcher aus seiner eigenen Substanz alles
Seiende setzt, und zwar znerst die schaffende, erschaffene Natur,
die allgemeinen Begriffe (universalia); nachher die erschaffene,
nicht schaffende. Natur, das Weltall; die unerschaffene, nicht
schaffende Natur endlich hat zur Aufgabe, alles Seiende in den
Schofs der ersten Natur, zu Gott, in die absolute Einheit zuriick-
zufiihren. (De divisione 1. I cap. 12.)! Nach dem Beispiele des
Scotus Erigena, nur mehr sinnlich, haben Amalricus von Bena
und David von Dinant (XII. Jahrh.) gelehrt, dafs Welt und
Gottheit identisch sei. Unter den arabischen Philosophen hat
Alfarabi (X. Jahrh.) den Pantheismus der Neuplatoniker gelehrt,
Averroés (Ibn Roschd 1126—1198) dagegen wollte das System
des Stagiriten vervollkommnen und nahm deshalb den intellectus
agens, einen allgemeinen Geist, von den Stoikern an; mit diesem
(Geiste vereinigt sich nach seiner Auffassung die menschliche
Seele nach der Trennung vom Leibe. Auch die deutsche Mystik
jener Zeit stimmte in manchen Punkten mit der Anschauung der
Neuplatoniker iiberein, wie wir das an dem Meister Eckhart und
Tauler (f+ 1361) sehen konnen.

Zur Zeit des Wiederaufblithens der Wissenschaften unter
dem Einflusse des Humanismus finden wir Spuren des Pantheismus
in den Werken Nikolaus' von Cues (1401—1464); aus diesen
Werken entnahm Giordano Bruno (1548—1600) zum grofsten
Teile seinen naturalistischen Monismus. Im XVI. und XVII. Jahr-
hundert stolsen wir sehr oft auf Pantheismus; -manchmal erscheint
er auf kabbalistischem Hintergrunde, manchmal wiederum als natiir-
liche Theosophie, wie in den Schriften des Paracelsus (+ 1541),
Telesius, Petrus Vanini, Cardanus; wiederum als mystische Speku-
lation bei dem Schuster Jakob Boehme (+ 1624), welche die
Grundlage fiir Schbellings Pantheismus bildete. Cartesius, -ein
trener Sohn der katholischen Kirche, vermutete wohl nicht, dals
seine Definition der Substanz von einem anderen Denker, der
aus ihr die notigen Konsequenzen ableiten konnte, als Ausgangs-
Punkt fiir ein pantheistisches System benutzt werden wiirde.
Dieser Denker war Baruch Spinoza (1632—1677), welcher ohne
Miihe zeigte, dafs die Definition der Substanz: ,res, quae ita
existit, ut nulla alia re indigeat ad existendum“? nur fiir ein

. 1 ‘égl. Vallet: Histoire de la philosophie. Paris 1891. S. 171
-2 a. 0.
? Vgl. Descartes: Princ, phil. p. I n. 51.



212 Zum Begriff des Absoluten.

einziges Wesen, ndmlich Gott paflst; deshalb sind alle iibrigen
Dinge nur das, was die Wellen auf der Oberfliche des Meeres
sind, gewisse Modifikationen, modi des Sich-Aufserns der einen
Substanz, welche mit zwei Attributen, dem der Ausdehnung und
dem des Denkens, begabt ist. Der Einfluls Spinozas auf die
spatere Philosophie, besonders die deutsche, war ungemein grofs.
Seine Werke benutzten Schelling, Hegel, Schopenhauer und auch
Hartmaun, obwohl er das hartnéckig leugnet, sehr fleifsig.
Kant (1 1804) verwandelte Gott in einen subjektiven Begriff,
ein Postulat der praktischen Vernunft, welches zur Erkldrung
unseres moralischen Lebens notwendig ist. Nach seinem Bei-
spiele gehen die Neukantianer vor, besonders die franzosischen,
wie Renouvier, Pillon, und sprechen ebenso wie iiber alle. Nou-
mena, so auch iber Gott ihr: ,Ignoramus et ignorabimus* aus.
Wenn kein Ding, selbst die sichtbaren nicht, dem Wesen nach
erkannt werden kann, so mufs das umsomehr von dem Absoluten
gelten; es ist dasjenige, was absolut nicht erkannt werden kann
(inconnaissable). Mit Hilfe Hamiltons hat Herbert Spencer manchen
Gedanken aus Kants Erkenntnistheorie in sein System heriiber-
genommen; doch unterscheidet er sich von Kant dadurch, dafs
er das Dasein eines Absoluten annimmt, welches Absolute er
sich als unbegrenzte Kraft vorstellt, deren &ulsere Erscheinung
die. Welt ist.?
- Waihrend Kant in seiner Theorie noch den Dualismus zwischen
Subjekt und Objekt beibehielt, hat Fichte (+ 1814) das Objekt
unseres Erkennens eliminiert und nur das Subjekt, das Ich: bei-
behalten. Das Ich ist anfangs upbestimmt, absolut, ist nichts
und alles und entwickelt sich erst vollstindig auf den drei
bekannten Stufen: These, Antithese und Synthese. Bewulst sein
eines wahrgenommenen Gegenstandes bedeutet: bewulst sein seines
Setzens durch das Subjekt, das Ich; aulserhalb des Ich existiert
das Nichtich nicht, und das, was wir Nichtich nennen, ist nur
etwas durch unser Ich Gesetztes. Da nun das Nichtich aufser-
halb des Ich objektiv nicht existiert, so ist das Ich etwas Abso-
lutes, Unendliches, welches dadurch, dafs es existiert, sich setzt
und dadurch, dals es sich setzt, existiert; das absolute Ich konnte
sich nun ins Unendliche setzen, aber es trifft in sich das Nichtich
an.  Infolge dieses Antreffens des Nichtich mufs das Ich, wie
eine von einem harten Korper abgeprallte Kugel, auf seinen
Ausgangspunkt, zu sich selbst zuriickkehren. Dadurch erkennt

t Treffend fertigt ihn Alfred Fouillée ab in seinem Buche: Le
mouvement idéaliste, Paris 1896. S, 40.



Zum Begriff des Absoluten. 213

sich das Ich als begrenzt, dadurch wird es zur Wirklichkeit,
zum selbstbewufsten Ich. Aber ebendadurch wird auch das
Nichtich begrenzt, da es ja nur im Ich existiert, welches jedoch
nicht das ganze absolute, unendliche Ich ausfiillt, da auch das
Nichtich in seinen Umfang fillt. Das System Fichtes ist demnach
idealistischer Pantheismus. .

- Der Begriinder des objektiv -idealistischen Pantheismus ist
Fr. Wilhelm Schelling (1775—1854). Schelling hat eingesehen,
dafs die Leugnung der Objektivitit der sichtbaren Welt, indem
man sie zu einem Produkt unseres Ich macht, wie es Fichte
getan hat, eine grobe Verletzung des gesunden Menschenver-
standes ist; andererseits aber haben die Schriften Fichtes auf
ihn einen so grofsen Kindruck gemacht, dafs er sich der in ihnen
enthaltenen Ideen nicht entschlagen konnte. Er meint deshalb,
das Weltall korne man nur unter. der Bedingung erkliren, dafs
man aus demselben Prinzip das erkennende Subjekt und das
Wahrnehmungsobjekt ableitet. Doch wahrend bei Fichte Ich und
Nichtich im subjektiven Ich entstehen, ist bei Schelling nicht
die subjektive Denktitigkeit des Ich, sondern das absolute Denken
und Wollen. des Ich das Prinzip des Subjekts und Objekts; diese
sind also in der absoluten Vernunft eins. Subjekt und Objekt,
das Reale und das I[deale, Natur und Geist sind im Absoluten
identisch. Wir werden nicht irregehen, wenn wir behaupten,
dafs Schelling den. Pantheismus der Stoiker wieder ins Leben
rief, da sein Absolutes imgrunde genommen von der Weltseele
der Stoiker sich nicht unterscheidet.

Nach der Ansicht Hegels (+ 1831) ist das Besondere nur
triigerischer Schein, wirklich existiert nur das Allgemeine, und
zwar nicht nur, insofern es in unserem Geiste ist, sondern es
existiert als objektives Sein, dessen wir durch das Denken bewulst
Werden. Dieses absolute Sein, diese absolute Idee! setzt in sich
_Unterscheidungen, ohne jedoch aufzuhdren, das zu sein, was sie
18t, und durch dieses Setzen realisiert sie sich. Man mufs dieser
absoluten Idee immanente Titigkeit zuschreiben, welche Titig-
keit den Charakter dialektischer Entwicklung hat, da sie nichts
anderes als Denken ist. Dieses allgemeine Sein, welches sich
als allgemeine objektive Idee darstellt, realisiert sich nimlich
als Denken und durch das Denken. Da aber das Allgemeine
bur in einem Begriffe gedacht werden kann, da der Begriff die
Form ist, durch welche das Denken sich realisiert, so ist Sein

—_—

t Vgl. Hegel: Wissenschaft der Logik, II. T. 1. Abt., herausg. von
Leopold v, Henning. S. 827—354. . |



214 Zum Begr:ﬁ des Absoluten.

und Denken nur im Begriffe eins, und die Identitit existiert nur
als Begriff. Der logische Begriff dessen, was durch und durch
allgemein ist, ist demnach jene allgemeine Substanz, welche allen
Erscheinungen zugrunde liegt, ist das Wesen aller Dinge: ,,Die
absolute Idee allein ist Sein, unvergangliches Leben, sich wissende
Wahrheit und ist alle Wahrheit“ (8. 328).

Wie entsteht aber aus diesem absoluten Begriffe, welcher
mit dem Attribute des Denkens begabt ist, die Vielheit und Mannig-
faltigkeit der Dinge, auf die wir tédglich schauen? Wiederum nur
auf dialektische Weise, indem jene absolute Idee néhere Bestim-
mungen in sich setzt und infolgedessen ihre Allgemeinheit negiert.
Doch trotz des Negierens der Allgemeinheit bleibt die absolute
Idee allgemein, bleibt stets dieselbe, da sie die Negation ihrer
Allgemeinheit negiert, mit anderen Worten: da sie negiert, sie
sei jene Negation. So ist die Negation der Negation das Leben
jenes absoluten Begriffes, das Prinzip seiner Tétigkeit, ein fort-
wihrender Prozels des Sich-Setzens, die Quelle alles Besonderen,
ohne dafs jedoch dadurch die absolute Idee ihre Einheit und
Allgemeinheit verliert. Auf diese Weise erscheint der absolute,
allgemeine, logische Begriff, welchem die Fahigkeit, durch das
Denken sich zu entwickeln, innewohnt, als objektive Dialektik
des Seins, als objektive absolute Vernunft, aus der, wie aus
einem Sterne Strahlen, so das Besondere in seiner ganzen Mannig-
faltigkeit hervorgeht, ohne jedoch den Umfang des absoluten
Begriffes zu iiberschreiten.

Schopenhauer ( 1860) hilt fiir das Prinzip alles Seins den
Urwillen, dessen Erscheinung und Entwicklung nach aulsen die
Welt ist. Wie unser Korper doppelt fiir uns existiert, erstens
als Vorstellung, als ein neben anderen existierender Gegenstand,
zweitens als Au['serung unseres Willens, d. h. als Willensakt,
welcher (Gegenstand reiner Anschauung (mtuitio) sein kann, so
existieren auch die Dinge in der Welt einerseits als unsere Vor-
stellungen, andererseits als Erscheinungen des All-Willens.! TUn-
mittelbar dufsert sich der allgemeine Wille in Form von Ideen,
mittelbar als konkrete Einzeldinge; deshalb sind die Ideen, da
sie sich in den unzihligen Einzelwesen abspiegeln, die Skala,
nach welcher die Entwicklungen des Weltwillens, die Weltdinge
zu ordnen sind. Da jedoch die Einzelwesen, welche aus dem
Urwillen hervorgehen, voll jeglichen Elendes sind, und da beson-
ders dies vom menschlichen Leben gilt, so soll das Lebensziel
jedes Menschen die Vernichtung des Lebenstriebes in sich sein;

i Vgl. Harms: Philosophie seit Kant. Berlin 1876. S. 564 ff.



Zum Begriff des Absoluten. 215

das beste Mittel dazu ist die Askese, wie sie von den Buddhisten
gelibt wird. !

Auch Hartmann beraubte das Absolute! jeglicher Voll-
kommenheit, sogar des Bewufstseins; das Absolute ist fiir ihn
das Unbewulste, ist Nichtsein, aus dem jedoch Wesen voll jeg-
lichen Elendes hervorgehen, deren Ziel es ist, dem Absoluten
durch das Streben nach Vernichtung zur Riickkehr in seinen
urspriinglichen Zustand, in die absolute Leere, ins Nichtsein zu
verhelfen. Hartmaon nannte sein System Monismus, weil das
Wort ,,Pantheismus zwar ganz dasselbe bedeutet, aber es kann
falsch verstanden werden“.2 Man braucht nicht hinzuzufiigen,
dals sein Monismus sich durch nichts von den fritheren pan-
theistischen Systemen unterscheidet, da er ja auch Geist und
Materie, Sein und Denken, Gott in sich und Gott in der Wels
fiir eins halt.

Der Leipziger Professor W. Wundt ist mit sich selbst nicht
einig riicksichtlich der Frage, mit der wir uns jetzt beschéftigen.
Einerseits ist er nidmlich in seiner Polemik mit Hegel und
Schopenhauer zu dem Schlusse gekommen, dafs das Absolute
weder allgemeine Vernunft noch Wille sein kann; andererseits
stiitzt er sich auf den Grundsatz, dals jede Wirkung proportional
sein muls der Ursache, und sagt: ,Der Weltgrund kann nicht
vollig - losgelost von dem Weltinhalt gedacht werden; er kann
diesem als Prinzip aller Entwicklung gegeniibergestellt, aber er
kann niemals als ein dieser Entwicklung selbst Aufserliches an-
genommen werden.“3 In der folgenden Auseinandersetzung
erklart er, dafs das Absolute ,ein absolut imaginéres Sein“* ist,
und weder Wissenschaft noch Religion konne von ihm Nutzen
erwarten. Da er aber bemerkt, dafs er zuweit gegangen ist und
nicht als Atheist erscheinen will, sagt er weiter, dals, — wie
iberall die Ursache dadurch in der Wirkung titig ist, dafs sie
durch ihre Tatigkeit die Wirkung setat —, die Gottesidee nur
80 in der Welt durchgefiihrt werden kann, dals wir Gott als
den Weltwillen auffassen, so dals alle Entwicklung in der Wels
bur die Entwicklung des Wollens und Handelns Gottes ist.
(System der Philosophie. 1. Aufl. 8. 519.) Trotz der Polemik

—_—

1 Vgl. Arthur Drews: Die deutsche Spekulation seit Kant. Leipzig
1895, 11 Bd. S. 557 f.
? Vgl. Hartmann: Philosophie des Unbewulsten. S. 529. 4. Aufl.
. 8 W. Wundt: System der Philosophie. I. Ausg. Leipzig 1889.
8. 442, Ich zitiere diese Ausgabe, weil in der zweiten Ausgabe aus dem
- 1897 manche Sitze ausgelassen sind. '
* Ebd. 8. 410.



216 Zuwm Begriff des Absoluten.

mit Schopenhauer stimmt also doch schliefslich Wundt iber die
Natur des Absoluten mit Schopenhauer villig iiberein.

Aus der Schule Hegels ging eine ganze Reihe Pantheisten
hervor, wie Straufs, Br. Bauer, A. Ruge, Karl Rosenkranz,
Marheineke, W. Vatke. Grolsere Beriihmtheit erlangte Michelet
(t 1893), welcher in seinen Vorlesungen (gedruckt 1844—1852
unter dem Titel: ,Die Epiphanie der ewigen Personlichkeit des
Geistes“) von dem Satze ausgeht, dafls nur das Allgemeine wirklich
existiert, da es trotz des Vergehens der Einzeldinge stets un-
veranderlich fortdauert, und zu dem Schlusse kommt, dals der
Weltgrund etwas Allgemeines sein muls, eine mit Vernunit
begabte Substanz, Person, ein unbewulster Geist (,,denn das
Bewulstsein setzt die Trennung von Subjekt und Objekt voraus,
die im gottlichen Wesen gar nicht vorhanden ist [S. 147]);
dafiir kann sich jene unbewulste Vernunft ins Unendliche in den
Einzeldingen realisieren. !

In Frankreich wollte Victor Cousin die Ideen Hegels ver-
breiten; doch ohne Erfolg, da die klare Denkweise, die dem
Franzosen eigen ist, keinen Geschmack an den diisteren Griibe-
leien der deutschen Pantheisten finden konnte. Ein Anhénger
Kaunts, Vacherot (1809—1897), sagt in seinem Werke ,,La méta-
physique et la science’ (Paris 1858), dafs das Absolute nur ein
Ideal des menschlichen Geistes ist, welches Ideal durch die ins
Unendliche gehende Entwicklung der Welt realisiert wird. Rénan
(T 1894) war nicht so sehr Pantheist, als vielmehr Atheist;
Gott zdhlt er der Kategorie der Ideale zu, da er nur der Aus-
druck unserer iibersinnlichen Bediirfnisse ist.?2

Noch auf einen anderen Irrtum miissen wir aufmerksam
machen, auf den Irrtum der Ontologisten, der das Erkennen des
Absoluten betrifft. - Der italienische Philosoph -des vergangenen

1 Vgl, ,,Epiphanie der ewigen Personlichkeit des Geistes®* S. 160:
,»Gott ist die ewige Personlichkeit des Menschen, aller Menschen, der
wahrhafte Begriff der Personlichkeit, der in allen mehr oder weniger zur
Erscheinung kommt, und der, in welchen Individuen er sich auch reali-
giere, stets die mit sich selbst gleiche, allgemeine, ewige Idee bleibt.
So ist Gott die absolute Personlichkeit, die sich stets in den Einzelnen
personifiziert und darum in keiner einzelnen Person erschépft sein, noch,
insofern sie eine sinnliche Diese ist, darin auf adiquate Weise erscheinen
kann.* -
2 Vgl. Rénan: Etudes d’hist. relig. S. 419: ,,Dien sera tonjours le
resumé de nos besoins supra-sensibles, la catégorie de l'idéal, c’est-a-dire
la forme sous laquelle nous concevons l'idéal. . . . Devant les choses
belles, bonnes ou vraies, I'homme sort de lui-méme, et suspendu par un
charme céleste, anéantit sa chétive personnalité, s’exalte, s’absorbe, Qu’est-
ce que cela, si ce n’est adorer?*



Zum Begriff des Absoluten. 217

Jahrhunderts, Vincenzo Gioberti (f 1852), ging von der Annahme
aus, dals wir etwas dann richtig erkennen, wenn unsere Kr-
kenntnis getreu die objektiven Verhiltnisse der erkannten Dinge
darstellt, mit anderen Worten, wenn die logische Ordnung mit
der ontologischen iibereinstimmt; und er kam zur Uberzeugung,
dals wir zuerst das Absolute erkennen miissen. Das Absolute
kann aber nicht eine unbestimmte Idee des Seins (idea entis)
sein, wie Rosmini lehrte, da die Idee des Seins nur potenzielles
Sein ist, undg wir das Mogliche durch das Reale, Wirkliche
messen. Hs xann aber jenes erste Sein auch nicht relativ,
beschrinkt sein, sondern e¢s mufls etwas Absolutes sein, da vor
dem Bedingten ein Unbedingtes, Absolutes, Gott existieren muls.
Da nun in der ontologischen Reihenfolge Gott das allererste Sein
ist, und von ihm alles andere abhédngt, deshalb miissen wir
zuerst Gott erkennen, falls wir der Wirklichkeit nicht wider-
sprechen wollen. Diese Erkenntnis Gottes muls aber reine An-
schauung (intuitio) sein; denn wenn wir Gott durch ein Mittel-
ding erkennen wiirden, wire Gott nicht zuerst erkannt. = Der
Mensch erkennt also vom ersten Momente seines geistigen Lebens
das Absolute durch reine Anschauung. Doch diese intuitive
Erkenntnis ist nicht hinreichend klar; es mufls ihr die Reflexion
zuhilfe kommen, welche die Sinneswahrnehmungen anf ihren
Urgrund, das Absolute bezieht und auf diese Weise das unklare
Erkennen der Dinge, welches wir aus der Anschauung Gottes
schopfen, vervollkommnet und in klare Begriffe verwandelt. Da
das Absolute auf unseren Geist so méchtig einwirkt, dals dieser
elne reine Anschauung des Absoluten unbedingt haben mufs,
erkennen wir mit der grolsten Evidenz, dals das Absolute not-
wendig existieren mufls, und das driicken wir in dem Urteile
aus: ,Das Absolute mufs unbedingt existieren”; infolgedessen
18t dieses Urteil das allererste analytische Urteil und zugleic

Kriterium der Richtigkeit aller anderen Utrteile. ! g

1 Vgl. Vine. Gioberti: Introduzione allo studio della filosofia.
Capolago 1845. Tom. II S. 178: »11 giudizio: L’Ente & necessariamente,
contenuto nell’ intuito primitivo, non é pronunziato dallo spirito con un
atto spontaneo e libero, come gli altri giudizi. Lo spirito in questo caso
Don § giudice, ma semplice testimonio e uditore di una sentenza, che
lon esce da lui. Infatti, se lo spirito fosse definitore e non semplice
Spettatore, il primo giudizio, base di ogni certezza e di ogni altro giudizio,
Sarebbe subiettivo, e lo scettismo fora inevitabile. L’autore del giudizio
Drlgnltivo, che si fa udire dallo spirito nell’ atto immediato dell intuito,
e I'Ente stesso, il quale ponendo se medesimo al cospetto della mente
nostra dice: io sono necessariamente.“ Vgl. Albert Stdéckl: Geschichte
der neueren Philosophie. Mainz 1883. IL Bd. S.628. . = ==



218 Zum Begriff des Absoluten.

Gioberti steht nicht vereinzelt in der Philosophie, und er
war auch nicht der erste, welcher behauptete, dafs wir die Dinge
durch reine Anschauung Gettes in ihm selbst erkennen; lange
vor ihm kam zu derselben Ansicht Nikolaus Malebranche, aus
dem Orden der Oratorianer (1638-—1715),* und sein eifriger
Verteidiger, Kardinal Gerdil (1718—1802), in seinem Werke:
,Défense du sentiment de P. Malebranche sur la nature et
Porigine des idées contre I'Examen de M. Locke“ (1787). —
Ahnlich lehrte im vergangenen Jahrhundert Rothenflue, welcher
sagt: ,Deus sub idea 7o? esse simpliciter immediate a ratione
noscitur, caetera autem nonnisi per ipsum cognoscuntur” (Instit.
philos. t. 2 ed. 4 p. 213, 190, 196).

Aus der bisherigen Darstellung geht hervor, dals wir es
mit einem dreifachen Irrtum in der Lehre vom Absoluten zu tun
haben. Kinerseits fassen Kant und seine Anhénger das Absolute
als eine Hilfsidee zur Erklirung anderer Begrifte der moralischen
Ordoung auf und sprechen zugleich mit den Agnostikern iiber
das Absolute ihr: ,Ignoramus et ignorabimus“ aus; andererseits
kommen die Ontologisten zu dem entgegengesetzten Extrem,
indem sie dem Menschen reine Anschauung des Absoluten zu-
teilen; endlich machen die Pantheisten das Absolute zu einer
Unterlage aller Dinge.

Fertigen wir zuerst die Kantianer ab. Mehrere Wege konnten
uns zu demselben Ziele fithren. Man konnte z. B. gleich das
Prinzip des transzendentalen Idealismus analysieren und zeigen,
dals das Dilemma Kants: die Begriffe sind entweder in uns
a priori oder sie stammeu aus der Erfahrung; sie konnen aber
aus der Erfahrung nicht herrithren, weil diese uns nur Beson-
deres, Konkretes liefert, die Begriffe dagegen driicken etwas
Allgemeines und Notwendiges aus; infolgedessen haben wir die
allgemeinen Begriffe nur a priori, — nicht vollstdndig ist, da
man zwischen die beiden Glieder des Dilemma mit Lelchtxgkeln
ein drittes einschieben kann, némlich Uberemstlmmung der Denk-
gesetze mit den (Gesetzen des objektiven Werdens, in welchem
Falle die Notwendigkeit, aprioristische Denkformen anzunehmen,
schwindet. Oder man konnte den Gedankengarg Kants Schritt
fiir Schritt verfolgen und zeigen, dafs sich auch an ihm der
Ausspruch Pyrrhons bewahrheitet, es sei unmoglich, die Natur
vollig von sich abzuschiitteln; denn Kant wird manchmal seinem
Subjektivismus untreu, 'z. B. dort, wo er von der Zweckmiilsigkeit

©
1 Vgl. Malebranche: De la recherche de la vérité, Paris 1675.
III. Bd. 2, 6.



Zum Begriff des Absoluten. 219

in der Natur spricht, disputiert er wie der eifrigste transzendentale
Realist. Oder man konnte den Widerspruch zeigen, dessen sich
Kant schuldig macht, indem er in die menschliche Seele Gott
durch die praktische Vernunft einfiihrt, wéhrend er vorher bei
der Analyse der theoretischen Vernunft ihn aus der Seele aus-
geschlossen hat. Alle diese Methoden fithren zwar zum End-
ziele, zur Widerlegung des Systems Kants, aber sie sind um-
stdndlich. Sehen wir uns nach einer anderen um. Nirgends
behauptet Kant, dafs Gott objektiv nicht existiert; er leugnet
nur die Méglichkeit, mit Hilfe der theoretischen Vernunft seine
Existenz zu beweisen; denn obwohl uns das Denken zwingt, das
Absolute anzunehmen, ist diese subjektive Notwendigkeit nicht
unbedingt der Ausdruck objektiver Notwendigkeit. Uberhaupt
erklirt Kant selbst kurz und biindig, er sei Deist, da er iiber-
zeugt ist, dals Gott die Weltursache ist; er wolle aber nicht
Theist sein, da wir nicht wissen, ob das Dasein eines lebendigen
Gottes, des Schopfers der Welt nachgewiesen werden konne ;
er negiere aber nicht, dafs das Absolute, wenn seine Existenz
nachgewiesen werden konnte, mit Vernunft und freiem Willen
begabt, eine Person! sein miifste. Da nun Kant diese Stellung
einnimmt, miissen wir seine Kritik der Existenzbeweise Gottes
priifen. 2 ‘

Wir stimmen Kant darin bei, dals der ontologische Beweis
gar keine Beweiskraft hat, da aus der Idee eines vollkommenen
Wesens noch keineswegs folgt, dafs dieses Wesen aulserhalb
unseres (reistes existiert. Nur mit Unrecht schreibt sich Kant
das Verdienst zu, dals er der erste sei, der auf das Sophisma
tetaBaoig elg @AAo yévog, welches der ontologische Beweis begeht,
aufmerksam gemacht hat; denn schon lange vor Kant hat Graf
Montigny das getan, welcher unter dem Pseudonym ,,Bruder
Gaunilo® im XI. Jahrhundert eine Kritik des vom hl. Anselmus
aufgestellten ontologischen Beweises veroffentlichte, und dasselbe
hat auch der hl. Thomas von Aquin getan.

Die weiteren zwei Existenzbeweise, der kosmologische und
der physiko-theologische, stiitzen sich auf das Kausalititsgesetz.
Kant wirft dem kosmologischen Beweise vor, dals er imgrunde
genommen nur ein vermummter ontologischer Beweis sei, da er
ZWar vom Realen beginne, aber das Resultat, zu dem er fiihrt,
- :

. Vgl. Streit der Fakultiten, V. 131. Drews: Die deutsche Speku-
lation seit Kant, Leipzig 1895. I. Bd. 8. 107.

2 Vgl. Kant: Kritik der reinen Vernunft, herausgeg. von Kirch-
mann. Berlin 1872. IILI. Hauptstick. IV. Abschnitt. S. 476—502.



220 Zum Begrlff des Absoluten.

dals nédmlich ein unbedingtes Sein, Gott existiert, nur ein Denk-
produkt, eine subjektive, aber keineswegs objektive Notwendig-
keit sei, weil das Kausalititsgesetz nur ein synthetisches Urteil
a priori ist. Doch darin irrt sich Kant gewaltig, wenn er
behauptet, dals das Kausalititsgesetz als ein synthetisches Urteil
a priori nur innerhalb unseres Denkgebietes Geltung hat. Er
moge uns namlich erkldren, woher es kommt, dals eine <o
staunenswerte Harmonie zwischen unseren Denkformen und den
objektiven Gesetzen des Werdens herrscht, so dals wir ver-
mittelst Induktion oder Rechouung mit der grofsten Genauigkeit
ein zukiinftiges Ereignis voraussagen konnen. Der Astronom
kann viele Jahre vorher den Moment der Mond- oder Sonnen-
finsternis vorhersagen, und man kann-auch, wie Du Bois-Reymond
seiner Zeit gesagt hat, mit der grdfsten Genauigkeit ausrechnen,
wann England das letzte Stiick Kohle verbrauchen wird. Das
Kausalititsgesetz ist demnach nicht nur auf dem Gebiete des
Denkens, sondern auch aut dem des Werdens giiltig, es ist nicht
ein synthetisches Urteil a priori, sondern vielmehr ein analy-
tisches; und wenn es eine Notwendigkeit ausdriickt, so ist diese
nicht nur -eine subjektive, sondern auch eine objektive. Wie
ich nédmlich-nach der Teilung. eines Apfels in zwei Halften sehe,
dafs eine Hilfte kleiner ist als der ganze Apfel, ebenso sehe
ich, dafls iiberall, wo ein Ding bedingt ist und den Grund seiner
Existenz nicht in sich hat, ein anderes Wesen existieren mufs,
welches jenem Dasein gebe. Die Zufluchtnahme zu einer un-
endlichen Reihe endlicher, bedingter Dinge hilft nichts, da dadurch
noch keineswegs die 1\Tot\mandlg'kelt ein unbedmgtes Wesen, ein
wahres Absolute anzunehmen, schwindet. Wir sehen also, dals
der. kosmologische Beweis sein Ziel erreicht: er bewe1st das
Dasein eines absoluten Wesens, welches nicht nur subjektiv,
sondern auch objektiv existiert.

Was den physiko-theologischen Beweis betrlfft welcher - aus
der in der Welt angetroffenen Zweckmilsigkeit das Dasein eines
iiberaus weisen Wesens beweist, so findet sogar Kant fiir ihn
Worte des Lobes. Doch auch d1eser Beweis, sagt Kant, kann
das Dasein Gottes nicht dartun, sondern hochstens nur die
Existenz eines ordnenden Prinzips, eines Weltbaumeisters, welcher
mit der héochsten” Intelligenz die Welt eingerichtet hat, Als
Grund fiihrt er an, dafs wir, da die Welt endlich ist, gar nicht
gezwungen sind, ein unendlich weises Wesen als Prmmp anzu-
nehmen, sondern es reiche vollig aus, einen Weltbaumeister,
einen Demmrgen, aber nicht das Absolute anzunéhmen. Das
Absolute miifste man erst annehmen, wenn wir den kosmologischen



Zum Begriff des Absoluten, 221

Beweis zu Hilfe rufen wiirden, aber dadurch wiirden wir wieder
‘zum ontologischen Beweis zuriickkehren,

Whundern mufs man sich, dals Kant nicht bemerkt hat, wie
nichtig der Vorwurf ist, den er gegen den physiko-theologischen
Beweis erhebt. Kant hat ja nur die Schwierigkeit in die Ferne
geriickt, aber er hat sie nicht aufgehoben. Was ist namlich
Jener Demiurg? Wenn er nicht aus sich selbst ist, so fordert
das Dasein eines so weisen, guten und méchtigen Wesens, dals
‘ein unendlich weises Wesen, dals Gott existiere. Auf den Vor-
wurf Kants, dals man aus der in der Welt angetroffenen Zweck-
milsigkeit das Dasein Gottes, eines unendlich weisen, ordnenden
Prinzips nicht nachweisen konne, sondern hochstens nur das
Dasein eines sehr weisen, aber endlichen Wesens, antworten
‘wir, dals der physiko-theologische Beweis, wie ihn Kant nenut,
oder, wie er gewdohnlich genannt wird, der teleologische seiner
Bestimmung vollig entspricht, wenn man ihn gut versteht, d. h.
er beweist die Existenz eines letzten, absoluten Prinzips, welches
die in der Welt angetroffene Ordnung und Zweckmailsigkeit ver-
ursacht hat; aber es ist nicht seine Bestimmung, uns iiber die
Eigenschaften dieses Prinzips zu belehren. Jeder Existenzbeweis
zeigt nur eine Seite der Gottheit; der eine beweist, dals Gott
TO medToY xwoly dxivyroy sein mufs; ein anderer, dals Gott
‘die Wahrheit selbst ist; ein dritter, dafs er aus sich selbst seine
Existenz hat; ein vierter, dafs er der hochste Gesetzgeber und
Ordner ist. Diese Teilbegriffe, wenn man sie so nennen darf,
des Gottesbegriffes miissen miteinander verbunden werden, um
einen Begriff von der Natur Gottes zu erhalten. Falsch ist
nimlich die Behauptung der Agnostiker, dafs wir das Absolute
8ar nicht erkennen konnen. Diese Behauptung kann zweifache
B_edeutung haben; sie kann ndmlich entweder bedeuten, dals wir
die Existenz des Absoluten nicht erkennen kdonnen, oder sie kann
auch bedeuten, dafs wir die Natur des Absoluten nicht zu er-
keunen vermogen.

Was die erste Bedeutung anbelangt, haben wir bereits
-ge?eigt, dals das Denken unbedingt fordert, dafs das Absolute
€Xistiere, und dafs die Einwendungen Kants, der sie im Namen
‘d_el‘ reinen Vernunft erhebt, nichtig sind und gegen ihn selbst
Sich kehren. Deshalb behauptet selbst Herbert Spencer, der Wort-
fihrer der heutigen Agnostiker, in seiner Polemik mit Hamilton,!

dals man jetzt dariiber nicht mehr disputieren kann, ob die
——
' Vgl. Herb. Spencer: Les premiers principes. Trad. par
M. Cazelles. Chap. 4. 3. 24. Vgl. auch Paul Janet: Principes de
metaphysique et de psychologie. Paris 1897. II. Bd. S. 95 f.
Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVIL. - 16



222 Zum Begriff des Absoluten,

Existenz des Absoluten bewiesen werden kann. Er sagt ndmlich:
,»Gleich am Anfang behaupten wir, dals alle Beweise, welche
die Bedingtheit und Abhéngigkeit unseres KErkennens dartun,
klar und deutlich supponieren, dals etwas aufserhalb dessen, was
abhingig und bedingt ist, existiert. Behaupten, dals wir das
Absolute nicht zu erkennen vermogen, bedeutet mittelbar zugeben,
dafs das Absolute existiert. Dadurch, dals man die Moglichkeit
negiert, die Natur des Absoluten zu erkennen, gibt man still-
schweigend zu, dafs es existiert; und diese Tatsache allein
beweist, dafs das Absolute in uns gegenwirtig ist, und zwar
nicht als Nichtsein, sondern als etwas Positives. . . . Unser
Begriff eines bedingten Seins geht sofort verloren, falls wir das
Absolute nicht erkennen. . . . Der Begriff der Wechselbeziehung
fordert den Begriff zweier Termine. ... Wenn also das absolute
Sein in uns nur als Negation der Bedingtheit existiert, so ist
eine Wechselbeziehung zwischen ihm und dem bedingten Sein
unverstdndlich, da nur ein Glied in unserem Bewufstsein vor-
handen ist. . .. Das Denken fithrt unwillkiirlich von der Existenz
des Bedingten zur Existenz des Unbedingten, und dieses Un-
bedingte bleibt stets in uns als Gegenstand unseres Denkeus
(corps d’une pensée), aber wir konnen ihm nicht die gehorige
Form geben.*

Um so heftiger bekampft dafir Herb. Spencer zugleich mit
Renouvier, Fouillée! und anderen Agnostikern die Behauptung,
dafs man die Natur des Absoluten erkennen konne, da dies
wegen der Beschrdnktheit unseres Krkennens unmoglich sei.
Zwischen dem Unendlichen und dem Endlichen sei ein unermefs-
licher Abstand, diese beiden Endglieder kénne man miteinander
nie verbinden; das Absolute verberge sich hinter den Phiino-
menen, es gleiche, wie Littré? gesagt hat, einem Ozean, dessen
Wellen an unseren Strand anprallen, aber wir haben weder
Kahn noch Segel, um sich ihm zu ndhern. Man durfe ferner
nicht vergessen, dals unser Begriff des Absoluten an sich endlich
ist, dals er nur eine Modifikation unseres Bewulstseins ist und
infolgedessen nicht die objektive Natur des Absoluten abbilden
kann.

In diesen Auseinandersetzungen der Agnostiker und Phéno-
menalisten ist zweifellos viel Wahrheit enthalten. Es ist z. B.
wahr, dals niemand das Absolute vollig erfassen kann, niemand
griindlich erkennen wird, selbst wenn er Segel und einen Kahn

1 Vgl. seine Critique des systémes de morale contemporaine. S. 59 ff.
? KEmile Littré: Paroles de philosophie positive. S. 52.



. Zum Begriff des Absoluten. 223

zur Verfigung hitte, vermittelst welcher er sich dem Absoluten
ndhern konnte. Aber folgt denn daraus, dafs wir das Absolute
iberhaupt nicht erkennen konnen, oder dafs das Wenige, welches
wir von ijhm wissen, unbedingt falsch ist? Keineswegs. Ist
doch schon das eine Kenntnis des Absoluten, wenn wir wissen,
dafs es existiert; da man von einer Sache nicht behaupten kann,
dals sie existiert, wenn wir gar keinen Begriff von ihrem Wesen
haben, Durch jeden weiteren Existenzbeweis des Absoluten wird
unsere Kenntnis der Natur des Absoluten vermehrt. Hinerseits
konnen wir das Absolute nicht sehen, da es immateriell ist, und
da unser Denken aus der sichtbaren Welt sein Material nimmt,
weil es sich der Sinne bedienen mufs nach dem Axiom: ,Nihil
in intellectu, quod non fuerit prius in sensibus.“ Aber anderer-
seits, wie beim Wahrnehmen der materiellen Objekte es nicht
notig ist, dals das Objekt selbst in unsere Seele einziehe, damit
wir seine Natur erkennen konnen, noch auch, dafs die Seele den
Leib verlasse, um dem Objekte sich zu ndhern und es anzu-
schauen; sondern ausreicht, dals durch die Kinwirkung des Ob-
Jjektes auf unsere Sinne in uns sein Bild entstehe, so ist auch
zwischen dem Absoluten und unserem Geiste das verbindende
Glied der Begriff, welchen wir uns von dem Absoluten zu bilden
vermogen. Auch der Physiker hat nicht Fliigel zur Verfiigung,
um zum Himmelsgewdlbe sich zu erheben, um dort Stoff und
Struktur der Sterne zu priifen; es reicht vollig aus, dafs Strahlen
des Sternes auf das Prisma fallen, welches er in seinem Labora-
torium aufgestellt hat, und er vermag dann schon mit der grifsten
Genauigkeit anzugeben, aus welchen chemischen Elementen die
Sternsubstanz besteht. Die Stelle des Prisma vertreten fiir uns
Inbezug auf das Absolute seine sichtbaren Werke. Auf sie
gestiitzt kann der Mensch sich einen immer besseren Begriff von
der'Natur Gottes bilden; obwohl er niemals sich einen so voll-
kommenen Begriff bilden kann, dafs er das Wesen Gottes er-
Schopfen konnte (scientia comprehensiva); obwohl sein Begriff
von der Natur Grottes niemals die Grenzen einer blofsen Analogie
Uberschreiten wird, so ist nichtsdestoweniger auch eine solche
Kenntnis des Absoluten richtig.

Ohne Zweifel miilsten wir uns freuen, wenn wir so das
Absolute erkennen wiirden, wie es uns die Ontologisten zu-
SC.hreiben: wenn wir nimlich intuitiv das Absolute erkennen
Wli‘rde'n; doch die Wahrheitsliebe zwingt uns das Gestindais ab,
dals wir so vollkommen das Absolute micht erkennen; denn das
Bewu'i’stsein, das doch sonst so gut iiber alles, was in uns vor-
geht, unterrichtet ist, berichtet uns nichts von einer Anschauung

16%*



224 Zum Begriff des Absoluten.

Gottes. Den Einwurf der Ontologisten, dals wir unbewulster-
weise die Dinge in Grott anschaunen, wie wir Vieles im téglichen
Leben mechanisch, aus Gewohnheit verrichten, ohne dessen
bewufst zu sein, weisen wir mit der Bemerkung ab, dafs wir
jederzeit durch einen Reflexionsakt der unbewulsterweise ver-
richteten Tatigkeit bewulst werden konnen; doch alle Versuche,
durch einen Reflexionsakt sich ins Bewulstsein zu rufen, dals
wir Gott anschauen, bleiben ohne Erfolg. Die Ontologisten haben
nicht den Unterschied eingehalten zwischen dem Begriffe des
allgemeinsten Seins, welcher in jedem Begriffe der von uns
erkannten Sachen eingeschlossen ist, und dem Begriffe des abso-
luten Seins, welches die hochste Realitdt ist und von nichts vollig
eingeschlossen wird. Die Forderung Giobertis ist zwar berech-
tigt, dals das logisch Wahre mit dem ontologisch Wahren iberein-
stimme; aber daraus folgt noch nicht, dals das Erste in der
ontologischen Ordnung auch das Erste in der logischen Ordnung
sei; daraus geht hervor, dafs wir uns Gott, obwohl er in onto-
logischer Ordonung die erste Wahrheit ist, in der logischen
Ordnung, in unserem Krkennen, nur aposteriori, von den Ge-
schopfen aus néhern konnen.!

Was endlich den Pantheismus anbetrifft, wollen wir ihn
kurz abfertigen., Wie immer die von den Pantheisten ausspeku-
lierte Einheit heilsen mag, Gott, das Absolute, Weltseele, Ver-
nunft, Wille; stets haben wir es nur mit einem Begriffe zu tun,
den der Pantheist bypostasiert, mit Realitit beschenkt. Aber
das ist gerade das medTov Pebdog aller pantheistischen Systeme;
da der allgemeine Begriff nichts Reales, den Sinnen Zugéngliches
ist, sondern nur ein Produkt der Abstraktion ist, weshalb aus
einem solchen Begriffe niemals etwas Konkretes, Reales hervor-
gehen kann. Jedes pantheistische System muls infolgedessen
unbedingt mit dem Gesetze des Widerspruches in Konflikt geraten.
Das Weltall soll namlich eine absolute Einheit bilden, etwa nach
Art des ov Eupvyov Platos; dieses Sein spaltet sich in Arten
und Gattungen, welche sich nicht blofs voneinander unterscheiden,
sondern sich sogar gegenseitig ausschliefsen; z. B. Tier und
Ptlanze sind nicht nur voneinander verschieden, sondern sie
schlielsen sich gegenseitig aus, da keines von beiden das andere
werden kann. Daraus folgt, dals ein und dasselbe Sein Attribute
besitzt, die sich gegenseitig ausschliefsen, mit anderen Worten,
dals dieses Sein mit sich in Widerspruch stehen mufs. Ferner

1 Vgl, 8. Thomas: 8. theol. p. I qu. I art. I corp.; Comment.
super Eiﬁi?éth. de Trinit, I. ¢. — Kleutgen: Philosophie der Vorzeit I.
n. 406 ff.



Wesen des Ubels. 225

—_—

der gemeinsame Weltinhalt ist entweder mit Vernunft begabt
oder nicht; im ersten Falle miilste er auch als ein einheitliches
verniinftiges Wesen den Weltorganismus aus sich setzen, d. h.
es miifste in der Welt jedes Individuum als ein Bruchteil des
gemeinsamen Weltinhalts verniinftig sein, da man sich sonst auf
heine Weise erklidren konnte, warum ein und dasselbe Sein einmal
sich als verniinftig, ein anderes Mal als unverniinftig offenbart,
zumal die Verniinftigkeit das Wesen des gemeinsamen Welt-
inhaltes in dem genannten Falle wire. Wenn dagegen der Welt-
inhalt seinem Wesen nach unverniinftig ist, wie im System
Hartmanns, so ist wiedernm unerklirlich, woher die Vernunft
herriihrt, die sich in einigen Entwicklungen des Weltinhaltes
offenbart; der einzige Ausweg ist dann, das Gesetz des hin-
reichenden Grundes zu vegieren. Dasselbe Schlufsverfahren kann
man auch gegen den Urwillen des Weltalls anwenden. Wir
werden keinen Fehler begehen, wenn wir behaupten, dafs beson-
ders deswegen der Pantheismus entstanden ist, weil den heid-
nischen Philosophen und jenen, welche die Offenbarung Gottes
verschmiht haben, der Schopfungsbegriff gefehlt hat; deshalb
miissen wir, wenn wir in der Geschichte des Pantheismuos die
traurigen Verirrungen des menschlichen Geistes anschauen, um-
somehr Gott dankbar sein, dals er durch seine Offenbarung
unserem beschrinkten Geiste zu Hilfe gekommen ist.

® (O]
© ©

WESEN DES UBELS.
Von
P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. CAP.

P

. Der Areopagite behandelt im 4. Kapitel seines Werkes von
C1611 gottlichen Namen die Lehre vom Ubel (vgl. dies. Jahrb, XV,
S, 147 ff). Zundchst wird da die Frage beantwortet: ,,Was ist
das Ubelz“ Wir folgen genau der HKrklirung des Aquinaten
(cap. 4, lect. 14). /has Ubel nun ist nicht etwas fiir sich  Be-|
Stehendes, was seiner Natur nach Ubel wiire. Das Ubel ist also
Séiner Natur nach nicht etwas Wirkliches, und es besteht nicht
an und fiir sich, /,,Ostendit propositum, scilicet quod malum non
est aliquod subsistens,.quod per suam naturam sit malum: et
Circa hoc duo facit, primo ostendit quod malum non est aliguid



	Zum Begriff des Absoluten

