
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 17 (1903)

Artikel: Zum Begriff des Absoluten

Autor: Gabryl, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761798

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Begriff des Absoluten. 207

und Tod schwebte, bereitete er bis ins einzelnste die neue
Ausgabe seiner Characteristics vor und suchte dabei, das sei noch
hervorgehoben, unliebsamen Deutungen gegen einzelne Personen

vorzubeugen.
Als Mensch, das erkennen wir gern an, war Sh. eine edle

Seele, ja, in eminenter Weise eine anima naturaliter Christiana.
Wir glauben es ihm, wenn er an Ainsworth schreibt: „All
meine Studien und mein ganzes Leben sind auf die Förderung
der Religion, der Tugend und des Wohles der Menschheit
gerichtet." Aber der Absicht konnte das Werk nur sehr
unvollkommen entsprechen. Durch seine Erziehung und das einseitige
Studium der Alten war er dem wahren Christentum entfremdet
worden und dem Naturalismus verfallen.

Justus Lipsius, der hundert Jahre vorher ebenfalls den
Stoizismus erneuert hatte, betete auf dem Sterbebette: „Herr,
gib mir christliche Geduld." Ein ähnliches Zeichen, dafs auch
Shaftesbury schliefslich doch das ungenügende seiner natürlichen
Religion und Tugend erkannt hätte, haben wir nicht gefunden.
Von den Stoikern aber schreibt der hl. Augustinus:

Fuerunt quidam philosophi de virtutibus et vitiis subtilia
multa tractantes, dividentes, definientes, ratiocinationes acutissimas
concludentes, libros implentes, suam sapientiam buccis crepantibus
ventilantes, qui etiam dicere auderent hominibus: Nos sequimini,
ei vultis beate vivere. Sed non intrabant per ostium: perdere
volebant, mactare et occidere (Tractat 45 in Joan.).

=-se>-«

ZUM BEGRIFF DES ABSOLUTEN.

Von

Dr. FRANZ GABRYL.

Der Pantheismus ist zweifellos in allen seinen Phasen und
Formen ein grofser Irrtum; denn er will alle Dinge in eine
spekulative Einheit verschmelzen, welchem Versuche die Dinge
mit allen ihren Kräften Widerstand leisten. Und doch begegnet
man dieser traurigen Verirrung des menschlichen Geistes so oft,
fast auf Schritt und Tritt in der Geschichte der Philosophie!
Zuweilen macht sich der Pantheismus sogar breit, indem er sich
einen wissenschaftlichen und systematischen Anstrich gibt, wodurch

15*



208 Zum Begriff des Absoluten.

er selbst tüchtige Denker bezaubert, so dafs sie in seine Dienste
treten und ihm auf dem Gebiete der Metaphysik zur Herrschaft
verhelfen.

Wie soll man sieh diese Tatsache erklären? Woher kommt
es, dafs dieser Irrtum so oft auftaucht? Auf diese Frage mufs
man unbedingt eine Antwort suchen, da der Pantheismus fast
in jedem Jahrhundert mehr oder weniger zum Ansehen kommt,
da er nicht nur in verschiedenen Religionen, sondern auch auf
den verschiedensten Kulturstufen vorkommt und bisher noch nicht
aus dem Gebiete der metaphysischen Untersuchungen verdrängt
werden konnte. Deshalb kann man ihn nicht ohne weiters aufser
acht lassen, man mufs naoh seiner Ursache forschen. Können
wir aber die Antwort Kants auf die Frage annehmen und den
Verstand in dieser Beziehung der Antinomie beschuldigen? Gewifs
nicht; das wäre erst dann möglich, wenn man zeigen könnte,
dafs der Verstand ebenso leicht den Pantheismus annimmt, als
er ihn verwirft, mit derselben Evidenz seine Notwendigkeit und
seine Falschheit beweist. Doch das ist nicht der Fall; denn
schon eine kurze Überlegung würde zeigen, dafs nur die
Antithese, nicht die These wahr ist.

Wir müssen deshalb die Quelle aller pantheistischen Systeme
in einem anderen charakteristischen Merkmal des menschliehen
Denkens suchen: in dem Streben, das Vielfache zu vereinfachen,
die Vielheit von der Einheit abzuleiten. Der Mensch ist mit
verschiedenen Fähigkeiten begabt, verrichtet mannigfache
Tätigkeiten; er verändert sich fortwährend, trotzdem aber fühlt er
stets, dafs er ein und derselbe in jedem Momente bleibt. Dieses
Streben nach der Einheit erklärt es auch, warum wir eine Anzahl
Individuen in eine Art, mehrere Arten in eine höhere Gattungseinheit

usw. zusammenfassen. Infolgedessen ist aber das Einzelwesen

dann nur ein unbestimmter Bruchteil des Ganzen, der
Art- oder Gattungseinheit; es ist aufserdem auch veränderlich,
da in die Gattung einmal mehr, einmal weniger Individuen
gehören können; neben dieser Veränderlichkeit der konkreten
Einzeldinge steht die unveränderliche, absolute Art- oder Gattungseinheit.

Ebenso behandelt nun der denkende Geist die Vielheit
der Wesen, die er im Weltall antrifft: der Vielheit der
veränderlichen, bedingten Wesen stellt er die Einheit ihres
Urgrundes gegenüber, inbezug auf welchen sie sich wie Individuen
inbezug auf ihre Gattungseinheit verhalten werden, — und der
Pantheismus ist fertig. In diesem Falle hat nämlich wahres
Sein nur jene ausspekulierte Einheit, jenes erste, absolute Sein,
die anderen Wesen dagegen nur insofern, als sie in den Umfang



Zum Begriff des Absoluten. 209

jener absoluten Einheit gehören. Daraus folgt auch, dafs jeder
Pantheismus früher oder später die Wirklichkeit der sichtbaren
Welt leugnen mufs, da für ihn nur das Absolute wirklich existiert.

Schon die ersten Proben philosophischen Nachdenkens über
das Weltall, welche uns die Geschichte in der Religion der Inder
aufbewahrt hat, zeigen uns den Pantheismus in seiner ganzen
Blöfse. Nehmen ja doch die heiligen Bücher der Inder, die vier
Bücher des Veda, nur ein einziges wahres Sein an und nennen
es Brahma, die ganze sichtbare Welt dagegen erklären sie für
rein trügerischen Schein, Maya.1 Wenn der menschliche Geist,
— so lehren die Upanischaden, Kommentare zu Jadschur-Veda,
— nicht durch grobe Unwissenheit verdunkelt wäre, würde er
überall Brahma sehen; aber da wir in Unwissenheit uns befinden,
sehen wir um uns Einzeldinge ohne Zahl, sehen wir Vater,
Mutter, Gattin, Kinder, Pflanzen, Tiere: das alles ist aber Maya,
da nur Brahma existiert, aber es ist vor unserem geistigen Auge
durch die mannigfaltigen Einzeldinge verhüllt. Diese letzteren
sind aber nur trügerischer Schein, hinter ihnen erst existiert das

einzig wirkliche Wesen, das ewige Brahma, unveränderliches
Leben, eine Substanz ohne Eigenschaften.

Wenn wir uns im Geiste von den Ufern des trägen Ganges
an den pfeilschnellen Skamander, in die Wiege der griechischen
Philosophie versetzen, so sehen wir wiederum, dafs die ersten
Proben, das Weltall zu erklären, zu pantheistischen Anschauungen
geführt haben. Wir können mit Stillschweigen die Orphiker
übergehen, welche alles aus Nacht, Chaos oder Ozean, dem Vater
der Götter und Meuschen, hervorgehen lassen, und können sofort
mit den Philosophen Thaies, Anaximenes, Anaximander (äneiQOv),
Heraklit beginnen, da ihr Monismus imgrunde genommen
Pantheismus ist, da sie Luft, Wasser oder eine unbestimmte Substanz
für den Urgrund alles Seins halten. Besonders im System
Heraklits von Ephesus treffen wir einen schon gut ausgebildeten
Pantheismus. Die Identität des Seins in allen Dingen, die Nicht-
wirklichkeit der sichtbaren Welt, die Unfähigkeit unseres Geistes,
etwas zu erkennen, hat er so klar ausgesprochen, dafs Hegel
nach mehr als 20 Jährhunderten sich bereit erklärte, jeden Satz
des Philosophen aus Ephesus zu unterschreiben. Die Welt ist
ein Flufs, in welchen man zweimal steigen kann, sie ist ein sich
selbst und alles übrige verzehrendes Feuer; sie ist Werden,
Alles und Nichts. Jldvza çsl xaï xcoÇ£i> a^es ist ^or'i"
währender Veränderung, nichts ist unveränderlich, dauernd. Hegel

1 Vgl. Alb. Farges: L'idée de Dieu. Paris 1894. S. 412 ff.



210 Zum Begriff des Absoluten.

hob als das gröfste Verdienst Heraklits hervor, dafs er als Erster
den Mut hatte zu behaupten, dafs Sein Nichtsein ist und Nichtsein

Sein.
Im schroffsten Gegensatz zu Heraklit steht Parmenides.

Während nämlich Heraklit durch die Beobachtung der Veränderlichkeit

der sichtbaren Welt zur Uberzeugung kam, dafs das

Weltganze ein grofses Werden, fieri, sei, lehrte Parmenides
infolge seiner zuweitgehenden Abstraktion, dafs nur ein einziges
Sein wirklich existiere, ein unveränderliches, absolutes Sein; die
von uns wahrgenommene Vielheit der Dinge dagegen sei nur
trügerischer Schein.

Sokrates, Plato und Aristoteles haben zwar die Lehre des
Theismus nicht klar genug dargestellt, aber man kann sie
deshalb noch nicht unter die Pantheisten des Altertums zählen.
Doch das, was sie für den Theismus getan haben, ist im System
der Stoiker wieder zugrunde gegangen; Zeno, Seneca,1 Cato,
Mark Aurel halten Gott für die Weltseele, für ein künstlerisch
bildendes Feuer (jtvç rtyvixov), für einen Hauch (jcvsvfia),
welcher die ganze Natur durchdringt und belebt.

Die Schule der Neuplatoniker, deren Begründer Plotinus
ist, hat versucht, die Lehren aller bisherigen Systeme in
Einklang zu bringen, und deshalb von den Stoikern die Weltseele,
von Aristoteles und Anaxagoras die höchste Vernunft (vovq),
von Plato das All-Eine (iv) in ihr System herübergenommen.
Sie haben also in ihrem Systeme eine Art Dreieinigkeit, in
welcher aber durch Emanation aus einem Gott drei Götter werden,
welohe Emanation immer weniger vollkommenen Wesen den

Ursprung gibt. Aus dem All-Einen entwickelt sich nämlich die
Vernunft (vovq), diese setzt aus sich die Weltseele, welche mit
den Ideen der höchsten Vernunft ausgestattet ist und die Materie,
welche fast mit Nichtsein zusammenfällt, befruchtet.

Diese drei Arten des Pantheismus, der Panlogismus, dessen
Vertreter bei den Griechen Parmenides ist, der von den Stoikern
gelehrte naturalistische Pantheismus und endlich der Emanatismus
der Neuplatoniker sind bis auf unsere Zeit beliebte Muster
geblieben und haben im Westen und Osten Anhänger gefunden.
Den Emanatismus der Neuplatoniker finden wir bei Scotus Erigena
(IX. Jahrh.). Scotus nimmt als gemeinsames Prinzip aller Dinge
die schaffende, unerschaflene Natur an (crèans et increata) ; aus
dieser geht die schaffende, erschaffene Natur hervor ; diese gibt

1 Vgl. Seneca: De benefic. IV. 7: „Quid aliud est natura quam
Deus?"



Zum Begriff des Absoluten. 211

der erschaffenen, nicht schaffenden Natur den Anfang (creata,
non oreans); endlich nimmt er eine vierte an, welche weder
schafft noch erschaffen ist (non creata nee creans). Die erste
Natur ist Gott selbst, welcher aus seiner eigenen Substanz alles
Seiende setzt, und zwar znerst die schaffende, erschaffene Natur,
die allgemeinen Begriffe (universalia); nachher die erschaffene,
nicht schaffende Natur, das Weltall; die unerschaffene, nicht
schaffende Natur endlich hat zur Aufgabe, alles Seiende in den
Schofs der ersten Natur, zu Gott, in die absolute Einheit
zurückzuführen. (De divisione 1. I cap. 12.)1 Nach dem Beispiele des
Scotus Erigena, nur mehr sinnlich, haben Amalricus von Bena
und David von Dinant (XII. Jahrh.) gelehrt, dafs Welt und
Gottheit identisch sei. Unter den arabischen Philosophen hat
Alfarabi (X. Jahrh.) den Pantheismus der Neuplatoniker gelehrt,
Averroes (Ibn Roschd 1126—1198) dagegen wollte das System
des Stagiriten vervollkommnen und nahm deshalb den intellectus
agens, einen allgemeinen Geist, von den Stoikern an; mit diesem
Geiste vereinigt sich nach seiner Auffassung die menschliche
Seele nach der Trennung vom Leibe. Auch die deutsche Mystik
jener Zeit stimmte in manchen Punkten mit der Anschauung der
Neuplatoniker überein, wie wir das an dem Meister Eckhart und
Tauler (:j- 1361) sehen können.

Zur Zeit des Wiederaufblühens der Wissenschaften unter
dem Einflüsse des Humanismus finden wir Spuren des Pantheismus
in den Werken Nikolaus' von Cues (1401—1464); aus diesen
Werken entnahm Giordano Bruno (1548—1600) zum gröfsten
Teile seinen naturalistischen Monismus. Im XVI. und XVII.
Jahrhundert stofsen wir sehr oft auf Pantheismus; manchmal erscheint
er auf kabbalistischem Hintergrunde, manchmal wiederum als natürliche

Theosophie, wie in den Schriften des Paracelsus (f 1541),
Telesius, Petrus Vanini, Cardanus; wiederum als mystische Spekulation

bei dem Schuster Jakob Boehme (f 1624), welche die
Grundlage für Schellings Pantheismus bildete. Cartesius, ein
treuer Sohn der katholischen Kirche, vermutete wohl nicht, dafs
seine Definition der Substanz von einem anderen Denker, der
aus ihr die nötigen Konsequenzen ableiten konnte, als Ausgangspunkt

für ein pantheistisches System benutzt werden würde.
Dieser Denker war Baruch Spinoza (1632—1677), welcher ohne
Mühe zeigte, dafs die Definition der Substanz: „res, quae ita
existit, ut nulla alia re indigeat ad existendum"2 nur für ein

1 Vgl. Vallet: Histoire de la philosophie. Paris 1891. S. 171
a a. 0.

2 Vgl. Descartes: Princ, phil. p. I n. 51.



212 Zum Begriff des Absoluten.

einziges Wesen, nämlich Gott pafst; deshalb sind alle übrigen
Dinge nur das, was die Wellen auf der Oberfläche des Meeres
sind, gewisse Modifikationen, modi des Sich-Äufserns der einen
Substanz, welche mit zwei Attributen, dem der Ausdehnung und
dem des Denkens, begabt ist. Der Einflufs Spinozas auf die
spätere Philosophie, besonders die deutsche, war ungemein grofs.
Seine Werke benutzten Schelling, Hegel, Schopenhauer und auch
Hartmann, obwohl er das hartnäckig leugnet, sehr fieifsig.

Kant (f 1804) verwandelte Gott in einen subjektiven Begriff,
ein Postulat der praktischen Vernunft, welches zur Erklärung
unseres moralischen Lebens notwendig ist. Nach seinem
Beispiele gehen die Neukantianer vor, besonders die französischen,
wie Kenouvier, Pillon, und sprechen ebenso wie über alle Nou-

mena, so auch über Gott ihr: „Ignoramus et ignorabimus" aus.
Wenn kein Ding, selbst die sichtbaren nicht, dem Wesen nach
erkannt werden kann, so mufs das umsomehr von dem Absoluten
gelten; es ist dasjenige, was absolut nicht erkannt werden kann
(inconnaissable). Mit Hilfe Hamiltons hat Herbert Spencer manchen
Gedanken aus Kants Erkenntnistheorie in sein System
herübergenommen; doch unterscheidet er Bich von Kant dadurch, dafs

er das Dasein eines Absoluten annimmt, welches Absolute er
sich als unbegrenzte Kraft vorstellt, deren äufsere Erscheinung
die Welt ist.1

Während Kant in seiner Theorie noch den Dualismus zwischen
Subjekt und Objekt beibehielt, hat Fichte (f 1814) das Objekt
unseres Erkennens eliminiert und nur das Subjekt, das Ich
beibehalten. Das Ich ist anfangs unbestimmt, absolut, ist nichts
und alles und entwickelt sich erst vollständig auf den drei
bekannten Stufen: These, Antithese und Synthese. Bewufst sein
eines wahrgenommenen Gegenstandes bedeutet: bewufst sein seines
Setzens durch das Subjekt, das Ich; aufserhalb des Ich existiert
das Nichtich nicht, und das, was wir Nichtich nennen, ist nur
etwas durch unser Ich Gesetztes. Da nun das Nichtich aufserhalb

des Ich objektiv nicht existiert, so ist das Ich etwas Absolutes,

Unendliches, welches dadurch, dafs es existiert, sich setzt
und dadurch, dafs es sich setzt, existiert; das absolute Ich könnte
sich nun ins Unendliche setzen, aber es trifft in sich das Nichtich
an. Infolge dieses Antreffens des Nichtich mufs das Ich, wie
eine von einem harten Körper abgeprallte Kugel, auf seinen
Ausgangspunkt, zu sich selbst zurückkehren. Dadurch erkennt

' Treffend fertigt ihn Alfred Fouillée ab in seinem Buche: Le
mouvement idéaliste. Paris 1896. S. 40.



Zum Begriff des Absoluten. 213

sich das Ich als begrenzt, dadurch wird es zur Wirklichkeit,
zum selbstbewufsten Ich. Aber ebendadurch wird auch das
Nichtich begrenzt, da es ja nur im Ich existiert, welches jedoch
nicht das ganze absolute, unendliche Ich ausfüllt, da auch das

Nichtich in seinen Umfang fällt. Das System Fichtes ist demnach
idealistischer Pantheismus.

Der Begründer des objektiv-idealistischen Pantheismus ist
Fr. Wilhelm Schelliug (1775—1854). Schelling hat eingesehen,
dafs die Leugnung der Objektivität der sichtbaren Welt, indem
man sie zu einem Produkt unseres Ich macht, wie es Fichte
getan hat, eine grobe Verletzung des gesunden Menschenverstandes

ist; andererseits aber haben die Schriften Fichtes auf
ihn einen so grofsen Eindruck gemacht, dafs er sich der in ihnen
enthaltenen Ideen nicht entschlagen konnte. Er meint deshalb,
das Weltall könne man nur unter der Bedingung erklären, dafs
man aus demselben Prinzip das erkennende Subjekt und das

Wahrnehmungsobjekt ableitet. Doch während bei Fichte Ich und
Nichtich im subjektiven Ich entstehen, ist bei Schelling nicht
die subjektive Deuktätigkeit des Ich, sondern das absolute Denken
und Wollen des Ich das Prinzip des Subjekts und Objekts; diese
sind also in der absoluten Vernunft eins. Subjekt und Objekt,
das Reale und das Ideale, Natur und Geist sind im Absoluten
identisch. Wir werden nicht irregehen, wenn wir behaupten,
dafs Schelling den Pantheismus der Stoiker wieder ins Leben
rief, da sein Absolutes imgrunde genommen von der Weltseele
der Stoiker sich nicht unterscheidet.

Nach der Ansicht Hegels (f 1831) ist das Besondere nur
trügerischer Schein, wirklich existiert nur das Allgemeine, und
zwar nicht nur, insofern es in unserem Geiste ist, sondern es
existiert als objektives Sein, dessen wir durch das Denken bewul'st
werden. Dieses absolute Sein, diese absolute Idee 1 setzt in sich
Unterscheidungen, ohne jedoch aufzuhören, das zu sein, was sie
]st, und durch dieses Setzen realisiert sie sich. Man mufs dieser
absoluten Idee immanente Tätigkeit zuschreiben, welche Tätigkeit

den Charakter dialektischer Entwicklung hat, da sie nichts
anderes als Denken ist. Dieses allgemeine Sein, welches sich
als allgemeine objektive Idee darstellt, realisiert sich nämlich
als Denken und durch das Denken. Da aber das Allgemeine
Dun in einem Begriffe gedacht werden kann, da der Begriff die
Form ist, durch welche das Denken sich realisiert, so ist Sein

1 Vgl. Hegel: Wissenschaft der Logik, II. T. I. Abt., herausg. von
Leopold v. Henning. S. 327-^354.



214 Zum Begriff des Absoluten.

und Denken nur im Begriffe eins, und die Identität existiert nur
als Begriff. Der logische Begriff dessen, was durch und durch
allgemein ist, ist demnach jene allgemeine Substanz, welche allen
Erscheinungen zugrunde liegt, ist das Wesen aller Dinge: „Die
absolute Idee allein ist Sein, unvergängliches Leben, sich wissende
Wahrheit und ist alle Wahrheit" (S. 328).

Wie entsteht aber aus diesem absoluten Begriffe, welcher
mit dem Attribute des Denkens begabt ist, die Vielheit und
Mannigfaltigkeit der Dinge, auf die wir täglich schauen? Wiederum nur
auf dialektische Weise, indem jene absolute Idee nähere
Bestimmungen in sich setzt und infolgedessen ihre Allgemeinheit negiert.
Doch trotz des Negierens der Allgemeinheit bleibt die absolute
Idee allgemein, bleibt stets dieselbe, da sie die Negation ihrer
Allgemeinheit negiert, mit anderen Worten: da sie negiert, sie
sei jene Negation. So ist die Negation der Negation das Leben
jenes absoluten Begriffes, das Prinzip seiner Tätigkeit, ein
fortwährender Prozefs des Sich-Setzens, die Quelle alles Besonderen,
ohne dafs jedoch dadurch die absolute Idee ihre Einheit und
Allgemeinheit verliert. Auf diese Weise erscheint der absolute,
allgemeine, logische Begriff, welchem die Fähigkeit, durch das
Denken sich zu entwickeln, innewohnt, als objektive Dialektik
des Seins, als objektive absolute Vernunft, aus der, wie aus
einem Sterne Strahlen, so das Besondere in seiner ganzen
Mannigfaltigkeit hervorgeht, ohne jedoch den Umfang des absoluten
Begriffes zu überschreiten.

Schopenhauer (f 1860) hält für das Prinzip alles Seins den

Urwillen, dessen Erscheinung und Entwicklung nach aufsen die
Welt ist. Wie unser Körper doppelt für uns existiert, erstens
als Vorstellung, als ein neben anderen existierender Gegenstand,
zweitens als Äufserung unseres Willens, d. h. als Willensakt,
welcher Gegenstand reiner Anschauung (intuitio) sein kann, so
existieren auch die Dinge in der Welt einerseits als unsere
Vorstellungen, andererseits als Erscheinungen des All-Willens.1
Unmittelbar äufsert sich der allgemeine Wille in Form von Ideen,
mittelbar als konkrete Einzeldinge; deshalb sind die Ideen, da
sie sich in den unzähligen Einzelwesen abspiegeln, die Skala,
nach welcher die Entwicklungen des Weltwillens, die Weltdinge
zu ordnen sind. Da jedoch die Einzelwesen, welche aus dem
Urwillen hervorgehen, voll jeglichen Elendes sind, und da besonders

dies vom menschlichen Leben gilt, so soll das Lebensziel
jedes Menschen die Vernichtung des Lebenstriebes in sich sein;

1 Vgl. Harms: Philosophie seit Kant. Berlin 1876. S. 564 ff.



Zum Begriff des Absoluten. 215

das beste Mittel dazu ist die Askese, wie sie von den Buddhisten
geübt wird.

Auch Hartmann beraubte das Absolute1 jeglicher
Vollkommenheit, sogar des Bewufstseins; das Absolute ist für ihn
das Unbewufste, ist Nichtsein, aus dem jedoch Wesen voll
jeglichen Elendes hervorgehen, deren Ziel es ist, dem Absoluten
durch daB Streben nach Vernichtung zur Bückkehr in seinen

ursprünglichen Zustand, in die absolute Leere, ins Nichtsein zu
verhelfen. Hartmann nannte sein System Monismus, weil das

Wort „Pantheismus zwar ganz dasselbe bedeutet, aber es kann
falsch verstanden werden".2 Man braucht nicht hinzuzufügen,
dafs sein Monismus sich durch nichts von den früheren pan-
theistischen Systemen unterscheidet, da er ja auch Geist und
Materie, Sein und Denken, Gott in sich und Gott in der Welt
für eins hält.

Der Leipziger Professor W. Wundt ist mit sich selbst nicht
einig rücksichtlich der Frage, mit der wir uns jetzt beschäftigen.
Einerseits ist er nämlich in seiner Polemik mit Hegel und
Schopenhauer zu dem Schlüsse gekommen, dafs das Absolute
weder allgemeine Vernunft noch Wille sein kann; andererseits
stützt er sich auf den Grundsatz, dafs jede Wirkung proportional
sein mufs der Ursache, und sagt: „Der Weltgrund kann nicht
völlig losgelöst von dem Weltinhalt gedacht werden; er kann
diesem als Prinzip aller Entwicklung gegenübergestellt, aber er
kann niemals als ein dieser Entwicklung selbst Aufserliches
angenommen werden."8 In der folgenden Auseinandersetzung
erklärt er, dafs das Absolute „ein absolut imaginäres Sein"1 ist,
und weder Wissenschaft noch Religion könne von ihm Nutzen
erwarten. Da er aber bemerkt, dafs er zuweit gegangen ist und
uicht als Atheist erscheinen will, sagt er weiter, dafs, — wie
überall die Ursache dadurch in der Wirkung tätig ist, dafs sie
durch ihre Tätigkeit die Wirkung setzt —, die Gottesidee nur

in der Welt durchgeführt werden kann, dafs wir Gott als
den Weltwillen auffassen, so dafs alle Entwicklung in der Welt
uur die Entwicklung des Wollens und Handelns Gottes ist.
(System der Philosophie. 1. Aufl. S. 519.) Trotz der Polemik

1 Vgl. Arthur Drews: Die deutsche Spekulation seit Kant. Leipzig
1895. II.' Bd. S. 557 ff.

2 Vgl. Hartmann: Philosophie des Uubewufsten. S. 529. 4. Aufl.
3 W. Wundt: System der Philosophie. I. Ausg. Leipzig 1889.

S. 442. Ich zitiere diese Ausgabe, weil in der zweiten Ausgabe aus dem
•L 1897 manche Sätze ausgelassen sind.

4 Ebd. S. 410.



216 Zum Begriff des Absoluten.

mit Schopenhauer stimmt also doch schliefslich Wundt über die
Katur des Absoluten mit Schopenhauer völlig überein.

Aus der Schule Hegels ging eine ganze Reihe Pantheisten
hervor, wie Straufs, Br. Bauer, A. Rüge, Karl Rosenkranz,
Marheineke, W. Yatke. Gröfsere Berühmtheit erlangte Michelet
(t 1893), welcher in seinen Vorlesungen (gedruckt 1844—1852
unter dem Titel: „Die Epiphanie der ewigen Persönlichkeit des

Geistes") von dem Satze ausgeht, dafs nur das Allgemeine wirklich
existiert, da es trotz des Vergehens der Einzeldinge stets
unveränderlich fortdauert, und zu dem Schlüsse kommt, dafs der
Weltgrund etwas Allgemeines sein mufs, eine mit Vernunft
begabte Substanz, Person, ein unbewufster Geist („denn das
Bewufstsein setzt die Trennung von Subjekt und Objekt voraus,
die im göttlichen Wesen gar nicht vorhanden ist" [S. 147]);
dafür kann sich jene unbewufste Vernunft ins Unendliche in den

Einzeldingen realisieren.1
In Frankreich wollte Victor Cousin die Ideen Hegels

verbreiten; doch ohne Erfolg, da die klare Denkweise, die dem
Franzosen eigen ist, keinen Geschmack an den düsteren Grübeleien

der deutschen Pantheisten finden konnte. Ein Anhänger
Kants, Vacherot (1809—1897), sagt in seinem Werke „La
métaphysique et la science" (Paris 1858), dafs das Absolute nur ein
Ideal des menschlichen Geistes ist, welches Ideal durch die ins
Unendliche gehende Entwicklung der Welt realisiert wird. Renan

(f 1894) war nicht so sehr Pantheist, als vielmehr Atheist;
Gott zählt er der Kategorie der Ideale zu, da er nur der
Ausdruck unserer übersinnlichen Bedürfnisse ist.2

Koch auf einen anderen Irrtum müssen wir aufmerksam
machen, auf den Irrtum der Ontologisten, der das Erkennen des
Absoluten betrifft. Der italienische Philosoph -des vergangenen

1 Vgl. „Epiphanie der ewigen Persönlichkeit des Geistes" S. 160:
„Gott ist die ewige Persönlichkeit des Menschen, aller Menschen, der
wahrhafte Begriff der Persönlichkeit, der in allen mehr oder weniger zur
Erscheinung kommt, und der, in welchen Individuen er sich auch
realisiere, stets die mit sich selbst gleiche, allgemeine, ewige Idee bleibt.
So ist Gott die absolute Persönlichkeit, die sich stets in den Einzelnen
personifiziert und darum in keiner einzelnen Person erschöpft sein, noch,
insofern sie eine sinnliche Diese ist, darin auf adäquate Weise erscheinen
kann."

2 Vgl. Rénan : Etudes d'hist. relig. S. 419: „Dieu sera toujours le
résumé de nos besoins supra-sensibles, la catégorie de l'idéal, c'est-à-dire
la forme sous laquelle nous concevons l'idéal. Devant les choses
belles, bonnes ou vraies, l'homme sort de lui-même, et suspendu par un
charme céleste, anéantit sa chétive personnalité, s'exalte, s'absorbe. Qu'est-
ce que cela, si ce n'est adorer?"



Zum Begriff des Absoluten. 217

Jahrhunderts, Vincenzo Gioberti (t 1852), ging von der Annahme

aus, dafs wir etwas dann richtig erkenneû, wenn unsere
Erkenntnis getreu die objektiven Verhältnisse der erkannten Dinge
darstellt, mit anderen Worten, wenn die logische Ordnung mit
der ontologischen übereinstimmt; und er kam zur Überzeugung,
dafs wir zuerst das Absolute erkennen müssen. Das Absolute
kann aber nicht eine unbestimmte Idee des Seins (idea entis)
sein, wie Rosmini lehrte, da die Idee des Seins nur potenzielles
Sein ist, und* wir das Mögliche durch das Reale, Wirkliebe
messen. Es kann aber jenes erste Sein auch nicht relativ,
beschränkt sein, sondern es mufs etwas Absolutes sein, da vor
dem Bedingten ein Unbedingtes, Absolutes, Gott existieren mufs.
Da nun in der ontologischen Reihenfolge Gott das allererste Sein
ist, und von ihm alles andere abhängt, deshalb müssen wir
zuerst Gott erkennen, falls wir der Wirklichkeit nicht
widersprechen wollen. Diese Erkenntnis Gottes mufs aber reine
Anschauung (intuitio) sein; denn wenn wir Gott durch ein Mittelding

erkennen würden, wäre Gott nicht zuerst erkannt. Der
Mensch erkennt also vom ersten Momente seines geistigen Lebens
das Absolute durch reine Anschauung. Doch diese intuitive
Erkenntnis ist nicht hinreichend klar; es mufs ihr die Reflexiou
zuhilfe kommen, welche die Sinneswahrnehmungen auf ihren
Urgrund, das Absolute bezieht und auf diese Weise das unklare
Erkennen der Dinge, welches wir aus der Anschauung Gottes
schöpfen, vervollkommnet und in klare Begriffe verwandelt. Da
das Absolute auf unseren Geist so mächtig einwirkt, dafs dieser
eine reine Anschauung des Absoluten unbedingt haben mufs,
erkennen wir mit der gröfsten Evidenz, dafs das Absolute not:
wendig existieren mufs, und das drücken wir in dem Urteile
aus: „Das Absolute mufs unbedingt existieren"; infolgedessen
ist dieses Urteil das allererste analytische Urteil und zugleich
Kriterium der Richtigkeit aller anderen Urteile.1

1 Vgl. Vine. Gioberti: Introduzione alio studio della fllosoüa.
Capolago 1845. Tom. II S. 173: „II giudizio: L'Ente è necessariamente,
contenuto nell' intuito primitivo, non è pronunziato dallo spirito con un
atto spontaneo e libero, come gli altri giudizi. Lo spirito in questo caso
non è giudice, ma semplice testimonio e uditore di una sentenza, che
n°n esce da lui. Infatti, se lo spirito fosse definitore e non semplice
sPettatore, il primo giudizio, base di ogni certezza e di ogni altro giudizio,
sarebbe subiettivo, e lo scettismo fora inevitabile. L'autore del giudizio
primitivo, che si fa udire dallo spirito nell' atto immediate dell intuito,
e l'Ente stesso, il quale ponendo se medesimo al cospetto della mente
nostra dice: io sono necessariamente." Vgl. Albert Stöckl: Geschichte
der neueren Philosophie. Mainz 1883. II. Bd. S. 623.



218 Zum Begriff des Absoluten.

Gioberti steht nicht vereinzelt in der Philosophie, und er
war auch nicht der erste, welcher behauptete, dafs wir die Dinge
durch reine Anschauung Gottes in ihm selbst erkennen; lange
vor ihm kam zu derselben Ansicht Nikolaus Malebranche, aus
dem Orden der Oratorianer (1638—1715),1 und sein eifriger
Verteidiger, Kardinal Gerdil (1718—1802), in seinem Werke:
„Défense du sentiment de P. Malebranche sur la nature et
l'origine des idées contre l'Examen de M. Locke" (1787). —
Ähnlich lehrte im vergangenen Jahrhundert Bothenflue, welcher
sagt: „Deus sub idea rov esse simpliciter immediate a ratione
noscitur, caetera autem nonnisi per ipsum cognoscuntur" (Instit.
philos, t. 2 ed. 1 p. 213, 190, 196).

Aus der bisherigen Darstellung geht hervor, dafs wir es
mit einem dreifachen Irrtum in der Lehre vom Absoluten zu tun
haben. Einerseits fassen Kant und seine Anhänger das Absolute
als eine Hilfsidee zur Erklärung anderer Begriffe der moralischen
Ordnung auf und sprechen zugleich mit den Agnostikern über
das Absolute ihr: „Ignoramus et ignorabimus" aus; andererseits
kommen die Ontologisten zu dem entgegengesetzten Extrem,
indem sie dem Menschen reine Anschauung des Absoluten
zuteilen; endlich machen die Pantheisten das Absolute zu einer
Unterlage aller Dinge.

Fertigen wir zuerst die Kantianer ab. Mehrere Wege könnten
uns zu demselben Ziele führen. Man könnte z. B. gleich das

Prinzip des transzendentalen Idealismus analysieren und zeigen,
dafs das Dilemma Kants: die Begriffe sind entweder in uns
a priori oder sie stammeu aus der Erfahrung; sie können aber
aus der Erfahrung nicht herrühren, weil diese uns nur Besonderes,

Konkretes liefert, die Begriffe dagegen drücken etwas
Allgemeines und Notwendiges aus; infolgedessen haben wir die
allgemeinen Begriffe nur a priori, — nicht vollständig ist, da
man zwischen die beiden Glieder des Dilemma mit Leichtigkeit
ein drittes einschieben kann, nämlich Ubereinstimmung der
Denkgesetze mit den Gesetzen des objektiven Werdens, in welchem
Falle die Notwendigkeit, aprioristische Denkformen anzunehmen,
schwindet. Oder man könnte den Gedankengang Kants Schritt
für Schritt verfolgen und zeigen, dafs sich auch an ihm der
Aussprach Pyrrhons bewahrheitet, es sei unmöglich, die Natur
völlig von sich abzuschütteln; denn Kant wird manchmal seinem

Subjektivismus untreu, z. B. dort, wo er von der Zweckmäfsigkeit
~ *1 Vgl. Malebranche: De la recherche de la vérité. Paris 1675.

III. Bd. 2, 6.



Zum Begriff des Absoluten. 219

in der Natur spricht, disputiert er wie der eifrigste transzendentale
Realist. Oder man könnte den Widerspruch zeigen, dessen sich
Kant schuldig macht, indem er in die menschliche Seele Gott
durch die praktische Vernunft einführt, während er vorher bei
der Analyse der theoretischen Vernunft ihn aus der Seele
ausgeschlossen hat. Alle diese Methoden führen zwar zum
Endziele, zur Widerlegung des Systems Kants, aber sie sind
umständlich. Sehen wir uns nach einer anderen um. Nirgends
behauptet Kant, dafs Gott objektiv nicht existiert; er leugnet
nur die Möglichkeit, mit Hilfe der theoretischen Vernunft seine
Existenz zu beweisen; denn obwohl uns das Denken zwingt, das
Absolute anzunehmen, ist diese subjektive Notwendigkeit nicht
unbedingt der Ausdruck objektiver Notwendigkeit. Überhaupt
erklärt Kant selbst kurz und bündig, er sei Deist, da er
überzeugt ist, dafs Gott die Weltursache ist; er wolle aber nicht
Theist sein, da wir nicht wissen, ob das Dasein eines lebendigen
Gottes, des Schöpfers der Welt nachgewiesen werden könne;
er negiere aber nicht, dafs das Absolute, wenn seine Existenz
nachgewiesen werden könnte, mit Vernunft und freiem Willen
begabt, eine Person1 sein miifste. Da nun Kant diese Stellung
einnimmt, müssen wir seine Kritik der Existenzbeweise Gottes
prüfen.2

Wir stimmen Kant darin bei, dafs der ontologische Beweis
gar keine Beweiskraft hat, da aus der Idee eines vollkommenen
Wesens noch keineswegs folgt, dafs dieses Wesen aufserhalb
unseres Geistes existiert. Nur mit Unrecht schreibt sich Kant
das Verdienst zu, dafs er der erste sei, der auf das Sophisma
ftsräßaOig slç äZZo yeVog, welches der ontologische Beweis begeht,
aufmerksam gemacht hat; denn schon lange vor Kant hat Graf
Montigny das getan, welcher unter dem Pseudonym „Bruder
Gaunilo" im XI. Jahrhundert eine Kritik des vom hl. Anseimus
aufgestellten ontologischen Beweises veröffentlichte, und dasselbe
hat auch der hl. Thomas von Aquin getan.

Die weiteren zwei Existenzbeweise, der kosmologische und
der physiko-theologische, stützen sich auf das Kausalitätsgesetz.
Kant wirft dem kosmologischen Beweise vor, dafs er imgrunde
genommen nur ein vermummter ontologischer Beweis sei, da er
zwar vom Realen beginne, aber das Resultat, zu dem er führt,

1 Vgl. Streit der Fakultäten. V. 131. Drews: Die deutsche Spekulation

seit Kant. Leipzig 1895. I. Bd. S. 107.
2 Vgl. Kant: Kritik der reinen Vernunft, herausgeg. von Kirchmann.

Berlin 1872. III. Hauptstück. IV. Abschnitt. S. 476—502.



220 Zum Begriff des Absoluten.

dafs nämlich ein unbedingtes Sein, Gott existiert, nur ein
Denkprodukt, eine subjektive, aber keineswegs objektive Notwendigkeit

sei, weil das Kausalitätsgesetz nur ein synthetisches Urteil
a priori ist. Doch darin irrt sich Kant gewaltig, wenn er
behauptet, dafs das Kausalitätsgesetz als ein synthetisches Urteil
a priori nur innerhalb unseres Denkgebietes Geltung hat. Er
möge uns nämlich erklären, woher es kommt, dafs eine so

staunenswerte Harmonie zwischen unseren Denkformen und den

objektiven Gesetzen des Werdens herrscht, so dafs wir
vermittelst Induktion oder Rechnung mit der gröfsten Genauigkeit
ein zukünftiges Ereignis voraussagen können. Der Astronom
kann viele Jahre vorher den Moment der Mond- oder
Sonnenfinsternis vorhersagen, und man kann auch, wie Du Bois-Reymond
seiner Zeit gesagt hat, mit der gröfsten Genauigkeit ausrechnen,
wann England das letzte Stück Kohle verbrauchen wird. Das

Kausalitätsgesetz ist demnach nicht nur auf dem Gebiete des

Denkens, sondern auch auf dem des Werdens gültig, es ist nicht
ein synthetisches Urteil a priori, sondern vielmehr ein
analytisches; und wenn es eine Notwendigkeit ausdrückt, so ist diese
nicht nur eine subjektive, sondern auch eine objektive. Wie
ich nämlich nach der Teilung eines Apfels in zwei Hälften sehe,
dafs eine Hälfte kleiner ist als der ganze Apfel, ebenso sehe
ich, dafs überall, wo ein Ding bedingt ist und den Grund seiner
Existenz nicht in sich hat, ein anderes Wesen existieren mufs,
welches jenem Dasein gebe. Die Zufluchtnahme zu einer
unendlichen Reihe endlicher, bedingter Dinge hilft nichts, da dadurch
noch keineswegs die Notwendigkeit, ein unbedingtes Wesen, ein
wahres Absolute anzunehmen, schwindet. Wir sehen also, dafs
der kosmologische Beweis sein Ziel erreicht: er beweist das
Dasein eines absoluten Wesens, welches nicht nur subjektiv,
sondern auch objektiv existiert.

Was den physiko-theologischen Beweis betrifft, welcher aus
der in der Welt angetroffenen Zweckmäfsigkeit das Dasein eines
überaus weisen Wesens beweist, so findet sogar Kant für ihn
Worte des Lobes. Doch auch dieser Beweis, sagt Kant, kann
das Dasein Gottes nicht dartun, sondern höchstens nur die
Existenz eines ordnenden Prinzips, eines Weltbaumeisters, welcher
mit der höchsten Intelligenz die Welt eingerichtet hat. Als
Grund führt er an, dafs wir, da die Welt endlich ist, gar nicht
gezwungen sind, ein unendlich weises Wesen als Prinzip
anzunehmen, sondern es reiche völlig aus, einen Weltbaumeister,
einen Demiurgen, aber nicht das Absolute anzunehmen. Das
Absolute müfste man erst annehmen, wenn wir den kosmologischen



Zum Begriff des Absoluten. 221

Beweis zu Hilfe rufen würden, aber dadurch würden wir wieder
-zum ontologischen Beweis zurückkehren.

Wundern mufs man sich, dafs Kant nicht bemerkt hat, wie
nichtig der Vorwurf ist, den er gegen den physiko-theologischen
Beweis erhebt. Kant hat ja nur die Schwierigkeit in die Ferne
gerückt, aber er hat sie nicht aufgehoben. Was ist nämlich
jener Demiurg? Wenn er nicht aus sich selbst ist, so fordert
das Dasein eines so weisen, guten und mächtigen Wesens, dafs
ein unendlich weises Wesen, dafs Gott existiere. Auf den
Vorwurf Kants, dafs man aus der in der Welt angetroffenen Zweck-
mäfsigkeit das Dasein Gottes, eines unendlich weisen, ordnenden
Prinzips nicht nachweisen könne, sondern höchstens nur das
Dasein eines sehr weisen, aber endlichen Wesens, antworten
wir, dafs der physiko-theologische Beweis, wie ihn Kant nennt,
oder, wie er gewöhnlich genannt wird, der teleologische seiner
Bestimmung völlig entspricht, wenn man ihn gut versteht, d. h.

er beweist die Existenz eines letzten, absoluten Prinzips, welches
die in der Welt angetroffene Ordnung und Zweckmäfsigkeit
verursacht hat; aber es ist nicht seine Bestimmung, uns über die
Eigenschaften dieses Prinzips zu belehren. Jeder Existenzbeweis
zeigt nur eine Seite der Gottheit; der eine beweist, dafs Gott
to tiqcötov xivovv axivr\xov sein mufs; ein anderer, dafs Gott
die Wahrheit selbst ist; ein dritter, dafs er aus sich selbst seine
Existenz hat; ein vierter, dafs er der höchste Gesetzgeber und
Ordner ist. Diese Teilbegriffe, wenn man sie so nennen darf,
des Gottesbegriffes müssen miteinander verbunden werden, um
einen Begriff von der Natur Gottes zu erhalten. Falsch' ist
nämlich die Behauptung der Agnostiker, dafs wir das Absolute
gar nicht erkennen können. Diese Behauptung kann zweifache
Bedeutung haben; sie kann nämlich entweder bedeuten, dafs wir
die Existenz des Absoluten nicht erkennen können, oder sie kann
uuch bedeuten, dafs wir die Natur des Absoluten nicht zu
erkennen vermögen.

Was die erste Bedeutung anbelangt, haben wir bereits
gezeigt, dafs das Denken unbedingt fordert, dafs das Absolute
existiere, und dafs die Einwendungen Kants, der sie im Namen
der reinen Vernunft erhebt, nichtig sind und gegen ihn selbst
sich kehren. Deshalb behauptet selbst Herbert Spencer, der
Wortführer der heutigen Agnostiker, in seiner Polemik mit Hamilton,1
dafs man jetzt darüber nicht mehr disputieren kann, ob die

M
1 Vgl. Herb. Spencer: Les premiers principes. Trad, par

Cazelles. Chap. 4. 3. 24. Vgl. auch Paul Janet: Principes de
Métaphysique et de psychologie. Paris 1897. II. Bd. S. 95 lî.

Jahrbuch für Philosophie etc. XVII. 16



222 Zum Begriff des Absoluten.

Existenz des Absoluten bewiesen werden kann. Er sagt nämlichi
„Gleich am Anfang behaupten wir, dafs alle Beweise, welche
die Bedingtheit und Abhängigkeit unseres Erkennens dartun,
klar und deutlich supponieren, dafs etwas aufserhalb dessen, was
abhängig und bedingt ist, existiert. Behaupten, dafs wir das
Absolute nicht zu erkennen vermögen, bedeutet mittelbar zugeben,
dafs das Absolute existiert. Dadurch, dafs man die Möglichkeit,
negiert, die Natur des Absoluten zu erkennen, gibt man
stillschweigend zu, dafs es existiert; und diese Tatsache allein
beweist, dafs das Absolute in uns gegenwärtig ist, und zwar
nicht als Nichtsein, sondern als etwas Positives. Unser
Begriff eines bedingten Seins geht sofort verloren, falls wir das
Absolute nicht erkennen. Der Begriff der Wechselbeziehung
fordert den Begriff zweier Termine. Wenn also das absolute
Sein in uns nur als Negation der Bedingtheit existiert, so ist
eine Wechselbeziehung zwischen ihm und dem bedingten Sein
unverständlich, da nur ein Glied in unserem Bewufstsein
vorhanden ist. Das Denken führt unwillkürlich von der Existenz
des Bedingten zur Existenz des Unbedingten, und dieses
Unbedingte bleibt stets in uns als Gegenstand unseres Denkens
(corps d'une pensée), aber wir können ihm nicht die gehörige
Form geben."

Um so heftiger bekämpft dafür Herb. Spencer zugleich mit
Renouvier, Fouillée1 und anderen Agnostikern die Behauptung,
dafs man die Natur des Absoluten erkennen könne, da dies

wegen der Beschränktheit unseres Erkennens unmöglich sei.
Zwischen dem Unendlichen und dem Endlichen sei ein unermefs-
licher Abstand, diese beiden Endglieder könne man miteinander
nie verbinden; das Absolute verberge sich hinter den Phänomenen,

es gleiche, wie Littré2 gesagt hat, einem Ozean, dessen
Wellen an unseren Strand anprallen, aber wir haben weder
Kahn noch Segel, um sich ihm zu nähern. Man dürfe ferner
nicht vergessen, dafs unser Begriff des Absoluten an sich endlich
ist, dafs er nur eine Modifikation unseres Bewufstseins ist und
infolgedessen nicht die objektive Natur des Absoluten abbilden
kann.

In diesen Auseinandersetzungen der Agnostiker und Phäno-
menalisten ist zweifellos viel Wahrheit enthalten. Es ist z. B.

wahr, dafs niemand das Absolute völlig erfassen kann, niemand
gründlich erkennen wird, selbst wenn er Segel und einen Kahn

1 Vgl. seine Critique des systèmes de morale contemporaine. S. 59 ff.
2 Émile Littré: Paroles de philosophie positive. S. 52..



223

zur Verfügung hätte, vermittelst welcher er sich dem Absoluten
nähern könnte. Aber folgt denn daraus, dafs wir das Absolute
überhaupt nicht erkennen können, oder dafs das Wenige, welches
wir von ihm wissen, unbedingt falsch ist? Keineswegs. Ist
doch schon das eine Kenntnis des Absoluten, wenn wir wissen,
dafs es existiert; da man von einer Sache nicht behaupten kann,
dafs sie existiert, wenn wir gar keinen Begriff von ihrem Wesen
haben. Durch jeden weiteren Existenzbeweis des Absoluten wird
unsere Kenntnis der Natur des Absoluten vermehrt. Einerseits
können wir das Absolute nicht sehen, da es immateriell ist, und
da unser Denken aus der sichtbaren Welt sein Material nimmt,
weil es sich der Sinne bedienen mufs nach dem Axiom: „Nihil
in intellectu, quod non fuerit prius in sensibus." Aber andererseits,

wie beim Wahrnehmen der materiellen Objekte es nicht
nötig ist, dafs das Objekt selbst in unsere Seele einziehe, damit
wir seine Natur erkennen können, noch auch, dafs die Seele den
Leib verlasse, um dem Objekte sich zu nähern und es
anzuschauen; sondern ausreicht, dafs durch die Einwirkung des
Objektes auf unsere Sinne in uns sein Bild entstehe, so ist auch
zwischen dem Absoluten und unserem Geiste das verbindende
Glied der Begriff, welchen wir uns von dem Absoluten zu bilden
vermögen. Auch der Physiker hat nicht Flügel zur Verfügung,
um zum Himmelsgewölbe sich zu erheben, um dort Stoff und
Struktur der Sterne zu prüfen; es reicht völlig aus, dafs Strahlen
des Sternes auf das Prisraa fallen, welches er in seinem Laboratorium

aufgestellt hat, und er vermag dann schon mit der gröfsten
Genauigkeit anzugeben, aus welchen chemischen Elementen die
Sternsubstanz besteht. Die Stelle des Prisma vertreten für uns
tnbezug auf das Absolute seine sichtbaren Werke. Auf sie
gestützt kann der Mensch sich einen immer besseren Begriff von
der Natur Gottes bilden; obwohl er niemals sich einen so
vollkommenen Begriff bilden kann, dafs er das Wesen Gottes
erschöpfen könnte (scientia comprehensiva); obwohl sein Begriff
von der Natur Gottes niemals die Grenzen einer blofsen Analogie
überschreiten wird, so ist nichtsdestoweniger auch eine solche
Kenntnis des Absoluten richtig.

Ohne Zweifel müfsten wir uns freuen, wenn wir so das
Absolute erkennen würden, wie es uns die Ontologisten
zuschreiben: wenn wir nämlich intuitiv das Absolute erkennen
würden; doch die Wahrheitsliebe zwingt uns das Geständnis ab,
dals wir so vollkommen das Absolute nicht erkennen; denn das
Lewüfstsein, das doch sonst so gut über alles, was in uns
vorgeht, unterrichtet ist,, berichtet uns nichts von einer Anschauung

16*



224 Zum Begriff des Absoluten.

Gottes. Den Einwurf der Ontologisten, dafs wir unbewufster-
weise die Dinge in Gott anschauen, wie wir Vieles im täglichen
Leben mechanisch, aus Gewohnheit verrichten, ohne dessen
bewufst zu sein, weisen wir mit der Bemerkung ab, dafs wir
jederzeit durch einen Reflexionsakt der unbewufsterweise
verrichteten Tätigkeit bewufst werden können; doch alle Versuche,
durch einen Reflexionsakt sich ins Bewufstsein zu rufen, dafs
wir Gott anschauen, bleiben ohne Erfolg. Die Ontologisten haben
nicht den Unterschied eingehalten zwischen dem Begriffe des

allgemeinsten Seins, welcher in jedem Begriffe der von uns
erkannten Sachen eingeschlossen ist, und dem Begriffe des
absoluten Seins, welches die höchste Realität ist und von nichts völlig
eingeschlossen wird. Die Forderung Giobertis ist zwar berechtigt,

dafs das logisch Wahre mit dem ontologisch Wahren übereinstimme;

aber daraus folgt noch nicht, dafs das Erste in der
ontologischen Ordnung auch das Erste in der logischen Ordnung
sei; daraus geht hervor, dafs wir uns Gott, obwohl er in onto-
logischer Ordnung die erste Wahrheit ist, in der logischen
Ordnung, in unserem Erkennen, nur aposteriori, von den
Geschöpfen aus nähern können.1

Was endlich den Pantheismus anbetrifft, wollen wir ihn
kurz abfertigen. Wie immer die von den Pantheisten ausspekulierte

Einheit heifsen mag, Gott, das Absolute, Weltseele,
Vernunft, Wille; stets haben wir es nur mit einem Begriffe zu tun,
den der Pantheist hypostasiert, mit Realität beschenkt. Aber
das ist gerade das jiqcötov tpsvôoç aller pantheistischen Systeme;
da der allgemeine Begriff nichts Reales, den Sinnen Zugängliches
ist, sondern nur ein Produkt der Abstraktion ist, weshalb aus
einem solchen Begriffe niemals etwas Konkretes, Reales hervorgehen

kann. Jedes pantheistische System mufs infolgedessen
unbedingt mit dem Gesetze des Widerspruches in Konflikt geraten.
Das Weltall soll nämlich eine absolute Einheit bilden, etwa nach
Art des C,mov E(iTpv%ov Piatos; dieses Sein spaltet sich in Arten
und Gattungen, welche sich nicht blofs voneinander unterscheiden,
sondern sich sogar gegenseitig ausschliefsen ; z. B. Tier und
Pflanze sind nicht nur voneinander verschieden, sondern sie
schliefsen sich gegenseitig aus, da keines von beiden das andere
werden kann. Daraus folgt, dafs ein und dasselbe Sein Attribute
besitzt, die sich gegenseitig ausschliefsen, mit anderen Worten,
dafs dieses Sein mit sich in Widerspruch stehen mufs. Ferner

1 Vgl. S. Thomas: S. theol. p. I qu. II art. I corp.; Comment,
super Boëth. de Triait. I. c. — Kleutgen: Philosophie der Vorzeit I.
n. 406 ff.



225

der gemeinsame Weltinhalt ist entweder mit Vernunft begabt
oder nicht; im ersten Falle müfste er auch als ein einheitliches
vernünftiges Wesen den Weltorganismus aus sich setzen, d. h.
es müfste in der Welt jedes Individuum als ein Bruchteil des

gemeinsamen Weltinhalts vernünftig sein, da man sich sonst auf
heine Weise erklären könnte, warum ein und dasselbe Sein einmal
sich als vernünftig, ein anderes Mal als unvernünftig offenbart,
zumal die Vernünftigkeit das Wesen des gemeinsamen
Weltinhaltes in dem genannten Falle wäre. Wenn dagegen der
Weltinhalt seinem Wesen nach unvernünftig ist, wie im System
Hartmanns, so ist wiederum unerklärlich, woher die Vernunft
herrührt, die sich in einigen Entwicklungen des Weltinhaltes
offenbart; der einzige Ausweg ist dann, das Gesetz des
hinreichenden Grundes zu negieren. Dasselbe Schlufsverfahren kann
man auch gegen den Urwillen des Weltalls anwenden. Wir
"werden keinen Fehler begehen, wenn wir behaupten, dafs besonders

deswegen der Pantheismus entstanden ist, weil den
heidnischen Philosophen und jenen, welche die Offenbarung Gottes
verschmäht haben, der Schöpfungsbegriff gefehlt hat; deshalb
müssen wir, wenn wir in der Geschichte des Pantheismus die
traurigen Verirrungen des menschlichen Geistes anschauen, uin-
aomehr Gott dankbar sein, dafs er durch seine Offenbarung
unserem beschränkten Geiste zu Hilfe gekommen ist.

f—f

WESEN DES ÜBELS.

Von

P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. CAP.

---&<=>«—

Der Areopagite behandelt im 4. Kapitel seines Werkes von
den göttlichen Namen die Lehre vom Übel (vgl. dies. Jahrb. XV,

147 ff.). Zunächst wird da die Frage beantwortet: „Was ist
das Übel?" Wir folgen genau der Erklärung des Aquinaten
(cap. 4, lect. 14). /Üas Übel nun ist nicht etwas für sich Be-i
Gehendes, was seiner Natur nach Übel wäre. Das Übel ist also
seiner Natur nach nicht etwas Wirkliches, und es besteht nicht
an und für sich. /„Ostendit propositum, scilicet quod malum non
est aliquod subsistens, quod per suam naturam sit malum: et
c>rca hoc duo facit, primo ostendit quod malum non est aliquid


	Zum Begriff des Absoluten

