
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 17 (1903)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


92 Literarische Besprechungen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Neue Erscheinungen zur Naturphilosophie.
1. Rieh. Falckenberg, Euckens Kampf gegen den

Naturalismus. Erlangen und Leipzig, 1901. (12 S.) Preis
Ji 0,50.

2. JPh. J. Mayer, Der teleologische Gottesheweis und
der Darwinismus. Mainz, 1901. (VIII u. 275 S.) Preis
Ji 4,00.

3. Rem. Stölzle, A. von Köllikers Stellung zur
Deszendenzlehre. Münster, 1901. (172 S.) Preis Ji 2,00.
1. Richard Falckenberg, Professor in Erlangen, hat sich der

dankenswerten Aufgabe unterzogen, aus Euckens Schriften1 die Gründe
zusammenzustellen, die gegen den Naturalismus, wie er etwa in Häckels
Welträtseln vertreten wird, sprechen.

Diese Gründe sind, kurz skizziert, folgende: a) Die Theorie des
Naturalismus widerspricht seinem eigenen Tun. Er verlangt eine
Erhebung über das sinnlich Gegebene, eine Scheidung von Erscheinung
und Wesen, lauter Leistungen, die einem blofs sinnlichen Wesen nicht
zuzutrauen sind. Die Tatsache der Naturwissenschaft zeugt gegen den
Naturalismus, sofern sie andere Kräfte wirksam zeigt, als er aus seinen
Zusammenhängen aufzubringen vermag, b) Der Naturalismus verkennt
die Eigenart des Geistigen. Er übersieht, dafs in den Denkoperationen
allenthalben eine über das naturhafte Zusammentreten von Elementen
überlegene geistige Synthese zu Tage tritt. Die Moral will der Naturalismus

aus den äufseren Beziehungen des Zusammenseins mittels
Anpassung, Gewöhnung u. a. entstanden sein lassen, ohne zu bedenken, dafs
wir uns sehr wohl bewufst sind, dafs ein grofser Unterschied besteht
zwischen einer Handlung, die wir aus blofser Gewöhnung mechanisch
vollziehen, und einer Tat, die der Ausdruck unserer innersten ethischen
Überzeugung ist. Irrig ist auch die Meinung des Naturalismus, das
ethische Problem entstehe erst in der Gesellschaft. Auf historischem
Gebiete überschätzt er die Macht des Neben- und Nacheinander, den
Einflufs der Umwelt, ohne sich darüber klar zu werden, dafs die Geschichte
ein unablässiges Aufbieten freien Wirkens verlangt und „leitende Geister"
nicht entbehren kann, c) Der Naturalismus hat eine jenseitige Welt
unveränderlicher Gröfsen verworfen und alle Wirklichkeit in den Prozefs
verlegt, und doch ist dieser ohne beharrende Gröfsen unverständlich, ja
undenkbar. Er bedarf fester Gröfsen: als zusammenhaltende Macht, als
beharrendes Gesetz, als treibende Kraft der Bewegung, d) Der Naturalismus

1 Rudolf Euchen ist Univ.-Professor zu Jena (geb. 1846); seine
gröfseren Publikationen sind: Methode der aristot. Forschung, 1872;
Grundbegriffe der Gegenwart,2 1893; Geschichte der philos.
Terminologie, 1879; Beiträge zur Gesch. der neueren Philosophie, 1886;
Die Einheit des Geisteslebens, 1888; Die Lebensanschauungen der
gröfsen Denker,8 1899; Der Kampf um einen geistigen Lebensinhalt,

1896; Der Wahrheitsgehalt der Religion, 1901.



Literarische Besprechungen. 93

rühmt sich, Innen- und Aufsenwelt zu einer grol'sen Einheit zusammen-
zuschliefsen und dem Menschen die Erkenntnis seiner Kleinheit innerhalb
des unermefsliehen Alls zu vermitteln. So seien Bescheidung und
Erhebung in der Hingabe an das All die beiden starken Saiten auf der
Lyra des Naturalismus. Doch ist daran zu erinnern, dafs das Gefühl
des Erhabenen, welches uns bei Betrachtung des Universums ergreift,
nicht aus dem sinnlichen Eindruck einer draufsen liegenden Masse erquillt.
Dies Gefühl entspringt vielmehr unserem Innern, in dem das Endliche und
Unendliche zusammentrifft. Käme unserem Inneren nicht Selbständigkeit
dem Makrokosmos gegenüber zu, umschlösse uns das unermefsliche All
wie einen Stift des grofsen Bäderwerkes, so würde dieses All mit der
stummen Notwendigkeit physischer Macht unser Dasein einnehmen und
Jede Regung, ja das Bewufstsein selber auslöschen.

Es war unsere Absicht, durch das Herausheben dieser markanten
Gedanken, die katholischen Gelehrtenkreise auf Falckenbergs zwar kurze
aber doch höchst inhaltreiche Publikation aufmerksam zu machen.
Sie bildet einen Teil der Festschrift, welche die Universität Erlangen
dem Prinzregenten Luitpold von Bayern zum 80. Geburtstage darbrachte,
•st aber auch im Sonderabdruck erhältlich.

2. Ph. J. Mayer zeigt in seinem Werke „Der teleologische Gottesbeweis

und der Darwinismus", dafs auch bei etwaiger Annahme der
Darwinschen Entwicklungslehre die rein mechanische Weltanschauung für
die einwandfreie Lösung der Welträtsel unzulänglich ist.

Die inhaltsreiche Schrift gliedert sich in zwei Teile. Der erste Teil,
dem der Auktor die Überschrift gab: „Der teleologische Gottesbeweis",
führt den Nachweis, dafs die Entwicklung der anorganischen und
organischen Natur zielstrebig ist, und baut auf dieser Grundlage den teleo-
'egischen Gottesbeweis auf.

Im einzelnen behandeln die 13 Paragraphen (§ 2—14) folgende
Ihemen: Geschichte des teleologischen Gottesbeweises, Voraussetzungen
üQd Formulierung des teleologischen Gottesbeweises, Begriff und Bedeu-
tung des Zweckes, Die notwendig wirkenden Naturkräfte als Erklärungs-
Stund der Zielstrebigkeit, Die Zweckursache als Erklärungsgrund derselben,
u'0 Zielstrebigkeit in der Entwicklung der Himmelskörper, in der
Ausgestaltung des Erdkörpers, in der stufenweisen Aufeinanderfolge der
Ujganismen, im Pflanzenleben, im Tierleben, im Menschenleben, Die
nächste und die höchste Ursache der Zielstrebigkeit.

Der zweite Teil des Mayerschen Werkes ist betitelt: „Der Darwinismus

und die Teleologie". Er untersucht vor allem das Verhältnis der
eszendenztheorie zum Glauben, weist hierauf die Grundgedanken der
arwinschen Hypothese zurück, indem er ihre Argumente und Erklärungs-

bfnnde als unzureichend dartut, und kehrt sich schliefslich gegen die
d'5e,t.erung der Selektionstheorie zu einer Weltanschauung. Er zeigt,
dp TT

^raSe nach dem Ursprung des Menschen, dafs die Frage nach
hlm Ursprung des Lebens und das Problem der Weltentstehung überhaupt
Ein t ,mecbanischen Weltauffassung keine befriedigende Lösung findet,

all • ,?8unS dieser Probleme, Rätsel und Fragen vermag einzig und
ein die theistische Weltanschauung zu bieten.

Z
Der Verfasser hat unseres Ermessens den im Vorwort ausgesprochenen

Chrit
Vo11 erre'cbt, er hat mit seiner Schrift „den positiv-gläubigen

geep v
Waffen in die Hand gegeben, mit denen sie ihre Überzeugung

®en die Angriffe des Darwinismus erfolgreich verteidigen können".



94 Literarische Besprechungen.

3. Stölzles1 Schrift überKöllikersStellung zur Deszendenzlehre
ist aus einem Vortrag hervorgewachsen, den der genannte Auktor

auf dem Münchener Gelehrtenkongresse von 1900 gehalten hat. Die
Akten des Kongresses2 skizzieren den Inhalt dieses Vortrags folgender-
mafsen. Kölliker,3 einer der ersten Anatomen der Gegenwart, hat vom
Jahre 1864 his zum Jahre 1899 in verschiedenen Publikationen4 zur
Hypothese Darwins Stellung genommen. Er erkennt die Bedeutung Darwins
und seiner Hypothese wohl an, lehnt sie aber trotzdem ab in prinzipieller
und spezieller Kritik. 1. Prinzipielle Kritik: Kölliker bekämpft erstens
Darwins angebliche teleologische Auffassung, zweitens wendet er sich
gegen die Darwinsche Ansicht, als ob die Stufenreihe der Organismen nur
auf „genetischem Wege" erklärt werden könne. Er betont gegen Darwin,
dafs die gesetzmäfsig vom Einfacheren zum Vollkommeneren fortschreitende
Formenreihe aller Organismen, ohne Annahme eines genetischen Zusammenhanges,

durch das Dasein allgemeiner Naturgesetze hinlänglich erklärt
werde. Auch in der anorganischen Natur herrsche Harmonie und Gesetz-
mäfsigkeit, ohne dafs genetischer Zusammenhang vorhanden sei. Darwins
Hypothese sei also mindestens überflüssig. Ein alles beherrschender
Entwicklungsplan oder die sonst überall herrschenden allgemeinen
Naturgesetze erklären die Entstehung der Organismenreihe besser. — 2. Spezielle
Kritik: Kölliker zeigt erstens, dafs das von der Deszendenzlehre
verwendete Nützlichkeitsprinzip verfehlt sei; zweitens, dafs die natürliche
Züchtung nicht existiere, da die Varietäten durch Kreuzung verwischt
werden, und die Entstehung neuer Organe unmöglich sei; drittens, dafs
die Folgerungen aus der Hypothese Darwins nicht mit der Erfahrung
stimmen, denn es fehlen die Übergangsformen, die Varietäten paaren sich
fruchtbar; das sogenannte biogenetische Gesetz endlich sei hinfällig.

Diese im Münchener Vortrag auseinandergesetzten Gedanken bietet
uns nun Stölzle in erweiterter Form (172 Seiten) in seiner Schrift „Köllikers
Stellung zur Deszendenzlehre". Er gliedert sein Thema hier in zwei Teile,
deren erster Köllikers ablehnende Stellung zur „theistischen Schöpfungsgeschichte"

behandelt, während der zweite „Köllikers natürliche Schöpfungsgeschichte"

darlegt. Dieser zweite Teil umfafst zwei Abschnitte. Der
erste beschäftigt sich mit den „allgemeinen Grundsätzen über die
Entwicklung der Organismen", während der zweite „die Entwicklungsvorgänge
im einzelnen" ins Auge fafst. Hier wird Köllikers Stellung zu Darwin,
seine eigene Theorie über die Entwicklung der Organismen aus inneren
Ursachen und seine Ansicht über das dunkle Problem der Vererbung
besprochen.

Ein Schlufswort zieht die Endbilanz von Soll und Haben, Irrtum und
Wahrheit bei Kölliker. Irrig ist seine rein mechanische Naturauffassung,

1 Remigius Stölzle (geb. 1856), Universitätsprofessor zuWürzburg,
hat aufser der vorliegenden Schrift folgende wissenschaftliche Arbeiten
publiziert: Lehre vom Unendlichen bei Aristoteles, 1882; Cicero, De
oratore I. erklärt, 1887; Abälards 1121 verurteilter tractatus de unitate
et trinitate divina aufgefunden und herausgeg., 1891 ; K. E. v. Baer und
seine Weltanschauung, 1897.

1 Akten des Kongresses kathol. Gelehrten zu München, ebda 1901,
S. 191 f.

3 Rud. Albert von Kölliker (geb. zu Zürich 1817), Universitätsprofessor

zu Würzburg, Herausgeber der Zeitschrift für wissenschaftliche
Zoologie.

1 Ein Verzeichnis derselben bei Stölzle S. 4.



Literarische Besprechungen. 95

die Leugnung zwecktatigen Prinzipien und die Leugnung eines Schöpfers.
Wahr und darum von bleibendem Wert ist Köllikers Kritik des
Darwinismus.1 Ein gesunder Gedanke steckt auch darin, dafs die phylogenetische
Entwicklung, wenn eine solche überhaupt je stattgefunden hat, nur durch
innere Ursachen bewirkt sein könne. Anerkennenswert und durchaus
richtig ist es, wenn Kölliker allen Theorien über Descendenz, auch seiner
eigenen, nur Wahrscheinlichkeitswert zuschreibt, dafs er sie nur als
Möglichkeiten behandelt.

(0 und 00), (+, 0 und —).

Zwei moderne philosophische Abhandlungen.
4. F. Vollvmann, Null und Unendlich. Berlin, (Rühe,

Friedrichstr. 52 — 53) 1901. 32 Seiten.
5. G. Cohen, Die Philosophie der Hölle. Hannover (Schapen)

1900. 70 Seiten. A 1,00.

4. Volkmanns Broschüre ist keine Abhandlung mathematischer
Aatur, wie man nach dem Titel vermuten könnte, sondern ein skizzenhaftes

Bild der Welt- und Lebensanschauung, die sich der Verfasser
gebildet, eingefügt in den weiten Rahmen von Null bis Unendlich. Sein
Bestreben ist es, nachzuweisen, dafs man es mit den Begriffen Null und
Unendlich nicht nur auf dem Gebiete der Mathematik zu tun hat, dafs
Vielmehr „diese Begriffe unsere Leitsterne auf dem ganzen Gebiete mensch-
hcher Erkenntnis, ja sogar menschlicher Verpflichtung sind" (S. 5).

Neben manchem Klaren und Wahren bietet das Schriftchen viel
Wirres und Krauses. Die letzten zwei Seiten (S. 31 f.) fassen die
Resultate zusammen. Wir setzen sie hierher, weil sie besser als lange
Ausführungen Art und Inhalt der Schrift charakterisieren.

„Mathematik und Philosophie waren die beiden Wissenschaften, mit
neu w'r uns hauptsächlich beschäftigten; Mathematik als Trägerin

unserer technischen und Philosophie als Trägerin unserer Gemütswelt.
s,..^rde festgestellt, dafs Mathematik die Vernunfttätigkeit voll be-

v° igt, dabei aber niemals den Anschlufs an sinnliche Gestaltung
er8äumt. Dieser beständige Austausch mit beiden Wirklichkeiten, nämlich
e'' der Sinnlichkeit und der der Vernunftanlage, gibt ihr im Wege des

^ßrgleichens beständig Gelegenheit, die Irrtümer aufzufinden und aus der
issenschaft auszuscheiden, so dafs sie die Trägerin absoluter Wahrheit

w»den konnte.

Wollt
^ilosophie verschmähte den Anschlufs an die Sinnlichkeit und

Irr! DUr m't Vernunft zu tun haben. Hierdurch fiel sie überall in

eri. uu^ fuud auch keine Gelegenheit, die bestehenden Irrtümer zu
ßnnen und auszuscheiden.

darl l,^-ß"ikers Lehre unterscheidet sich von der Darwinschen wesentlich

die Uj ' dafs ä'e die Entwicklung nicht auf den Kampf ums Dasein und

So
,durch denselben gezüchteten allmählichen minimalen Variationen,

pri
®rn au(eino durch die innere Konstitution der betreffenden Organismen

fhätiv" ,d'ngte und meist in sprungweisen Entwicklungsphasen sich be-
Transformation zurückführt. Vgl. E. Wasmann über Stölzles

UCÜ m den St. M. L. 62, S. 220 f.



96 Literarische Besprechungen.

Vernunft dehnt ihre Forderungen von Null bis Unendlich aus,
wogegen Sinnlichkeit in viel engereu und dabei unbestimmteren Grenzen
verweilt. Vernunft kann selbständig keine Gestalt hervorbringen und
strebt daher, da sie zu jedem Vorhaben der Gestaltung bedarf, sich mit
den Gestaltungen der Sinnlichkeit in Verbindung zu setzen. Da diese
für sie nicht ausreichen, weist sie Sinnlichkeit darauf hin, alles
herbeizuschaffen, um ihre Grenzen zu erweitern. Hierdurch wird Vernunft zur
Triebfeder für den Aufbau der Kultur. Da Mathematik viel erfolgreicher
als Philosophie wirkt, so kann es nicht ausbleiben, dafs Technik und alles
damit Zusammenhängende in höchster Blüte steht, wogegen das Gemütsleben

in seiner Entwicklung zurückbleibt.
Unser Körper ist gebrechlich, was ihn zur Aufnahme sinnlicher

Eindrücke geeignet erscheinen läfst. Ist unser Leben abgelaufen, so
besteht nur noch das unsterbliche Vernunftvermögen, das jede Triebfeder
enthält, Sinnlichkeit in Tätigkeit zu setzen. Dieses Vernunftvermögen
hat während der Dauer des Lebens Verschmelzungen mit der Gestaltung
der Sinnlichkeit erfahren und ist dadurch in Bezug auf Erkenntnis und
Pflicht erheblich gereift. Trotzdem kaun Vernunft in ihren ins Unendliche

gehenden Forderungen diese Entwicklung nur als eine Anfaugs-
entwicklung gelten lassen, da überall erhebliche Lücken zwischen Leistung
und Forderung bestehen. Diese nicht zum Ausgleich gekommene Spannung
läfst darauf schlirfsen, dafs unser vorgebildetes Vernunftvermögen mit
einer neuen Sinnlichkeit begabt und dadurch zu weiterer Entwicklung
befähigt werden wird. Mutterliebe war die erste und innigste Empfindung,
die uns das Leben darbot, Mutterliebe schmeichelte den Sinnen und
befriedigte dabei die Vernunft, Mutterliebe lehrte uns im Spiel die erste
Verbindung der Sinnlichkeit mit Vernunft suchen, und so wollen wir
hoffen, dafs eine hinter dieser Mutterliebe nicht zurückbleibende Liebe
uns in das weitere Leben einführen wird, und dafs in derselben zarten
Weise die erste Verbindung der neuen Sinnlichkeit mit der Vernunft in
den nun selbstbewufsteren Grenzen von Null bis Unendlich zu Stande
kommt."

5. Der Titel des Co hen sehen Buches ist furchtbar, das schwarze
Titelblatt mit roter Flammenschrift noch furchtbarer, der Inhalt am
furchtbarsten. Dagegen schreckte mich der Name des Auktors bei meiner
Vorliebe für die Orientalistik nicht im mindesten.

Cohen ist ein Gegner der Materialisten und bewegt sich nach
eigenem Geständnis in den Bahnen des Schopcnhauer-Hartmannschen
Pessimismus, ohne dafs man ihn als rassenreinen Pessimisten bezeichnen
könnte. In seinen Ausführungen findet sich manches sehr Richtige, den
höchsten Wahrheitsgehalt scheint mir die auf S. 6 stehende These zu
enthalten: Wir können aus unserer Haut nicht heraus.

Der Auktor nimmt an, dafs das Leben einen „Zweck" hat (S. 9),
und dieser ist höchstwahrscheinlich „das gröfste Glück des einzelnen"
(ebenda). Er stellt sich dann die Frage: Ist das irdische Dasein im stände,
diesen Zweck zu erfüllen? Können wir durch den Aufenthalt hier glücklich
werden? (S. 10.) Nunmehr werden die einzelnen Faktoren durchgenommen,
die uns zu beglücken scheinen (S. 12 ff.); unter diesen wird dem
Tabakrauchen (S. 13—16) besonders eingehende Aufmerksamkeit gewidmet.
Der Auktor findet, dafs die rein körperlichen Genüsse nicht geeignet sind,
den Menschen zu beglücken (S. 21), auch Erinnerungen und Hoffnungen
machen uns nicht glücklich (S. 27). Der Besitz materieller Güter bringt
das Gemüt „in das Minus" (S. 28), auch die ideellen Güter erzeugen
keine wahre Befriedigung, „kein Plus" (S. 35). So zeigt sich klar, dafs



97

im Erdenleben die Summe des Leides bei weitem gröl'ser ist als die Summe
der Lust. Wir stehen meist im unsere Tendenz ist, uns zur „0"
su erheben; ein „ + " des Wohlbefindens erreichen wir nur scheinbar;
kaum gedacht, sinken wir wieder unter „0" (S. 36). So schwanken wir
ewig zwischen „+, 0 und —

Ein thatsäcbliches Plus, ein Heben des Gemütes über die neutrale
Basis vermag höchstens der Kunstgenufs und die Naturbetrachtuug (S.42 f.)
su bieten. Aber dieses Plus ist durch Erdennot bald wieder wett gemacht.
Ein wahres Plus, eine Erhebung in höhere Kegionen, könnte uns auch eine
weltumfassende Liebe, die alle Geschöpfe und jedes Atom („denn alles,
auch das kleinste Atom lebt") umschliefst, verschaffen. Aber wer vermag
sich zu so hoher Liebe aufzuschwingen? (S. 49.)

Nach alledem bleibt es dabei, dafs die Erde mit ihren sogenannten
Freuden nicht geeignet ist, die menschliche Seele zu beglücken, dafs vielmehr
im Gegenteil gerade das, was zu erfreuen scheint, durch die wirkenden
Paktoren im Resultat uns schliefslich in das Minus bringt (S. 52). Dazu
kommt noch, dafs uns unzählige Feinde umgeben, die uns das Dasein
vergällen: die Menschen sind dazu hier, um sich gegenseitig zu
zerfleischen (S. 60).

Wie stimmt das mit dem Weltzweck, was hat unser Erdenaufenthalt
"fit unserer Beglückung zu tun? (S. 54.) Er ist kein Glück, sondern
ein Weg zum Glück, ein Zuchtmittel zu unserm Besten, eine Strafe. Die
Erde ist das, was die Bibel Hölle nennt. Erde und Hölle sind
identisch (S. 55 f.). Mathematisch läfst sich das zwar nicht beweisen,
aber wahrscheinlich ist's (S. 63). Warum sind wir aber hierher verdammt
und verbannt? Cohen antwortet: Vielleicht haben wir, übermütig, den
Wert des Jenseits nicht zu schätzen gewufst, und um ihn schätzen zu
lernen, sind wir auf einige Zeit in dieses Jammertal verdammt (S. 55).
Engelsturz und Erbsünde in höchst eigenartiger Verschränkung bilden
uach Cohen die Erklärung unseres Höllenelendes auf Erden (S. 56).

Aber diese Erden-Hölle ist kein Ort zu ewigem Aufenthalte. Sie
jst ein Korrektionshaus. Wer sich in ihr nicht bessert, wird nach seinem
l ode über kurz oder lang von neuem in die Hölle geschickt, d. h. als
Mensch noch einmal geboren, um noch einmal das ganze Erdeuelend
durchzumachen, bis er geläutert genug ist, um dauernd freie Seligkeit
Seniefsen zu dürfen (S. 64).

Um uns der Gefahr dieser „Wiedergeburt" nicht auszusetzen, müssen
WlL getragen vom Glauben an das Jenseits, die irdischen Genüsse
verachten1 und alles Leid überwinden; so läutern wir uns (S. 65). Die
ganze Menschheit aber wäre erlöst, das Erden-Höllentor für ewig
geschlossen, wenn sich die Menschen entschliefsen würden, das Geschlechts-
edürfnis zu überwinden, dann würden die Erdenbewohner aussterben
od mit ihnen das Erdenleid, das Höllenleid (S. 67). —

Das ist die Philosophie der Hölle, sie bedarf keiner Kritik, wenn
an über sie berichtet, hat man sie zugleich gerichtet. Nur eine Frage

n
a?gl sich mir auf: Warum hat Herr Dr. Cohen die Summe von Unlust
ch durch sein Buch vermehrt, das Schmerzensfeuer noch geschürt, das

unf ,u.m!°bt? Oder sollten durch die in seinen Gedankengängen ruhende,

Un
r®Iwfllige Komik die Leser über die neutrale Basis „Null" in das „Plus"

dach ^'®eu Amüsements emporgeschnellt werden? Wenn Herr Cohen so
"tei so hat er seine Absicht erreicht, gewifs vollständig erreicht.

' Vor allem offenbar das Tabakrauchen aufgeben!
Jahrbuch für Philosophie etc. XVII. 7



98

6. Dr. Matth. Högl, Vernunft und Religion. Für Ge¬

bildete erörtert. Regensburg, vorm. Manz 1901. 138 S.

J6 2,00.

Vorliegende Schrift ist eine Apologie in nuce. Die Themen, die
sie in fünfzehn Kapiteln behandelt, sind folgende: Vom Ursprung der
menschlichen Erkenntnis; über die Offenbarung; Lehre von Gott;
Pantheismus; über die Dreieinigkeit Gottes; Gott als Schöpfer; der Sündenfall;

die Folgen des Sündenfalles; das Heidentum; das auserwählte Volk;
der Erlöser; das Opfer des N. B.; die Kirche; die Sakramente; die
letzten Dinge des Menschen.

Die mit vielem Fleifs .gearbeitete Schrift laboriert an dem einen
Fehler, dafs sich der Auktor darüber nicht ganz klar geworden ist, wer die
„Gebildeten"1 sind, für die er seine Abbandlungen schreibt. Einerseits

wird mit schulmäfsigen Kunstausdrücken gearbeitet, wie sie nur
Theologen geläutig sind, andererseits wird dem Lesepublikum kein
besonders hohes Bildungsniveau zugemutet, da auch Aristoteles- und
Plutarchzitate lateinisch geboten werden. Zuweilen streift die
Darstellung an trockenen Schulbuchstil.

Der Verfasser wird also, das ist unser Rat für eine eventuelle
Neuauflage, einen bestimmten Kreis von „Gebildeten" scharf ins Auge
fassen und im Vorwort bezeichnen müssen, und dann wird entsprechend
der Bildungsstufe der Leser manches zu ändern, wegzulassen, hinzuzufügen,
klarzustellen sein.

Wien. Dr. Ernst Seydl.
7. jE'mestus Dubois, Congr. Ss. Red.: De Exemplarismo

divillO Romae, ex typographia della Pace, Phil. Ougiani
1900. Tom. IV.
Die ganze Ordnung der freien Vollendung des Menschen, wie selbe

durch den göttlichen Exemplarismus begründet ist, besteht in drei Dingen,
welche zueinander im Verhältnis vom Prinzip, Medium und Finis stehen,
nämlich im rechten Erkennen oder in der Wissenschaft, im rechten
Schaffen (factio) oder in der Kunst und im rechten Tun (actio) oder in
der Tugend. Prinzip ist hierbei die Wissenschaft, welche den Intellekt,
den spekulativen ebensowohl wie den praktischen, vollendet und gleicherweise

für Kunst und Tugend Voraussetzung ist. Die Kunst, welche den
praktischen Verstand in Hinsicht auf das äufserlich ins Werk zu setzende
vollendet, hat den Charakter eines Mittels, indem sie einerseits ihre
Prinzipien aus der Wissenschaft entnimmt uud andererseits der Tugend
dienen soll. Diese aber bildet den Terminus der freien Vollendung;
denn sie macht den Menschen schon einfachhin gut und läfst keinen
schlechten Gebrauch zu.

Als Ausführung dieses Grundgedankens hat P. Dubois im dritten,
bereits besprochenen Bande eine Encyklopädie der Wissenschaften nach
den Prinzipien des Exemplarismus geliefert und bietet in dem neu
vorliegenden, der das ganze Werk zum Abschlufs bringt, nach derselben
Methode eine Encyklopädie der Künste und der Tugenden. Da er jedoch
in moralischer Beziehung die Vollendung der Individuen von der der
Gesellschaften, in denen sie leben, getrennt behandelt und dieselben
Tugenden, je nach ihrer Hinordnung zu der einen oder zu der anderen,

1 Dieser Begriff ist aufserordentlich dehnbar!



Literarische Besprechungen. 99

als private oder soziale bezeichnet, so gibt er den Inhalt des Schlufs-
bandes trichotomisch an als die Anwendung der Lehre vom göttlichen
Exemplarismus auf die Vollendung:

I. der Künste und der Literatur,
II. der privaten Tugenden und

III. der sozialen Tugenden.
Die in diesem Bande zum Vorschein tretenden philosophisch-theologischen

Ansichten geben vom thomistischen Standpunkte aus zu keiner
Kritik Anlafs, mit Ausnahme der alfonsianischen Gnadenlehre, welche
sogar als die einzige hingestellt wird, die an der übernatürlichen Tätigkeit
des Menschen die Bedingungen des Schönen nachzuweisen vermöge. Wir
meinen diese übernatürliche Schönheit wäre besser ohne ein Eingehen
auf die Kontroverse, nach der allgemeinen Kirchenlehre dargestellt worden;
denn soviel Mühe sich auch der Verfasser im dritten Bande gegeben, um
uns jene Theorie annehmbarer zu machen, sie erscheint uns nach wie
vor als das Gegenteil von schön, als eine Halbheit und der Durchbruch
eines das ganze thomistische System beherrschenden Prinzips.

Doch bei Besprechung einer Encyklopädie geht es nicht an, eine
so alte und so weittragende Frage zu erörtern, und da das Werk sonst
des Guten viel enthält, so möge ein kurzer Überblick über die einzelnen
Teile den Leser mit dem darin bearbeiteten Stoffe, dem Gange der
Darstellung und der Art der Behandlung etwas genauer bekannt machen.
Wir wollen dabei besonders die Ausführungen über die Kunst im
allgemeinen und die Literatur berücksichtigen.

Von den sieben Büchern, welche den ersten Teil ausmachen,
behandelt das erste die Kunst im allgemeinen.

Der Verfasser definiert mit den Alten die Kunst als recta ratio
factibilium, genauer, als den Habitus der praktischen Vernunft, welcher
diese leitet, wenn es gilt, einer äufseren Materie eine im Geiste erfafste
Form zu geben.

Mit Rücksicht auf die schönen Künste hebt er die Einseitigkeit der
realistischen Auffassung der Peripatetiker, der idealistischen der Platoniker
Hd der moralischen der Stoiker hervor; nur durch die Verbindung dieser
verschiedenen Gesichtspunkte gewinne man den vollen Begriff der schönen
lvunst; denn diese sei zwar tatsächlich Nachahmung der Natur, jedoch
®ur so, dafs die Natur nachgeahmt werde, um eine schöne Idee durch
das materielle Werk darzustellen, und weiterhin, um durch die Schönheit
des Werkes sowohl im Künstler selbst wie auch in den anderen die
fügend zu fördern: sie gehe aus vom Wahren und führe durch das Schöne
zum Guten.

Des weiteren werden die causae oder Prinzipien der Kunst ganz
allgemein besprochen :

die causa efficiens, der Künstler, welcher Gott in seinem Wirken
ach aufsen nachahmt;

die causa materialis, das subjectum perfectibile, die äufsere Materie,
eiche die akzidentelle Kunstform in sich aufnimmt;

»... die causa exemplaris (oder formalis externa), entweder die Idee des
ünstlers (exemplar internum) oder das äufsere Vorbild (exemplar ex-
rnum), nach dem er arbeitet;

die causa formalis, das im Werke verwirklichte Abbild der Exemplar-

diev und eidlich die causa finalis, der Zweck, sowohl der nächste:
e Vollendung des Werkes, als auch die entfernteren: alles, was der
astler mit seinem Werke erreichen will.

7*



100 Literarische Besprechungen.

Darauf wird die aus dem Altertum herrührende und im ganzen
Mittelalter beibehaltene Einteilung der Künste in freie und knechtische
mit ihren weiteren Gliederungen eingehend kritisiert, und unter
Berücksichtigung der alten wie der modernen Anschauungen eine neue
aufgestellt.

Der Verfasser hat zunächst die Künste nach dem Zwecke
eingeteilt in:

die schönen (die Literatur, die plastischen Künste und die Musik),
die materiell nützlichen (Industrie, Handel, Kriegskunst) und
die unterhaltenden (geistig anregende, den Körper übende, vom

Zufall abhängige Spiele).
Nachher hat er jedoch diese Gruppierung teilweise umgeändert, —

ein Zeichen, wie leicht er seinen Gesichtspunkt verschiebt, wenn nur die
Möglichkeit einer Dreiteilung dabei bestehen bleibt, und er gibt uns in
der graphischen Beilage folgendes Schema:

I. Pulchrae Litterae.
A. Grammatica:

a) Lexigraphia, — Syntaxis, — Orthographia et Elocutio;
b) Linguistics (cognitio variarum linguarum);
c) Etymologia et Philologia (cognitio operum Litteraturae).

B. Poëtica :

a) Prosodia, b) Metrica, c) Compositio carminum.
C. Rhetorica :

a) Inventio, b) Dispositio, c) Elocutio.
II. Pulchrae artes.

A. Artes delectantes pulcbro oculis expresso:
a) Architectura, b) Sculptura, c) Pictura.

B. Ars musica delectans pulchro auribus expresso:
a) Melodia, b) Harmouia, c) Rhythmus.

C. Artes exercitio delectantes:
a) Ludi intellectuales, b) Ludi corporales, c) Ludi aleatorii.

III. Artes materialiter utiles.
A. Artes industriales:

a) substantias naturales procurantes;
b) ex substantiis naturalibus materiam fabricatione préparantes

;

c) materiam fabricatam operibus fabrilibus élaborantes.
B. Artes mercatoriae:

a) Mercium commutatio et translatio inter varias regiones;
b) Mercium cum pecunia commutatio;
c) Negotiationes ipsius pecuniae.

C. Artes militares ordinatae:
a) ad praelia committenda in aperto campo,
b) ad oppida vel obsidenda vel defendenda,
c) ad praelia in mari committtenda.

Bei dieser allgemeinen Zusammenstellung der Künste unter dem
Zeichen der heiligen Drei erscheint uns die letzte Gruppe in zugleich
genialer und natürlicher Weise angelegt; nicht so jedoch die beideu
ersten.

Für die Unterbringung der hauptsächlichsten Zweige der
Sprachwissenschaft unter die Grammatik und dieser selbst mit ihrem ganzen
Anhang unter die Kunst der schönen Litteratur kann sich der Verfasser
auf die im französischen Sprachgebiet herrschende Gewohnheit und auf
praktische Rücksichten berufen, aber innerlich begründet ist dieselbe



Literarische Besprechungen. 101

nicht. Linguistik und Etymologie verhalten sich zur Grammatik ungefähr
wie die Geologie zum Maurerhandwerk, und was den Einflufs der Kenntnis
fremder Sprachen auf die Schreibweise anlangt, so ergab vor wenigen
Jahren das von einem Pariserblatt veranlafste Referendum, dafs die
hervorragendsten Schriftsteller geteilter Ansicht sind; die einen hielten
ihn für günstig, die anderen für geradezu schädlich. Dagegen unterliegt
es keinem Zweifel, dafs die Kunst der Dialektik, welche in diesem Werke
hei den philosophischen Wissenschaften ihre Stelle gefunden hat, mit
der Sprachkunst im innigsten Zusammenhange steht; denn um ordentlich
zu schreiben oder zu sprechen, mufs man vor allem ordentlich denken,
und nicht mit Unrecht hat man den Stil als die Ordnung und Bewegung
der Gedanken bezeichnet.

Ferner fällt hier die Grammatik unter die Pulchrae litterae, nicht
etwa wie unter einen blofsen Sammelnamen, was nichts Ungewöhnliches
wäre, sondern wie unter einen Artbegriff; denn sie wird weiter definiert
als die Kunst, recht und schön einzelne Worte und Sätze zu schreiben
oder auszusprechen. Mit welchem Rechte wird auf einmal dem in allen
Sprachlehren gegebenen Begriffe das Merkmal „schön" eingefügt? Wir
meinen, die Grammatik habe lediglich den richtigen Sprachgehrauch zu
lehren; die ultima ratio ihrer Regeln ist und bleibt das Horazische:

Sic voluit usus,
Quem penes arbitrium est et, ins et norma dicendi,

und wenn schon dieser usus mitunter der Logik entrât, so zeigt die
fortschreitende Verflachung der grammatikalischen Formen, dafs er in einem
noch weit gröfseren Umfange die Ästhetik aus Gemächlichkeit aufser acht
lädst. Man lasse also der Grammatik ihre angeborene Rolle; sie bestimmt
das Handwerkmäfsige in der Litteratur, und noch niemand hat sich
beikommen lassen zu verlangen, dafs etwas „grammatikalisch schön" sei.
Bei dieser Kunst ist auch eine Dreiteilung des Gegenstandes angegeben,
Welcher die ursprünglich ins Auge gefafste, natürlichere in Buchstaben-,
Wort- und Satzlehre geopfert worden ist. Doch wir können auf solche
Einzelheiten nicht eingehen und bemerken nur noch zum allgemeinen
Schema, dafs das Hinabsteigen zum Begriffe ars delectans bei der zweiten
Oruppe auch schon äufserlich zeigt, dafs die Spiele wegen des ihnen
aphaftenden, nach Aristoteles mit dem vollen Begriff des Schönen
unvereinbaren Charakters des Kleinlichen nicht ohne Künstelei mit den schönen
Künsten verbunden werden konnten. Aus allen diesen Gründen können
Wir der vorgelegten Klassifizierung nicht die Bedeutung zuerkennen, welche
der Verfasser derselben beilegt.

lä f -^e^en ('er besprochenen Einteilung der Künste nach ihrem Zwecke
auft eine andere nach dem Prinzip, von dem sie abzuleiten sind, und,

jonachdem dieses im Menschen oder in rein geistigen Kreaturen oder in
Ott zu suchen ist, werden die Künste als naturales, praeternaturales
Oer supernaturales bezeichnet. Die Schwarzkunst ist die einzige ars

Vaeternaturalis und kommt nicht weiter in Betracht. Dagegen gewinnt
e Unterscheidung zwischen natürlicher und übernatürlicher Kunst bei

Pm
Sc^onen Künsten eine grofse Bedeutung, und wir werden auch dort

TiW®en-'le't ®n<^ent die Auffassung des P. Dubois klarzulegen, die an
le nichts zu wünschen übrig läfst.

der t?aS erste Bo®'1 schliefst mit der Untersuchung des Verhältnisses

Kb f^,}nst zu anderen natürlichen und übernatürlichen Habitus, wie
Sheit, Keuschheit, Glaube und Liebe.

Die weiteren Ausführungen beschränken sich auf die schöne Literatur



102 Literarische Besprechungen.

und die eigentlichen schönen Künste und gelten zunächst der Darlegung
ihrer gemeinsamen Form.

In der Erklärung des Schönen und des Erhabenen, welche nach der
Schule jene Form ausmachen,1 folgt der Verfasser dem hl. Thomas, der
über den Gegenstand nicht vieles, aber Grundlegendes geschrieben habe.

Seine Definition vom Schönen ist nur die Umschreibung oder
wissenschaftliche Fassung des bekannten Wortes des Aquinaten „Schön nennt
man, was, angeschaut, gefällt": Pulchrum est ens perfectum, cuius cog-
nitio placet.

In jedem physischen Sein resultiert das Schöne daraus, dafs objektiv
jenes Sein die Proprietäten der Einheit, Wahrheit und Güte seiner Natur
gemäfs besitzt, und subjektiv die Erkenntnis dieser Vollendung
hinzukommt.

Aufser dieser substanziellen Vollendung ist bei den intelligenten
Wesen eine weitere, akzidentelle möglich, im Intellekt durch die Wissenschaft,

im Willen durch die Tugend, und diese begründet die intellektuelle
sowie die moralische Schönheit, welche, wie sie selbst, entweder eine
natürliche oder eine übernatürliche ist.

Der formale Unterschied zwischen dem Schönen und dem Guten
besteht in der Beziehung des ersteren zum Erkenntnis-, des anderen
aber zum Strebevermögen; denn „gut ist, was alle anstreben", bei dessen
Besitz also der Wille erst zur Ruhe kommt; schön dagegen ist, was, als
blofs angeschaut oder erkannt, gefällt.

Die Bedingungen des Schönen findet der Verfasser gleichfalls mit
Thomas in der Integrität, Klarheit und Harmonie, und er erläutert diese
Begriffe durch eine allgemeine Anwendung auf Gott und die Geschöpfe.

Darauf geht er zur Einteilung des Schönen über und bespricht nun
eingehender zunächst das Göttlich-Schöne (in der dreifachen Ordnung der
göttlichen Attribute, Personen und Ideen), sodann das analog nachgebildete

Schöne in den Kreaturen:
1. das Natürlich-Schöne (in der physischen Ordung, in der intellektuellmoralischen

Ordnung der Tätigkeit, durch welche die früheren Geschöpfe
die niederen vollenden),

2. das Übernatürlich-Schöne in der Ordnung der Gnade (die geistige
und körperliche Schönheit der Gerechten, die Schönheit des Gottmenschen
und die Schönheit der Kirche),

3. das Übernatürlich-Schöne in der Ordnung der Glorie (in den
einzelnen Seligen und in der triumphierenden Kirche).

Im folgenden Kapitel „über das Subjekt der Beschauung des Schönen
und die demselben daraus erwachsende Seligkeit" wird gezeigt, wie Gott,
die Engel und die Menschen, letztere lumine rationis, gratiae und gloriae,
in der ihnen zukommenden Weise das Schöne betrachten.

Den Schlufs dieses Abschnittes bildet eine Abhandlung über das
Erhabene, welches definiert wird als das Schöne, dessen Gröfse die
Fassungskraft des Betrachtenden übersteigt und dadurch dessen Bewunderung

erregt. Es wird auseinandergesetzt, wie dasselbe erkannt wird,
und was es bewirkt (Staunen und Bewunderung, Schweigen und Lob);

1 Tolstoi meint, das Schöne könne der Definition der Kunst nicht
zugrunde gelegt werden, sondern ihr Wesen bestehe darin, dafs der
Künstler die Gefühle, die ihn ergriffen, durch die üblichen Zeichen
anderen mitteile.



Literarische Besprechungen. 103

sodann dessen Verwirklichung in Gott, in der Natur und in der
übernatürlichen Ordnung dargelegt und schüefslich dessen Begriff durch Ver-
gteichung mit dem des Schönen genauer bestimmt.

Im folgenden Buche wird nun Gott, der in der dreifachen Ordnung
der Natur, Gnade und Glorie seine ewig schönen Ideen nach aufsen
verwirklicht, als das höchste Kxemplar für alle menschliche Kunsttätigkeit
dargestellt.

Oer Künstler erscheint als ein analoges Abbild des Dreieinigen
durch die drei Qualitäten, welche ihn zur Ausübung seiner Kunst
unmittelbar disponieren; denn wie Gott Vater durch den Sohn im hl. Geiste
alles wirkt, so erzeugt der Künstler kraft seines Genies (ingenium) in sich
die Ideen, ordnet diese durch Betätigung seines ästhetischen Geschmacks
(gustus, sapere, sapientia) und verwirklicht sie im Stoffe durch die mit
Fertigkeit gepaarte Liebe;1 er schafft also sein Kunstwerk mittels dreier
Eigenschaften, welche sich wie Prinzip, Medium und Finis zueinander
Erhalten, und deren Eigentümlichkeiten, auf Grund der üblichen
Appropriation, auf die drei göttlichen Personen hinweisen.

Nach einer erschöpfenden Darlegung der Vergleichs- und
Unterscheidungspunkte zwischen göttlichem und menschlichem Schaffen wird
zunächst die natürliche Kunst, dann die übernatürliche und schliefslich
die Verbindung beider näher ins Auge gefafst. Natürliche und
übernatürliche Kunst unterscheiden sich voneinander:

1. durch ihre Formalprinzipien (durch natürlich-schöne Ideen und
Nachahmung der Natur, hier übernatürlich-schöne Ideen und Nachahmung
der Werke der Gnade, unter welchen Jesus und Maria als die
vollkommensten Muster besonders vorgeführt werden),

2. durch ihre Mittel (dort blofs natürliche Fähigkeiten, hier aufser-
dem eine übernatürliche Gnadenhilfe, welche den Künstler in den Stand
setzt, das Übernatürlich-Schöne zu erfassen, zu beurteilen und im Werke
auszudrücken), endlich

3. durch ihre Ziele (dort natürliche Schönheit des Werkes und
aatürlichen moralischen Nutzen, hier übernatürliche Schönheit des Werkes
und übernatürliche Erbauung).

Bei der natürlichen Kunst erörtert der Verfasser besonders den
Enthusiasmus, die Inspiration und den künstlerischen Geschmack, d. i.
die durch Anschauung eines schönen Objekts erweckte sensible Begeisterung,
den daraus hervorgehenden, das Genie ergreifenden Drang, ein solches
Objekt zu preisen oder nachzuahmen und das die vom Genie dargebotene
Ideen auslesende und ordnende Urteil, also die drei Momente, welche
Erinzip, Medium und Finis der inneren Tätigkeit des Künstlers sind.

Bei der übernatürlichen Kunst ist dann ausführlich die Rede von
?er übernatürlichen Inspiration, sowohl von der gewöhnlichen, welche
p1, Blauben, in der Liebe und in den Gaben des heiligen Geistes ihr

finzip hat, als auch von der aufsergewöhnlichen, welche auf einer aufser-
Sowönlichen Eingiefsung der Gaben der Wissenschaft, der Weisheit oder

er Kunst beruht und als gratia gratis data betrachtet wird. Für beide

In -n werden Beispiele angeführt, so für die gewöhnliche übernatürliche
Aspiration: Lippo Dalmasio und Overbeck, für die aufsergewöhnliche:

avid und Fra Angelico.

d
1 Vgl. was Prof. Michael Stolz sagt: Jedes wahre Kunstwerk mufs

weu ®ns'cht empfangen und durch die Wärme des Gemüts gezeitigt
erden; erst dann kann es, selbst lebendig, belebend auf die Zuschauer

mnwirken.



104 Literarische Besprechungen.

Zuguterletzt wird noch von den allgemeinen Bedingungen für den
Fortschritt der Kunst gehandelt. Alles Nachgebildete, so wird ausgeführt,
wird in dem Grade vollkommener, als es seinem Vorbilde näher kommt.
Da nun die göttliche Kunst das höchste Exemplar für die menschliche,
sowohl die natürliche wie die übernatürliche, ist, so wird diese um so mehr
fortschreiten, je genauer sie jene nachahmt.

Demgemäfs soll sie nicht eine blofs materielle, sondern eine
vernünftige und intelligente Nachahmung der Werke Gottes sein und bei
den Naturdingen nur das nachahmen, was von Gott, nicht aber das, was
von der Sünde herrührt, also z. B. die Körperschönheit nur als keusch
und ehrbar darstellen. Damit ist natürlich nicht gesagt, dafs die Schattenseiten

des wirklichen Welthildes überhaupt nicht zur Darstellung kommen
dürfen, wohl aber, dafs dies nur geschehen soll zur Hervorhebung und
Empfehlung der Lichtseiten und zudem mit der notwendigen Rücksicht
auf die sittliche Schwachheit des Menschen in seinem gegenwärtigen
Zustande. Ferner soll der Künstler die intellektuell-moralische Schönheit
über die sensible stellen und diese so behandeln, dafs sie als die
Bekleidung der ersteren erscheine und deren Form erkennen lasse. Und
wie schliefslich Gott die Gnade mit der Natur derart verbindet, dafs sie
diese nicht vernichtet, sondern erhebt, so soll der christliche Künstler
in ähnlicher Weise die übernatürliche Kunst harmonisch mit der natürlichen

vereinigen. Als dem Fortschritt schädliche Richtungen werden
hervorgehoben: in der natürlichen Kunst Realismus und Sensualismus,
in der übernatürlichen Naturalismus einerseits und übertriebener
Mystizismus andererseits, in beiden exzessiver Archaismus.

Die drei folgenden Bücher behandeln der Reihe nach die schöne
Literatur, die plastischen Künste und die Musik, nicht um diese Künste
zu lehren, sondern blofs um den Exemplarismus auf dieselben anzuwenden
und sie von dieser Seite zu beleuchten.

Der Verfasser definiert die Literatur im Sinne von pulchrae litterae
oder vielmehr der Tätigkeit, welche diese erzeugt, als die Kunst, schön
zu schreiben und zu reden. Wir haben gegen diese Definition nichts
einzuwenden; denn es macht an sich keinen wesentlichen Unterschied,
ob uns ein Geisteserzeugnis im Gewände der Sprache durch das lebendige
Wort oder durch die Schrift dargeboten wird, und tatsächlich rechnen
wir zur Literatur der verschiedenen Völker auch solche Erzeugnisse,
welche, wie z. B. die Volkslieder, sich nur im Volksmunde erhalten
haben. Wir können also von einer allgemeinen schönen Kunst reden,
welche durch die Sprache, die gesprochene wie die geschriebene, das
Schöne zur Darstellung bringt, und da unter ihren Erzeugnissen die
schriftlichen jedenfalls die pars potior ausmachen, so können wir dieselbe
in Ermangelung einer besseren und genaueren Bezeichnung füglich auch
die schöne Literatur nennen.

Was uns aber gar nicht gefallen will, das ist, wie oben schon
angedeutet, die Einteilung dieser Kunst in Grammatik, Poetik und Rhetorik.

Wir meinen, eine genauere Erwägung der in den literarischen
Erzeugnissen hervortretenden typischen Eigentümlichkeiten wie auch des
Sprachgebrauchs müsse zunächst zu einer Zweiteilung der Literatur,
sowohl als Gesamtheit jener Werke, wie auch als Kunst, führen.

Wir haben ja eine vom literarischen Standpunkte aus niedere, sonst
aber bedeutende Literatur, welche weiter nichts bezweckt als Tatsachen
festzustellen, zu erklären und zu begründen, und zwar so kurz und präzis
wie möglich. Diese Werke, zu denen vor allem die wissenschaftlichen
Lehrbücher gehören, wird man wegen ihrer Anlage weder zur schönen



Literarische Besprechungen. 105

Literatur zählen, noch auch als fehlerhafte Produkte bezeichnen können:
sie sind eben das Erzeugnis einer niederen Literaturkunst, welche auf
der Stufe der artes utiles steht und sich betätigt durch die Sammlung
des vollständigen Stoffes, durch die Wahl und Einhaltung einer Methode,
über welche die Logik Auskunft gibt, und endlich durch die Befolgung
der Grammatik in Bezug auf den sprachlichen Ausdruck.

Daneben haben wir eine vom literarischen Standpunkte aus höhere
Literatur, bei welcher die Darstellung des Schönen durch die Sprache
nicht zufällig und blofs sporadisch, sondern als beabsichtigte und
durchgreifende Eigenheit erscheint, und zwar bald als Hauptzweck (in der
Roesie), bald als untergeordneter Zweck (in der Beredsamkeit), bald
endlich als gleichgeordneter Nebenzweck (in der übrigen schönen Literatur).
Die zu dieser Gattung gehörenden Werke charakterisiert treffend der
französische Ausdruck œuvres de goût; denn sie stehen in besonderer
Weise unter 'dem Gesetze der Ästhetik in Bezug auf die Auswahl des
Stoffbs, der Gliederung und des sprachlichen Ausdrucks und sollen
gleicherweise Verstand, Herz und Imagination befriedigen.

Das ist die eigentliche schöne Literatur, die wir bei einer Syste-
matisierung einteilen würden in:

1. die eiufach darstellende, welche, wie in so manchen Beschreibungen,
Lebensbildern, historischen Erzählungen und sogar philosophischen
Abhandlungen, die reine Wirklichkeit lediglich mit einem von den Grazien
gewobenen Gewände versieht;

2. die poetische, deren besonderer Gegenstand es ist, uns vom Leben
e'n vollständiges, vollendetes und klares Bild zu geben, während im
wirklichen Leben alles unvollständig, unvollendet und mehr oder weniger
verworren und dunkel erscheint;

3. die oratorische, in welcher die Darstellung des Schönen wie alles
übrige zum Zwecke der Überredung hingeorduet sein mufs.

Die Kunst aber, welche diese Literatur schafft, umfafst, soweit die
Sprache allein in Betracht kommt, die allgemeine Kunst, den sprachlichen
Ausdruck schön zu gestalten, welche wir Stilistik nennen könnten, sowie
a's besondere Künste die Poetik und die Rhetorik.
_. Wir glauben daher, dafs der Verfasser bei seiner Einteilung der
Literaturkunst die methodische Regel: Servetur ordo naturalis nicht
hinlänglich beachtet hat.

Im übrigen sind seine Ausführungen beachtenswert, und wir wollen
üaraus einiges dem Leser vorlegen.

Zweck der Literatur ist die Vollendung eines Werkes, in welchem
Nüttels der mündlichen oder schriftlichen Wortzeichen schöne Ideen und
Affekte in sinnenfälliger, Gefallen erregender Weise dargestellt werden,

die Zuhörer resp. Leser zu belehren oder besser zu machen.
Der landläufige Sprachgebrauch bezeichnet bei einem solchen Werke

en Gedankeninhalt als Stoff und den sprachlichen Ausdruck als Form;
ach der Auffassung der Scholastik aber, welche jedes Kunstprodukt zur

: a,'Lüig der Zeichen rechnet, ist das in die Sinne fallende, an sich
u T'fferente und perfektible Element, also die Sprache, als Materie zu

y pachten, und die Idee, welche eben jenes Element zu ihrem aktuellen
'chen gestaltet, als Form,

dar ^ Besprechung der Materie in diesem Sinne und im Anschlufs
sinn" i^er Angemessenheit der menschlichen Sprache für ein geistig-
Sch F •

^ esen sowie der Frage nach dem Ursprünge von Sprache und

best
W'r^ ^ann bie Form als das Geistig- und Sinnlich-Schöne näher



106 Literarische Besprechungen.

Ersteres begreift die intellektuelle Schönheit der Ideen und Bilder
(der species intelligibiles et imaginariae der Schule), der Urteile und der
Schlufsfolgen, sowie die moralische Schönheit der Affekte und
Leidenschaften. Diese Schönheit ist das erste Erfordernis zu jedwedem
literarischen Kunstwerk; denn keine noch so schöne Sprache kann verhindern,
dafs falsche Gedanken und lasterhafte Affekte ihrer Natur nach der
Vernunft mifsfallen.

Damit jedoch das Werk, wie es sein soll, dem ganzen Menschen
gefalle, mufs die sensible Schönheit des Stiles, der Stimme und der Schrift
oder des Druckes hinzukommen, wozu wir nur bemerken, dafs Schrift
und Stimme, so wichtig sie auch sind, doch nur reine Akzidenzien
darstellen, während der Stil zum Wesen des literarischen Kunstwerkes gehört.

An alle diese Elemente, wie auch später au das Werk als Ganzes,
wird der Mafsstab des Schönen angelegt, der in den drei Bedingungen
Integrität, Klarheit und Harmonie gegeben ist.

Der Artikel über die Pflege der schönen Literatur gibt dem
Verfasser Anlafs, den an den Namen des Abbé Gaume geknüpften Streit um
den Schulgebrauch der heidnischen Klassiker zu besprechen, welchen
Abbé Guillaume, Dechant von Beauraing in Belgien, wiederaufgenommen
und durch eine Parallelausgabe heidnischer und christlicher Autoren für
den lateinischen und den griechischen Unterricht praktisch fortführt.

Den Schlufs dieses Abschnittes bildet der Nachweis, dafs die christlichen

Schriftsteller nach verschiedenen Richtungen hin an den heiligen
Schriften ein vollkommenes Muster haben.

Der folgende Abschnitt über Architektur, Skulptur, Malerei und
Musik entfaltet einen noch gröfseren Reichtum an positiven Kenntnissen,
indem hier der Verfasser nicht blofs die Kunst an sich, sondern auch
deren geschichtliche Entwickelung in den Kreis seiner Betrachtung zieht.
Die kirchliche Kunst, die begreiflicherweise den gröfsten Raum einnimmt,
erfährt unter dem Gesichtspunkte des Übernatürlichen eine allseitig tiefe
Auffassung, welche wir noch nirgends mit solcher Ausführlichkeit
dargestellt gefunden haben. Auch wird alles sorgfältig registriert, was den
sensus Ecclesiae bezüglich der religiösen Kunst festzustellen geeignet ist,
so ein wenig bekannter Brief Leos XIII. zur Würdigung der Baustile
und die Äufserungen Roms aus den letzten Jahren über Kirchengesang
und Musik, denen nur die nach der Drucklegung dieses Bandes erfolgte
beizufügen ist, welche in klaren Worten die Episode der editio typica
durch die Wiederherstellung des status quo ante abschliefst.

Das letzte Buch ist dem speziellen Nachweis der dreifachen Ordnung
in den verschiedenen Künsten und Literaturzweigen, sowie in ihren
Wechselbeziehungen gewidmet. Es bietet einige sachliche Ergänzungen
zu den vorhergehenden Büchern, vor allem aber Kombinationen, die von
sehr ungleichem Werte sind.

Durchaus gelungen scheint uns z. B. die konsequente Durchführung
der Dreizahl bei Darlegung der notwendigen Eigenschaften des
literarischen Stils :

Zu seiner Schönheit ist Integrität, Klarheit und Harmonie erfordert.
Die Integrität ergibt sich aus der Korrektheit, die Barbarismen

und Solözismen ausschliefst, aus der Präzision, welche die rechte Mitte
zwischen zu grofser Kürze und Breite einhält, und aus einem die Imagination

befriedigenden Bilderschmuck.
Die Klarheit wird erreicht durch die Genauigkeit der Ausdrücke,

Antithesen und eine der logischen Gedankenfolge hinlänglich angepafste
Anordnung der Worte.



107

Die Harmonie soll dreifach sein:
1. Übereinstimmung der Worte miteinander, wie solche sich ergibt

aus dem festen, durch keine störenden Einschaltungen unterbrochenen
Zusammenhang der Worte, Satzglieder und Sätze, aus dem Wohlklang
der Laute und der Kadenzen und aus dem Ebenmafs der Sätze und
Satzglieder.

2. Übereinstimmung der Worte mit den Gedanken und Affekten,
derart dafs nur im Einklänge mit diesen die Redeweise erhaben, mäfsig
gehalten oder schlicht sein darf; endlich

3. Übereinstimmung der Worte mit der Person des Schriftstellers
oder Redners, dessen Alter, Bildung und Stellung für die Redeweise
gleichfalls mafsgebend sind.

Auch gefällt uns die Heranziehung von Piatos Ausspruch „Der
Dichter schaue sein Exemplar entweder in sich oder aufser sich, oder
bald in und bald aufser sich" zur Begründung der Einteilung der Poesie
n die lyrische und didaktische, die dramatische und die epische, unter
welche drei Hauptarten die kleineren Gedichte sich auch zwanglos unter-
bringen lassen.

Dagegen befriedigt uns die Einteilung der Kanzelberedsamkeit in
oie dogmatische, die moralische und die homiletische weniger als die
echte Dreiteilung der profanen Beredsamkeit in die akademische
(demonstrative), die parlamentarische (deliberative) und die gerichtliche, wie sie
allgemein üblich ist und sich schon bei Marmontel vorfindet. Jene Tricho-
tomie nämlich, die als solche keineswegs üblich ist, beruht auf einer
Dichotomie, bei der das eine Glied, die rhetorische Predigt, nach einem
Prinzip dichotomisch weiter geteilt ist, das auch auf das zweite Glied
angewendet werden kann; denn eine Homilie über das erste Kapitel des
al. Johannes ist eine dogmatische, und eine über die Bergpredigt ist eine
Moralische Predigt. Weiter ist diese Einteilung der rhetorischen Predigt,
•m Grunde genommen, keine erschöpfende. Allerdings geht das Wort
Gottes und die Kirchenlehre in der Zweiteilung Glaubens- und Sittenlehre
auf; aber die Predigt hat nicht blofs die abstrakte Lehre der Kirche zur
Darstellung zu bringen, sondern ihrem natürlichen Zwecke und zum Teil
Positiven Vorschriften gemäfs, auch deren Leben, wie es sich namentlich
,n der Liturgie und in der Geschichte kundgibt, zu der auch die Geschichte
Oer Heiligen gehört, und das ist ein Inhalt, den wir nicht, wie der
Verfasser, als blofses Anhängsel der Moral betrachten können. Sein Ordens-
ëenosse P. Benger hat den richtigen Formalgrund zu einer wahren
Dreiteilung der Predigtarten aufgestellt: Der Inhalt des göttlichen Wortes
v 80 der Predigtstoff in seiner Vollständigkeit) wird uns dargeboten in
er Form des Wortes (die hl. Schriften, Symbolum, Katechismus), in der
°rm des Kultus und in der Form der Geschichte ; danach unterscheidet
r: die exegetische [homiletische, katechetische und rhetorische (dogmatisch-
oralisch)], die liturgische und die historische Predigt. Das gefällt uns

vlel besser.
Als geradezu wertlos aber betrachten wir manche Dreiheitskonstruk-

ooq bei der Grammatik,
ein i° w'rc* von e'ner Trias des Genus und des Numerus, und gar von
odeer doppelten des Kasus gesprochen, weil dies zufällig bei wenigen

r auch nur bei einer Sprache, also ausnahmsweise, zutrifft.
a » Gnd welche Willkür bei der Zurückführung der einzelneu Redeteile

Y„ j0'e drei Elemente des einfachen Satzes! Da haben wir die Trias:
Tête"T' Adverbium und — Konjunktion; diese wird auch gleich weiter

e de file einer weiteren Dreiheit, die sie mit der Kopula verbinden



108 Literarische Besprechungen.

sol!. Sie ist ja der Ausdruck für eine allgemeine Relation zwischen zwei
Sätzen; man mufs also derselben die Präposition, als Ausdruck einer
besonderen Relation zwischen zwei Termini, und weiterhin auch die
Interjektion, als Bezeichnung für die individuelle Relation des Sprechenden
zu irgend etwas, beifügen.

Ähnliches findet sich bei den Künsten.
Da haben wir z. B. eine ebenso tiefe wie schöne Darlegung der

Analogien zwischen dem vollkommenen Dreiklang und der hl. Dreifaltigkeit
vom Cistercienser P. Robert von Valdieu.
Was soll man aber dazu sagen, wenn nach einer sachmäfsigen

Parallele zwischen der Entwickelung der sieben Töne der Tonleiter aus
dem vollkommenen Dreiklang und der Entfaltung der sieben Farben des
Regenbogens aus den drei Grundfarben behauptet wird, dafs in gleicher
Weise aus den drei Linien (der geraden, krummen und kreisförmigen)
die sieben geometrischen Hauptfiguren: Dreieck, Viereck, die übrigen
Vielecke, Kreis, Ellipse, Kegel und Cylinder gebildet werden? Sind die
„übrigen Polygone" nur eine Figur, und sind nicht etwa Kugel und
Pyramide ebenso geometrische Hauptfiguren wie Kegel und Cylinder?
Mit solchen Dreiheitskonstruktionen, die bald grundverschiedene Dinge
unter einem nebensächlichen Gesichtspunkte vereinigen, bald nur
Ausnahmefälle ins Auge fassen, bald den Umfang eines Begriffes willkürlich
ei: engen, ist für den Exemplarismus nichts gewonnèn, soviel Scharfsinn
und Geist auch manchmal darauf verwendet worden ist.

Dieser Abschnitt, in dem, das sei doch bemerkt, die Lichtseiten
die Schattenseiten wenig bemerken lassen, und damit der ganze erste
Teil, schliefst ab mit einer übersichtlichen Zusammenstellung der Literatur
und der schönen Künste.

H. Im zweiten Teile baut der Verfasser nach den Prinzipien des
Exemplarismus ein System der moralischen Vollendung des Einzelmenschen
auf, zu welchem er die ihm passenden Materialien aus der Ethik, der
Moraltheologie, der Asketik und der Mystik entnimmt. Da diese nichts
Neues bieten und wir aus dem Vorhergehenden die Methode des
Verfassers bereits kennen, so genügt es, die äufseren Umrisse dieses
Lehrgebäudes zu zeichnen.

Es wird zunächst im ersten Buche das Fundament des Exemplarismus

für die individuelle moralische Vollendung in der Erschaffung
des Menschen nach dem Ebenbilde Gottes und in der Vorausbestimmung
der Auserwählten zur übernatürlichen Ebenbildlichkeit mit dem
Gottmenschen aus Schrift und Tradition nachgewiesen, ferner das Gebot der
Nachahmung Gottes, Christi und der Heiligen dargelegt und schliefslich
auf die Verwirklichung jener übernatürlichen Vollendung durch die Gnade
in diesem Leben und durch die Glorie im zukünftigen hingewiesen.

Aufserdem wird hier das über die Tugend an sich im zweiten Bande
Gesagte durch die Darlegung der Lehre der Weisen des Altertums wie
der Kirchenväter ergänzt und von der Tugendlehre des Aquinaten, der
die heidnische und die christliche Weisheit zusammenfafst, eine analytische
Übersicht gegeben.

Darauf wird „der Fortschritt in der Tugend", das eigentliche Thema
dieses Teiles der Encyklopädie im zweiten Buche, in Angriff genommen
und zuerst ganz allgemein behandelt.

Es werden da vorgeführt:
I. die Prinzipien des Fortschritts, zunächst die inneren: die Seele

mit ihren natürlichen Potenzen und Habitus und, für die übernatürliche
Ordnung mit der heiligmachenden Gnade und den übernatürlichen Habitus,



109

die Mitwirkung mit der Gnade, das Gebet, der Sakramentengebrauch, die
Eröffnung des Gewissens und die Willfährigkeit gegenüber dem Seelenführer,

dann die äufseren: Gott, erste Ursache, Christus, Mittler und
Vorbild, das Gesetz, die wirkende Gnade, die Fürbitte und das Beispiel
der Mutter Gottes, der übrigen Heiligen und selbst frommer Christen
auf Erden, endlich die Leitung eines gelehrten, frommen uud klugen
Seelenführers ;

2. die Feinde des Fortschritts: Fleisch, Welt und Hölle, deren
Wirkungen (innerlich: Zerstreuungen, Illusionen, Anreizungen zur Sünde,
Besessenheit; äufserlich: Gelegenheit zur Sünde, Verfolgung und teuflische
Obsession), wie auch die bereuten Sünden selbst, ein Mittel zum Fortschritt
in der Tugend werden können;

3. die Wege des Fortschritts, die via ordinaria und die via extra-
ordinaria mit den in beiden vorhandenen Stufen, welche gewöhnlich als
via purgativa, illuminativa et unitiva bezeichnet werden. Im Anschlufs
hieran wird auch die unter einen anderen Gesichtspunkt fallende
Unterscheidung des christlichen Lebens als vita contemplativa, activa et mixta
mit ihren Beziehungen zu den zwei Hauptwegen erklärt.

Das dritte Buch handelt speziell von dem moralischen Fortschritt
via ordinaria und enthält über jede Stufe ein eigenes Kapitel.

Das vierte leistet dasselbe in Bezug auf die via extraordinaria und
enthält aufserdem ein besonderes Kapitel über die gratiae datis datae,
welche nach dem hl. Thomas gemäfs ihrer Beziehung zur Erkenntnis,
?ur Sprache oder zur Tätigkeit drei Klassen bilden und dementsprechend
'm Lichte des Exemplarismus als aufserordentliche übernatürliche
Nachahmung der göttlichen Allwissenheit, des sich offenbarenden göttlichen
Wortes oder der göttlichen Allmacht erscheinen.

Das letzte Buch handelt von der individuellen Vollkommenheit iu
den verschiedenen Lebensständen.

Ausgehend von dem Begriff der christlichen Vollkommenheit, welche
wesentlich in der göttlichen Liebe besteht, setzt der Verfasser zunächst
ai'8einauder, wie sich dieselbe verhält einerseits zum status vitae
communis, in den der Mensch durch die Taufe eintritt, anderseits zum
status perfectionis, sei es acquirendae im Ordensstande, sei es exercendae
1111 Episkopat.

Dann bespricht er die Lebensstände überhaupt und erörtert speziell
die Vollkommenheit im Laienstande, wobei im einzelnen von den Ledigen,
üngfrauen, Verheirateten und Witweru die Rede ist, die Vollkommenheit

Stande der Kleriker und endlich die Vollkommenheit im Ordensstande,
abei wird auch immer der göttliche Beruf zu den einzelnen Ständen

behandelt.
Die einzige Neuerung, welche der Verfasser in diesem Teile dar-

nä r Un^ weBläufig zu begründen sucht, will uns nicht gefallen. Er hat
Und* *n de'1 hergebrachten Terminis via purgativa, via illuminativa
län

Vla Ha't'va das Wort via durch vita ersetzt. Alle Mystiker sind ja
SoÄst darüber einig, dafs mit diesen Ausdrücken nicht drei scharf ge-

Z(1
erte Etappen auf dem gewöhnlichen oder aufsergewöhnlichen Wege

der j.d hommenheit bezeichnet werden, sondern vielmehr drei Richtungen
Tod natörlichen Lebenstätigkeit, von denen keine jemals vor dem

WelH
^aDZ SeSenstandslos wird, noch aufseracht gelassen werden darf,

der R
aher auch hinwiederum nach dem gewöhnlichen Verlauf der Dinge

Wei n
nauh in drei aufeinander folgenden Perioden in überwiegender

Wandt v°rtreten und besonders gepflegt werden sollen. Letztere Be-
atnis genügt vollständig, um die Sprachweise der Alten zu rechtfertigen.



110 Literarische Besprechungen.

Und wenn der "Verfasser meint, mehr Klarheit in die Sache zu bringen,
wenn er sie mit einem Terminus bezeichnet, der mit via ordinaria et
extraordinaria nichts gemein hat, so übersieht er, dafs die von ihm
beliebte Bezeichnung an die Ausdrücke vita contemplativa und vita
activa erinnert und dadurch eine noch gröfsere Begriffsverwirrung
verursachen kann.

III. Der dritte Teil hat zum Gegenstand die Anwendung des
Exemplarismus auf die Vollendung nicht der Individuen in den Gesellschaften,
sondern der Gesellschaft als solcher.

Im Lichte des Exemplarismus erscheinen die menschlichen
Gesellschaften in ihrer allgemeinen Zusammensetzung als analoge Abbilder der
in sich vollendeten Gesellschaft der hl. Dreifaltigkeit; denn wie in dieser
bei absoluter Einheit der Natur drei Personen derart miteinander
verbunden sind, dafs der Sohn das Mittelglied zwischen dem Vater und dem
hl. Geiste bildet, so besteht in jenen die Gattungseinheit der menschlichen
Natur, und von den drei Teilen, in welche die Gesamtheit ihrer Mitglieder
sich scheidet, nimmt einer eine Mittelstellung ein zwischen dem Regierenden
und dem Regierten, so in der Familie die Mutter zwischen Vater und
Kind, in Staat und Kirche die der höchsten untergeordneten Behörden
u. s. w. Auch sollen die menschlichen Gesellschaften ihre Vollendung
gemäfs dem göttlichen Exemplar anstreben.

Diese Vollendung erfordert freiwillige Übereinstimmung der
Untergebenen mit den Vorgesetzten, welche berufen sind, die Gesellschaft durch
gerechte Gesetze ihrem Ziele zuzuführen. Da aber alle menschliche
Regierungsgewalt eine Nachahmung und ein Ausflufs der höchsten Gewalt
ist, welche die Welt regiert, und jedes Gesetz zur Leitung einer Gesellschaft

nur als Ableitung aus dem ewigen Gesetze Berechtigung hat, so
sollen die Vorgesetzten, wie sie ihre Gewalt von Gott haben, auch beim
Regieren Gottes Vorsehung nachahmen.

So beruht die natürliche und übernatürliche praktische Vollendung
der verschiedenen menschlichen Gesellschaften auf der Tugend ihrer
Mitglieder, der Vorgesetzten wie der Untergebenen, zur Erfüllung ihrer
gegenseitigen Pflichten.

In diesem Geiste wird in den vier Büchern dieses Teiles vom christlichen

Staate, von der christlichen Kirche, von der christlichen Familie
und von den christlichen Ordensgesellschaften mit besonderer
Berücksichtigung der zu ihrer Vollendung notwendigen Tugenden gehandelt.

Das erste Buch enthält zunächst die Darlegung und Verteidigung
der Priuzipieu der christlichen Politik, speziell bezüglich des Verhältnisses

der weltlichen Gewalt zur geistlichen, und erklärt darauf einerseits
die Pflichten des Herrschers als solchen in Bezug auf Gott, auf sich selbst
und auf die Untertanen wie die Fremden, anderseits die Pflichten der
Bürger gegen den König, gegen das Vaterland und gegeneinander.

Das zweite Buch „über die Vollendung der Kirche Gottes auf Erden"
stellt als Leitgedanken hin, dafs Christus als Lehrer, Priester und Hirt
den Vorstehern, insoweit er aber „gehorsam und Untertan war", den
Untergebenen das vollkommenste Vorbild ist. Im einzelnen behandelt es
die Pflichten des Papstes, der Bischöfe, der Pfarrer und der Laien nebst
den einschlägigen Nebenfragen.

Das dritte Buch zeigt uns die hl. Dreifaltigkeit als Exemplar der
Familie im allgemeinen, die Verbindung Christi mit der Kirche als
besonderes Vorbild der ehelichen Gemeinschaft und des weitereu einerseits

Gott als Urtypus der Eltern- und Herrengewalt, anderseits den
Heiland als Muster der Kinder und Diener. Sodann erklärt es unter



Literarische Besprechungen.

fortwährender Zurückweisung der modernen Irrtümer und staatlicher
Ubergriffe die gegenseitigen Pflichten der Eheleute, der Eltern und
Kinder, sowie der Herrschaften und Dienstboten, wobei auch die sonstigen
Arbeiter und der Vollständigkeit halber sogar die Sklaven berücksichtigt
werden.

In derselben Weise erledigt das letzte Buch die Tugenden, durch
welche die Ordensgeselischaften ihre Vollendung erreichen. Der Ordensobere

soll in der Genossenschaft Christus als Lehrer, Führer und Hirt
nachahmen, nebenbei bemerkt, eine Dreiheitskonstruktion, welche die
Trias Lehrer-, Priester- und Hirtenamt materiell zu einer Vierheit macht
und so den blofsen Formalismus solcher Kombinationen von neuem
dokumentiert. Ausführlich kommen zur Darstellung die einzelnen Obliegenheiten

des Vorsteheramtes und die zu deren Erfüllung notwendigen
Tugenden, der göttliche Beruf zu demselben, die Wahl, die dazu führt,
und die Rechte, die sich daraus ergeben, sowie die besonderen Mittel,
welche zur Hebung der Klostergemeinschaft anzuwenden sind. Den
Passenden Abschlufs liefert die mystische Theologie des P: Godinez in
dem Résumé der Eigenschaften eines Oberen, welche einerseits zu einem
guten, anderseits zu einem schlechten Klosterregiment führen.

Danach wird in Kürze gezeigt, wie auch die Untergebenen in
Nachahmung des Heilandes besonders durch Gehorsam gegen die Vorgesetzten
und durch gegenseitige Liebe an der Vollendung der Ordensgesellschaft
mitwirken sollen.

Zur Vervollständigung vorstehender Inhaltsangabe dieses an tausend
Seiten starken Bandes müssen wir beifügen, dafs der Behandlung der
Hauptgegenstände ein „Lehre der Weisen" betitelter Abschnitt
voranzugehen pflegt, der des Interessanten viel bietet. Da finden wir fast
immer so ziemlich vollständig die einschlägigen Auslassungen Piatos,
Aristoteles' und des hl. Thomas im eigenen Wortlaut; von anderen
hervorragenden Lehrern passende gröfsere oder kleinere Stellen aus ihren
Werken, so besonders vom hl. Augustinus bei der Kunst; von Fenelon
und dem hl. Alpkonsus bei der geistlichen Beredsamkeit, wo auch ihre
mitgegeugesetzten Ansichten über den Gebrauch der Antithesen und der
Division in der Predigt besprochen wird; ja wir finden sogar mitunter
gröfsere Dokumente und Abhandlungen, so die ganze Encyklika Leos XIII.
über die Verkündigung des Wortes Gottes und die Abhandlung des heil.
I'ionyaius über das Göttlich-Schöne, diese gar in doppelter lateinischer

Persetzung und mit dem Kommentar des Aquinaten, der als kongenialer
Riesengeist uns erst deren Tiefe, Ordnung und Reichtum vollständig
utdeckt. Auch sonst liebt es der Verfasser, bei seinen Ausführungen

Autoritäten nicht blofs anzuführen, sondern vorzuführen und gebührend
u Worte kommen zu lassen; wir verweisen blofs auf den letzten Teil,
0 ganze Seiten aus Bossuets Politique tirée de l'Ecriture sainte und
us den Büchern De Consideratione vom hl. Bernardus, sowie die testa-

g,entai'ischen Mahnworte der hl. Könige Ludwig von Frankreich und
dafP ln von Ungarn mitgeteilt werden. Wenn wir noch dazu bemerken,

ihr t ^yuHmlismus, d. h. die Verwendung der sichtbaren Dinge oder
Ahafv.Darstellungen zur Andeutung und Erklärung von geistigen, in den

und v
''en über die hl. Schrift, die plastischen Künste, die Tonkunst

der Tr
mora''sche Vollendung behandelt wird, und diese Erörterung bei

seih tUn3t fünfzig Seiten einnimmt, so wird sich wohl der Leser

Tun) sa®en müssen, dafs ihm in diesem eigenartigen Werke eine wahre
HanaF.ube nützlicher und interessanter Ergänzungen zu den gewöhnlichen

Ubüchern der in Betracht kommenden Disziplinen geboten wird.



112

Dieses Werk ist eine Encyklopädie, nicht hlofa dem Namen nach
wie das der berüchtigten Encyklopädisten, welches lediglich ein
Konversationslexikon ist, oder wie so manche Realencyklopädien einer
einzelnen Wissenschaft, welche eher Magazine zu benamsen wären, sondern
in des Wortes Vuller Bedeutung einer systematischen Zusammenstellung
universaler Kenntnisse zu didaktischen Zwecken, in welchem Sinne
zufällig das Wort auch zum erstenmal anstatt des früher üblichen Summa
gebraucht worden ist (in der Encyclopedia seu orbis disciplinarum von
Scalich, Basel 1555). Auch war es ein glücklicher und fruchtbarer
Gedanke, einer solchen Zusammenstellung der natürlichen und
übernatürlichen, spekulativen wie praktischen Wahrheit die Lehre vom
göttlichen Exemplarismus zu Grunde zu legen. Dadurch ist das Werk auch
eine ausführliche Ergänzung zur theologischen Summa des hl. Thomas
geworden, deren Grundgedanke ist: Deus, unus et trinus, est principium
et finis omnium rerum, imprimis rationalis creaturae, per Iesum Christum
Dominum Nostrum.

Im einzelnen jedoch scheint uns der Verfasser, wie wir schon bemerkt
haben, mit seinen Dreiheitskonstruktionen vielfach allzu formalistisch
verfahren zu haben und mitunter sogar, wie wir beifügen müssen, selbst
bei Naturdingen fehlgegangen zu sein.

Allerdings hat der Schöpfer in allen seinen Werken eine Spur seiner
Dreifaltigkeit zurückgelassen, aber wo sich keine spezielle offenbar zeigt,
da sollte man sich einfach mit einer generellen begnügen, wäre es auch
nur etwa die Dreiheit der Dimensionen beim Körper.

Hierzu nur ein Beispiel. Im zweiten Bande heifst es bei der
Besprechung des menschlichen Körperbaues: Die Knochen sind teils lange,
teils kurze, teils platte. Mit dieser Dreiteilung kommt die Anatomie
nicht aus: sie fügt die gemischten Knochen als vierte Klasse hinzu. Und
in der Tat bilden die Rippen und der Unterkiefer zwischen den langen
und den platten Knochen, und ebenso das Brust- und das Kreuzbein
zwischen den platten und den kurzen Übergangsformen, die sich nicht
unter die extremen unterbringen lassen. Um eine eigenartige Dreiheit
herauszubekommen, zählt der Verfasser anderswo oft genug die
Mischformen mit, hier, wo sie in der Wirklichkeit so scharf ausgeprägt sind,
läfst er sie ganz unbeachtet. Mit diesem Verfahren könnte er uns noch
schliefslich eine Dreiteilung der Handwurzelknochen geben, deren Namen
und Formen der bekannte versus memorialis andeutet:

Schiffe nie im Mondenschein
Dreieckig um das Erbsenbein;
Vieleckig grofs, vieleckig klein;
Der Kopf mufs immer am Haken sein.

Jede Einteilungsweise, einseitig fortgesetzt, wird schliefslich zum
Prokrustesbett, dem die Wirklichkeit nur durch Gewalt oder durch Kunstgriffe

angepafst wird. Ampère hat sich mit seiner rein dichotomischen
Klassifikation der Wissenschaften den Vorwurf zugezogen, dafs seine
Divisionen mehr gelehrt als natürlich seien. Wegen der übertriebenen
Anwendung der Trichotomie wird man auch im vorliegenden Werke
manches nicht natürlich finden.

Im übrigen hat der gelehrte Verfasser mit einem wahren Bienenfleifs
das Beste zusammengetragen, das zur Empfehlung der Lehre vom
Exemplarismus vorgebracht werden konnte, und hat dasselbe auch mit grofsem
Geschick verwertet. Wir sagen daher mitHoraz: „Ubi plura nitent, non
ego paucis offendar maculis."

Sourbrodt (Rheinprovinz). N. Pietkin, Pfarrer.



Literarische Besprechungen. 113

8. Jos. Gredt, 0. S. B., Element» Philosophiae Aristotelico-
Thomisticae. Vol. II. Romae 1901. Desclée, Lefebvre et Soc.

8°. 318 p.
Vom regen Studieneifer auch in der philosophischen Wissenschaft

am Collegium S. Anselmi des Benediktinerordens in Rom legen die zwei
Räude der Elemente aristotelisch-thomistischer Philosophie unzweideutiges
Zeugnis ab. Der 1. Band wurde früher besprochen (dies. Jahrbuch, XIV,
S. 351; S. 451 ff.). Das demselben erteilte Lob gilt auch uneingeschränkt
vom 2. Bande. Dieser umfafst die Psychologie, natürliche Theologie und
Bthik. Die Darstellung ist einfach, kurz und klar, die Grundfragen sind
ausführlich behandelt. Über die Art der Behandlung und Anordnung
sagt das Vorwort; „Principiis Philosophiae perennis inbaereutes, maiorem
operam in evolvendis argumentis dedimus viae deductivae; ideoque pro-
oessimus in Psychologia ex natura cognitionis in genere, in Theologia
uaturali ex ratione entis a se seu per essentiam, in Ethica ex ordine
actuum humanorum in finem ultimum." In der Psychologie werden die
beelentätigkeiten zuerst besprochen und dann das Seelenwesen. Für
oie metaphysische (rationelle) Psychologie empfiehlt sich wohl besser die
umgekehrte Ordnung, welche sonst die Vertreter der aristotelisch-thomi-
stischeu Philosophie einhalten: „modus operandi sequitur modum essendi".
Recht vorteilhaft ist der Stoff in der P'orm von Thesen behandelt.
Dadurch gewinnt die Übersichtlichkeit, sowie die Schärfe und Klarheit der
Reweisfiihrung. Mehrere dieser Thesen scheinen uns jedoch etwas zu
ausgedehnt; möglichste Kürze ist da geboten; je kürzer, desto besser.
Aus einer langen liefsen sich wohl leicht zwei oder mehrere kurze
herstellen. Die in den einzelnen Thesen vorgelegte Lehre wird stets durch
Ausgewählte Stellen aus den Werken des Aristoteles und des hl. Thomas

eine wahrhaft aristotelisch-thomistische erhärtet. Diese Stellen bieten
dann zugleich den hohen praktischen Nutzen, dafs sie so gleichsam spielend
'u das Verständnis dieser grofsen Geistesheroen einführen. Um alle
Einseitigkeit un(j Engherzigkeit zu meiden, sind auch die besten ein-
®chlägigen Werke auderer Richtungen, sowie die betreffenden neueren
'uv"lässigen Forschungen, insbesondere aus dem Gebiete der Physiologie,
•"efflich verwertet. Die entgegenstehenden irrigen Systeme sowie ein-

f uen irrigen Meinungen, insbesondere auch der neueren Zeit, finden

an W®6 Widerlegung, jedoch stets mit sachlicher Ruhe. Was die Gegner
• Wahrheitsgehalt bringen, wird rückhaltlos anerkannt. Gerade bei der

i Verlegung der Irrtümer bewahrheitet sich so recht deutlich des Wort
i® Rapstes Leo XIII. („Aeterni Patris" 4. Aug. 1879): „Dem Aquiuaten

er b'S n'C'lt nur geg'öc'ct' die Irrtümer der Vorzeit zu überwinden, sondern

kii fytet auc'' zllr Widerlegung jener, welche im beständigen Wechsel
"•hg entstehen werden, unbesiegbare Waffen dar."

berfl Leidenschaften sind beim appetitus sensitivus (S. 85 f.) kurz
vom u I eiDgebeuder werden sie besprochen in der Ethik bei der Lehre
als o

ntar*um (S. 215 ff.). Der animus (Gemüt — S. 99) wird gefafst
in l

omPlexio affectuum; die affectus aber als actus appetitus sensitivi
Neup0nUni .sPir'tuale. Ein eigenes Gemüts- oder Gefühlsvermögen der
etWa,ren wird a's nicht notwendig abgelehnt. Doch scheint uns das Gemüt

In ß„,zu kurz behaudelt. Von den Temperamenten ist gar keine Rede.

Meja
ZUS auf die Zeit der creatio und infusio animae rationalis wird die

^klärf^Q ^'ten angenommen, aber auch die der Neueren als zulässig
von op*

' • 107)- Der Hypnotismus (S. 115) ist gar zu kurz abgetan;
iner Erlaubtheit oder Unerlaubtheit ist nichts gesagt. — Betreff

a rbuoh für Philosophie etc. XVII. 8



114 Literarische Besprechungen.

der scientia Dei wird die Ansicht des Molina und Suarez (S. 166 ff.)
abgewiesen. Bei der Lehre vorn Verhältnisse der causa prima zu den causae
secundae wird die praemotio physica näher erklärt (S. 183 ff.). Den
Nachweis, dafs dabei die Freiheit des Willens keineswegs beeinträchtigt,
vielmehr tatsächlich bewirkt wird (S. 189 ff.), hätten wir eingehender
gewünscht. In der natürlichen Theologie ist das Sein vor der Tätigkeit
behandelt, wie es oben auch bei der Psychologie gewünscht wurde.

Die Ethik ist eingeteilt in generalis und specialis (ius naturae). Mit
Recht wird die Lehre vom finis ultimus hominis an die Spitze gestellt.
Denn die actus humani als obiectum materiale ethicae werden von der
Ethik betrachtet sub ratione formali ordinabilitatis ad finem
ultimum. Bei der beatitudo formalis (S. 208 f.) wäre wohl schärfer
hervorzuheben, dafs diese cognitio üei als beatitudo perfecta nur die visio Dei
beatifica sein kann; allerdings scheint dies aus dem Beweise der B. These
(S. 211 f.) sich zu ergeben. Nur die perfecta beatitudo, d. i. die visio
Dei beatifica ist secundum essentiam naturae, wenn auch supra vires
naturae. Nur diese visio stillt voll und ganz unser naturale desiderium.
Dagegen ist die imperfecta beatitudo, d. i. die abstraktive Erkenntnis
Gottes secundum vires naturae, erreichbar mit den natürlichen Kräften.
Aber mit dieser ahstraktiven Erkenntnis ist das Sehnen und Verlangen
unserer Natur nicht gestillt und befriedigt. „Fecisti nos ad te, Deus,
et inquietum est cor nostrum donee requiescat in te", ruft der grofse
hl. Augustinus (Conf. I, 1) aus (vgl. dies. Jahrb. XVI. S. 117 ff., S. 155 ff.
u. öfter schon früher, z. B. VIII. u. IX.). Recht zeitgenuifs ist die
Behandlung des Status termini (S. 259 ff.); aber sie würde gewonnen haben
hei schärferer Fassung der beatitudo im angegebenen Sinne. Es decken
sich nicht die Begriffe beatitudo imperfecta und beatitudo naturalis. Es
geht nicht an, von einer beatitudo uaturalis im Unterschiede von der
beatitudo supernaturalis zu reden. Die visio beatifica als beatitudo
perfecta ist naturalis und supernaturalis zugleich (vgl. Sestili, in Summ.
Theol. 1. q. 12. a. 1. Romae 1897, Pustet, S. 204 ff.). Von Natur aus
verlangen wir eine beatitudo perfecta (S. 262).

Im ius naturae wird gleich anfangs (S. 266 ff.) vermifst die Lehre
von den Pflichten, den Rechten entsprechend (vgl. z. B. Zigliara, Ethica
II, 1), zunächst im allgemeinen, dann im besonderen. Entgegen einem
Hauptübel unserer Zeit, dem religiösen Indifferentismus, wären vor allem
auch zu betonen die Pflichten des Menschen gegen Gott. Bei der societas
domestica (S. 282 ff.) werden die Rechte und Pflichten der Kinder kaum
erwähnt. Von den Rechten und Pflichten der Herrschaften und Dienstboten

ist gar keine Rede (S. 287). Von den Pflichten gegen die weltliche
Obrigkeit, welche einzuschärfen auch sehr zeitgemäfs ist, findet sich
nichts bei der societas civilis (S. 288). Die Kirche als societas religiosa
ist in wenigen Zeilen (Scholion S. 290) behandelt; das Verhältnis zwischen
Kirche und Staat ebenfalls (Scholion S. 293). Beide Punkte etwas näher
zu besprechen, wäre ebenfalls sehr zeitgemäfs. Im Compendium Philo-
sopliiae (Tom. 3. S. 624) sagt unser Georgius a Villafranca (dies. Jahrb.
XVI. S. 162 f.) darüber treffend; „Postquam tractavimus de natura
societatis civilis, sequitur ut dicamus de societate religiosa. Deinde,
perturbatio temporum in quae incidimus, ad huiusmodi vestigationem insti-
tuendam vehementer nos impellit. Nam tot errores hanc iuris partem
commaculant, ut necessarium omnino sit, in elementis quae ad docendum
traduntur, tantam impudentiam retundere, et prineipia, saltem breviter,
adolescentibus indicare, quibus falsum a vero discernere possint et ab

impiorum fallaciis se tueri. Dicendum: 1. de Ecclesiae notions eiusque



Literarische Besprechungen. 115

sociali organismo; 2. de iuribus illius; 3. de mntuis relationibus inter
Ecclesiam et Statum." — Eine dankenswerte Beigabe zu beiden Bändchen
ist der genaue Index alphabeticus. Unsere Bemerkungen und Ausstellungen
sollen nur der Vervollkommnung des Werkes dienen. Wir wünschen
demselben noch manche Neuauflage und somit weiteste Verbreitung weit
über die Grenzen des altehrwürdigen Benediktinerordens hinaus. Möge
der Sohn des hl. Vaters Benediktus diese Zeilen wohlwollend hinnehmen
als Dankesgabe eines Sohnes des hl. Vaters Franziskus für die dem
seraphischen Vater erzeigte vielfache Liebenswürdigkeit seitens der Söhne
fies hl. Benediktus.

Die ganze Bedeutung der Elementa Philosophiae Aristotelico-Tho-
misticae fassen wir am besten zusammen in den Worten Leos XIII.
(»Gravissiine Nos", 30. Dez. 1892): „Philosophia S. Thomae nihil demum
alia est atque aristotelea: hanc nempe Angelicus scientissime omnium
interpretatus est, hanc erroribus, scriptori ethnico facile excidentibus,
omendatam, christianam fecit, hac ipsemet usus est in exponenda et
vindicanda catholica veritate. Hoc ipsum numeratur inter summa bénéficia,

quae magno Aquinati debet Ecclesia, quod christianam theologiam
cum peripatetica philosophia iam tum dominante tarn helle sociaverit, ut
Aristotelem Christo militantem iam non adversarium habeamus" (vgl. dies.
Jahrbuch XI. S. 388 u. 416).

9. Viktor Cathrem, S. J., Recht, Naturrecht und posi¬
tives Recht. Eine kritische Untersuchung der Grundbegriffe
der Rechtsordnung. Freiburg i. Br. 1901, Herder, gr. 8°.

IV u. 184 S.

Durchaus ebenbürtig schliefst sich vorliegende Untersuchung den
früheren Werken desselben Verfassers an. Einige Abschnitte der Rechtslehre

in seiner zweibändigen Moralphilosophie (3 Aufl. I, 412 ff.) finden
sich hier umgearbeitet, bedeutend erweitert und ergänzt. Vorzugsweise
s'nd diese philosophischen Erörterungen gerichtet an solche Juristen,
welche sich nicht damit begnügen, das gegebene und in den Gesetzbüchern
niedergelegte Recht handwerksmäfsig zu handhaben, sondern sich auch
redlich Rechenschaft geben wollen über die Grundbegriffe und Grundlagen
ner Jurisprudenz. Gewifs eine höchst zeitgemäfse Arbeit, um die
diesbezügliche, vielfach herrschende, fast unglaubliche Unklarheit und
Verworrenheit zu heben. Dadurch soll eine Annäherung von Rechtsphilosophie
find Jurisprudenz angebahnt werden. Die Rechtsphilosophie wieder in
ihre frühere geachtete Stellung einzusetzen, ist der fast ganz verlorene
'Usammenhang mit der Vergangenheit wiederherzustellen. Die alten
etsinnigen und gründlichen Untersuchungen über das Wesen und die
ffindlagen des Rechtes sind deshalb trefflich verwertet. Ein wahrhaft

|t .er und herrlicher Bau kann eben nicht zu Stande kommen, wenn

b
etlgkeit und Kontinuität fehlt. Die lebende Generation rnufs weiterhin

auf den Grundlagen, welche die Vergangenheit gelegt hat. Sie

las
^as frfier'commene vermehrt und erweitert den Nachkommen hinter-

nii.8efi- Nur so verknüpft ein gemeinsames lebendiges Band die Gegenwart
uut Vergangenheit und Zukunft.
Ab i e. Sanze Arbeit ist abgeteilt in drei Abschnitte. Der erste
Metlc j fifbehandelt: „Zwei Vorfragen in Bezug auf Gegenstand und

genet i fechtsphilosophischer Forschung". Entgegen der historischwies

n 0('er relativistischen Denkweise wird überzeugend nachge-
Gn> dafs es auf dem Rechtsgebiete allgemeine, unwandelbare Begriffe

8*



116 Literarische Besprechungen.

und Grundsätze, insbesondere einen allgemeingültigen Rechtsbegriff gibt.
Der Empirismus (positivistisch-empiristische Rechtsschule), welcher nur
die Erfahrung als sichere Erkenntnisquelle auf dem Rechtsgebiete gelten
lassen will, wird als falsche Methode abgewiesen. Die einzig richtige
Methode besteht vielmehr darin, dafs die Rechtsphilosophie den allgemeingültigen,

allen Menschen wohlbekannten Begriff des Rechtes
analysiert und allseitig erklärt. Der zweite Abschnitt erörtert näher
den „Begriff des Rechtes und der Gerechtigkeit". Die dreifache Bedeutung
(das Seinige, Rechtsgesetz und Rechtsbefugnis), sowie Zweck und
Eigenschaften des Rechtes kommen zur Sprache. Der Zwangscharakter wird
vom Wesen des Rechtes ausgeschlossen. Die gegebene Begriffsbestimmung
des Rechtes mehr zu klären und sicherzustellen, wird sie mit den
bedeutenderer. abweichenden Begriffsbestimmungen verglichen. Der dritte
Abschnitt bespricht eingehend „die Quellen des Rechtes". Weder der
Staat noch ein ursprünglicher Vertrag noch die Volksüberzeugung noch
der allgemeine Volkswille kann die letzte Rechtsquelle sein. Diese
Faktoren setzen alle schon eine von Natur aus bestehende Rechtsordnung
oder ein Naturrecht voraus. Worin besteht nun dieses Naturrecht'?
Welches ist seine Quelle? Nach einem Überblick über die Geschichte
des Naturrechtes werden diese beiden Fragen weiter beantwortet. Dabei
wird auch die Stellung des Naturrechtes zum positiven Rechte klargelegt.
Die Leugnung des Naturrechtes führt logisch notwendig zu offenbar
vernunftwidrigen Folgerungen. Die Einwendungen der Rechtspositivisten
finden gründliche Widerlegung. Zum Schlüsse wird gegen die Trennung
des Rechtes von der sittlichen Ordnung durch Kant und seine Anhänger
der wesentliche Zusammenhang zwischen Recht und sittlicher Ordnung
erwiesen.

10. I)e Caigny, 0. S. B., De gemino Probabilismo licito
dissertatio critico-practica exarata conciliations gratia.
Brugia 1901. Dosclée, Do Bruwer etc. 8°. 124 p.
Vor einigen Jahren (1894) gab derselbe Verfassor heraus: „Apo-

logetica de Aeqniprobabilismo Alphonsiano historico-philosophica disser-
tatio iuxta prineipia Angelici Doctoris". Inzwischen durch seinen Eintritt
in den altehrwürdigen Benediktinerorden und seine Übersiedlung nach
dem femon Brasilien dem Streite zwischen Äquiprobabilisten und
Probabilisten entrückt, wendet er seine Mufse mit allem Eifer dazu an, die
streitenden Parteien zu versöhnen. Darum beseelt auch gegenwärtige
Arbeit nur reine Wabrheits- und Friedensliebe, ganz entsprechend dem
trefflichen Motto: „Veritatem tantum et pacem diligite" (Zach. 8, 19).
Wie die obige Schrift bietet auch diese ihren Stoff in klarer, übersichtlicher

und gründlicher Darstellung, jedoch mehr als versöhnliche
Erklärung der früheren. Getreulich wird befolgt die höchst beherzigenswerte

Mahnung des hl. Thomas (in 12. Metaph., lect. 9.): „In eligendis
opinionibus vel repudiandis, non debet homo duci amore vel odio intro-
ducentis opinionem, sed magis ex certitudine veritatis. Ideo oportet
utrosque amare, scilicet eos quorum opinionem sequimur, et eos quorum
opinionem repudiamus. Utrique enim studuerunt ad inquirendum
veritatem, et in hoc nos adiuverunt, Sed tarnen oportet nos per-
suaderi a certioribus, id est, sequi opinionem eorum qui certius ad
veritatem pervenerunt." Der erste Teil der Arbeit bespricht die
bisher vergeblichen Versuche zur Beendigung des Streites; der zweite
die Voraussetzungen der gesetzmäfsigen Aussöhnung (Nutzen, Möglichkeit,
Bedingungen); der dritte die Weise der Versöhnung. —



117

Vor uns liegen zwei Besprechungen genannter Schrift. Die eine
(Divus Thomas, 1901, S. 585 ff.) schliefst mit den Worten: „Materiam
quam pertractat A. optime callet; unde eius elucubratio mira eruditione
et perspieuitate renidet. Opusculum hocce iis omnibus commendamus qui
de vexata quaestione circa Aequiprobabilismum disserere, scribere, iudi-
cium ferre contendunt." Die andere, mehr kritisch gehalten (Revue
Thomiste, 1902, S. 104 ff.), verspricht sich nicht viel von dem gemachten
Aussöhnungsvorschlag. Da heilst es denn unter anderm: „Nous ne
partageons donc pas le sentiment de ceux qui accordent au projet de De
Caigny des chances de succès. A notre avis, l'opuscule ne tient compte
ni du véritable état de la question, ni du vrai principe sur lequel T'éqni-
probabilisme repose." Daran reiht sich dann des Urteils Begründung.
Nun aber, selbst zugestanden, was diese Kritik beanstandet, halten wir
mit De Caigny bei gutem Willen, welchen wir auf beiden Seiten finden,
dennoch eine Aussöhnung und zwar sogar mit der Zeit eine volle für
möglich. Wie das denn? De Caigny schmeichelt sich keineswegs, mit
dieser Schrift alles erreicht zu haben; er will hier nur einen. Versuch
bieten. Am Schlüsse sagt er selber: „Graves ergo restant in hac materia
solvendae quaestiones Igitur, non pacis tantum, sed et veritatis
quoque gratia, genuinum 8. Alphonsi morale systema disquiram, omni
Prorsus partium studio seposito, quum nihil mihi antiquius sit quam in
hac gravi materia lucidissime mentem meam integram aperire spe
repletus fore ut, quae viribus meis deessent, alii doctiores copiose sup-
Pleturi sint." Die in Aussicht gestellte genauere Untersuchung über des
hl. Alphons echtes Moralsystem ist unterdessen auch ebendaselbst im
Druck erschienen. Doch wollen wir über letztere der Kritik nicht
vorgreifen.

Das in obiger Schrift schon angegebene Hauptmittel zur
Versöhnung ist bei redlichem Eifer ein durchaus durchschlagendes und auf
die_ Dauer ganz und gar erfolgreiches. Es ist treues Befolgen der
Prinzipien des hl. Thomas und des hl. Alphons. Ganz selbstlos aber und
folgerichtig sind diese anzuwenden. Damit wird von selber viel unnötiger
Ballast, welcher sich im Laufe der Zeit angesammelt hat und erst recht
die Verwicklung erhöhte und so den Streit schürte, über Bord fallen.
Die Leiterin und Ordnerin der Tugend, also des rechten menschlichen
Handelns, ist einfach von alters her die rechte Vernunft: „Ordo virtutis,
ordo rationi8". Der Aquinate beruft sich für dieses Hauptmoralprinzip
auf den Areopagiten (D. N. 4, 32): „bonum hominis est secundum rati-
miem esse, malum autem quod est praeter rationem" (1. 2. qu. 18. a. 5 c.;
gl. Ernesti, Ethik des Clemens von Alexandrien, Paderborn 1900, S. 32).
er vom Glauben erleuchteten Vernunft mufs man folgen in Auswahl der

jtel zum Endziel. Darum sagt St. Thomas (1. 2. qu. 21. a. 1. c.):
» n Ins quae aguntur per voluntatem, régula proxima est ratio humana;

gula autem suprema est lex aeteriia. Quandocumque ergo actus hominis
ear°Ce 'n finenl secundum ordinem rationis et legis aeternae, tunc actus

rectus; quando autem ab hac rectitudine obliquatur, tunc dicitur
act!Cal;Um'" I11, a- E c): »Regula autem et raensura humanorum
(v„yu est ratio, quae est prineipium primum actuurn humanorum ."
insh erz't'enbüchlein des hl. Ignatius über die Wahl, 3. Zeit, 1. Art,
q

es- 2. 3. 5. Punkt). Unsere wahre Freiheit steht zudem nie im

an
?-nsatz zum Gesetze (vgl. z. B. Psalm 118). Der innigste Anschlufs

bewi'i5 kehre des Aquinaten wird gewifs die so erwünschte Aussöhnung

treup r 7 ^icht umsonst betont darum Papst Leo XIII. immer wieder die
6 Befolgung dieser Lehre. Auch speziell für unseren Fall verspricht



118 Literarische Besprechungen.

der Papst sich daraus besten Erfolg. Er schreibt (28. Aug. 1895) an
Bucceroni S. J. unter anderem: „dilucide diligenterque seutentias explanare
aggrederis, ex illis Angelici Doctoris et S. Alphonsi haustas prin-
cipiis, quae ubique gentium florere vehementer cupimus et
quam latissime propagari Perge igitur in suscepto consilio
alacriter, has doctrinas ut tu facis, et Nos plurimum et ex corde
ominamur Thoma Aquinate et Liguori ducibus, solerter ex-
culturus " Ebendeshalb befahl schon Papst Alexander VII. dem

Generalkapitel des Dominikanerordens i. J. 1655, es solle allen Theologen
des Ordens vorschreiben: „ut nimis animosa extrinsecarum probabilitatum
suffragia évitent et sanae Angelici Praeceptoris doctrinae in
omnibus, praesertim in moralibus, ubi pressius de salute et
indemnitate animarum agittir, adhaerere satagant."

Königshofen (Bayern). P. Josephus a Leonissa 0. M. C.

11. De Caigny, 0. S. B. Congr. Brasiliensis, De gcmiiio
Probabilismo licito. (Vgl. oben S. 116.)

12. Derselbe: De geniiino morali systemate S. Alphonsi.
Dissertatio Irenico-Critica. Ebenda. 8°. 312 8.

Schon früher (1895) hatten wir Gelegenheit, in diesem Jahrbuche
(Bd. X, S. 37—45) eine Arbeit De Caignys zu besprechen,1 und fanden
uns veranlafst, ihm das Zeugnis auszustellen, dafs er mit seinen Erörterungen

nicht nur der geschichtlichen Seite der Frage, sondern auch der
philosophischen einen wichtigen Dienst geleistet hatte. Seitdem ist der
Verfasser in den Benediktinerorden übergetreten und hat sich von neuem
der Behandlung dieser Frage unterzogen. Die erste hier genannte
Broschüre — ein ziemlich unbestimmter Aufruf zur Verständigung — hätte
durch ihren Titel die Vermutung erregen können, der Verfasser habe
mit dem Kleide auch seine Meinung gewechselt. Dafs dem aber nicht
so ist, lehrt uns die bald nachher erschienene gröfsere Arbeit. Iiier
zeigt sich der Verfasser wiederum als entschiedener Äquiprobabilist,
obgleich er nicht gerade jedem Argumente eines jeden Äquiprobabilisten
das Wort redet. Die Schlufsthese der gelehrten Arbeit, welche sich
durch Klarheit der Sprache auszeichnet, lautet so: S. Alphonsus per
opinionem certe notabiliterque probahiliorem intellexit I. opinionem ipsi-
met opinanti certe probahiliorem, II. practice non distinetam a notabiliter
probabiliore, III. quae cum opinione probabilissima moraliter et per se
confundi nequit, IV. quaeque cum opinione solitarie graviterque probabili
certitudinem moralem efformat (S. 237).

Ebenso gerne als wir diesen Schlufs annehmen, ebenso entschieden
müssen wir jedoch Bedenken tragen gegen die Behauptung des Verfassers
(n. 92), der hl. Alfons habe, um die Verpflichtung einer opinio late dubia
zu beweisen, sich keines reflexen Prinzips bedient. Dieses reflexe Prinzip
wird doch allzu deutlich vom hl. Lehrer besonders in den letzten
Ausgaben seiner Moral angeführt: Ratio, quia ad licite operandum debemus
in rebus dubiis veritatem inquirere, et sequi; at ubi veritas clare inveniri
nequit, tenemur amplecti saltern opinionem illam, quae propius ad
veritatem accedit, qualis est opinio probabilior. (Auctoris monitum. Init.
Edit. VII.) Diesen Satz scheint P. De Caigny nicht, richtig verstanden
oder gewürdigt zu haben; was ihn auch zu einer Polemik gegen unsere

1 Apologetica de Aequiprobabilismo Alphonsiano historico-philoso-
phica dissertatio iuxta prineipia Angelici Doctoris. Tornaci, Casterman.



Literarische Besprechungen. 119

diesbezügliche Auffassung in der Revue Thomiste (1899) veraulafst. —
Auf andere Punkte können wir hier nicht weiter eingehen.

Wittern (Holland). J. L. Jansen C. Ss. R.,
Philosophieprofessor.

13. Etudes Franciscaines. Tome VI. Paris 1901, Oeuvre de
St. François, 5, Rue de la Santé (13° ar.).
Mit dem 6. Bande schliefst der 3. Jahrgang dieser allgemeinwissenschaftlichen

Monatsschrift. Als dem Zwecke unseres Jahrbuchs
entsprechend sind folgende Abhandlungen zti erwähnen: Les Frères Mineurs
et l'Université d'Angers. — Les Églises de France sont-elles d'origine
Apostolique? — Le Rôle de la volonté d'après Scot. — Le Troisième
Précepte du Décalogue. Discussion théologique. — Saint Deuys l'Aréo-
pagito. — Le Merveilleux. — Der Apostolische Ursprung der Kirchen
Frankreichs wird durch die genannte Arbeit in drei Artikeln entschieden
und geschickt verteidigt. Überhaupt ist die schon seit einer Reihe von
Jahren in Frankreich sich mächtig geltend machende Rückkehr zur uralten
Überlieferung freudig zu begrüfsen. Eine stattliche Zahl von trefflichen
Werken legt Zeugnis ab für die Echtheit der Tradition, so z. B. Dom
Piolin, Hist, de l'Église du Mans; Abbé Arbeliot, Dissert, sur l'Apostolat

de St. Martial; Abbé Chaussier, Dissert, sur l'origine Apostolique
de l'Église de Metz; Mgr. Freppel, Leçons d'éloquence, St. Irénée;
Abbé Paillon, Monuments,inôdits de l'apostolat de St° Marie-Madeleine
etc. ; Dont Ch am art, Les Églises du monde romain et celles de la Gaule
®u particulier; M. Coudert de Lavillatc,, Le Christianisme dans
'Aquitaine; Mgr. Bellet, Les Origines des Églises de France et les
fastes épiscopaux. Die Frage hängt innig zusammen mit der areopa-
gitischen, welche im Artikel: St. Denys l'Aréop. zur Sprache kommt und
"u Sinne unseres Jahrbuchs gelöst wird. Leider hat sich da in den
deutschen Zitaten mancher Druckfehler eingeschlichen. — Der Artikel:
jR Rôle etc. befafst sich mit den Scotus-Studien der Revue Thomiste
''pit 1898. Scotus zum Vater des Kantismus und des modernen
Subjektivismus machen, geht offenbar zu weit. Es werden hier zwei Arten von
Leitung unterschieden: la direction de commandement und la
a1 rectiori de conseil. Die letztere wird der Vernunft und die erstere
fem Willen zugeeignet und so die scotistische und thomistische Auffassung
zueinander versöhnt. Das stimmt wieder mit dem Ausspruch des Papstes

.tus IV. : „Thomas et Scotus differunt verbis potius quam re." Dies,
Zeinen wir, sollte mehr Gegenstand solcher Studien sein. Bei den Hei-
'geu Gottes wird vielfach übersehen ihre höhere Erleuchtung.

Königshofen (Bayern). P. Josephus a Leonissa 0. M. C.


	Litterarische Besprechungen

