Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 17 (1903)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

92 Literarische Besprechungen.

LITERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Neue Erscheinungen zur Naturphilosophie.

1. Rich. Falckenberg, Euckens Kampf gegen den
Naturalismns. Erlangen und Leipzig, 1901. (12 S.) Preis
b 0,50.

2. Ph. J. Mayer, Der teleologische Gottesheweis und
der Darwinismus. Mainz, 1901. (VIII u. 275 S.) Preis

M 4,00.

3. Rem. Stolzle, A. von Killikers Stellung zur Deszen-
denzlehre. Miinster, 1901. (172 8.) Preis 4 2,00.

1. Richard Falckenberg, Professor in Erlangen, hat sich der
dankenswerten Aufgabe unterzogen, aus Euckens Schriften?! die Griinde
zusammenzustellen, die gegen den Naturalismus, wie er etwa in Hiickels
Weltritseln vertreten wird, sprechen.

Diese Griinde sind, kurz skizziert, folgende: -a) Die Theorie des
Naturalismus widerspricht seinem eigenen Tun. Er verlangt eine Er-
hebung iber das sinnlich Gegebene, eine Scheidung von KErscheinung
und Wesen, lauter Leistungen, die einem blofs sinnlichen Wesen nicht
zuzutranen sind. Die Tatsache der Naturwissenschaft zeugt gegen. den
Naturalismus, sofern sie andere Krafte wirksam zeigt, als er aus seinen
Zusammenh#dngen aufzubringen vermag. b) Der Naturalismus verkennt
die Eigenart des Geistigen. Er libersieht, dafs in den Denkoperationen
allenthalben eine iiber das naturhafte Zusammentreten von KElementen
tiberlegene geistige Synthese zu Tage tritt. Die Moral will der Natura-
lismus aus den #ufseren Beziehungen des Zusammenseins mittels An-
passung, Gewohnung u. a. entstanden sein lassen, ohne zu bedenken, dafs
wir uns sehr wohl bewuflst sind, dafs ein grofser Unterschied besteht
zwischen einer Handlung, die wir aus blofser Gew6hnung mechanisch
vollziehen, und einer Tat, die der Ausdruck unserer inpersten ethischen
Uberzeugung ist. Irrig ist auch die Meinung des Naturalismus, das
ethische Problem entstehe erst in der Gesellschaft. Auf historischem
Gebiete iberschiatzt er die Macht des Neben- und Nacheinander, den
Einfluls der Umwelt, ohne sich dariiber klar zu werden, dals die Geschichte
ein unablissiges Aufbieten freien Wirkens verlangt und ,leitende Geister“
nicht entbehren kann. ¢) Der Naturalismus hat eine jenseitige Welt
unveréinderlicher Gré6fsen verworfen und alle Wirklichkeit in den Prozels
verlegt, und doch ist dieser ohne beharrende Grofsen unverstéindlich, ja
undenkbar. Er bedarf fester Grofsen: als zusammenhaltende Macht, als
beharrendes Gesetz, als treibende Kraft der Bewegung. d) Der Naturalismus

t Rudolf Eucken ist Univ.-Professor zu Jena (geb. 1846); seine
grofseren Publikationen sind: Methode der aristot. Forschung, 1872;
Grundbegriffe der Gegenwart,? 1893; Geschichte der philos. Ter-
minologie, 1879; Beitriige zur Gesch. der neueren Philosophie, 1886;
Die Einheit des Geisteslebens, 1888; Die Lebensanschanungen der
grofsen Denker,® 1899; Der Kampf um einen geistigen Lebens-
inhalt, 1896; Der Wahrheitsgehalt der Religion, 1901.




Literarische Besprechungen. . 93

riihmt sich, Innen- und Aufsenwelt zu einer grofsen Kinheit zusammen-
zuschliefsen und dem Menschen die Erkenntnis seiner Kleinheit innerhalb
des unermefslichen Alls zu vermitteln. So seien Bescheidung und Er-
hebung in der Hingabe an das All die beiden starken Saiten auf der
Lyra des Naturalismus. Doch ist daran zu erinnern, dafs das Gefiihl
dfﬁs Erhabenen, welches uns bei Betrachtung des Universums ergreift,
nicht aus dem sinnlichen Eindruck einer draulsen liegenden Masse erquillt.
Dies Gefithl entspringt vielmehr unserem Innern, in dem das Endliche und
Unendliche zusammentrifft. Kime unserem Inneren nicht Selbstindigkeit
dqm Makrokosmos gegeniiber zu, umschlosse uns das unermelsliche All
Wie einen Stift des grofsen Riderwerkes, so wiirde dieses All mit der
Stummen Notwendigkeit physischer Macht unser Dasein einnehmen und
Jede Regung, ja das Bewulstsein selber ausléschen.

Es war unsere Absicht, darch das Herausheben dieser markanten
Gedanken, die katholischen Gelehrtenkreise auf Falckenbergs zwar kurze
aber doch héchst inhaltreiche Publikation aufmerksam zu machen.
Sie bildet einen Teil der Festschrift, welche die Universitit Erlangen
dem Prinzregenten Luitpold von Bayern zum 80. Geburtstage darbrachte,
18t aber auch im Sonderabdruck erhaltlich.

2. Ph, J. Mayer zeigt in seinem Werke ,Der teleologische Gottes-
beweis und der Darwinismus®, dals auch bei etwaiger Annahme der
'arwinschen Entwicklungslehre die rein mechanische Weltanschauung fiir
1e einwandfreie Losung der Weltritsel unzuldnglich ist.

Die inhaltsreiche Schrift gliedert sich in zwei Teile. Der erste Teil,
dpm der Auktor die Uberschrift gab: ,Der teleologische Gottesbeweis,
f‘}hl‘t den Nachweis, dals die Entwicklung der anorganischen und orga-
Dischen Natur zielstrebig ist, und baut auf dieser Grundlage den teleo-
0gischen Gottesbeweis auf.

Im einzelnen behandeln die 13 Paragraphen (§ 2—14) folgende
Themen: Geschichte des teleologischen Gottesbeweises, Voraussetzungen
und Formulierung des teleologischen Gottesbeweises, Begriff und Bedeu-
tung deg Zweckes, Die notwendig wirkenden Naturkrifte als Erklarungs-
grund der Zielstrebigkeit, Die Zweckursache als Erklirungsgrund derselben,

1e Zielstrebigkeit in der Entwicklung der Himmelskorper, in der Aus-
gesta]lgung des Erdkorpers, in der stufenweisen Aufeinanderfolge der
T8anismen, irn Pflanzenleben, im Tierleben, im Menschenleben, Die
Dachste und die hochste Ursache der Zielstrebigkeit.

. Der zweite Teil des Mayerschen Werkes ist betitelt: ,Der Darwi-
LiIsmus und die Teleologie“. Er untersucht vor allem das Verhiltnis der
¢Szendenztheorie zum Glauben, weist hierauf die Grundgedanken der
Ar'winschen Hypothese zuriick, indem er ihre Argumente und Erklirungs-
8rinde als unzureichend dartut, und kehrt sich schlielslich gegen die
d;'l?elt_erung der Selektionstheorie zu einer Weltanschauung., Er zeigt,
deui gle Frage nach dem Ursprung des Menschen, dafs die Frage nach
i qoriprung des Lebens und das Problem der Weltentstehung iiberhaupt
Eiueer mechanischen Weltauffassung keine befriedigende Losung findet.
alle; L(_isung_dxeser Probleme, Ritsel und Fragen vermag einzig und
I die theistische Weltanschanung zu bieten.

Der Verfasser hat unseres Ermessens den im Vorwort ausgesprochienen

C rili voll erreicht, er hat mit seiner Schrift ,,d_en._positw-glaubigen

ge Sten Waffen in die Hand gegeben, mit denen sie ihre Uberzeugung
‘60 die Angriffe des Darwinismus erfolgreich verteidigen konnen®.



94 Literarische Besprechungen,

3. Stolzles? Schrift iiber KollikersStellung zur Deszendenz-
lehre ist aus einem Vortrag hervorgewachsen, den der genannte Auktor
auf dem Miinchener Gelehrtenkongresse von 1900 gehalten hat, Die
Akten des Kongresses? skizzieren den Inhalt dieses Vortrags folgender-
mafsen. Kolliker,® einer der ersten Anatomen der Gegenwart, hat vom
Jahre 1864 bis zum Jahre 1899 in verschiedenen Publikationent zur
Hypothese Darwins Stellung genommen. Er erkennt die Bedeutung Darwins
und seiner Hypothese wohl an, lehnt sie aber trotzdem ab in prinzipieller
und spezieller Kritik. 1. Prinzipielle Kritik: Kolliker bekémpft erstens
Darwins angebliche teleologische Auffassung, zweitens wendet er sich
gegen die Darwinsche Ansicht, als ob die Stufenreihe der Organismen nur
auf ,genetischem Wege® erklart werden konne. Er betont gegen Darwin,
dals die gesetzmélsig vom Kinfacheren zum Vollkommeneren fortschreitende
Formenreihe aller Organismen, ohne Annahme eines genetischen Zusammen-
hanges, durch das Dasein allgemeiner Naturgesetze hinlinglich erklirt
werde. Auch in der anorganischen Natur herrsche Harmonie und Gesetz-
mifsigkeit, ohne dals genetischer Zusammenhang vorhanden sei. Darwins
Hypothese sei also mindestens iberfliissig. KEin alles beherrschender
Entwicklungsplan oder die sonst iiberall herrschenden allgemeinen Natur-
gesetze erkliren die Entstehung der Organismenreihe besser. — 2. Spezielle
Kritik: Kolliker zeigt erstens, dals das von der Deszendenzlehre ver-
wendete Niitzlichkeitsprinzip verfehlt sei; zweitens; dals die natirliche
Ziichtung nicht existiere, da die Varietiten durch Kreuzung verwischt
werden, und die Entstehung neuer Organe unmoglich sei; drittens, dals
die Folgerungen aus der Hypothese Darwins nicht mit der Erfahrung
stimmen, denn es fehlen die Ubergangsformen, die Varietiiten paaren sich
fruchtbar; das sogenannte biogenetische Gesetz endlich sei hinfillig.

Diese im Miinchener Vortrag auseinandergesetzten Gedanken bietet
uns nun Stdlzle in erweiterter Form (172 Seiten) in seiner Schrift , Kollikers
Stellung zur Deszendenzlehre®. Er gliedert sein Thema hier in zwei Teile,
deren erster Kollikers ablehnende Stellung zur ,theistischen Schopfungs-
geschichte* behandelt, wihrend der zweite ,Kollikers natiirliche Schopfungs-
geschichte“ darlegt. Dieser zweite Teil umfalst zwei Abschnitte. Der
erste beschiftigt sich mit den ,allgemeinen Grundsiitzen tber die Ent-
wicklung der Organismen, wihrend der zweite , die Entwicklungsvorgiinge
im einzelnen® ins Auge falst. Hier wird Kollikers Stellang zu Darwin,
seine eigene Theorie itber die Entwicklung der Organismen aus inneren
Ursachen und seine Ansicht tiber das dunkle Problem der Vererbung
besprochen,

Ein Schlufswort zieht die Endbilanz von Soll und Haben, Irrtum und
Wahrheit bei Kolliker. Irrig ist seine rein mechanische Naturauffassung,

tRemigius Stélzle (geb. 1856), Universititsprofessor zu Witrzburg,
hat auflser der vorliegenden Schrift folgende wissenschaftliche Arbeiten
publiziert: Lehre vom Unendlichen bei Aristoteles, 1882; Cicero, De
oratore I. erklirt, 1887; Abalards 1121 verurteilter tractatus de unitate
et trinitate divina aufgefunden und herausgeg., 1891; K. E. v, Baer und
seine Weltanschauung, 1897.

* Akten des Kongresses kathol. Gelehrten zu Miinchen, ebda 1901,
S. 191 f.

$ Rud. Albert von Kolliker (geb. zu Ziirich 1817), Universitits-
professor zu Wiirzburg, Herausgeber der Zeitschrift fiir wissenschaftliche
Zoologie.

{ Kin Verzeichnis derselben bei Stolzle S. 4.



Literarische Besprechungen, 95

die Leugnung zwecktitiger Prinzipien und die Leugnung eines Schopfers.
Wahr und darum von bleibendem Wert ist Kollikers Kritik des Darwi-
lismus,! Kin gesunder Gedanke steckt auch darin, dafs die phylogenetische
Entwicklung, wenn eine solche iiberhaupt je stattgefunden hat, nur durch
Innere Ursachen bewirkt sein kinune. Anerkennenswert und durchaus
richtig ist es, wenn Kolliker allen Theorien iiber Descendenz, auch seiner
€igenen, nur Wahrscheinlichkeitswert zuschreibt, dafs er sie nur als
Méglichkeiten behandelt.

(0 und QO), (4, 0 und —).
Zwei moderne philosophische Abhandlungen.

4. F. Volkmann, Null und Unendlich. Berlin, (Riihe,
Friedrichstr. 52—53) 1901. 32 Seiten.

9. G. Cohen, Die Philosophie der Holle. Hannover (Schaper)
1900, 70 Seiten. .4 1,00.

4, Volkmanns Broschiire ist keine Abhandlung mathematischer
Natur, wie man nach dem Titel vermuten konnte, sondern ein skizzen-
haf{:es Bild der Welt- und Lebensanschauung, die sich der Verfasser
gebildet, eingefiigt in den weiten Rahmen von Null bis Unendlich. Sein

estreben ist es, nachzuweisen, dals man es mit den Begriffen Null und
U_Ilendlich nicht nur auf dem Gebiete der Mathematik zu tun hat, dals
Vielmehr , diese Begriffe unsere Leitsterne auf dem ganzen Gebiete mensch-
Icher Erkenntnis, ja sogar menschlicher Verpflichtung sind“ (S. 5).

. Neben manchem Klaren und Wahren bietet das Schriftchen viel
Wirres und Krauses. Die letzten zwei Seiten (S. 81 f.) fassen die Re-
Sultate zusammen, Wir setzen sie hierher, weil sie besser als lange
Ausfﬁhrungen Art und Inhalt der Schrift charakterisieren.

q »Mathematik und Philosophie waren die beiden Wissenschaften, mit
®Den wir ups hauptsiichlich beschiftigten; Mathematik als Trigerin
Unserer technischen und Philosophie als Trigerin unserer Gemiitswelt.
Ssh_'wl_lrde festgestellt, dals Mathematik die Vernunfttitigkeit voll be-
vc aftigt, dabei aber niemals den Anschlufs an sinnliche Gestaltung
eIsumt. Dieser bestéindige Austausch mit beiden Wirklichkeiten, ndmlich
or de;‘ Sinnlichkeit und der der Vernunftanlage, gibt ihr im Wege des
ergleichens bestindig Gelegenheit, die Irrtimer aufzufinden und aus der
188enschaft auszuscheiden, so dafs sie die Trigerin absoluter Wahrheit
Werden konnte,
— Phllosop_hie verschmihte den Anschlu_fs an die Sinnlichkeit uu_d
bl € nur mit Vernunft zn tun haben. Hierdurch fiel sie tiberall in
erkum und fand auch keine Gelcgenheit, die bestehenden Irrtimer zu
€nuen und auszuscheiden.
\\—_\-—ﬁ

da durlhKﬁlliker_s Lehre unterscheidet sich von der Darwinschen wesentlich
ig dc » dals sie die Entwicklung nicht auf den Kampf ums Dasein. und
song urch denselben geziichteten allmiihlichen minimalen Variationen,
primgrn auf eine durch die innere Konstitution der betreffenden Organismen
n i‘tt‘ar hedmgte und meist in sprungweisen Entwicklungsphasen sich be-

.8ende Transformation zuriickfiihrt. Vgl E. Wasmann iber Stblzles

uch in gep g, M. L. 62, 8. 220 f.



96 Literarische Besprechungen,

Vernunft dehnt ihre Forderungen von Null bis Unendlich aus, wo-
gegen Sinnlichkeit in viel engeren und dabei unbestimmteren Grenzen
verweilt, Vernunft kann selbstindig keine Gestalt hervorbringen und
strebt daher, da sie zu jedem Vorhaben der Gestaltung bedarf, sich mit
den Gestaltungen der Sinnlichkeit in Verbindung zu setzen. Da diese
fiir sie nicht ausreichen, weist sie Sinnlichkeit darauf hin, alles herbei-
zuschaffen, um ihre Grenzen zu erweitern. Hierdurch wird Vernunft zur
Triebfeder fir den Aufbau der Kultur. Da Mathematik viel erfolgreicher
als Philosophie wirkt, so kann es nicht ausbleiben, dals Technik und alles
damit Zusammenhéingende in hochster Blite steht, wogegen das (Gemiits-
leben in seiner Entwicklung zuriickbleibt.

Unser Korper ist gebrechlich, was ihn zur Aufnahme sinnlicher
Eindriicke geeignet erscheinen 14fst. Ist unser Leben abgelaufen, so
besteht nur noch das unsterbliche Vernunftvermogen, das jede Triebfeder
enthilt, Sinnlichkeit in Tatigkeit zu setzen, Dieses Vernunftvermigen
hat wahrend der Dauer des Lebens Verschmelzungen mit der Gestaltung
der Sinnlichkeit erfahren und ist dadurch in Bezug auf Erkenntnis und
Pflicht erheblich gereift. Trotzdem kann Vernunft in ihren ins Unend-
liche gehenden Forderungen diese Entwicklung nur als eine Anfangs-
entwicklung gelten lassen, da tiberall erhebliche Liicken zwischen Leistung
und Forderung bestehen. Diese nicht zum Ausgleich gekommene Spannung
lifst darauf schliefsen, dals unser vorgebildetes Vernunftvermégen mit
einer neuen Sinnlichkeit begabt und dadurch zu weiterer Entwickluug
befihigt werden wird. Mutterliebe war die erste und innigste Empfindung,
die uns das Leben darbot, Mutterliebe schmeichelte den Sinnen und be-
friedigte dabei die Vernunft, Mutterliebe lehrte uns im Spiel die erste
Verbindung der Sianlichkeit mit Vernunft suchen, und so wollen wir
hoffen, dafs eine hinter dieser Mutterliebe nicht zurtickbleibende Liebe
uns in das weitere Leben einfithren wird, und dafs in derselben zarten
Weise die erste Verbindung der neuen Sinnlichkeit mit der Vernunft in
den nun selbstbewulsteren Grenzen von Null bis Unendlich zu stande
kommt.“

5, Der Titel des Cohenschen Buches ist furchtbar, das schwarze
Titelblatt mit roter Flammenschrift noch furchtbarer, der Inhalt am
furchtbarsten. Dagegen schreckte mich der Name des Auktors bei meiner
Vorliebe fiir die Orientalistik nicht im mindesten.

Cohen ist ein Gegner der Materialisten und bewegt sich nach
eigenem Gestindnis in den Bahnen des Schopenhauer-Hartmannschen
Pessimismus, ohne dafs man ihn als rassenreinen Pessimisten bezeichnen
konnte. In seinen Ausfilhrungen findet sich manches sehr Richtige, den
hochsten Wahrheitsgehalt scheint mir die auf S. 6 stehende These zu
enthalten: Wir konnen aus unserer Haut nicht heraus.

Der Auktor nimmt an, dals das Leben einen ,Zweck® hat (S. 9),
und dieser ist hochstwahrscheinlich ,das grifste Glick des einzelnen“
(ebenda). Er stellt sich dann die Frage: Ist das irdische Dasein im stande,
diesen Zweck zu erfiillen? Konnen wir durch den Aufenthalt hier gliicklich
werden? (S.10.) Nunmehr werden die einzelnen Faktoren durchgenommen,
die uns zu begliicken scheinen (S. 12 ff.); unter diesen wird dem Tabak-
rauchen (S. 13—16) besonders eingchende Aufmerksamkeit gewidmet.
Der Auktor findet, dals die rein korperlichen Geniisse nicht geeignet sind,
den Menschen zu begliicken (S. 21), auch Erinnerungen und Hoffnungen
machen uns nicht glicklich (3. 27). Der Besitz materieller Giiter bringt
das Gemiit ,in das Minus“ (S. 28), auch die ideellen Giiter erzeugen
keine wahre Befriedigung, ,kein Plus“ (8. 35). Ro zeigt sich klar, dals



Literarische Besprechungen. 97

im Krdenleben die Summe des Leides bei weitem grofser ist als die Summe
der Lust, Wir stehen meist im ,—¢“; unsere Tendenz ist, uns zur ,0¢
zZu erheben; ein ,4“ des Wohlbefindens erreichen wir nur scheinbar;
kaum gedacht, sinken wir wieder unter ,0% (S. 36). So schwanken wir
ewig zwischen ,4, 0 und —*,

Ein thatsiichliches Plus, ein Heben des Gemiites liber die neutrale
Basis vermag hochstens der Kunstgenufs und die Naturbetrachtung (8. 42 f.)
zu bieten. Aber dieses Plus ist durch Erdennot bald wieder wett gemacht.
Ein wahres Plus, eine Erhebung in hshere Regionen, konnte uns auch eine
weltumfassende Liebe, die alle Geschépfe und jedes Atom (,denn alles,
auch das kleinste Atom lebt*) umschlielst, verschaffen. Aber wer vermag
sich zu so hoher Liebe aufzuschwingen? (S. 49.)

] Nach alledem bleibt es dabei, dafs die Erde mit ihren sogenannten
Freuden nicht geeignet ist, die menschliche Seele zu begliicken, dafs vielmehr
Im Gegenteil gerade das, was zu erfrenen scheint, durch die wirkenden
Faktoren im Resultat uns schliefslich in das Minus bringt (S. 52). Dazu
kommt noch, dafs uns unzéhlige Feinde umgeben, die uns das Dasein
vergillen: die Menschen sind dazu hier, um sich gegenseitig zu zer-
fleischen (8. 60). :

. Wie stimmt das mit dem Weltzweck, was hat unser Erdenaufenthalt
mit unserer Beglickung zu tun? (8. 54.) Er ist kein Glick, sondern
€ln Weg zum Gliick, ein Zuchtmittel zu unserm Besten, eine Strafe. Die
Erde ist das, was die Bibel Holle nennt. Erde und Hélle sind
identisch (S. 55 f.). Mathematisch lifst sich das zwar nicht beweisen,
aber wahrscheinlich ist's (S. 63). Warum sind wir aber hierher verdammt,
und verbannt? Cohen antwortet: Vielleicht haben wir, ibermiitig, den

ert des Jenseits nicht zu schitzen gewulst, und um ihn schétzen zu

€rnen, sind wir auf einige Zeit in dieses Jammertal verdammt (S. 55).

ngelsturz und Erbsiinde in hochst eigenartiger Verschriinkung bilden
lach Cohen die Erklirung unseres Hollenelendes auf Erden (S. 56).

. Aber diese Erden-Holle ist kein Ort zu ewigem Aufenthalte. Sie
ISt ein Korrektionshaus. Wer sich in ihr nicht bessert, wird nach seinem
\Oﬂe iiber kurz oder lang von neuem in die Holle geschickt, d. h. als
Mensch noch einmal geboren, um noch einmal das ganze Erdenelend
urchzumachen, bis er geldutert genug ist, um dauernd freie Seligkeit
8eniefsen zu diirfen (S. 64).
. Um uns der Gefahr dieser ,,Wiedergeburt*‘ nicht auszusetzen, miissen
Wir, getragen vom Glauben an das Jenseits, die irdischen Geniisse ver-
achtent und alles Leid tberwinden; so liutern wir uns (S. 65). Die
8anze Menschheit aber wire erlost, das Erden-Héllentor fur ewig ge-
Ecd]__osstfn, wenn sich die Menschen entschlielsen wiirden, das Geschlechts-
ue Urfnis zu dberwinden, dann wiirden die Erdenbewohner aussterben
od mit ihnen das Erdenleid, das Héllenleid (8. 67). —
Wig Das ist die Philosophie der Holle, sie bedarf keiner Kritik, wenn
dran libey sie berichtet, hat man sie zugleich gerichtet. Nur eine Frage
noc[ﬁgt sich mir auf: Warum hat Herr Dr. Cohen die Summe von Unlust
uns durch sein Buch vermehrt, das Schmerzensfeuer noch geschiirt, das
un r‘{m!o?t? Oder sollten durch die in seinen Gedankengiingen ruhende,
figs El'liw:ll.lge Komik die Leser tiber die neutrale Basis ,,Null“ in das ,,Plus*
¢huldigen Amiisements emporgeschnellt werden? Wenn Herr Cohen so

f‘ch"e, 80 hat er seine Absicht erreicht, gewils vollstindig erreicht.
T——

* Vor allem offenbar das Tabakrauchen aufgeben!
Jahrbuep fiir Philosophie ete. XVIL

-1



98 Literarische Besprechungen.

6. Dr. Matth. Hogl, Vernunft und Religion. Fiir Ge-
bildete erortert. Regensburg, vorm. Manz 1901. 138 S.

b 2,00.

Vorliegende Schrift ist eine Apologie in nuce. Die Themen, die

gie in finfzehn Kapiteln behandelt, sind folgende: Vom Ursprung der
menschlichen Krkenntnis; iber die Offenbarung; Lebre von Gott; Pan-
theismus; iiber die Dreieinigkeit Gottes; Gott als Schopfer; der Siinden-
fall; die Folgen des Siindenfalles; das Heidentum; das auserwihlte Volk;
der Erloser; das Opfer des N. B.; die Kirche; die Sakramente; die
letzten Dinge des Menschen.
_ Die mit vielem Fleils .gearbeitete Schrift laboriert an dem einen
Fehler, dafs sich der Auktor dariiber nicht ganz klar geworden ist, wer die
,Gebildeten“? sind, fir die er seine Abbandlungen schreibt. Kiner-
seits wird mit schulmélsigen Kunstausdriicken gearbeitet, wie sie nur
Theologen geléutig sind, andererseits wird dem Lesepublikum kein be-
sonders hohes Bildungsniveau zugemutet, da auch Aristoteles- und
Plutarchzitate lateinisch geboten werden. Zuweilen streift die Dar-
stellung an trockenen Schulbuchstil.

Der Verfasser wird also, das ist unser Rat fiir eine eventuelle Neu-
auflage, einen bestimmten Kreis von ,Gebildeten“ scharf ins Auge
fagsen und im Vorwort bezeichnen miissen, und dann wird entsprechend
der Bildungsstufe der Leser manches zu &ndern, wegzulassen, hinzuzufiigen,
klarzustellen sein.

Wien. Dr. Ernst Seydl

1. Ernestus Dubois, Congr. Ss. Red.: De Exemplarismo
divino . . . Romae, ex typographia della Pace, Phil. Cugiani
1900. Tom. 1V.

Die ganze Ordnung der freien Vollendung des Menschen, wie selbe
durch den gittlichen Exemplarismus begrindet ist, besteht in drei Dingen,
welche zueinander im Verhidltnis vom Prinzip, Medium und Finis stehen,
namlich im rechten Erkennen oder in der Wissenschaft, im rechten
Schaffen (factio) oder in der Kunst und im rechten Tun (actio) oder in
der Tugend. Prinzip ist hierbei die Wissenschaft, welche den Intellekt,
den spekulativen ebensowohl wie den praktischen, vollendet und gleicher-
weise fiir Kunst und Tugend Voraussetzung ist. Die Kunst, welche den
praktischen Verstand in Hinsicht auf das Aufserlich ins Werk zu setzende
vollendet, hat den Charakter eines Mittels, indem sie einerseits ihre
Prinzipien aus der Wissenschaft entnimmt uud andererseits der Tugend
dienen soll. Diese aber bildet den Terminus der freien Vollendung;
denn sie macht den Menschen schon einfachhin gut und lifst keinen
schlechten Gebrauch zu.

Als Ausfithrung dieses Grundgedankens hat P. Dubois im dritten,
bereits besprochenen Bande eine Encyklopadie der Wissenschaften nach
den Prinzipien des Exemplarismus geliefert und bietet in dem neu vor-
liegenden, der das ganze Werk zum Abschlufs bringt, nach derselben
Methode eine Encyklopidie der Kiinste und der Tugenden. Da er jedoch
in moralischer Beziehung die Vollendung der Individuen von der der
Gesellschaften, in denen sie leben, getrennt behandelt und dieselben
Tugenden, je nach ihrer Hinordnung zu der einen oder zu der anderen,

t Dieser Begriff ist aufserordentlich dehnbar!




Literarische Besprechungen. 99

als private oder soziale bezeichnet, so gibt er den Inhalt des Schluls-
bandes trichotomisch an als die Anwendung der Lehre vom géttlichen
Exemplarismus auf die Vollendung:

I. der Kiinste und der Literatur,
II. der privaten Tugenden und
IIT. der sozialen Tugenden.

Die in diesem Bande zum Vorschein tretenden philosophisch-theo-
logischen Ansichten geben vom thomistischen Standpunkte aus zu keiner
Kritik Anlafs, mit Ausnahme der alfonsianischen Gnadenlehre, welche
sogar als die einzige hingestellt wird, die an der iibernatiirlichen Tatigkeit
des Menschen die Bedingungen des Schonen nachzuweisen vermége. Wir
meinen diese iibernatiirliche Schonheit wire besser ohne ein Kingehen
auf die Kontroverse, nach der allgemeinen Kirchenlehre dargestellt worden;
denn soviel Miihe sich auch der Verfasser im dritten Bande gegeben, um
uns jene Theorie annehmbarer zu machen, sie erscheint uns nach wie
vor als das Gegenteil von schon, als eine Halbheit und der Durchbruch
elnes das ganze thomistische System beherrschenden Prinzips.

Doch bei Besprechung einer Encyklopidie geht es nicht an, eine
80 alte und so weittragende Frage zu erdrtern, und da das Werk sonst
des Guten viel enthilt, so moge ein kurzer Uberblick tiber die einzelnen
Teile den Leser mit dem darin bearbeiteten Stoffe, dem Gange der Dar-
Stellung und der Art der Behandlung etwas genauer bekannt machen.
Wir wollen dabei besonders die Ausfihrungen iiber die Kunst im allge-
meinen und die Literatur beriicksichtigen. '

Von den sieben Biichern, welche den ersten Teil ausmachen, be-
handelt das erste die Kunst im allgemeinen,

Der Verfasser definiert mit den Alten die Kunst als recta ratio
factibilium, genauer, als den Habitus der praktischen Vernunft, welcher
diese leitet, wenn es gilt, einer dulseren Materie eine im Geiste erfalste

orm zu geben, ‘

_ Mit Riicksicht auf die schonen Kiinste hebt er die Einseitigkeit der
realistischen Auffassung der Peripatetiker, der idealistischen der Platoniker
und der moralischen der Stoiker hervor; nur dureh die Verbindung dieser
verschiedenen Gesichtspunkte gewinne man den vollen Begriff der schonen
Kunst; denn diese sei zwar tatsichlich Nachahmung der Natur, jedoch
lur so, dafs die Natur nachgeahmt werde, um eine schone Idee durch

48 materielle Werk darzustellen, und weiterhin, um durch die Schonheit
€8 Werkes sowohl im Kiinstler selbst wie auch in den anderen die
Ugend zu fordern: sie gehe aus vom Wahren und fithre durch das Schone
Zum Guten,

Des weiteren werden die causae oder Prinzipien der Kunst ganz

mein hesprochen: '

die causa efficiens, der Kiinstler, welcher Gott in seinem Wirken

Bach aufsen nachahmt;

wal die ‘causa materialis, das subjectum perfectibile, die dufsere Materie,
tlche die akzidentelle Kunstform in sich aufnimmt;

Ki die causa exemplaris (oder formalis externa), entweder die Idee des
i nstlers (exemplar internum) oder das #dulsere Vorbild (exemplar ex-
hum), nach dem er arbeitet;

B die causa formalis, das im Werke verwirklichte Abbild der Exemplar-
i ache und endlich die causa finalis, der Zweck, sowohl der nichste:
# VOllendung des Werkes, als auch die entfernteren: alles, was der

bstler mit seinem Werke erreichen will.

all ge

7*



100 Literarische Besprechungen.

Darauf wird die aus dem Altertum herrithrende und im ganzen
Mittelalter beibehaltene Einteilung der Kiinste in freie und knechtische
mit ihren weiteren (liederungen eingehend kritisiert, und unter Be-
riicksichtigung der alten wie der modernen Anschauungen eine neue
aufgestellt. ;

Der Verfasser hat zunidchst die Kiinste nach dem Zwecke ein-
geteilt in:

die schonen (die Literatur, die plastischen Kiinste und die Musik},

die materiell niitzlichen (Industrie, Handel, Kriegskunst) und

die unterhaltenden (geistigz anregende, den Korper iibende, vom
Zufall abhingige Spiele). _

Nachher bat er jedoch diese Gruppierung teilweise umgeéindert, —
ein Zeichen, wie leicht er seinen Gesichtspunkt verschiebt, wenn nur die
Moglichkeit einer Dreiteilang dabei bestehen bleibt, und er gibt uns in
der graphischen Beilage folgendes Schema:

I. Pulchrae Litterae.

A. Grammatica: ,
a) Lexigraphia, — Syntaxis, — Orthographia et Elocutio;
b) Linguistica (cognitio variarum linguarum);
¢) Etymologia et Philologia (cognitio operum Litteraturae).

B. Poética: _
a) Prosodia, b) Metrica, ¢) Compositio carminum.

C. Rhetorica:
a) Inventio, b) Dispositio, ¢) Elocutio.

II. Pulchrae artes.

A. Artes delectantes pulchro oculis expresso:
a) Architectura, b) Sculptura, c¢) Pictura.

B. Ars musica delectans pulchro auribus expresso:
a) Melodia, b) Harmonia, ¢) Rhythmus.

C. Artes exercitio delectantes: .
a) Ludi intellectuales, b) Ludi corporales, ¢) Ludi aleatorii.

III. Artes materialiter utiles.

A. Artes industriales:
a) substantias naturales procurantes;
b) ex substantiis naturalibus materiam fabricatione praepa-

rantes ;

¢) materiam fabricatam operibus fabrilibus elaborantes.

B. Artes mercatoriae:
a) Mercium commutatio et translatio inter varias regiones;
b) Mercium cum pecunia commutatio;
¢) Negotiationes ipsius pecuniae,

C. Artes militares ordinatae:
a) ad praelia committenda in aperto  campo,

b; ad oppida vel obsidenda vel defendenda,

c) ad praelia in mari committtenda,

Bei dieser allgemeinen Zusammenstellung der Kiinste unter dem
Zeichen der heiligen Drei erscheint uns die letzte Gruppe in zugleich
genialer und natirlicher Weise angelegt; nicht so jedoch die beiden
ersten.

Fir die Unterbringung der hauptsichlichsten Zweige der Sprach-
wissenschaft unter die Grammatik und dieser selbst mit ihrem ganzen
Anhang unter die Kunst der schonen Litteratur kann sich der Verfasser
auf die im franzosischen Sprachgebiet herrschende Gewohnheit und auf
praktische Riicksichten berufen, aber innerlich begriindet ist dieselbe



Literarische Besprechunogen. 101

nicht. Linguistik und Etymologie verhalten sich zur Grammatik ungefahr
wie die Geologie zum Maurerhandwerk, und was den Einflufs der Kenntnis
fremder Sprachen auf die Schreibweise anlangt, so ergab vor wenigen
Jahren das von einem Pariserblatt veranlafste Referendum, dafs die
hervorragendsten Schriftsteller geteilter Ansicht sind; die einen hielten
ihn fiir giinstig, die anderen fiir geradezu schidlich. Dagegen unterliegt
es keinem Zweifel, dafs die Kunst der Dialektik, welche in diesem Werke
bei den philosophischen Wissenschaften ihre . Stelle gefunden hat, mit
der Sprachkunst im innigsten Zusammenhange stebt; denn um ordentlich
Zu schreiben oder zu sprechen, mufs man vor allem ordentlich denken,
und nicht mit Unrecht hat man den Stil als die Ordnung und Bewegung
der Gedanken bezeichnet, :

Ferner fillt hier die Grammatik unter die Pulchrae litterae, nicht
etwa wie unter einen blofsen Sammelnamen, was nichts Ungewdhnliches
ware, sondern wie unter einen Artbegriff; denn sie wird weiter definiert
als die Kunst, recht und schon einzelne Worte und Sitze zu schreiben
oder auszusprechen. Mit welchem Rechte wird auf einmal “dem in allen
Sprachlehren gegebenen Begriffe das Merkmal ,schon® eingefiigt? Wir
Ieinen, die Grammatik habe lediglich den richtigen Sprachgebrauch zu
lehren; die ultima ratio ibrer Regeln ist und bleibt das Horazische:

Sic voluit usus,
Quem penes arbitrium est et jus et norma dicendi,
und wenn schon dieser usus mitunter der Logik entriit, so zeigt die fort-
Schreitende Verflachung der grammatikalischen Formen, dals er in einem
Doch weit grofseren Umfange die Asthetik aus Gemiichlichkeit aufser acht
lifst. Man lasse also der Grammatik ihre angeborene Rolle: sie bestimmt
das Handwerkmifsige in der Litteratur, und noch niemand hat sich bei-
Ommen lassen zu verlangen, dafs etwas ,grammatikalisch schon® sei.
el dieser Kunst ist auch eine Dreiteilung des Gegenstandes angegeben,
Welcher die urspriinglich ins Auge gefalste, natiirlichere in Buchstaben-,
ort- und Satzlehre geopfert worden ist. Doch wir konnen auf solche
nzelheiten nicht eingeben und bemerken nur noch zum allgemeinen
chema, dals das Hinabsteigen zum Begriffe ars delectans bei der zweiten
Tuppe auch schon aufserlich zeigt, dals die Spiele wegen des ihnen
anhaftenden, nach Aristoteles mit dem vollen Begriff des Schdnen unver-
®lnbaren Charakters des Kleinlichen nicht ohne Kiinstelei mit den schonen
Unsten verbunden werden konnten, Aus allen diesen Griinden kénnen
Wir der vorgelegten Klassifizierung nicht die Bedeutung zuerkennen, welche
der Verfasser derselben beilegt.

14 Neben der besprochenen Einteilung der Kiinste nach ihrem Zwecke
14uft eine andere nach dem Prinzip, von dem sie abzuleiten sind, und,
Jonachdem dieses im Menschen oder in rein geistigen Kreaturen oder in
0(;’“? zu suchen ist, werden die Kiinste als naturales, praeternaturales
rer Supernaturales bezeichnet. Die Schwarzkunst ist die einzige ars
pi:eltjernaturahs und kommt nicht weiter in Betracht, Dagegen gewinnt
i nterscheidung zwischen natiirlicher und tibernatirlicher Kunst bei
en Schonen Kiinsten eine grofse Bedeutung, und wir werden auch dort
ieegen‘helt finden, die Auffassung des P. Dubois klarzulegen, die an
€ nichts zu wiinschen iibrig lalst.

i Das erste Buch schliefst mit der Untersuchung des Verljalmissqs
]{1; hl}nst zu anderen natiirlichen und {iibernatirlichen Habitus, wie
~igheit, Keuschheit, Glaube und Liebe.

Die weiteren Ausfiihrungen beschrinken sich auf die schone Literatur



102 Literarische Besprechungen,

und die eigentlichen schonen Kiinste und gelten zunéchst der Darlegung
ihrer gemeinsamen Form.

In der Erklirung des Schonen und des Erhabenen, welche nach der
Schule jene Form ausmachen,! folgt der Verfasser dem hl. Thomas, der
iiber den Gegenstand nicht vieles, aber Grundlegendes geschrieben habe.

Seine Definition vom Schénen ist nur die Umschreibung oder wissen-
schaftliche Fassung des bekannten Wortes des Aquinaten ,Schén nennt
man, was, angeschaut, gefillt“: Pulchrum est ens perfectum, cuius cog-
nitio placet.

In jedem physischen Sein resultiert das Schone daraus, dals objektiv
jenes Sein die Proprietiten der Einheit, Wahrheit und Giite seiner Natur
gemils besitzt, und subjektiv die Krkenntnis dieser Vollendung hinzu-
kommt. '

Aulger dieser substanziellen Vollendung ist bei den intelligenten
Wesen eine weitere, akzidentelle moglich, im Intellekt durch die Wissen-
schaft, im Willen durch die Tugend, und diese begriindet die intellektuelle
sowie die moralische Schonheit, welche, wie sie selbst, entweder eine
natiirliche oder eine iibernatiirliche ist. )

Der formale Unterschied zwischen dem Schénen und dem Guten
besteht in der Beziehung des ersteren zum Erkenntnis-, des anderen
aber zum Strebevermogen; denn ,gut ist, was alle anstreben, bei dessen
Besitz also der Wille erst zur Ruhe kommt; schon dagegen ist, was, als
blofs angeschaut oder erkannt, gefillt.

Die Bedingungen des Schonen findet der Verfasser gleichfalls mit
Thomas in der Integritit, Klarheit und Harmonie, und er erliutert diese
Begriffe durch eine allgemeine Anwendung auf Gott und die Geschopfe.

Darauf geht er zur Einteilung des Schonen iiber und bespricht nun
eingehender zunichst das Gottlich-Schéne (in der dreifachen Ordnung der
gottlichen Attribute, Personen und Ideen), sodann das analog nachge-
bildete Schone in den Kreaturen:

1. das Natiirlich-Schone (in der physischen Ordung, in der intellektuell-
moralischen Ordnung der Titigkeit, durch welche die fritheren Geschopfe
die niederen vollenden),

2. das Ubernatiirlich-Schone in der Ordnung der Gnade (die geistige
und korperliche Schonheit der Gerechten, die Schonheit des Gottmenschen
und die Schonheit der Kirche),

3. das Ubernatiirlich-Schone in der Ordnung der Glorie (in den ein-
zelnen Seligen und in der triumphierenden Kirche).

Im folgenden Kapitel ,iiber das Subjekt der Beschauung des Schonen
und die demselben daraus erwachsende Seligkeit® wird gezeigt, wie Gott,
die Engel und die Menschen, letztere lumine rationis, gratiae und gloriae,
in der ihnen zokommenden Weise das Schone betrachten.

Den Schlufs dieses Abschnittes bildet eine Abhandlung iiber das
Erhabene, welches definiert wird als das Schoéne, dessen Grifse die
Fassungskraft des Betrachtenden ibersteigt und dadurch dessen Bewun-
derung erregt. Hs wird auseinandergesetzt, wie dasselbe erkannt wird,
und was es bewirkt (Staunen und Bewunderung, Schweigen und Lob);

1 Tolstoi meint, das Schone konne der Definition der Kunst nicht
zugrunde gelegt werden, sondern ihr Wesen bestehe darin, dafs der
Kiinstler die Gefithle, die ihn ergriffen, durch die iblichen Zeichen an-
deren mitteile. ‘



Literarische Besprechungen. 103

Sodann dessen Verwirklichung in Gott, in der Natur und in der iiber-
natiirlichen Ordnung dargelegt und schliefslich dessen Begriff durch Ver-
gleichung mit dem des Schénen genauer bestimmt.

Im folgenden Buche wird nun Gott, der in der dreifachen Ordnung
der Natur, Gnade und Glorie seine ewig schonen Ideen nach aufsen ver-
wirklicht, als das hochste Kxemplar fir alle menschliche Kunsttitigkeit
dargestellt.

Der Kiinstler erscheint als ein analoges Abbild des Dreieinigen
dqrch die drei Qualititen, welche ibn zur Austibung seiner Kunst un-
mittelbar disponieren; denn wie Gott Vater durch den Sohn im hl. Geiste
alles wirkt, so erzeugt der Kiinstler kraft seines Genies (ingenium) in sich
die Ideen, ordnet diese durch Betitigung seines asthetischen Geschmacks
(gustus, sapere, sapientia) und verwirklicht sie im Stoffe durch die mit
Fgrtigkeit gepaarte Liebe;! er schafft also sein Kunstwerk mittels dreier

Igenschaften, welche sich wie Prinzip, Medium und Finis zueinander
verhalten, und deren Eigentimlichkeiten, aaf Grund der iiblichen Appro-
briation, auf die drei gbttlichen Personen hinweisen, )

Nach einer erschépfenden Darlegung der Vergleichs- und Unter-
Scheidungspunkte zwischen gottlichem und menschlichem Schaffen wird
Zundchst die patiirliche Kunst, dann die iibernatiirliche und schlie(slich
die Verbindung beider niiher ins Auge gefalst. Natirliche und iiber-
Datirliche Kunst unterscheiden sich voneinander: ‘

1. durch ihre Formalprinzipien (durch natiirlich-schéne Ideen und
Nachahmung der Natur, hier iibernatiirlich-schone Ideen und Nachahmung
der Werke der Gnade, unter welchen Jesus und Maria als die voll-

ommensten Muster besonders vorgefiihrt werden),

2. durch ibre Mittel (dort blofs natiirliche Fahigkeiten, hier auflser-
dem eine ibernatiirliche Gnadenhilfe, welche den Kiinstler in den Stand
Setzt, das Ubernatiirlich-Schone zu erfassen, zu beurteilen und im Werke
auszudriicken), endlich

3. durch ihre Ziele (dort nattrliche Schonheit des Werkes und
atiirlichen moralischen Nutzen, hier iibernatiirliche Schinheit des Werkes
und tbernatiirliche Erbauung).

Bei der natiirlichen Kunst erdrtert der Verfasser besonders den
E_nthusiasmus, die Inspiration und den ktnstlerischen Geschmack, d. i.
1e durch Anschauung eines schonen Objekts erweckte sensible Begeisterung,

€0 daraus hervorgehenden, das Genie ergreifenden Drang, ein solches
Jekt zu preisen oder nachzuahmen und das die vom Genie dargebotene
d‘?en' auslesende und ordnende Urteil, also die drei Momente, welche
'inzip, Medium und Finis der inneren Titigkeit des Kiinstlers sind.
q Bei der iibernatirlichen Kunst ist daon ausfithrlich die Rede von
. €T lbernatiirlichen Inspiration, sowohl von der gewdhnlichen, welche
10 Glauben, in der Liebe und in den Gaben des heiligen Geistes ihr
'Inzip hat, als auch von der aulsergewdhnlichen, welche auf einer aulser-
gewonlichen Eingiefsung der Gaben der Wissenschaft, der Weisheit oder
€r Kunst beruht und als gratia gratis data betrachtet wird. Fur beide
rten werden Beispiele angefiihrt, so fir die gewdhnliche ibernatirliche
O8piration ; Lippo Dalmasio und Overbeck, fiir die aulsergewdhnliche:
Hj';‘f_ld und Fra Angelico. -

' Vgl. was Prof. Michael Stolz sagt: Jedes wahre Kunstwerk mufs

v
durch gig Einsicht empfangen und durch die Warme des Gemiits gezeitigt

W_erdgﬂ; erst dann kann es, selbst lebendig, belebend auf die Zuschauer
Cinwirken, !



104 Literarische Besprechungen.

Zuguterletzt wird noch von den allgemeinen Bedingungen fiir den
Fortschritt der Kunst gehandelt. Alles Nachgebildete, so wird ausgefiihrt,
wird in dem Grade vollkommener, als es seinem Vorbilde niher kommt,
Da nun die gittliche Kunst das hdochste Exemplar fiir die menschliche,
sowohl die natiirliche wie die {ibernatiirliche, ist, so wird diese um so mehr
fortschreiten, je genauer sie jene nachahmt.

Demgemals soll sie nicht eine blofs materielle, sondern eine ver-
niinftige und intelligente Nachahmung der Werke Gottes sein und bei
den Naturdingen nur das nachahmen, was von Gott, nicht aber das, was
von der Siinde herribrt, also z. B. die Korperschonheit nur als keusch
und ehrbar darstellen. Damit ist natiirlich nicht gesagt, dals die Schatten-
seiten des wirklichen Welthildes iiberhaupt nicht zur Darstellung kommen
diirfen, wohl aber, dals dies nur geschehen soll zur Hervorhebung und
Empfehlung der Lichtseiten und zudem mit der notwendigen Riicksicht
auf die sittliche Schwachheit des Menschen in seinem gegenwirtigen
Zustande. Ferner soll der Kiinstler die intellektuell-moralische Schonheit
iiber die sensible stellen und diese so behandeln, dafs sie als die Be-
kleidung der ersteren erscheine und deren Form erkennen lasse. Und
wie schlielslich Gott die Gnade mit der Natur derart verbindet, dals sie
diese nicht vernichtet, sondern erhebt, so soll der christliche Kiinstler
in abnlicher Weise die iibernatiirliche Kunst harmonisch mit der natir-
lichen vereinigen. Als dem FKortschritt schédliche - Richtungen werden
hervorgehoben: in der natiirlichen Kunst Realismnus und Sensunalismus,
in der ibernatiirlichen Naturalismus einerseits und iibertriebener Mysti-
zismus andererseits, in beiden exzessiver Archaismus,

Die drei folgenden Biicher behandeln der Reihe nach die schdne
Literatur, die plastischen Kiinste und die Musik, nicht um diese Kiinste
zu lehren, sondern blofs um den Exemplarismus auf dieselben anzuwenden
und sie von dieser Seite zu beleuchten.

Der Verfasser definiert die Literatur im Sinne von pulchrae litterae
oder vielmehr der Titigkeit, welche diese erzeugt, als die Kunst, schon
zu schreiben und zu reden. Wir haben gegen diese Definition nichts
einzuwenden; denn es macht an sich keinen wesentlichen Unterschied,
ob uns ein Geisteserzeugnis im Gewande der Sprache durch das lebendige
Wort oder durch die Schrift dargeboten wird, und tatsiichlich rechnen
wir zur Literatur der verschiedenen Volker auch solche Krzeugnisse,
welche, wie z. B. die Volkslieder, sich nur im Volksmunde erhalten
haben. Wir konnen also von einer allgemeinen schénen Kunst reden,
welche durch die Sprache, die gesprochene wie die geschriebene, das
Schone zur Darstellung bringt, und da unter ihren KErzeugnissen die
schriftlichen jedenfalls die pars potior ausmachen, so konnen wir dieselbe
in Ermangelung einer besseren und genaueren Bezeichnung fiiglich auch
die schone Literatur nennen.

Was uns aber gar nicht gefallen will, das ist, wie oben schon an-
gedeutet, die Einteilung dieser Kunst in Grammatik, Poetik und Rhetorik,

Wir meinen, eine genauere Erwigung der in den literarischen Er-
zeugnissen hervortretenden typischen KEigentiimlichkeiten wie auch des
Sprachgebrauchs miisse zunichst zu einer Zweiteilung der Literatur,
sowohl als Gesamtheit jener Werke, wie auch als Kunst, fiihren,

Wir haben ja eine vom literarischen Standpunkte aus niedere, sonst
aber bedeutende Literatur, welche weiter nichts bezweckt als Tatsachen
festzustellen, zu erkliren und zu begriinden, und zwar so kurz und prizis
wie moglich. Diese Werke, zu denen vor allem die wissenschaftlichen
Lehrbiicher gehoren, wird man wegen ihrer Anlage weder zur schénen



Literarische Besprechungen. 105

Literatur zdhlen, noch auch als fehlerhafte Produkte bezeichnen konnen:
8le sind eben das Erzeugnis einer niederen Literaturkunst, welche auf
der Stufe der artes utiles steht und sich betitigt durch die Sammlung
des vollstindigen Stoffes, durch die Wahl und Einhaltung einer Methode,
iber welche die Logik Auskunft gibt, und endlich durch die Befolgung
der Grammatik in Bezug auf den sprachlichen Ausdruck.

_ Daneben haben wir eine vom literarischen Standpunkte aus hohere
L_lteratur, bei welcher die Darstellung des Schonen durch die Sprache
nicht zufallig und blofs sporadisch, sondern als beabsichtigte und durch-
greifende Kigenheit erscheint, und zwar bald als Hauptzweck (in der
Poesie), bald als untergeordneter Zweck (in der Beredsamkeit), bald
endlich als gleichgeordneter Nebenzweck (in der iibrigen schonen Literatur).
Die zu dieser Gattung geborenden Werke charakterisiert treffend der
franzosische Ausdruck ceuvres de golit; denn sie stehen in besonderer
Weise unter ‘dem Gesetze der Asthetik in Bezug auf die Auswahl des
btoffvs, der Gliederung und des sprachlichen Ausdrucks und sollen
gleicherweise Verstand, Herz und Imagination befriedigen.

Das ist die eigentliche schiove Literatur, die wir bei einer Syste-
matisierung einteilen wiirden in:

1. die einfach darstellende, welche, wie in so manchen Beschreibungen,
Lebensbildern, historischen Erzihlungen und sogar philosophischen Ab-
haml]ungen, die reine Wirklichkeit lediglich mit einem von den Grazien
gewobenen Gewande versieht;

2, die poetische, deren besonderer Gegenstand es ist, uns vom Leben
€m vollstandiges, vollendetes und klares Bild zu geben, wahrend im
Wirklichen Leben alles unvollstindig, unvollendet und mehr oder weniger
verworren und dunkel erscheint;

. 8. die oratorische, in welcher die Darstellung des Schénen wie alles
Ubrige zum Zwecke der Uberredung hingeordnet sein mufs,

Die Kunst aber, welche diese Literatur schafft, umfalst, soweit die
Sprache allein in Betracht kommt, die allgemeine Kunst, den sprachlichen

usdruck schon zu gestalten, welche wir Stilistik nennen konnten, sowie
als besondere Kinste die Poetik und die Rbetorik.

. Wir glauben daher, dafs der Verfasser bei seiner Einteilung der
Iﬂlter_a.turkunst die methodische Regel: Servetur ordo naturalis nicht hin-
anglich beachtet hat.

q Im iibrigen sind seine Ausfithrungen beachtenswert, und wir wollen
araus einiges dem Leser vorlegen.

. Zweck der Literatur ist die Vollendung eines Werkes, in welchem
Mittelg der miindlichen oder schriftlichen Wortzeichen schéne Ideen und
1 ekte in sinnenfilliger, Gefallen erregender Weise dargestellt werden,

M die Zuhorer resp. Leser zu belehren oder besser zn machen.
de Der landléufige Sprachgebrauch bezeichnet bei einem solchen Werke
nan Gedankeninhalt als Stoff und den sprachlichen Ausdruck als Form;

¢h der Auffassung der Scholastik aber, welche jedes Kunstprodukt zur
inzgt““g der Zeichen rechnet, ist das in die Sinne fallende, an sich
iy €rente und perfektible Element, also die Sprache, als Materie zu

- achten, und die Idee, welche eben jenes Element zu ihrem aktuellen

chen gestaltet, als Form.
. Nach Besprechung der Materie in diesem Sinne und im Anschlufs

T80 der Angemessenheit der menschlichen Sprache fiir ein geistig-
Wesen sowie der Frage nach dem Ursprunge von Sprache und
dann die Form als das Geistig- und Sinnlich-Schéne niher



106 Literarische Besprechungen.

Ersteres begreift die intellektuelle Schonheit der Ideen und Bilder
(der species intelligibiles et imaginariae der Schule), der Urteile und der
Schlufsfolgen, sowie die moralische Schonheit der Affekte und Leiden-
schaften. Diese Schonheit ist das erste Erfordernis zu jedwedem litera-
rischen Kunstwerk; denn keine noch so schine Sprache kann verhindern,
dafs falsche Gedanken und lasterhafte Affekte ihrer Natur nach der
Vernunft mifsfallen.

Damit jedoch das Werk, wie es sein soll, dem ganzen Menschen
gefalle, muls die sensible Schonheit des Stiles, der Stimme und der Schrift
oder des Druckes hinzukommen, wozu wir nur bemerken, dals Schrift
und Stimme, so wichtig sie auch sind, doch nur reine Akzidenzien dar-
stellen, wihrend der Stil zum Wesen des literarischen Kunstwerkes gehort.

An alle diese Elemente, wie auch spiter an das Werk als Ganzes,
wird der Malsstab des Schonen angelegt, der in den drei Bedingungen
Integritit, Klarheit und Harmonie gegeben ist. '

Der Artikel iiber die Pflege der schonen Literatur gibt dem Ver-
fasser Anlafs, den an den Namen des Abbé Gaume gekniipften Streit um
den Schulgebrauch der heidnischen Klassiker zu besprechen, welchen
Abbé Guillaume, Dechant von Beauraing in Belgien, wiederaufgenommen
und durch eine Parallelausgabe heidnischer und christlicher Aatoren fiir
den lateinischen und den griechischen Unterricht praktisch fortfahrt.

Den Schlufs dieses Abschnittes bildet der Nachweis, dals die christ-
lichen Schriftsteller nach verschiedenen Richtungen hin an den heiligen
Schriften ein vollkommenes Muster haben.

Der folgende Abschnitt tiber Architektur, Skulptur, Malerei und
Musik entfaltet einen noch grofseren Reichtum an positiven Kenntnissen,
indem hier der Verfasser nicht blofs die Kunst an sich, sondern auch
deren geschichtliche Entwickelung in den Kreis seiner Betrachtung zieht.
Die kirchliche Kunst, die begreiflicherweise den gréfsten Raum einnimmt,
erfihrt unter dem Gesichtspunkte des Ubernatiirlichen eine allseitig tiefe
Auffassung, welche wir noch nirgends mit solcher Ausftihrlichkeit dar-
gestellt gefunden haben. Auch wird alles sorgfiltig registriert, was den
sensus Ecclesiae beziiglich der religiosen Kunst festzustellen geeignet ist,
so ein wenig bekannter Brief Leos XIII. zur Wiirdigung der Baustile
und die Aufserungen Roms aus den letzten Jahren iiber Kirchengesang
und Musik, denen nur die nach der Drucklegung dieses Bandes erfolgte
beizufiigen ist, welche in klaren Worten die Episode der editio typica
durch die Wiederherstellung des status quo ante abschlielst.

Das letzte Buch ist dem speziellen Nachweis der dreifachen Ordnung
in den verschiedenen Kiinsten und Literaturzweigen, sowie in ihren
Wechselbeziehungen gewidmet. s bietet einige sachliche Erginzungen
zu den vorhergehenden Biichern, vor allem aber Kombinationen, die von
sehr ungleichem Werte sind.

Durchaus gelungen scheint uns z. B. die konsequente Durchfiihrung
der Dreizahl bei Darlegung der notwendigen Eigenschaften des litera-
rischen Stils:

Zu seiner Schonheit ist Integritit, Klarheit und Harmonie erfordert.

Die Integritit ergibt sich aus der Korrektheit, die Barbarismen
und Solézismen ausschliefst, aus der Prézision, welche die rechte Mitte
zwischen zu grofser Kiirze und Breite einhilt, und aus einem die Imagi-
nation befriedigenden Bilderschmuck.

Die Klarheit wird erreicht durch die Genauigkeit der Ausdriicke,
Antithesen und eine der logischen Gedankenfolge hinlinglich angepafste
Anordnung der Worte. _



Literarische Besprechungen, 107

—_—

Die_Harmonie soll dreifach sein:

1. Ubereinstimmung der Worte miteinander, wie solche sich ergibt
aus dem festen, durch keine storenden Einschaltungen unterbrochenen
Zusammenhang der Worte, Satzglieder und Sitze, aus dem Wohlklang
der Laute und der Kadenzen und aus dem Ebenmals der Sitze und
Satzglieder.

2. Ubereinstimmung der Worte mit den Gedanken und Affekten,
derart dafs nur im Einklange mit diesen die Redeweise erhaben, miilsig
gehalten oder schlicht sein darf; endlich

8. Ubereinstimmung der Worte mit der Person des Schriftstellers
oder Redners, dessen Alter, Bildung und Stellung fiir die Redewcise
gleichfalls malsgebend sind. .

_ Auch gefallt uns die Heranziehung von Platos Ausspruch ,Der
Dichter schaue sein Exemplar entweder in sich oder aulser sich, oder
bald in und bald aulser sich® zur Begriindung der Einteilung der Poesie
I die lyrische und didaktische, die dramatische und die epische, unter
Welche drei Hauptarten die kleineren Gedichte sich auch zwanglos unter-
bringen lassen.

. Dagegen befriedigt uns die Einteilung der Kanzelberedsamkeit in
die dogmatische, die moralische und die homiletische weniger als die
echte Dreiteilung der profanen Beredsamkeit in die akademische (demon-
Strative), die parlamentarische (deliberative) und die gerichtliche, wie sie
allgemein iblich ist und sich schon bei Marmontel vorfindet. Jene Tricho-
tomie niéimlich, die als solche keineswegs iiblich ist, beruht auf einer

ichotomie, bei der das eine Glied, die rhetorische Predigt, nach einem

rmzip dichotomisch weiter geteilt ist, das auch auf das zweite Glied
angewendet werden kann; denn eine Homilie tiber das erste Kapitel des

- Johannes ist eine dogmatische, und eine iiber die Bergpredigt ist eine
Moralische Predigt. Weiter ist diese Einteilung der rhetorischen Predigt,
M Grunde genommen, keine erschopfende. Allerdings geht das Wort

Ottes und die Kirchenlehre in der Zweiteilung Glaubens- und Sittenlehre
auf; aber die Predigt hat nicht blofs die abstrakte Lehre der Kirche zur

arstellung zu bringen, sondern ihrem natiirlichen Zwecke und zum Teil
Dositiven Vorschriften gemiifs, anch deren Leben, wie es sich namentlich
0 der Liturgie und in der Geschichte kundgibt, zu der auch die Geschichte
der Heiligen gehort, und das ist ein Inhalt, den wir nicht, wie der Ver-
asser, als blofses Anhiingsel der Moral betrachten kénnen. Sein Ordens-
genﬁ)ﬂi{e P. Benger hat den richtigen Formalgrund zu einer wahren

Teiteilung der Predigtarten aufgestellt: Der Inhalt des gottlichen Wortes
3180 der Predigtstoff in seiner Vollstindigkeit) wird uns dargeboten in
e Form des Wortes (die hl, Schriften, Symbolum, Katechismus), in der
ero-m-l des Kultus und in der Form der Geschichte; danach unterscheidet
i dll’f exegetische [homiletisché, katechetische und rhetorische (dogmatisch-
loralisch)], die liturgische und die historische Predigt. Das gefillt uns
Viel besser.

Als geradezu wertlos aber betrachten wir manche Dreiheitskonstruk-
D bei der Grammatik.
¢ing So wird von einer Trias des Genus und des Numerus, und gar von
Oder doppelten des Kasus gesprochen, weil dies zufillig bei wenigen

T auch nur bei einer Sprache, also ausnahmsweise, zutrifit. ‘
auf d,Uﬂd welche Willkiir bei der Zurickfihrung der einzelnen Redeteile

e 1¢ drei Elemente des einfachen Satzes! Da haben wir die Trias:
Tege a0 Adverbium und — Konjunktion; diese wird auch gleich weiter
© de file einer weiteren Dreiheit, die sie mit der Kopula verbinden

tione



108 Literarische Besprechungen.

soll. Sie ist ja der Ausdruck fiir eine allgemeine Relation zwischen zwei
Satzen; man mufs also derselben die Préiposition, als Ausdruck einer
besonderen Relation zwischen zwei Termini, und weiterhin auch die
Interjektion, als Bezeichnung fiir die individuelle Relation des Sprechenden
zu irgend etwas, beifiigen.

Ahnliches findet sich bei den Kiinsten.

Da haben wir z. B. eine ebenso tiefe wie schone Darlegung der
Analogien zwischen dem vollkommenen Dreiklang und der hl. Dreifaltig-
keit vom Cistercienser P. Robert von Valdieu.

Was soll man aber dazu sagen, wenn nach einer sachmiifsigen
Parallele zwischen der Entwickelung der sieben Tone der Tonleiter aus
dem vollkommenen Dreiklang und der Entfaltung der sieben Farben des
Regenbogens aus den drei Grundfarben behauptet wird, dafs in gleicher
Weise aus den drei Linien (der geraden, krummen und kreisformigen)
die sieben geometrischen Hauptfiguren: Dreieck, Viereck, die {ibrigen
Vielecke, Kreis, Ellipse, Kegel und Cylinder gebildet werden? Sind die
wibrigen Polygone“ nur eine Figur, und sind nicht etwa Kugel und
Pyramide ebenso geometrische Hauptfiguren wie Kegel und Cylinder?
Mit solchen Dreiheitskonstruktionen, die bald grundverschiedene Dinge
unter einem nebensichlichen Gesichtspunkte vereinigen, bald nur Aus-
nahmefille ins Auge fassen, bald den Umfang eines Begriffes willkiirlich
eit engen, ist fir den Kxemplarismus nichts gewonnen, soviel Scharfsinn
und Geist auch manchmal darauf verwendet worden ist.

Dieser Abschnitt, in dem, das sei doch bemerkt, die Lichtseiten
die Schattenseiten wenig bemerken lassen, und damit der ganze erste
Teil, schliefst ab mit einer iibersichtlichen Zusammenstellung der Literatur
und der schonen Kiinste,

II. Im zweiten Teile baut der Verfasser nach den Prinzipien des
Exemplarismus ein System der moralischen Vollendung des Einzelmenschen
auf, zu welchem er die ihm passenden Materialien aus der KEthik, der
Moraltheologie, der Asketik und der Mystik entnimmt. Da diese nichts
Neues bieten und wir aus dem Vorhergehenden die Methode des Ver-
fassers bereits kennen, so gentigt es, die #ulseren Umrisse dieses Lehr-
gebindes zu zeichnen. '

Es wird zundchst im ersten Buche das Fundament des Exempla-
rismus fiir die individuelle moralische Vollendung in der KErschaffung
des Menschen nach dem Ebenbilde Gottes und in der Vorausbestimmung
der Auserwihlten zur tbernatiirlichen Ebenbildlichkeit mit dem Gott-
menschen aus Schrift und Tradition nachgewiesen, ferner das Gebot der
Nachahmung Gottes, Christi und der Heiligen dargelegt und schliefslich
auf die Verwirklichung jener iibernatiirlichen Vollendung durch die Gnade
in diesem Leben und durch die Glorie im zukiinftigen hingewiesen.

Aufserdem wird hier das iiber die Tugend an sich im zweiten Bande
Gesagte durch die Darlegung der Lehre der Weisen des Altertums wie
der Kirchenviter ergiinzt und von der Tugendlehre des Aquinaten, der
die heidnische und die christliche Weisheit zusammenfa(st, eine analytische
Ubersicht gegeben.

Darauf wird ,der Fortschritt in der Tugend“, das eigentliche Thema
dieses Teiles der Encyklopidie im zweiten Buche, in Angriff genommen
und zuerst ganz allgemein behandelt.

Es werden da vorgefiihrt:

1. die Prinzipien des Fortschritts, zundchst die inneren: die Seele
mit ihren natirrlichen Potenzen und Habitus und, fiir die tibernatiirliche
Ordnung mit der heiligmachenden Gnade und den iibernatiirlichen Habitus,



Literarische Besprechungen. 109

‘dje Mitwirkung mit der Gnade, das Gebet, der Sakramentengebrauch, die
Kroffnung des Gewissens und die Willfihrigkeit gegeniiber dem Seelen-
fihrer, dann die #ufseren: Gott, erste Ursache, Christus, Mittler und
Vorbild, das Gesetz, die wirkende Gnade, die Fiirbitte und das Beispiel
der Mutter Gottes, der tbrigen Heiligen und selbst frommer Chbristen
auf Erden, endlich die Leitung eines gelehrten, frommen und klugen
Seelenfiihrers; ' :

2. die Feinde des Fortschritts: Fleisch, Welt und Hoélle, deren
Wirkungen (innerlich: Zerstreuungen, Illusionen, Anreizungen zur Siinde,
Besessenheit; fulserlich: Gelegenheit zur Siinde, Verfolgung und teuflische
Obsession), wie auch die bereuten Sinden selbst, ein Mittel zum Fortschritt
m der Tugend werden konnen; '

3. die Wege des Fortschritts, die via ordinaria und die via extra-
Ordinaria mit den in beiden vorhandenen Stufen, welche gewdhnlich als
Via purgativa, illuminativa et unitiva bezeichnet werden. Im Anschluls
hieran wird auch die unter einen anderen Gesichtspunkt fallende Unter-
scheidung des christlichen Lebens als vita contemplativa, activa et mixta
mit jhren Beziehungen zu den zwei Hauptwegen erklirt.

_ Das dritte Buch handelt speziell von dem moralischen Fortschritt
In via ordinaria und enthilt iiber jede Stufe ein eigenes Kapitel.

Das vierte leistet dasselbe in Bezug auf die via extraordinaria und
€uthilt auflserdem ein besonderes Kapitel iiber die gratiae datis datue,
Welche nach dem hl. Thomas gemifs ihrer Beziehung zur Erkenntnis,
Zur Sprache oder zur Titigkeit drei Klassen bilden und dementsprechend
Im Lichte des KExemplarismus als aulserordentliche iibernatiirliche Nach-
ahmung der gottlichen Allwissenheit, des sich offenbarenden gottlichen

ortes oder der gottlichen Allmacht erscheinen.

Das letzte Buch handelt von der individuellen Vollkommenheit in
den verschiedenen Lebensstinden,

Ausgehend von dem Begriff der christlichen Vollkommenheit, welche
Wesentlich in der gottlichen Liebe besteht, setzt der Verfasser zunichst
useinander, wie sich dieselbe verhilt einerseits zum status vitae com-
Munis, in den der Mensch durch die Taufe eintritt, anderseits zum
Status perfectionis, sei es acquirendae im Ordensstande, sei es exercendae
'm Episkopat.

di Dann bespricht er die Lebensstinde tiberhaupt und erértert speziell

die Vollkommenheit im Laienstande, wobei im einzelnen von den Ledigen,

i“ngﬁ‘auen, Verheirateten und Witwern die Rede ist, die Vollkommenheit

o S‘"‘-_&md_e der Kleriker und endlich die Vollkommenheit im Ordensstande.

Qah;l:dviltrd auch immer der gottliche Beruf zu den einzelnen Sténden
elt,

Die einzige Neuerung, welche der Verfasser in diesem Teile dar-

:;‘et% und weitliufig zu begriinden sucht, will uns nicht gefallen. Er hat
unﬁ“"’h in den hergebrachten Terminis via purgativa, via illuminativa

lag Via unitiva das Wort via durch vita ersetzt. Alle Mystiker sind ja
son%St dariiber einig, dals mit diesen Ausdriicken nicht drei scharf ge-
iy ‘?rte Etappen auf dem gewéhnlichen oder aulsergewdhnlichen Wege
dey u?)“koml_nephelt bezeichnet werden, sondern vielmehr drei Richtungen
ols ernatiirlichen Lebenstitigkeit, von denen keine jemals vor dem
Welch ganz gegenstandslos wird, noch aulseracht gelassen werden _darf,
ap Re,aher auch hinwiederum nach dem gewdhnlichen Verlauf der Dinge
i eihe nach in drei aufeinander folgenden Perioden in itberwiegender
Wﬂndg hervortreten und besonders gepflegt werden sollen. Letztere Be-
LIS gentigt vollstindig, um die Sprachweise der Alten zu rechtfertigen.



110 Literarische Besprechungen.

Und wenn der Verfasser meint, mehr Klarheit in die Sache zu bringen,
wenn er sie mit einem Terminus bezeichnet, der mit via ordinaria et
extraordinaria nichts gemein hat, so iibersieht er, dals die von ihm
beliebte Bezeichnung an die Ausdriicke vita contemplativa und vita
activa erinnert und dadurch eine noch grofsere Begriffsverwirrung ver-
ursachen kann. ‘

III. Der dritte Teil hat zum Gegenstand die Anwendung des Exem-
plarismus auf die Vollendung nicht der Individuen in den Gesellschaften,
sondern der Gesellschaft als solcher,

Im Lichte des Exemplarismus erscheinen die menschlichen Gesell-
schaften in ibrer allgemeinen Zusammensetzung als analoge Abbilder der
in sich vollendeten Gesellschaft der hl. Dreifaltigkeit; denn wie in dieser
bei absoluter Einheit der Natur drei Personen derart miteinander ver-
bunden sind, dafs der Sohn das Mittelglied zwischen dem Vater und dem
hl. Geiste bildet, so besteht in jenen die Gattungseinheit der menschlichen
Natur, und von den drei Teilen, in welche die Gesamtheit ihrer Mitglieder
sich scheidet, nimmt einer eine Mittelstellung ein zwischen dem Regierenden
und dem Regierten, so in der Familie die Mutter zwischen Vater und
Kind, in Staat und Kirche die der hdchsten untergeordneten Behorden
u. 8. w. Auch sollen die menschlichen Gesellschaften ihre Vollendung
gemils dem gottlichen Exemplar anstreben. | .

Diese Vollendung erfordert freiwillige Ubereinstimmung der Unter-
gebenen mit den Vorgesetzten, welche berufen sind, die Gesellschaft durch
gerechte Gesetze ihrem Ziele zuzufithren. Da aber alle menschliche
Regierungsgewalt eine Nachahmung und ein Ausfluls der héchsten Gewalt
ist, welche die Welt regiert, und jedes Gesetz zur Leitung einer Gesell-
sehaft nur als Ableitung aus dem ewigen Gesetze Berechtigung hat, so
sollen die Vorgesetzten, wie sie ihre Gewalt von Gott haben, auch beim
Regieren Gottes Vorsehung nachahmen.

So beruht die natiirliche und iibernatiirliche praktische Vollendung
der verschiedenen menschlichen Gesellschaften auf der Tugend ihrer Mit-
glieder, der Vorgesetzten wie der Untergebenen, zur KErfillung ihrer
gegenseitigen Pflichten.

In diesem Geiste wird in den vier Biichern dieses Teiles vom christ-
lichen Staate, von der christlichen Kirche, von der christlichen Familie
und von den christlichen Ordensgesellschaften mit besonderer Berlick-
sichtigung der zu ihrer Vollendung notwendigen Tugenden gehandelt.

Das erste Buch enthilt zuniichst die Darlegung und Verteidigung
der Prinzipien der christlichen Politik, speziell beziiglich des Verhilt-
nisses der weltlichen Gewalt zur geistlichen, und erklirt darauf einerseits
die Pflichten des Herrschers als solchen in Bezug auf Gott, auf sich selbst
und auf die Untertanen wie die Fremden, anderseits die Pflichten der
Biirger gegen den Konig, gegen das Vaterland und gegeneinander.

Das zweite Buch ,iber die Vollendung der Kirche Gottes auf Erden®
stellt als Leitgedanken hin, dals Christus als Lehrer, Priester und Hirt
den Vorstehern, insoweit er aber ,gehorsam und untertan war“, den
Untergebenen das vollkommenste Vorbild ist, Im einzelnen behandelt es
die Pflichten des Papstes, der Bischofe, der Pfarrer und der Laien nebst
den einschligigen Nebenfragen.

Das dritte Buch zeigt uns die hl. Dreifaltigkeit als Exemplar der
Familie im allgemeinen, die Verbindung Christi mit der Kirche als
besonderes Vorbild der ehelichen Gemeinschaft und des weiteren einer-
seits Gott als. Urtypus der Eltern- und Herrengewalt, anderseits den
Heiland als Muster der Kinder und Diener. Sodann erklirt es unter



Literarische Besprechungen. 111

fortwihrender Zuriickweisung der modernen Irrtiimer -und staatlicher
Ubergriffe die gegenseitizen Pflichten der Eheleute, der Eltern und
Kinder, sowie der Herrschaften und Dienstboten, wobei auch die sonstigen
Arbgiter und der Vollstindigkeit halber sogar die Sklaven beriicksichtigt
werden.

In derselben Weise erledigt das letzte Buch die Tugenden, durch
welche die Ordensgeselischaften ihre Vollendung erreichen. Der Ordens-
obere soll in der Genossenschaft Christus als Lehrer, Fithrer und Hirt
Dachahmen, nebenbei bemerkt, eine Dreiheitskonstruktion, welche die
Irias Lehrer-, Priester- und Hirtenamt materiell zu einer Vierheit macht
und so den blofsen Formalismus solcher Kombinationen von neuem doku-
Mmentiert, Ausfiuhrlich kommen zur Darstellung die einzelnen Obliegen-
heiten . des Vorsteheramtes und die zu deren Erfillung notwendigen
Tugenden, der gottliche Beruf zu demselben, die Wahl, die dazu fiihrt,
und die Rechte, die sich daraus ergeben, sowie die besonderen Mittel,
welche zur Hebung der Klostergemeinschaft anzuwenden sind. Den
Passenden Abschlufs liefert die mystische Theologie des P. Godinez in
em Resumé der Iligenschaften eines Oberen, welche einerseits zu einem
guten, anderseits zu einem schlechten Klosterregiment fithren.

Danach wird in Kiirze gezeigt, wie auch die Untergebenen in Nach-
ahmung des Heilandes besonders durch Gehorsam gegen die Vorgesetzten
und durch gegenseitige Liebe an der Vollendung der Ordensgesellschaft
Mitwirken sollen.

_ Zur Vervollstandigung vorstehender Inhaltsangabe dieses an tausend
Seiten starken Bandes miissen wir beifiigen, dals der Behandlung der
auptgegenstiinde ein ,Lehre der Weisen“ betitelter Abschnitt voran-
Zugehen pflegt, der des Interessanten viel bietet. Da finden wir fast
Immer so ziemlich vollstindig die einschligigen Auslassungen Platos,
Aristoteles’ und des hl. Thomas im eigenen Wortlaut; von anderen hervor-
Tagenden Lelrern passende grofsere oder kleinere Stellen aus ihren
erken, so besonders vom hl. Augustinus bei der Kunst; von Fenelon
und dem hl. Alphonsus bei der geistlichen Beredsamkeit, wo auch ihre
e[.'tg‘%gengesetzten Ansichten iiber den (tebrauch der Antithesen und der
Wision in der Predigt besprochen wird; ja wir finden sogar mitunter
Brofsere Dokumente und Abhandlungen, so die ganze Encyklika Leos XIII.
Uber die Verkindigung des Wortes Gottes und die Abhandlung des heil.
Jlonysius iber das Gottlich-Schone, diese gar in doppelter lateinischer
Jersetzung und mit dem Kommentar des Aquinaten, der als kongenialer
1esengeist uns erst deren Tiefe, Ordnung und Reichtum vollstindig
a“fdec_kt. Auch sonst liebt es der Verfasser, bei seinen Ausfithrungen
, Utoritéiten nicht blofs anzufiihren, sondern vorzufithren und gebiihrend
wl:) orte km_nmen zu lassen; wir verweisen blofs auf den letzten Teil,
ol ganze Seiten aus Bossuets Politique tirée de I'Ecriture sainte und
5 de1_1 Biichern De Consideratione vom hl. Bernardus, sowie die testa-
tentl?l‘lschen Mahnworte der hl. Koénige Ludwig von Frankreich und
afg an von Ungarn mitgeteilt werden. Wenn wir noch dazu bemerken,
ihre der Symbolismus, d. h. die Verwendung der sichtbaren Dinge oder
Ab 1’ D_arstellungen zur Andeutung und Erklirung von geistigen, 1n den
B‘Jh_mtten iiber die hl. Schrift, die plastischen Kiinste, die Tonkunsg.
dep I%le moralische Vollendung behandelt wird, und diese Erorterang bei
E“ﬂh%unst iber fiinfzig Seiten einnimmt, so wird sich wohl der Leser
ung Sagen miissen, dals ihm in diesem eigenartigen Werke eine v\fahre
H 8rube niitzlicher und interessanter Erginzungen zu den gewdhnlichen

andbiichery gy in Betracht kommenden Disziplinen geboten wird.



112 Literarische Besprechungen.

Dieses Werk ist eine Kncyklopadie, nicht blols dem Namen nach
wie das der beriichtigten Encyklopadisten, welches lediglich ein Kon-
versationslexikon ist, oder wie so manche Realencyklopidien einer ein-
zelnen Wissenschaft, welche eher Magazine zu benamsen wiren, sondern
in des Wortes voller Bedeutung einer systematischen Zusammenstellung
universaler Kenntnisse zu didaktischen Zwecken, in welchem Sinne zu-
fallig das Wort auch zum erstenmal anstatt des friher iiblichen Summa
gebraucht worden ist (in der Kncyclopedia sen orbis disciplinarum von
Scalich, Basel 1555). Auch war es ein gliicklicher und fruchtbarer
Gedanke, einer solchen Zusammenstellung der natiirlichen und dber-
natiirlichen, spekulativen wie praktischen Wahrheit die Lehre vom gott-
lichen Exemplarismus zu Grunde zu legen. Dadurch ist das Werk auch
eine ausfiihrliche Erginzung zur theologischen Summa des hl. Thomas
geworden, deren Grundgedanke ist: Deus, unus et trinus, est principium
et finis omnium rerum, imprimis rationalis creaturae, per Iesum Christum
Dominum Nostrum.

Im einzelnen jedoch scheint uns der Verfasser, wie wir schon bemerkt
haben, mit seinen Dreibeitskonstruktionen vielfach allzu formalistisch
verfahren zu haben und mitunter sogar, wie wir beifiigen miissen, selbst
bei Naturdingen fehlgegangen zu sein.

Allerdings hat der Schopfer in allen seinen Werken eine Spur seiner
Dreifaltigkeit zuriickgelassen, aber wo sich keine spezielle offenbar zeigt,
da sollte man sich einfach mit einer generellen hegniigen, wire es auch
nur etwa die Dreiheit der Dimensionen beim Korper.

Hierzu nur ein Beispiel. Im zweiten Bande heifst es bei der Be-
sprechung des menschlichen Kérperbaues: Die Knochen sind teils lange,
teils kurze, teils platte. Mit dieser Dreiteilung kommt die Anatomie
nicht aus; sie figt die gemischten Knochen als vierte Klasse hinzu. Und
in der Tat bilden die Rippen und der Unterkiefer zwischen den langen
und den platten Knochen, und ebenso das Brust- und das Kreuzbein
zwischen den platten und den kurzen Ubergangsformen, die sich nicht
unter die extremen unterbringen lassen. Um eine eigenartige Dreiheit
herauszubekommen, zdhlt der Verfasser anderswo oft genug die Misch-
formen mit, hier, wo sie in der Wirklichkeit so scharf ausgepriigt sind,
lifst er sie ganz unbeachtet. Mit diesem Verfahren konnte er uns noch
schliefslich eine Dreiteilung der Handwurzelknochen geben, deren Namen
und Formen der bekannte versus memorialis andeutet:

Schiffe nie im Mondenschein
Dreieckig um das Erbsenbein;
Vieleckig grofs, vieleckig klein;

Der Kopf muls immer am Haken sein.

Jede EHinteilungsweise, einseitig fortgesetzt, wird schliefslich zum
Prokrustesbett, dem die Wirklichkeit nur durch Gewalt oder durch Kunst-
griffe angepalst wird. Ampére hat sich mit seiner rein dichotomischen
Klassifikation der Wissenschaften den Vorwurf zugezogen, dafls seine
Divisionen mehr gelehrt als natiirlich seien. Wegen der tbertriebenen
Anwendung der Trichotomie wird man auch im vorliegenden Werke
manches nicht natiirlich finden.

Im iibrigen hat der gelehrte Verfasser mit einem wahren Bienenfleils
das Beste zusammengetragen, das zur Empfehlung der Lehre vom Exem-
plarismus vorgebracht werden konnte, und hat dasselbe auch mit grofsem
Geschick verwertet. Wir sagen daher mit Horaz: ,Ubi plura nitent, non
ego paucis offendar maculis.®

Sourbrodt (Rheinprovinz). N. Pietkin, Pfarrer.



Literarische Besprechungen. 113

8. Jos. Gredt, 0.8. B, Elementa Philosophiae Aristotelico-

Thomisticae. Vol. II. Romae 1901. Desclée, Lefebvre et Soc.

8%, 318 p.

Vom regen Studieneifer auch in der philosophischen Wissenschaft
am Colleginm 8. Anselmi des Benediktinerordens in Rom legen die zwei
Binde der Elemente aristotelisch-thomistischer Philosophie unzweideutiges
Zeugnis ab. Der 1. Band wurde frither besprochen (dies. Jahrbuch, XIV,
S.851; 8. 451 ff.). Das demselben erteilte Lob gilt anch uneingeschriinkt
vom 2, Bande, Dieser umfalst die Psychologie, natiirliche Theologie und
Ethik. Die Darstellung ist einfach, kurz und klar, die Grundfragen sind
ausfihrlich behandelt. Uber die Art der Behandlung und Anordnung
Sagt das Vorwort: ,Principiis Philosophiae perennis inhaerentes, maiorem
operam in evolvendis argumentis dedimus viae deductivae; ideoque pro-
Cessimus in Psychologia ex natura cognitionis in genere, in Theologia
Daturali ex ratione entis a se seu per essentiam, in Ethica ex ordine
actuum humanorum in finem ultimum.“ In der Psychologie ‘werden die
§geleutiitigkeiten zuerst besprochen und dann das-Seelenwesen. Fiir
dig metaphysische (rationelle) Psychologie empfiehlt sich wohl besser die
Umgekehrte Ordnung, welche sonst die Vertreter der aristotelisch-thomi-
Stischen Philosophie einhalten: ,modus operandi sequitur modum essendi®.

echt vorteilhaft ist der Stoff in der Form von Thesen behandelt. Da-
durch gewinnt die Ubersichtlichkeit, sowie die Schirfe und Klarheit der
eweisfihrung. Mehrere dieser Thesen scheinen uns jedoch etwas zu
dusgedehnt; moglichste Kiirze ist da geboten; je kiirzer, desto besser,
Aus einer langen liefsen sich wohl leicht zwei oder mehrere kurze her-
Stellen. Die in den einzelnen Thesen vorgelegte Lehre wird stets durch
usgewihlte Stellen aus den Werken des Aristoteles und des hl. Thomas
113 eine wahrhaft aristotelisch-thomistische erhértet. Diese Stellen bieten
itlanp zugleich den hohen praktischen Nutzen, dals sie so gleichsam spielend
F‘. das Verstindnis dieser grofsen Geistesheroen einfithren. Um alle
S-“Inff.m!:lgkmt und Engherzigkeit zu meiden, sind auch die besten ein-
zﬁ'lag}lgep Werke anderer Richtungen, sowie die betreffenden neueren
tre‘}ff‘lljlasmgen Forschungen, insbesondere aus dem Gebiete der Physiologie,
el lCh.v(_erwertet.. Die entgegenstehenden irrigen Systeme sowie ein-
bii[?g-n irrigen Memun_gen, msbeson@ere auch der neueren Zejt, finden
ah W}ge Wl_der]egung, jedoch stets mit sachlicher Ruhe. Was die Gegner
id ahrheitsgehalt bringen, wird riickhaltlos anerkannt. Gerade bei der
- ‘i)ﬂegung der Irrtimer bewahrheitet sich so recht deutlich des Wort
ist apstes Leo XIIL (,Aeterni Patris“ 4. Aug. 1879): ,Dem Aquinaten
or bistmcht nur gegliickt, die Irrtii_mer der Vorzeit zu tiberwinden, sondern
iin f? et auch zur Widerlegung jener, welche im bestiindigen Wechsel
tig entstehen werden, unbesiegbare Waffen dar.4 _
berﬁhll‘)tl-e Leidenschaften sind beim appetitus sensitivus (S. 85 f.) kurz
YOm'Vo,lueltngg:hender werden sie besprochen in der Ethik bei der Lehre
als oop ln arium (8. 215 f.). Der animus (Gemit — 8. 99) wird gefalst
in bonpexm_ a_tﬂ‘ectuum;_ dle_ affectus aber als actus appetitus sensitivi
Neuereum Spirituale. Ein eigenes Gemiits- oder Gefiihlsvermogen der
W 1 wird als nicht notwendig abgelehnt. Doch scheint uns das Gemiit
Ia Bezzu kurz behandelt. Von den Temperamenten ist gar keine Rede.
MEinunug dauf die Zeit der creatio und infusio animae rationalis wird die
erk]ﬁ-l‘tgs er Alten angenommen, aber auch die der Neueren als zulissig
von Sei( » 107). Der Hypnotismus (S. 115) ist gar zu kurz abgetan;
ler Krlaubtheit oder Unerlaubtheit ist nichts gesagt. — Betreff

8

a r
Brbuch fiir Philosophie ete. XVIL



114 Literarische Besprechungen.

der scientia Dei wird die Ansicht des Molina und Suarez (S. 166 ff.) ab-
gewiesen. Bei der Lehre vom Verh#ltnisse der causa prima zu den causae
secundae wird die praemotio physica n#dher erklirt (S. 183 ff.). Den
Nachweis, dals dabei die Freiheit des Willens keineswegs beeintriichtigt,
vielmehr tatséchlich bewirkt wird (S. 189 ff.), hitten wir eingehender
gewiinscht, In der natiirlichen Theologie ist das Sein vor der Tatigkeit
behandelt, wie es oben auch bei der Psychologie gewiinscht wurde.

Die Ethik ist eingeteilt in generalis und specialis (ius naturae). Mit
Recht wird die Lehre vom finis ultimus hominis an die Spitze gestellt.
Denn die actus humani als obiectum materiale ethicae werden von der
KEthik betrachtet sub ratione formali ordinabilitatis ad finem ulti-
mum. Bei der beatitudo formalis (8. 208 f.) wire wohl schirfer hervor-
zuheben, dafs diese cognitio Dei als beatitudo perfecta nur die visio Dei
beatifica sein kann; allerdings scheint dies ans dem Beweise der 5. These
(8. 211 f.) sich zu ergeben. Nur die perfecta beatitudo, d. i. die visio
Dei beatifica ist secundum essentiam naturae, wenn auch supra vires
naturae. Nur diese visio stillt voll und ganz unser naturale desiderium.
Dagegen ist die imperfecta beatitudo, d. i. die abstraktive Erkenntnis
Gottes secundum vires naturae, erreichbar mit den natirlichen Kriften.
Aber mit dieser abstraktiven Erkenntnis ist das Sehnen und Verlangen
ungerer Natur nicht gestillt und befriedigt. ,Fecisti nos ad te, Deus,
et inquietum est cor nostrum donec requiescat in ‘te®, ruft der grolse
hl. Augustinus (Conf. I, 1) aus (vgl. dies. Jahrb., XVI. 8. 117 ff,, S. 155 ff.
u. ofter schon frither, z. B. VIII. u. IX.). Recht zeitgemils ist die Be-
handlung des status termini (3. 2569 ff.); aber sie wiirde gewonnen haben
bei schirferer Fassung der beatitudo im angegebenen Sinne. Ks decken
sich nicht die Begriffe beatitudo imperfecta und beatitudo naturalis. ks
geht nicht an, von einer beatitudo naturalis im Unterschiede von der
beatitudo supernaturalis zu reden. Die visio beatifica als beatitudo per-
fecta ist naturalis und supernaturalis zugleich (vgl. Sestili, in Summ.
Theol. 1. q. 12. a. 1. Romae 1897, Pustet, S. 204 ff.). Von Natur aus
verlangen wir eine beatitudo perfecta (S. 262).

Im ius naturae wird gleich anfangs (S. 266 {f.) vermifst die Lehre
von den Pflichten, den Rechten entsprechend (vgl. z. B. Zigliara, Kthica
11, 1), zundchst im allgemeinen, dann im besonderen. Entgegen einem
Hauptiibel unserer Zeit, dem religiosen Indifferentismus, wiren vor allem
auch zu betonen die Pflichten des Menschen gegen Gott. Bei der societas
domestica (S. 282 ff.) werden die Rechte und Pflichten der Kinder kaum
erwihnt, Von den Rechten und Pflichten der Herrschaften und Dienst-
boten ist gar keine Rede (8. 287). Von den Pflichten gegen die weltliche
Obrigkeit, welche einzuschirfen auch sehr zeitgemils ist, findet sich
nichts bei der societas civilis (S. 288). Die Kirche als societas religiosa
ist in wenigen Zeilen (Scholion S, 290) behandelt; das Verhiltnis zwischen
Kirche und Staat ebenfalls (Scholion S. 293). Beide Punkte etwas naher
zu besprechen, wiire ebenfalls sehr zeitgemifs. Im Compendium Philo-
sophiae (Tom. 3. S. 624) sagt unser Georgius a Villafranca (dies. Jahrb.
XVI. S. 162 f.) dariiber treffend: ,Postquam tractavimus de natura
societatis civilis, sequitur ut dicamus de societate religiosa., Deinde, per-
turbatio temporum in quae incidimus, ad huiusmodi vestigationem insti-
tuendam vehementer nos impellit. Nam tot errores hanc iuris partem
commaculant, ut necessarium omnino sit, in elementis quae ad docendum
traduntur, tantam impudentiam retundere, et principia, saltem breviter,
adolescentibus indicare, quibus falsum a vero discernere possint et ab
impiorum fallaciis se tueri. Dicendum: 1. de Ecclesiae notione eiusque



Literarische Besprechungen. 115

Sociali organismo; 2. de iuribus illius; 3. de mutuis relationibus inter
Ecclesiam et Statum.“ — Fine dankenswerte Beigabe zu beiden Bindchen
18t der genaue Index alphabeticus. Unsere Bemerkungen und Ausstellungen
sollen nur der Vervollkommnung des Werkes dienen, Wir wiinschen
demselben noch manche Neuaunflage und somit weiteste Verbreitung weit
liber die Grenzen des altehrwiirdigen Benediktinerordens hinaus. Moge
der Sohn des hl, Vaters Benediktus diese Zeilen wohlwollend hinnehmen
als Dankesgabe eines Sohnes des hl, Vaters Franziskus fiir die dem
Seraphischen Vater erzeigte vielfache Liebenswiirdigkeit seitens der Sohne
des hl, Benediktus.

Die ganze Bedeutung der Elementa Philosophiae Aristotelico-Tho-
misticae fassen wir am besten zusammen in den Worten Leos XIIL
(yGravissime Nos“, 80. Dez. 1892): ,Philosophia S. Thomae nihil demum
alia est atque aristotelea: hanc nempe Angelicus scientissime omnium
Interpretatus est, hanc erroribus, scriptori ethnico facile excidentibus,
emendatam, christianam fecit, hac ipsemet usus est in exponenda et
vindicanda catholica veritate. Hoc ipsum numeratur inter summa bene-
ficia, quae magno Aquinati debet Ecclesia, quod christianam theologiam
Cum peripatetica philosophia iam tum dominante tam belle sociaverit, ut
Aristotelem Christo militantem iam non adversarium habeamus* (vgl. dies.
Jahrbuch XI. S. 388 u. 416).

9. Viktor Cathrein, S. J., Recht, Naturrecht und posi-
tives Recht. Eine kritische Untersuchung der Grundbegriffe
der Rechtsordnung. Freiburg i. Br. 1901, Herder., gr. 89
IV u. 184 8.

_ Durchaus ebenbiirtig schliefst sich vorliegende Untersuchung den
fritheren Werken desselben Verfassers an. KEinige Abschnitte der Rechts-
lehre in seiner zweibiindigen Moralphilosophie (3. Aufl. I, 412 ff.) finden
Sich hier umgearbeitet, bedeutend erweitert und ergiinzt. Vorzugsweise
Sind diese philosophischen Erorterungen gerichtet an solche Juristen,
Welche sich nicht damit begniigen, das gegebene und in den Gesetzbiichern
Medergelegte Recht handwerksmifsig zu handhaben, sondern sich auch
redlich Rechenschaft geben wollen iiber die Grundbegriffe und Grundlagen
(101'.J|1risprudenz. Gewils cine hiochst zeitgemiilse Arbeit, um die dies-

ezligliche, vielfach herrschende, fast unglaubliche Unklarheit und Ver-
Worrenheit zu heben, Dadurch soll eine Annitherung von Rechtsphilosophie
und Jurigprudenz angebahnt werden. Die Rechtsphilosophie wieder in
re frithere geachtete Stellung einzusetzen, ist der fast ganz verlorene

\USammenhang mit der Vergangenheit wiederherzustellen. Die alten
1eIsinnigen und griindlichen Untersuchungen iiber das Wesen und die

"undlagen des Rechtes sind deshalb trefflich verwertet. Kin wahrhaft
grof*}el‘ und herrlicher Bau kann eben nicht zu stande kommen, wennp
)a‘:“gkelt und Kontinuitit fehlt. Die lebende Generation mulfs weiter-
mul[en auf den Grundlagen, welche die Vergangenheit gelegt hat. Sie
lass: das Uberkommene vermehrt 1}11d erweitert den Nachkommen hinter-
mit Vn. Nur so verkniipft ein gemeinsames lebendiges Band die Gegenwart

ergangenheit und Zukunft.
A h’e' ganze Arbeit ist abgeteilt in drei Abschnitte. Der erste

Ethcdnltt behandelt: ,Zwei Vorfragen in Bezug auf Gegenstand und
genet(? € rechtsphilosophischer Forschung®. l_L‘ntgegen der historisch-
Wios 15chen oder relativistischen Denkweise wird uberzeugend nachge-

€0, dafs es auf dem Rechtsgebiete allgemeine, unwandelbare Begriffe

8*



116 Literarische Besprechungen.

und Grundsitze, insbesondere einen allgemeingiiltigen Rechtsbegriff gibt.
Der Empirismus (positivistisch-empiristische Rechtsschule), welcher nur
die Erfahrung als sichere Erkenntnisquelle auf dem Rechtsgebiete gelten
lassen will, wird als falsche Methode abgewiesen. Die einzig richtige
Methode besteht vielmehr darin, dafs die Rechtsphilosophie denallgemein-
giiltigen, allen Menschen wohlbekannten Begriff des Rechtes
analysiert und allseitig erklirt. Der zweite Abschnitt erdrtert niher
den , Begriff des Rechtes und der Gerechtigkeit*, Die dreifache Bedeutung
(das Seinige, Rechtsgesetz und Rechtsbefugnis), sowie Zweck und Kigen-
schaften des Rechtes kommen zur Sprache. Der Zwangscharakter wird
vom Wesen des Rechtes ausgeschlossen. Die gegebene Begriffshestimmung
des Rechtes mehr zu kliren und sicherzustellen, wird sie mit den bedeu-
tenderen abweichenden Begriffsbestimmungen verglichen, Der dritte
Abschnitt bespricht eingehend ,die Quellen des Rechtes®, Weder der
Staat noch ein urspriinglicher Vertrag noch die Volksiiberzeugung noch
der allgemeine Volkswille kann die letzte Rechtsquelle sein. Diese Fak-
toren setzen alle schon eine von Natur aus bestehende Rechtsordnung
oder ein Naturrecht voraus. Worin besteht nun dieses Naturrecht?
Welches ist seine Quelle? Nach einem Uberblick tber die Geschichte
des Naturrechtes werden diese beiden Fragen weiter bheantwortet. Dabei
wird auch die Stellung des Naturrechtes zum positiven Rechte klargelegt.
Die Leugnung des Naturrechtes fithrt logisch notwendig zu offenbar
vernunftwidrigen Folgerungen. Die Einwendungen der Rechtspositivisten
finden griindliche Widerlegung. Zum Schlusse wird gegen die Trennung
des Rechtes von der sittlichen Ordnung durch Kant und seine Anhidnger
der wesentliche Zusammenhang zwischen Recht und sittlicher Ordnung
erwiesen.

10. De Caigny, 0. S. B, De gemino Probabilisme licito
dissertatio critico-practica exarata conciliationis gratia.
Brogis 1901, Desclée, De Bruwer ete. 8% 124 p.

Vor einigen Jahren (1894) gab derselbo Verfasser heraus: ,Apo-
logetica de Aequiprobabilismo Alphonsiano historico-philosophica disser-
tatio juxta principia Angelici Doctoris. Inzwischen durch seinen Eintritt
in den altehrwiirdigen Benediktinerorden und seine Ubersiedlung nach
dem fernen Brasilien dem Streite zwischen Aquiprobabilisten und Pro-
babilisten entriickt, wendet er seine Mulse mit allem Eifer dazu an, die
streitenden Parteien zu versdhnen, Darum beseelt auch gegenwiirtige
Arbeit nur reine Wahrheits- und Friedensliebe, ganz entsprechend dem
trefflichen Motto: ,Veritatem tantum et pacem diligite® (Zach. 8,19).
Wie die obige Schrift bietet auch diese ihren Stoff in klarer. iibersicht-
licher und griindlicher Darstellung, jedoch mehr als versﬁ,hn]iche Er-
klirung der fritheren. Getreulich wird befolgt die hochst beherzigens-
werte Mahnung des hl. Thomas (in 12. Metaph., lect. 9.): ,In eligendis
opinionibus vel repudiandis, non debet homo duci amore vel odio intro-
ducentis opinionem, sed magis ex certitudine veritatis. Ideo oportet
utrosque amare, scilicet eos quorum opinionem sequimur, et eos quorum
opinionem repudiamus. Utrique enim studuerunt ad inquirendam
veritatem, et in hoc nos adiuverunt, Sed tamen oportet nos per-
suaderi a certioribus, id est, sequi opinionem eorum qui certius ad
veritatem pervenerunt.“ Der erste Teil der Arbeit bespricht die
bisher vergeblichen Versuche zur Beendigung des Streites; der zweite
die Voraussetzungen der gesetzmifsigen Aussoéhnung (Nutzen, Moglichkeit,
Bedingungen); der dritte die Weise der Versohnung, —



Literarische Besprechungen. 117

——

Vor uns liegen zwei Besprechungen genannter Schrift, Die eine
(Divus Thomas, 1901, S. 585 ff.) schliefst mit den Worten: ,Materiam
quam pertractat A. optime callet; unde eius elucubratio mira eruditione
et perspicuitate renidet, Opusculum hocce iis omnibus commendamus qui
de vexata quaestione circa Aequiprobabilismum disserere, scribere, iudi-
cium ferre contendunt.” Die andere, mehr kritisch gehalten (Revue
Thomiste, 1902, 8, 104 ff.), verspricht sich nicht viel von dem gemachten
Aussohnungsvorsechlag. Da heilst es denn unter anderm: ,Nous ne par-
tageons donc pas le sentiment de ceux qui accordent au projet de De
C_aigny des chances de succes. A notre avis, 'opuscule ne tient compte
ni du véritable état de la question, ni du vrai principe sur lequel 1'équi-
Probabilisme repose. Daran reiht sich dann des Urteils Begriindang.
N}m aber, selbst zugestanden, was diese Kritik beanstandet, halten wir
mit De Caigny bei gutem Willen, welchen wir auf beiden Sciten finden,
dennoch eine Aussdhnung und zwar sogar mit der Zeit eine volle fiir
moglich, Wie das denn? De Caigny schmeichelt sich keineswegs, mit
dieser Schrift alles erreicht zu haben; er will hier nur einen. Versuch
bieten, Am Schlusse sagt er selber: ,Graves ergo restant in hac materia
Solvendae quaestiones . . .. Igitur, non pacis tantum, sed et veritatis
Quoque gratia, genuinum 8. Alphonsi morale systema disquiram, omni
prorsus partium studio seposito, quum nihil mihi antiquius sit quam in
ac gravi materia lucidissime mentem meam integram aperire . . . . spe
repletus fore ut, quae viribus meis deessent, alii doctiores copiose sup-
Dleturi sint. Die in Aussicht gestellte genanere Untersuchung iiber des
hl. Alphons echtes Moralsystem ist unterdessen auch ebendaselbst im
grl}fglt erschienen, Doch wollen wir iber letztere der Kritik nicht vor-
reifen,

. Das in obiger Schrift schon angegebene Hauptmittel zur Ver-
S6hnung ist bei redlichem Eifer ein durchaus durchschlagendes und auf
d.le' Dauer ganz und gar erfolgreiches. Ks ist treues Befolgen der Prin-
ZIpien des hl. Thomas und des hl. Alphons. Ganz selbstlos aber und
olgerichtig sind diese anzuwenden. Damit wird von selber viel unnétiger
allast, welcher sich im Laufe der Zeit angesammelt hat und erst recht
die Verwicklung erhohte und so den Streit schiirte, tber Bord fallen.
~1€ Leiterin und Ordnerin der Tugend, also des rechten menschlichen

andelns, ist einfach von alters her die rechte Vernunft: »,0rdo virtutis,
ordo rationis“, Der Aquinate beruft sich fiir dieses Hauptmoralprinzip
3gf den Areopagiten (D. N. 4, 82): ,bonum hominis est secundum rati-
" lem esse, malum autem quod est praeter rationem“ (1. 2. qu. 18. a,5 c.;

8l. Ernesti, Kthik des Clemens von Alexandrien, Paderborn 1900, S. 32).
M?r vom Glauben erleuchteten Vernunft muls man folgen in Auswahl der

ittel zum Endziel. Darum sagt St. Thomas (1. 2. qu. 21, a. 1, ¢.):
’r’e“ his quae aguntur per voluntatem, regula proxima est ratio humana;
pl;iula_all_tem suprema est lex aeterna. Quandocumque ergo actus hominis

& cedit in finem secundum ordinem rati.onis. et legiq aeternae, tunc actus
pecclf;jctua“; quando autem ab hac rectitudine obliquatur, tunc dicitar
ctug um.® (1, 2. qu. 90. a. 1. ¢): yRegula autem et mensura humanm'un:
val ?3 est_ljatlnz‘ quae est principium primum actuum huma.nrm'_um A
iusb-esJxermtlenbuchlem des hl. Ignatius dber die Wahl, 3. Zeit, 1. Art,

e 2. 8. 5. Punkt). Unsere wahre Freiheit steht zudem nie im
an dlipsaﬁz zZum Gesetz.e (vgl. z. B, Pagzlm }18). Der innigste An_s_;chlufs
ewirl;e ehre_ des Aquinaten wird gewils die so erwiinschte Au§sohnqu
treng Bn. Nicht umsonst betont darum Papst Eeo XIIL, immer w1eder_d:e

efolgung dieser Lelre. Auch spezicll fiir unseren Fall verspricht



118 Literarische Besprechungen.

der Papst sich daraus besten Erfolg. Ir schreibt (28. Aug. 1895) an
Bucceroni S. J. unter anderem: ,dilucide diligenterque sententias explanare
aggrederis, ex illis Angelici Doctoris et S. Alphonsi haustas prin-
cipiis, quae ubique gentium florere vehementer cupimus et
quam latissime propagari ... Perge igitar in suscepto consilio
alacriter, has doctrinas ut tu facis, et Nos plurimum et ex corde
ominamur Thoma Aquinate et Liguori ducibus, solerter ex-
culturus . . . .. “ TEbendeshalb befahl schon Papst Alexander VIL dem
Generalkapitel des Dominikanerordens i. J. 1655, es solle allen Theologen
des Ordens vorschreiben: ,ut nimis animosa extrinsecarum probabilitatum
suffragia evitent et sanae Angelici Praeceptoris doctrinae in
omnibus, praesertim in moralibus, ubi pressius de salute et
indemnitate animarum agitur, adhaerere satagant.”

Konigshofen (Bayern), P. Josephus a Leonissa O. M. C.

11. De Caigny, 0. 8. B. Congr. Brasiliensis, De gemino
Probabilismo licito. (Vgl. oben 8. 116.)

12. Derselbe: De genuino morali systemate S. Alphonsi.
Dissertatio Irenico-Critica. Ebenda. 8° 312 S,

Schon frither (1895) hatten wir Gelegenheit, in diesem Jahrbuche
(Bd. X, 8. 37—45) eine Arbeit De Caignys zu besprechen,! und fanden
uns veranlalst, ihm das Zeugnis auszustellen, dals er mit seinen Erorte-
rungen nicht nur der geschichtlichen Seite der Frage, sondern auch der
philosophischen einen wichtigen Dienst geleistet hatte. Seitdem ist der
Verfasser in den Benediktinerorden iibergetreten und hat sich von neuem
der Behandlung dieser Frage unterzogen. Die erste hier genannte Bro-
schiire — ein ziemlich unbestimmter Aufruf zur Verstindigung — hitte
durch ihren Titel die Vermutung erregen kénnen, der Verfasser habe
mit dem Kleide auch seine Meinung gewechselt. Dafls dem aber nicht
8o ist, lehrt ung die bald nachher erschienene grofsere Arbeit. Hier
zeigt sich der Verfasser wiederum als entschiedener Aquiprobabilist,
obgleich er nicht gerade jedem Argumente eines jeden Aquiprobabilisten
das Wort redet. Die Schlufsthese der gelehrten Arbeit, welche sich
durch Klarheit der Sprache auszeichnet, lautet so: S. Alphonsus per
opinionem certe notabiliterque probabiliorem intellexit I. opinionem ipsi-
met opinanti certe probabiliorem, 1L practice non distinctam a notabiliter
probabiliore, 1II. quae cum opinione probabilissima moraliter et per se
confundi nequit, IV, quaeque cum opinione solitarie graviterque probabili
certitudinem moralem efformat (8. 237).

Kbenso gerne als wir diesen Schlufs annehmen, ebenso entschieden
miissen wir jedoch Bedenken tragen gegen die Behauptung des Verfassers
(n. 92), der hl. Alfons habe, um die Verpflichtung einer opinio late dubia
zu beweisen, sich keines reflexen Prinzips bedient. Dieses reflexe Prinzip
wird doch allzu deutlich vom hl. Lehrer besonders in den letzten Aus-
gaben seiner Moral angefdhrt: Ratio, quia ad licite operandum debemus
in rebus dubiis veritatem inquirere, et sequi; at ubi veritas clare inveniri
nequit, tenemur amplecti saltem opinionem illam, quae propius ad veri-
tatem accedit, qualis est opinio probabilior. (Auctoris monitum. Init.
Edit. VIL) Diesen Satz scheint P. De Caigny nicht richtig verstanden
oder gewiirdigt zu haben; was ihn auch zu einer Polemik gegen unsere

' Apologetica de Aequiprobabilismo Alphonsiano. historico-philoso-
phica dissertatio iuxta principia Angelici Doctoris. Tornaci, Casterman.



Literarische Besprechungeun. 119

diesbeziigliche Auffassung in der Revue Thomiste (1899) veranlalst. —
Auf andere Punkte konnen wir hier nicht weiter eingehen.

Wittem (Holland). J. L. Jansen C. Ss. R,,
Philosophieprofessor.

13, Ktudes Franciscaines. Tome VI. Paris 1901, Oeuvre de
St. Frangois, 5, Rue de la Santé (13° ar.).

Mit dem 6. Bande schlielst der 8. Jahrgang dieser allgemeinwissen-
schaftlichen Monatsschrift. Als dem Zwecke unseres Jahrbuchs ent-
Sprechend sind folgende Abhandlungen zu erwihnen: Les Fréres Mineurs
et 1'Université d’Angers. — Les Eglises de France sont-elles d’origine
Apostolique? — Le Role de la volonté d’aprés Scot. — Le Troisiéme
Précepte du Décalogue. Discussion théologique. — Saint Denys 1’Aréo-
bagite. — Le Merveilleux. — Der Apostolische Ursprung der Kirchen
Frankreichs wird durch die genannte Arbeit in drei Artikeln entschieden
und geschickt verteidigt. Uberhaupt ist die schon seit einer Reihe von
Jahren in Frankreich sich michtig geltend machende Riickkehr zur uralten

berlieferung freudig zu begriifsen. Kine stattliche Zah! von trefflichen
Werken legt Zeugnis ab fir die Echtheit der Tradition, so z B. Dom
Piolin, Hist. de I)Xiglise du Mans; Abbé Arbellot, Dissert. sur I'Apo-
Stolat de St. Martial; Abbé Chaussier, Dissert. sur I'origine Apostolique
de I'liglise de Metz; Mgr. Freppel, Legons d’éloquence, St. Irénée;
Abbé I'aillon, Monuments inédits de I'apostolat de Sto Marie-Madeleine
ete.; Dom Chamart, Les Xglises du monde romain et celles de la Gaule
én particulier; M. Coudert de Lavillate, Le Christianisme dans
Aquitaine; Mgr. Bellet, Les Origines des IKglises de France et les
48tes épiscopaux. Die Frage héngt innig zusammen mit der areopa-
Bitischen, welche im Artikel: St. Denys 1'Aréop. zur Sprache kommt und
Im Sinne unseres Jahrbuchs gelost wird. Leider hat sich da in den
deutschen Zitaten mancher Druckfehler eingeschlichen. — Der Artikel:
& Role etc. befalst sich mit den Scotus-Studien der Revue Thomiste
Se1t 1898. Scotus zum Vater des Kantismus und des modernen Subjek-
“Vl_Smus machen, geht offenbar zu weit. Ks werden hier zwei Arten von
€itung unterschieden: la direction de commandement und la
rection de conseil. Die letztere wird der Vernunft und die erstere
€m Willen zugeeignet und so die scotistische und thomistische Auffassung
Miteinander versbhnt. Das stimmt wieder mit dem Ausspruch des Papstes
IXtus IV.: ,Thomas et Scotus differunt verbis potius quam re.“ Dies,
meinen wir, sollte mehr Gegenstand solcher Studien sein. Bei den Hei-
'8en Gottes wird vielfach iiberschen ihre hohere Erleuchtung.

Konigshofen (Bayern). P. Josephus a Leonissa O. M. C.



	Litterarische Besprechungen

