
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 17 (1903)

Artikel: Ein Bundesgenosse aus naturkundlichem Lager im Kampfe gegen die
idealistische Auffassung der sensiblen Qualitäten

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761794

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Bundesgenosse aus naturkundlichem Lager. 51

sed ut est effectua creationis. Non est autem effectue creationis
ut essentia, quia sic non habet causam effectivam, sed solum
extra rem.

Ad id, quod postea obicitur, dicendum, quod id, quod est
possibile de se, ut subiectum transmutationis, non existit sine
aliquo sibi impresso. Sicut apparet in materia, que non existit
sine forma sibi impressa. Illud autem, quod est possibile
objective, non est possibile respectu forme sibi imprimende, sed
solum respectu efficientis. Est autem iuxta hoc advertendum,
quod id, quod per se est in potentia, non est per se in actu
ferendo intellectum ad idem. Quod enim per se in potentia est
effective, non est in actu per se effective. Alias idem efficeret
seipsuin. Et quod per se est in potentia formaliter, non est in
actu formaliter per se. Sed id, quod est per se in potentia
effective, poterit esse in actu per se formaliter.

Ad illud vero, quod preterea obicitur, dicendum, quod sicut
dictum est, esse actualm existentie non est essentia abstracte
considerata, sed magis est ipsa essentia, prout effectue créa-
bonis. Si ergo in Christo esset seorsum facta humana natura,
sequeretur, quod ilia natura haberet aliud esse actualis existentie
ab ypostasi divina. Et sic in Christo duo essent esse actualis
existentie, et sic Christus esset duo existentes. Quia vero humana,
natura in Christo non fuit seorsum facta, sed magis in sui factione
est ypostasi divine coniuncta, ideo humana natura seu existentia
n°n habet proprie in Christo rationem actualis essentie complete.

KIN BUNDESGENOSSE AUS NATURKUNDLICHEM
lager im kämpfe gegen die idealistische

AUFFASSUNG DER SENSIBLEN QUALITÄTEN.

Von

Dr. M. GLOSSNER.

Unter allen „Errungenschaften" der neueren Wissenschaft
SUbt es kaum eine, die sich in dem Mafse der Übereinstimmung
jor Naturforscher und Philosophen erfreute, als es der Eall ist
eziiglieh der idealistischen Auffassung der sensiblen Quali-
a-en. Wenn man auch nicht so weit geht, mit Kant Ausdehnung,

4*



52 Ein Bundesgenosse aus naturkuudlichem Lager im Kampfe

Raum und Zeit und folglich auch Bewegung als blofs subjektive
Anschauungsformen zu erklären, mit denen wir gewissermafsen
ein uns unbekanntes, aber auf uns einwirkendes „Ding an sich"
umkleiden, so sollen doch die von Aristoteles als eigentümliche
Sinnesobjekte bezeichneten Qualitäten, Licht, Farben, Töne usw.
nicht den Dingen selbst zukommen, sondern auf subjektiven
Empfindungen beruhen, mit denen die Sinne auf die äufseren

Bewegungen reagieren. Die Vorstellungen von Farben, Licht usw.
würden demnach nicht Eigenschaften der Dinge repräsentieren,
sondern sich wie Zeichen verhalten, die das Subjekt an verschiedenartige

Bewegungen knüpft, in der Weise, dafs jeder Sinn die
auf ihn treffenden Bewegungen in einer spezifischen Weise
beantwortet.

Physiker und Physiologen haben auf diese Auffassung
eingewirkt, jene, indem sie alle Erscheinungen auf Bewegungen
zurückführten und das Qualitative von ihrer Betrachtung gänzlich
ausschlössen, diese, indem sie nur die Zustände in den Organen
und Nerven ins Auge fafsten, ohne den objektiven Charakter der
dadurch vermittelten Wahrnehmungen, d. h. die Beziehung
derselben auf Gegenstände genügend zu berücksichtigen. Die
Philosophen endlich griffen teils in Anlehnung an Physiker und
Physiologen teils selbständig in diese idealistische Bewegung
fördernd ein durch die Annahme, dafs das Ersterkannte die
Vorstellung, nicht der äufsere Gegenstand sei, wodurch es fraglich
wurde, ob dieselbe dem Gegenstande ähnlich oder unähnlich sei.
Diese Frage aber wurde schliefslich im Sinne der Unähnlichkeit
beantwortet mit Hilfe eines mifsverstandenen Prinzips, nämlich
dafs das Aufgenommene im Aufnehmenden nach der Weise der
Aufnehmenden sei.

Zu diesem Grundsatz bekannten sich auch die Scholastiker,
ohne deshalb die Ähnlichkeit der Vorstellung mit dem Gegenstande

in Abrede zu stellen. Sie verstanden denselben so, dafs

genau dasselbe Sein, das aufser dem Subjekt reell (materiell)
existiert, in diesem ideell, ohne Materie aufgenommen, aus der
realen Ordnung in die ideale übertragen werde. Es entspricht
dies dem Begriffe des Erkennens eines vom Erkennenden selbst
verschiedenen Seins, wie er von der allgemeinen, unüberwindlichen

Überzeugung, dafs wir äufseres, von uns verschiedenes
Sein erkennen, gefordert wird: eine Überzeugung, die durch den
idealistischen Erkenntnisbegriff, der die Möglichkeit des Erkennens
von der Identität des Erkannten (des Seins) mit dem Erkennenden
(resp. der Vorstellung, dem Begriffe) abhängig macht, nicht
erschüttert werden kann.



gegen die idealistische Auffassung der sensiblen Qualitäten. 53

Die Übereinstimmung von Philosophen und Naturforschern,
die fast allgemeine Herrschaft der idealistischen Auffassung der
sensiblen Qualitäten verfehlte selbst ihre Wirkung auf die
Anhänger der aristotelisch-scholastischen Philosophie nicht, so dafs
ein Teil derselben diese Position preisgeben zu sollen meinte
und die Objektivität jener Qualitäten darauf reduzierte, dafs in
den Körpern die Fähigkeit vorhanden sei, in den Sinnen
bestimmte Eindrücke von Licht und Farben, Tönen usw.
hervorzubringen. Schliefslich schwand die Zahl der Anhänger der
aristotelischen Theorie derart zusammen, dafs ihre Stimme in
dem lauten Chorus der Gegner spurlos verhallte.

Bemerkt zu werden verdient, dafs die Anhänger der
idealistischen Theorie den Verlust objektiver Erkenntnis dadurch
zu beschönigen suchen, dafs durch die Umsetzung von Bewegungen
m Licht- und Farbeneindrücke die Seele gewissermafsen eine
höhere, schönere und vollkommenere Welt schaffe, als es die
uu sich licht-, färb- und tonlose körperliche Aufsenwelt sei,
ohne zu bedenken, dafs sie, was sie an „Schönheit" gewinnen,
an Wahrheit verlieren, und zugleich auch ein mächtiges Vorurteil
gegen die Übereinstimmung des begrifflichen Erkennens mit dem
wirklichen Sein, also gegen die Wahrheit unseres Erkennens
überhaupt zugunsten des absoluten Idealismus schaffen.

Die Herrschaft, welche die erwähnte Auffassung über die
Geister gewann, ist um so schwerer zu begreifen, als sie nicht
allein der Stimme der Natur widerstreitet, sondern auch auf
schwachen Gründen beruht und wesentlich sich auf einen
jjBeweisort" (locus, rojcoq) stützt, der sonst und mit Recht in
der Wissenschaft als der mindeste gewertet ist,1 nämlich den
der Autorität, indem sich die Philosophen auf Physiker und
-Physiologen, diese auf die Philosophen berufen.

Es ist daher als eiu erfreuliches Zeichen zu begrüfsen,
Wenn auch in den Kreisen der Naturforscher eine Stimme
zugunsten der Wahrheit sich erhebt. In einem Vortrage, den der
Augenarzt Dr. J. Klein am 15. Oktober 1901 in der Versammlung

es Oborschlesischen und Neiäser Ärztevereins „über einen Mangel
ln der Ausbildung der Mediziner" hielt,2 tritt der Redner in
unserer Frage entschieden für die aristotelisch-scholastische Theorie
ein gegen die Kant-Miillersche.

Ph'i
1 k'* Thomas sagt von der Bedeutung dieses xonog in der

uiiosophie (anders verhält es sich in der Theologie): locus ab auctoritate
«hrmissimus est.

2 Gedruckt bei Bär in Neisse.



54 Ein Bundesgenosse aus naturkundlichem Lager im Kampfe

Vom Arzte, der es mit dem lebendigen Auge zu tun hat,
und der aus diesem Grunde schon geneigt ist oder wenigstens
geneigt sein soll, über den anatomischen und physiologischen
Standpunkt hinaus vor allem den psychologischen zu betonen
oder zum mindesten neben den beiden anderen in Betracht zu
ziehen, da ja das, was den Organismus zum lebendigen macht, den
modernen Seelenleugnern zum Trotz, nun einmal doch die Seele

ist, vom Arzt also verlangt der Redner mit Recht, dafs er vom
Sehen unterrichtet ist, und auf die Einwendung, dafs dies durch
die Physiologie geschehe, erwidert er: Dies geschieht nicht durch
die Physiologie, sondern durch die Psychologie und Philosophie.
Damit tritt er bereits entschieden auf die Seite des Aristoteles
und der Scholastik gegen jene neuere Richtung, der sich „alle
Physiologen Deutschlands ohne Ausnahme anschliefsen".1 Diese
Richtung inaugurierte Baco von Verulam, mit dem der Kampf
gegen Aristoteles in der Wissenschaft beginnt. Der gegen
Vorurteile (idola) eifernde Kanzler vergafs, dafs das gröfste Vorurteil
der Hafs ist, der blind macht.2 Fügen wir hinzu, dafs dieser
Hafs seine Quelle hat in der mafslosen Eitelkeit des englischen
Kanzlers, der selbst die Rolle eines modernen Aristoteles spielen
wollte, wie schon der Titel seines Hauptwerkes: Novum organon
andeutet. Der Redner zitiert hier einen Ausspruch Goethes aus
den „Materialien zur Farbenlehre", was wir ihm fast als eine
neue mutige Tat anrechnen möchten, indem wir annehmen, dafs

er, die Konsequenz seiner Auffassung der sensiblen Qualitäten
ziehend, mit Goethe wenigstens insoweit übereinstimmt, als dieser
in den Farben das Qualitative neben dem Quantitativen in
den Vordergrund stellt, während die Physiker von einer
qualitativen Betrachtung derselben völlig absehen und Goethes Polemik
gegen Newton in jeder Hinsicht verwerfen, ja mit Spott als eine
dilettantenhafte Verirrung des grofsen Dichters zurückweisen.

Wenn Baco nur Pläne entwarf, Erfindungsmethoden vorschlug,
so versuchte Berkeley „den wunderlichsten Aufbau", indem er
an der Stelle der Körperwelt eine unmittelbare, den Schein einer
solchen erzeugenden Einwirkung Gottes annahm, während
Descartes und Locke nur die aristotelischen ïâia (die eigentümlichen
Objekte der einzelnen Sinne), nicht die xoivd als subjektiv
betrachten. Gegen diese Halbheit erklärt der Redner trefflich:
„Wer sämtliche iiha für subjektiv hält, mufs auch die xoivâ für
subjektiv halten." Denn die xoivä erfassen wir nur in und mit
den ïôia. Nicht minder treffend ist die gegen Locke gerichtete

1 A. a. 0. « S. 7.



gegen die idealistische Auffassung der sensiblen Qualitäten. 55

Bemerkung, die Bezeichnung der ïâia als sekundärer Qualitäten,
der xoivd als primärer sei eine schlechte, verwirrende. Denn
wenn auch vom Standpunkt des Objekts die gemeinsamen
Sinnesobjekte den eigentümlichen als unmittelbare Grundlage derselben
vorauszusetzen sind, so sind diese doch „zuerst nötig, um uns die
xoivd zur Erkenntnis zu bringen".1

Entscheidend für die Herrschaft der subjektivistischen Theorie

wurde der Vorgang Kants, an den sich der berühmte
Physiologe Joh. Müller anschliefst, dessen Theorie von den
spezifischen Sinnesenergien mit Unrecht gegen die aristotelische
Theorie von der Ähnlichkeit unserer Vorstellungen mit dem
vorgestellten Gegenstande ausgebeutet worden ist.

Nach J. Müllers Ansicht verhalten sich die Sinne nicht
als blofse Potenzen, sondern als eigentliche Energien inbezug
auf ihre speziellen Objekte, was an und für sich nicht aus-
achliefsen würde, dafs das innere „eingeborene" Licht dem äufse-
ren ähnlich ist, wie denn Piaton, mit dessen Theorie die Müllerache,

soweit sie die Auffassung der Sinnesvermögen als Energien
betrifft, Verwandtschaft besitzt, das Sehen durch ein Zusammentreffen

des dem Auge eingeborenen Lichtes mit dem von aufsen
kommenden sich vollziehen läfst. Der Grund, auf den sich
Müller stützt, beruht wesentlich auf der Tatsache, dafs der
Gesichtssinn gegen adäquate wie inadäquate Reize (z. B. einen
Schlag auf das Auge) in gleicher Weise durch eine Lichtvor-
atellung reagiert. Abgesehen davon, dafs diese Tatsache, wie
Klein zeigt, gegen die Objektivität des wahrgenommenen
Lichtes nichts beweist, so erklärt sie sich auch vom Standpunkt
des Aristoteles, der zwar auch jedem Sinne ein spezifisches Objekt
zuweist oder mit anderen Worten jeden Sinn seiner spezifischen
Eatur nach, gewissermafsen durch seine substantielle Eorm (denn
Was die Seele für den Gesamtorganismus, das ist die Sehkraft
Pur das Auge) auf einen bestimmten Kreis von Objekten bezogen
sein läfst, dessenungeachtet aber ursprünglich eine blofse
Empfänglichkeit, Potenzialität für die in der Objektivität
^'r kl ich vorhandenen Formen dem Sinne zuschreibt: es erklärt
®'ch, sage ich, jene Tatsache vom aristotelischen Standpunkt
daraus, dafs infolge der äufseren Eindrücke der Sinn durch die
^ufgenoramenen Objekte bleibend informiert oder, wie der Ausdruck

er Schule lautet, habituiert wird. Dafs aber die Sinne
ursprünglich nicht als Energien in dem Sinne Joh. Müllers sich
Erhalten, sondern als reale Potenzen, dürfte sich aus der

LS. 8.



5 b Bin Bundesgenosse aus naturkundlichem Lager im Kampfe

Erfahrungstatsache ergeben, dafs operierte Blindgeborene die
LichterscheinuDg als etwas schlechthin Neues, ihnen bisher völlig
Unbekanntes erklären.

Wenn wir von einer Habituierung, der Erwerbung eines
Habitus, reden, so ist dabei nicht an das, was wir Gewohnheit

nennen, zu denken, d. h. an eine gewisse Neigung und
Leichtigkeit, einen oft wiederholten Akt aufs neue zu setzen,
sondern an die Analogie des Gedächtnisses, das Vorstellungen,
Formen aufbewahrt, die gelegentlich, sei es unabsichtlich oder
absichtlich, in das aktuelle Bewufstsein zurückkehren resp.
zurückgerufen werden können. Wir sind uns indes wohl bewufst,
was wir der modernen Psychologie, die nur Aktualitäten
anerkennen will, mit den Begriffen von Potenz und Habitus zumuten.
Man wird sich aber endlich entschliefsen müssen, die Realität
von Begriffen zuzulassen, die weder im aktualen Bewufstsein
nachgewiesen, noch weniger aber in „graphischer" Darstellung
konstruiert werden können.

Mit dem Gesagten glauben wir die Ursache (c. eff.) der
subjektiven Lichtvorstellungen (Empfindungen im Unterschiede
von Wahrnehmungen) angegeben zu haben. Klein beruft sich
überdies auf eine Zweckursche. „Die Natur hat anders wie bei
der Zunge und Nase der Netzhaut keine sensiblen Fasern
gegeben, sondern( sparsam, wie die Natur ist, hat sie durch die
subjektiven Farbenerscheinungen den Optikus selbst zum Hüter
aufgestellt, der seinem Träger durch die subjektiven Lichterscheinungen

gleichsam zuruft: ,Nimm dich in acht! Dein Auge ist
alteriert!' Die Natur hat diese zweckmäfsige Einrichtung gö-
troffen und das Auge sowohl zur Wahrnehmung der Aufsenwelt
als auch zur Wahrnehmung innerer Zustände befähigt ohne Be-
fürchtung, dafs unerfahrene Mediziner zu falschen Anschauungen
über das aristotelische Gesetz der Ähnlichkeit geführt werden
könnten."1

Dieselbe Natur lehrt uns aber auch zwischen objektiven
Wahrnehmungen und subjektiven Empfindungen unterscheiden,
indem sie uns in einer Weise, die keine Aufklärung durch
idealistische Theorien zuläfst, zwingt, die Farbe aufser uns, den
Schmerz in uns zu suchen.

Der einseitig physiologische Forscher mag geneigt sein,
mit Dubois-Reymond das mosaische „Es werde Licht" Lügen
zu strafen;2 die Psychologie belehrt uns eines besseren, indem
sie uns auf das Bewufstsein verweist, dessen Zeugnis entschieden

' A. a. 0. S. 10 f. 2 S. 11.



gegen die idealistische Auffassung der sensiblen Qualitäten. 57

und unabweisbar dafür spricht, dafs wir durch Vorstellungen
Seiendes, durch Sinnenbilder Qualitäten der Körper erkennen.

Der Redner adoptiert denn auch die aristotelisch-scholastische
Lehre von der species sensibilis, die nicht Gegenstand, sondern
Mittel der Wahrnehmung ist. Wir lassen dahingestellt, ob die
auf S. 5 gegebene Darstellung ganz exakt ist. Jedenfalls ist
es richtig, wenn von der species expressa gesagt wird: „In
diesem Bild und durch dieses Bild nehmen Sie den von der
Decke herabhängenden Kronleuchter wahr. Der Kronleuchter
selbst ist nur einmal vorhanden, das Bild ist jedoch so oft
vorhanden, als sehende Wesen nach ihm ihre Augen richten."
(A. a. 0.)

Der Gegenstand prägt dem lebendigen Auge sein Bild auf,
wie der Siegelring dem Wachs seine Form, und befähigt es
dadurch — denn das Sehen vollzieht sich im beseelten Organe,
nicht im Gehirne,1 noch weniger in der etwa nur angeregten
Seele allein, da es eine actio compositi ist —, sich zum lebendigen

idealen, immateriellen, erkenntnismäfsigen Ausdruck des

Gegenstandes, sofern er diese bestimmte Qualität besitzt, womit
er und wieweit er auf das beseelte Organ einwirkt, zu gestalten.

Nicht der materielle Lichteindruck also, dessen auch der
Glas- und Metallspiegel fähig ist, sondern das physisch-psychische,
diesem Eindrucke genau entsprechende Bild ist es, was das
Wesen der species impressa ausmacht und sich als das Mittel
verhält, den Gegenstand selbst der Seele vorstellig zu machen,
zu repräsentieren.

Daraus, dafs die species impressa zwar Mittel, nicht aber
Gegenstand der sinnlichen Wahrnehmung ist, die species
expressa aber realiter mit dem Wahrnehmungsakte zusammenfällt

und dieser direkt auf den äufseren Gegenstand selbst
gerichtet ist, dürfte sich auch die in der Voraussetzung der
Physiologen, unmittelbar werde nur das Netzhautbild
wahrgenommen (empfunden), unerklärliche Tatsache des Aufrechtsehens
erklären. Denn da dieses Bild überhaupt nicht wahrgenommen,
sondern der von dem entsprechenden Sinnenbilde (species)
informierte Sinn den Gegenstand selbst (direkt) wahrnimmt, so scheint
Ms eine notwendige Folgerung sich zu ergeben, dafs die nach
aufsen gerichtete Wahrnehmung den Gegenstand in derselben
Dichtung sieht, in welcher die Strahlen auf die Netzhaut
einfallen. Mit anderen Worten: Das Aufrechtsehen ist eine not-

1 Damit soll der Auteil des Gehirns als Sitzes des Zentralsinnes
nicht in Abrede gestellt werden.



58 Ein Bundesgenosse aus naturkundlichem Lager im Kampfe

wendige Folge des Satzes, dafs nicht die Zustände des Nerven,
sondern der äufsere Gegenstand selbst wahrgenommen wird.

Ohne also auf den Ruhm eines Kopernikus Anspruch erheben
zu wollen, halten wir dafür, dafs das Rätsel, „wie die Seele sich
vermittels des umgekehrten Netzhautbildes ein zusammenhängendes,
aufrechtes, vor unseren Augen stehendes festes Bild zu konstruieren

vermag, in welchem sie ihren körperlichen Träger in voller
Lebensgröfse aufrecht wandeln sieht," vom Standpunkte der
aristotelisch-scholastischen Theorie nicht unlösbar ist.1

Die Lehre von der Subjektivität der sensiblen Qualitäten
in der Beschränkung, in welcher sie von Descartes und Locke
aufgestellt wurde, bezeichnet man mit Recht als „Semiidealismus".2
Konsequent verfolgt führt derselbe zum vollen, absoluten Idealismus.

Denn da wir, wie oben bemerkt wurde, die gemeinsamen
Sinnesobjekte nur mit den spezifischen zumal erfassen, so teilen
jene das Schicksal dieser, und die erste Etappe auf dem Wege
des Idealismus führt zu einer zweiten, die durch Kant repräsentiert

wird. Nimmt man. aber einmal mit diesem Philosophen
an, dafs die gemeinsamen Sinnesobjekte rein subjektiver Natur
sind, so wird man nicht umhinkönnen, auch das ganze System
von Kategorien und Begriffen, da sich dasselbe unmittelbar auf
die „Erscheinungswelt" unserer Vorstellungen bezieht, ins Subjekt

zurückzunehmen, so dafs der aller sensiblen und intellegiblen
Bestimmungen heraubten Objektivität nichts mehr übrig bleibt,
als ein licht-farben-ausdehnungsloses „Dingansich", dessen Funktion

sich darauf reduziert, die Erzeugung der gesamten
Erfahrungswelt anzuregen. Es bedarf dann nur mehr des kühnen
Schrittes Fichtes, um in dem „Dingansich" nichts weiteres als
eine das weltschöpferische Ich zur Tätigkeit sollizitierende
Schranke aufzufassen und damit den absoluten Idealismus
aufzustellen, den Schellings Realidealismus nicht überwindet und
der mit der Hegeischen Negativität wieder aufersteht und seine
letzte logisch-dialektische, (schein-) wissenschaftliche Form
annimmt. In dieser Gestalt ruft er die Reaktion des Realismus
hervor, der teils als Voluntarismus (Schopenhauer), teils als
Monadismus (Herbart), teils als Materialismus auftritt, ohne jedoch
in irgend einer dieser Formen den Idealismus wahrhaft zu
überwinden, indem die Willensphilosophie an der Phänomenalität der
Welt festhält („die Welt als Wille und Vorstellung"), die
Monadenlehre aber oder das System der „Realen" die Erfahrungs-

1 S. 7. Der Redner fährt fort: „der (nämlich wer das klar legen
wird) wird sich einen Ruhm erwerben, gegen den der Ruhm eines Kopernikus

erblassen mufs". 2 S. 8.



gegen die idealistische Auffassung der sensiblen Qualitäten. 59

weit als Scheinwelt, die Realen selbst als „Setzungen" (des
denkenden Ich nämlich) fafst, endlich aber der Materialismus nur
mehr als Positivismus oder sensualistischer Phänomenalismus sich
zu behaupten vermag und so auch seinerseits der alles
überwuchernden idealistischen Richtung seinen Tribut bringt.

Aus diesem Entwicklungsgange, den die neuere Philosophie,
von dem Semiidealismus der subjektiven Auffassung der sensiblen
Qualitäten ausgehend, genommen, erhellt die Bedeutung unseres
Problems für die Philosophie, deren Lebensinteresse erfordert,
eine Bahn zu verlassen, die wie eine schiefe Ebene zur vollen
Auflösung der Erkenntnis, an die Grenze des Nihilismus führt.
Mit der Rückkehr zur aristotelisch-scholastischen Theorie der
Wahrnehmung hört nicht blofs der Widerspruch zwischen Theorie
lud Praxis, den Klein vom Standpunkt des Mediziners hervorhebt,1

auf, sondern auch der tiefer liegende zwischen Theorie und
Natur; denn die Stimme der Natur spricht entschieden für die
Objektivität der sinnlichen Wahrnehmungen. Das Studium der
Psychologie, auf die er mit Recht die Mediziner verweist, setzt
eine Psychologie voraus, die sich nicht am Gängelbande der
Physiologie bewegt und die Tatsachen des Bewufstseins wie eine
rätselhafte Nebenerscheinung der Nervenzustände behandelt,
sondern ihre selbständige, ja mafsgebende Bedeutung anerkennt.
Pas Rätsel der sinnlichen Wahrnehmung vermag nur eine solche
selbständige Psychologie, die mit der Tatsache der Erkenntnis
ernst macht und ihr wahres Wesen zu bestimmen vermag,
Zu lösen.

In diesem Sinne ist der Aufforderung zuzustimmen: „Deshalb

rufe ich Sie alle, meine Herren Kollegen, zur Stellungnahme

gegen diese (von der Physiologie verschuldeten'2)
vermehrten Anschauungen und zum Studium der Psychologie, der
" ahrnehmungslehre und der Philosophie auf."3

Geben wir zum Schlufs noch den Worten Raum, mit welchen
der Redner das Wesentliche der aristotelisch - scholastischen

ahrnehmungstheorie zur Darstellung bringt.
„Nach Aristoteles gehört zum Zustandekommen einer Sinnes-

wahrnehmung mindestens zweierlei, einer, der die Fähigkeit hat,
Wahrzunehmen, und etwas, das die Eigenschaft hat, wahrgenommen
Werden zu können. Letzteres, das Wahrnehmbare, mufs auf den
z,)r Wahrnehmung Befähigten wirken, wodurch dann die Fähigkeit,

le Potenz des Wahrnehmungsfähigen zur Tätigkeit, zur Energie
erweckt wird. Wie das Wachs das Zeichen des Siegelringes

1 S. il. * Ebend. 3 S. 12.



60 Ein Bundesgenosse aus naturkundlichem Lager.

aufnimmt — es nimmt das goldene oder eherne Zeichen auf,
aber nicht insoférn, als es Gold oder Eisen ist — so nehmen
die Sinne das Wahrnehmbare ohne die Materie in sich auf."1

„Falls alle wahrnehmbaren (d. h. wahrnehmenden) Wesen
absterben, so hört natürlich für Aristoteles die Möglichkeit einer
Sinneswahrnehmung überhaupt auf, das Wahrnehmbare, das Ding
an sich,2 aber bleibt zurück. So bleibt auch bei den Scholastikern

am jüngsten Tage die Welt als ein Reales, in ihrem
Bestände von unserer Erkenntnis völlig Unabhängiges zurück.
Wie verhält sich nun die Sinneswahrnehmung zu dem
zurückgebliebenen Wahrnehmbaren bezüglich des Wahrheitsgehaltes?
Nach Aristoteles war die menschliche Seele durch die
Wahrnehmung dem zurückgebliebenen Wahrnehmbaren, dem Dinge
an sich, ähnlich."3

Möge der warnende Ruf des Redners nicht ungehört
verhallen, sondern Naturforscher und Philosophen wenigstens zu
ernstlicher Prüfung veranlassen! Das gründliche Studium der
aristotelisch - scholastischen Philosophie, insbesondere aber der
verschiedenen Schriften des Aristoteles über die Seele und die
Seelenkräfte, verbunden mit den Kommentaren des hl. Thomas
(wozu wir auch die einschlägigen Abschnitte der theologischen
Summe rechnen), wird sie weit mehr wissenschaftlich fördern,
als die bisherige Abhängigkeit von Kant oder irgend einem
anderen unter den neueren Philosophen.

1 S. 4.
Nicht das Iiantsche, sondern das Aristotelische, d. h. der Körper

mit seinen Qualitäten. Der Redner hebt diesen Unterschied scharf hervor.
s A. a. 0. S. 6. Bei dieser Gelegenheit sei auf die neueste

Übersetzung und Erklärung der Schrift des Aristoteles über die Seele von
Rolfes (Bonn, 1901) verwiesen. Wir gedenken auf diese treffliche Arbeit
zurückzukommen.


	Ein Bundesgenosse aus naturkundlichem Lager im Kampfe gegen die idealistische Auffassung der sensiblen Qualitäten

