Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Artikel: St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius [Fortsetzung]
Autor: Leonissa, P. Josephus a
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762119

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Katholicismus und moderne Kultur. 479

scheint er vollig unorientiert. Wir sollen uns nicht begniigen,
der modernen Philosophie die der Vorzeit entgegenzustellen,
sondern mehr als bisher zu jener in ein inneres Verhaltnis treten,
ihre wahren Fortschritte erfassen, um ihre Irrtiimer inoerlich zu
besiegen. Wir glauben nach Jahrzehnte langer Arbeit auf diesem
(Gebiete sagen zu diirfen, dafs diese Mahnung vollig iberfliissig
ist, und die Redewendungen des Herrn Prilaten leere, nichts-
bagende Phrasen sind.

Uber die ,Geschichte* hinweggehend, bemerken wir noch
beziiglich der Aufgabe der Katholiken auf dem Gebiete der
schonen Litteratur, dals gewisse Lorbeeren und Erfolge katho-
lischen Autoren durch die Schranken der guten Sitte trotz der
Muthschen Vorschlige von mitunter zweitelhaftem Werte fiir
immer versagt sein werden. Hiiten wir uns, durch den Erfolg
tfranzosischer Romanciers verfiilhrt, mit realistischen Mitteln ka-
tholische oder christliche Moderomane zu ziichten! KExempla
sunt odiosa.

‘Fassen wir unser Urteil iiber Ehrhards Schrift in wenigen
Worten zusammer. Bei allen Vorziigen in Bezug auf Inhalt
und Form leidet dasselbe an zwei wesentlichen Gebrechen, einer
ungeniigenden Auffassung des iibernatiirlichen Charakters des
Christentums und der katholischen Kirche — daher die teils
offenen teils versteckten Sympathieen mit theologisch - philoso-
phischen Erscheinungen theosophischer Richtung —, dann damit
im Zusammenhange an einer optimistischen Beurteilung der mo-
dernen Kultur. Hieraus erkldrt sich die ebenso optimistische
Meinung von einer Moglichkeit der Versohunung mit dem modernen
Geiste, der wesentlich auf einer konsequenten Ausbildung des
neben dem christlichen Ingrediens im Protestantismus liegenden
neuplatonisch-naturalistischen Elementes beruht.

ST. DIONYSIUS AREOPAGITA, NICHT
PSEUDODIONYSIUS.
(Schlufs von Bd. XVI, S. 95 ff, 165 f, 282 ff.)
Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Das 5. Kapitel: ,Symbolik und Allegorie (S. 198 ff:) der
Kochschen litterarhistorischen Untersuchung bleibt uns noch zu
besprechen. In Bezug auf ,die phlloaophlsche und die mystische
Uberlieferung* (a. 0.) verweisen wir zunichst auf das schon



480 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

friither beim 3. Kapitel iiber ,,die Uberlieferung und die Gesetze“,
,die Geheimhaltung der Lehre“ und ,mystisches Ruhen und
Schweigen*, sowie beim 4. Kapitel iiber ,,mystisch-ekstatisches
Schauen und Einswerden'‘ Gesagte (dies. Jahrb. XVI. S, 287 ff.).
Sachlich sind die christlichen Viter durchaus nicht von Philo
beeinflulst und abhédngig; vielmehr legte Philo den Grund zum
Gnosticismus und Neuplatonismus, welche beide von den christ-
lichen Vitern entschieden bekdwpft wurdens, ,,Was Dionysius
betrifft, heilst es (Koch, a. O.), ,dals er die neuplatonische
Allegorie nicht blofs formell-methodisch, sondern auch materiell
sich zu Nutzen machte (!!??). Er findet ja mit Hilfe seiner
Allegorese gerade die Kernpunkte des ausgehenden Neuplatonis-
mus in der heiligen Schrift und im christlichen Kultus (!!?7?)
enthalten!“ (vgl. d. Jahrb. a. O. 8. 282 f.). ,,Das Folgende soll
nun zeigen, dafs Dionysius in seiner Symbolik und Allegorie
sich sehr hdufig an Proklus anschliefst“ (Koch, 8. 200 ff.); zeigt
aber thatsachlich, dals Proklus von allen Neuplatonikern am
meisten des Areopagiten Werke ausgewertet hat, in der offen-
baren Absicht, die Leser in die Irre zu fihren und den Einfluls
des Christentums zu brechen. Die Zusammenstellung der ,,dhn-
lichen und undhnlichen Symbole (Koch, 8. 202 ff.) zeigt das
geradezu handgreiflich! In Anwendung dieser Sinnbilder folgt
der Apostelschiiler durchaus seinem Lehrer, welcher an die
Romer schreibt: ,,Das Unsichtbare Gottes wird vom Anfange
der Weltschopfung her erkannt durch das, was gemacht worden
ist.“ Durch das also, was wir in der sichtbaren Welt schauen,
verstehen wir das Unsichtbare. Aber beide, der Schiiler wie
der Lehrer, wenden diese Sinnbilder stets so an, dals sie, ganz
und gar entgegen dem Neuplatonismus, durchaus trennen das
Geschaffene und Begrenzte dem Wesen nach von dem, was dem
Wesen nach vollkommen und Ziel aller Vollkommenheit ist. Die
,admirabilis ac plane coelestis doctrina® des Areopagiten hat
nichts gemein mit dem emanatistisch-pantheistischen Neuplatonis-
mus, bietet vielmehr dessen griindlichste Widerlegung!

Die ,kataphatische und apophatische Theologie (Koch,
S. 208 ff.) des Areopagiten soll wiederum aus Proklus geschopft
sein!! Die iibernatiirliche Theologie soll also schopfen aus der
natiirlichen Theologie, die Glaubenswissenschaft ihren eigentlichen
Inhalt entlehnen der reinen Vernunftwissenschaft!? Dagegen
sagt der Areopagite: Wir weisen es zuriick, dals das Fun-
dament fiir die Kenntnis des gottlichen Wesens ,,die iiberreden-
den Worte menschlicher Weisheit* seien. Gottes Kraft vie_l-
mehr will der grofse Apostelschiiler offenbar machen, so wie



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 481

solche in den heiligen Schriften gewaltet hat. Die Lehre, welche
er geben will, soll nicht eine Zuthat sein zur natiirlichen Phi-
losophie und aus derselben Quelle entspringen; sondern das erste
Princip, aus welchem heraus bewiesen wird, soll sein der heil.
Geist, insofern er in den Aposteln und Propheten die beim
Niederschreiben bewegende Kraft war. Wenn sich bei Proklus
wieder so viele der Ausfiihrung des Areopagiten ahnliche Aus-
driicke finden, so zeigt das eben deutlich, dafs er dessen Schrif-
ten reichlich ausnutzte.

Dies geschieht auch betreffs der ,Bilder und Vorhénge*
(a. 0. 8. 213 ff), Das vorhin iiber die Sinnbilder im allge-
meinen Gesagte gilt auch von den eigentlichen Bildern. Bildliche
Darstellungen nun kommen bereits in der Apostolischen Zeit vor,
wie die Katakomben aus dieser Periode unzweifelhaft bezeugen.
Uber den Griabern und in den Gemiichern sind die ersten Zeich-
nungen und Bilder, oft roh und fliichtig, unter Lampenschimmer
und in Todesfurcht hingeworfen, eine Erinnerung an die Zeit
der Not; oft jedoch auch mit der ganzen Vollendung der alten
Technik ausgefiihrt. In jedem einzelnen Falle aber strahlt eine
neue Gedankenwelt aus diesen Ziigen. Wie die Worter im
Munde der Christen einen neuen Sinn erhielten, so auch die
Bilder. Die Symbolik war die dlteste Sprache der Menschheit.
Darnach greift der Mensch nach dem Bilde, um Geistiges oder
Gottliches auszudriicken, wie ja auch Gott zu uns redet in den
Bildern der sichtbaren Geschopfe: ,coeli enarrant gloriam Dei.“
Zu dieser uralten Sprache, welche an der Spitze der Mensch-
heit, ar deren uranfianglichen Vollendung steht, ist die hl. Kirche
vom Beginne an zuriickgekehrt. Und nur als echten Sohn
der hl. katholischen Kirche zeigt sich der Areopagite in der
ofteren Anwendung der Symbole und Bilder, keineswegs als
Nachiffer des heidnischen Neuplatonismus!! Vorhinge kommen
frithzeitig in den christlichen Gotteshdusern vor. , Wie bekannt,
wurden die christlichen Geheimnisse vielfach hinter Vorhdngen
gefeiert. Die arabische Didaskalia verlangt c. 35, dafs am Al-
tare Vorhdnge aus reinen Stoffen angebracht seien . . .“ (a. O.
S. 215 f. u. Note 1, S. 216, woselbst auf die Apostolischen
Konstitutionen verwiesen ist). Der Vorhang im A. B. verhiillte
das Allerheiligste. Die Juden sahen in diesem Vorhang auch
das innerste Heiligtum der Wahrheit angedeutet. Zur Unter-
scheidung eines geringeren und hioheren Erkennens liegt dieses
Bild nahe.

,Die gottlichen Namen* (a. O. S. 224 ff.) sind auch solche
,,Bilder und Vorhénge“. , Alle gottlichen Namen, alle Darstellungen

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XVI. 31



482 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

gottlicher Eigenschaften, Dinge und Vorginge haben symbolisch-
allegorischen. Charakter (a. O. 8. 225). ,Quelle der gott-
lichen Namengebung sind nach Proklus zumeist die Gotter
selbst und die Dimonen“ (a. O. S. 226), ganz im Unterschied
von der Quelle des Areopagiten. Diese ist keineswegs ,na-
mentlich der Kommentar des Proklus zum platonischen Dialog
Kratylus® (5. 227, auch N. 1), welcher vom hl. Gregor von
Nyssa als Quelle des Eunomius genannt wird. Nirgendwo hat
sich St. Dionysius, wie hier Eunomius, ,durch die elegante Dik-
tion Platos bestimmen lassen, dessen Philosophie als eine Lehre
der Kirche auszugeben (a. O. N. 1). Der grofse Apostel-
schiiler schopft die Kenntnis der gottlichen Namen aus den
beiden ibernatiirlichen Erkenntnisquellen: Schrift und Uber-
lieferung. Er gibt (DN. 1, 4) ausdriicklich die Verschiedenheit
an der jetzigen Kenntnis von Gott und der Kenntnis vach der
Auferstehung. (Ganz unserer jetzigen Erkenntnisweise ent-
sprechend verbirgt uns Gottes Giite das rein Geistige (wie z. B.
Isaias 6. Kap.) unter der Hiille von Bildern und Worten u. dgl.
Dieses Erkennen des Geistigen und Gottlichen durch Zeichen,
Bilder und Worte ist jedoch nur eine Vorbereitung fiir das
kinftige, selige Erkennen. Die natiirliche Vernunft findet eben
pur dann Ruhe, wenn sie das ihr von Natur Unbekancte nicht
erforschen will, als ob es ein ihr natiirlicher (Gegenstand ware,
wie sich die Neuplatoniker Gott zu erforschen anmalsten; sondern
wenn sie mit dem Areopagiten demiitig anerkennt, die Erforschung
des Gottlichen sei der Natur als Erkenntnisgegenstand unzu-
ginglich. Durchaus im Gegensatz zum emanatistisch-pantheisti-
schen Neuplatonismus, insbesondere des Proklus, lehrt die iiber-
natiirliche Theologie, die Glaubenswissenschaft des Areopagiten,
dafs Gottes Wesen durchaus getrennt ist von allem innerlich
notwendigen Zusammenhange mit den geschaffenen, beschriankten
Naturen; dafs wohl die beschriankten Naturen vollauf Gottes
Griite bediirfen, diese aber, nichts als Giite dem an sich uner-
melslichen Wesen nach, stets in sich*bestehend unberiihrt bleibt.
Ubrigens folgt der grolse Apostelschiiler in seiner Lehre nur
seinem Meiser, der da (1. Kor. 13, 12) schreibt: , Videmus nunc
per speculum in aenigmate: tunc autem facie ad faciem. Nunc
cognosco ex parte: tunc autem cognoscam, sicut et cognitus
sum. '
In ,,Allegorie der Mitteilung* (S. 230 ff.) wird zu zeigen
versucht, wie St. Dionysius in seiner Engellehre insbesondere
von Proklus abhingig ist. Aber, wie in der Gotteslehre, in
seiner Lehre vom Ubel, so ist der grofse Apostelschiiler auch 1n



St. Dlonysms AreOpaglta, nicht Pseudodlonyslus 483

seiner Engellehre durchaus verschieden vom Neuplatonismus.
Sein ganzes Werk de coelesti hierarchia (CH.) harndelt iiber der
Engel Wesen, Zweck, Erkennbarkeit und Wirksamkeit. Der
Areopagite tritt da ganz besonders den Irrtimern des Simon
Magus betreffs der Engelwelt in wissenschaftlicher Form entgegen,
wie er in DN. (de divinis nominibus) auch dessen Gotteslehre
und Lehre vom Ubel bekdmpfte. Die Lehren des Simon haben
sprachlich und sachlich sehr grolse Ahnlichkeit mit dem Neu-
platonismus. St. Dionysius stellt ausdriicklich und in eigensten
termini das Gegenteil von dem fest, was Simon behauptet hatte.
Gleich anfangs in CH. weist er darauf hin, wie die Engel in
ihrer Ordnung den Menschen helfen sollen, sich mit Gott, der
hochsten Einheit im Sein, zu verbinden und so ganz vollendet
zu werden. Er zeigt, wie die Ordnung in den Engeln von Gott
kommt, wie Gott sie erleuchtet und vollendet an erster Stelle,
wie nicht sie das Gesetz gegeben, nicht sie die sichtbare
Welt geschaffen haben, nicht sie der Endzweck fiir die letztere
sind; sondern wie sie Gott auserwahlt hat zu Boten und Werk-
zeugen seiner Macht, zu Verkiindern seiner Ratschliisse. St.
Dionysius erkliart geradezu, er wolle nur den heiligen Schrif-
ten folgen sowohl des A. wie des N. Testamentes; denn beide
Testamente seien von Gott. Immer deutlicher tritt hervor, dals
die Ideen, welche im Apostolischen Jahrhundert fiir die Hére-
sien die leitenden waren, gerade solche Biicher- hervorrufen
mulsten, wie die des Areopaglten Denn eben in diesen wurde
auf Grund der hl Schrift der bestimmte Begriff des Ubels, die
Natur, Einteilung und Thatigkeit der Engelwelt, das Wesen
Gottes als reinste Thatsachlichkeit und somit als durchaus fern
aller Bestimmbarkeit und Anwendbarkeit im Sein und Wirken
wissenschaftlich festgestellt. Erst wer eingehend den Areopa-
giten vergleicht mit dem wesentlichen Inhalte der Irrlehren im
Apostolischen Jahrhundert, bemerkt die scharfen Waffen, welche
der St. Paulusschiiler den Verteidigern der katholischen Lehre
in die Hand gibt, und wie er den Weg zeigt, auf welchem
letztere gegen ihre so zahlreichen Feinde durch methodisches
Denken entwickelt d. 1. nach und nach den weitesten Kreisen
zuginglich gemacht werden kann. Gerade dadurch, dafs Proklus
dem Ausdrucke nach den Areopagiten nachzuahmen sucht, offen-
bart er seine Absicht zu blenden und zu tduschen, was beim
absterbenden Neuplatonismus und Heidentum vollauf verstandlich
ist, dagegen beim Areopagiten ganz unverstandlich ware.

In Anwendung der Bilder der ,Sonne“ (8. 236 ff.), von
,Haus und Mischkrug® (S. 242 f.), vom ,Siegel“ (8. 246 ff.)

31*



484 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.
soll St. Dionysius wiederum ganz den Ausfiihrungen des Pro-
klus folgen, obwohl zugestanden wird, dals diese Bilder sich
haufig in der hl. Schrift finden und auch reichlich verwendet
werden von kirchlichen Schriftstellern ldngst vor Proklus. In
DN. 4 zeigt Dionysius, wie das Gute Gott zukommt. Die Gottheit
unterscheidet sich durch die Art und Weise, wie ihr das Gute
zokommt, von allem andern, weil Gottes Wesen die Giite selber
ist und Gott seine Giite auf alles erstreckt, da nichts gut ist von
dem was existiert, aufser durch Gott. Das nun veranschaulicht
der Areopagite durch das Beispiel der Sonne. Das Sein der
Sonne ist nicht deren Erkennen und Wollen. Gottes Sein aber
ist sein Erkennen und Wollen. Was Gott also durch sein Sein
macht, das macht er durch sein Erkennen und Wollen. Deshalb
sagt der Areopagite noch, dals Gott von der Sonne sich unter-
scheide wie ,das Urmodell von einer abgeblalsten Kopie*“. Alles
nicht im mindesten nach Art des Neuplatonismus pantheistisch!
,Die Ausfilhrungen des Pr. und D. iiber die Eigenschaften, die
Macht und Wirksamkeit der Sonne als eines Bildes der gott-
lichen Macht und Giite stehen unzweifelhaft mit einander im
Zusammenhang. Hier ist aber auch wieder evident, wer die
Vorlage des anderen war“ (a. O. S. 241); offenbar der viel
friilhere Apostelschiiler!! Das Bild von ,,Haus und Mischkrug
fir die gottliche Weisheit, entlehnt der grofse Apostelschiiler in
Ep. 9 ausdriicklich der hl. Schrift; er beruft sich auf Proverb. 9
(a. O. 8. 242 ff). Ebenda ist auch Rede von der doppelten
Speise, welche die gottliche Weisheit vorsetzt. Solche Doppel-
speise nennt auch St. Paulus (so z. B. 1. Kor. 3). Clemens
Alexandrinus unterscheidet ebenfalls an verschiedenen Orten
yala und Boadua (S. 244). Alles wiederum weit vor Proklus.
Clemens Alex. stimmt unverkennbar vielerorts nicht blofs dem
Ausdruck, sondern auch der Sache nach mit dem Areopagiten
iiberein und hat ihn gar wohl gekannt. Der hl. Ignatius (ad
Trall. 5) weist offenbar auf die tiefer greifenden Lehren bei St.
Dionysius hin mit den Worten: ,Oder konnte ich euch nicht
von Himmlischem schreiben? Aber ich fiirchte, dals ich den
Kleinen schade. Verzeiht mir; ich mochte nicht, dals ihr er-
wiirgt werdet, weil ihr solches nicht fassen konnt ... In
diesen Dingen bin ich noch Schiiler.“

Der Areopagite hat auch die Bilder ,,Spiegel“ und ,,Siegel”
(S. 246 ff). ,Bedeutsamer (als ,Spiegel“) ist fiir Dionysius ein
anderes Bild, in dessen Ausschmiickung und Ausdeutung er sich
wieder offenkundig an Proklus anlehnt, nadmlich das Bild vom
Wachssiegel“ (!!? ?). Trotzdem heilst es (S. 247 N. 1):



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 485

,,Beliebt ist dieses Bild bei Philo ... Auch Plotin hat es;* und
doch mufs es von Proklus sein!! Wie die andern Bilder, findet
sich auch dieses in der hl. Schrift, sowie bei den Kirchenschrift-
stellern und Kirchenvitern, insbesondere auch bei den Aposto-
lischen Vitern. Das Bild ist gebraucht in DN. 2, 5 nach Er-
klirung des Aquinaten vom Ausgang der Geschopfe von Gott
und widerspricht durchaus proklischen Anschauungen: ,,vult
ostendere (so S. Thom. Comm. in l. ¢.), quod processio creatu-
rarum est quodammodo divina discretio, non tamen eo modo quo
processio divinarum personarum . . . Divinitas per sui simili-
tudinem, non per essentiam, in creaturas procedit, et in eis
quodammodo multiplicatur; ut sic ipsa creaturarum processio
possit dici divina discretio si respectus ad divinam similitudinem
habeatur, pon autem si respiciatur divina essentia.“ Ahnplich
bleibt auch die Substanz des Siegels Immer dieselbe und ist
ohne Mischung gerchieden von der Substanz des Abdruckes im
Stoffe. Jedoch ist immer festzuhalten, sagt St. Dionysius, dafs
solche Beispiele nicht die Hohe dessen erreichen, was sie ver-
anschaulichen sollen. Denn die Gottheit ist ,,die Ursache von
allem*, auch vom Stoffe, und setzt nicht wie das Siegel einen
Stoff voraus. Ebenso besteht bei Gott keine Beriihrung mit den
Greschopfen, wie beim Siegel mit dem Stoffe, welchem es eingeprigt
wird. Der Vergleich ist vollstindig ausgefiihrt und heilst es
deshalb (S. 249) mit Unrecht: ,Die Anwendung des Vergleiches
auf das Verhiltnis des Geschopflichen zur Gottheit iiberlafst
Dionysius dem Leser.“ Grundverschieden von der Art des Neu-
platonismus, insbesondere des Proklus, betont der Areopagite (a.
O.) ausdriicklich, dals man in der Wissenschaft vom Gottlichen,
um sicher vorzugehen, von den Worten der hl. Schrift ausgehen
und was man auf Grund dessen erforscht und verstanden, wieder
auf die hl. Schrift zuriickfiibren und in derselben finden miisse.
Ist niamlich das Getundene Wahbrheit, so wird es klaren Aus-
spriichen der hl. Schrift entsprechen und so mit dem sicher
(Geoffenbarten iibereinstimmen.

,Trunkenheit und Schlaf“ (8. 249 ff.) wendet St. Dionysius
in Ep. 9 auf Gott an; und zwar ist ihm die Trunkenbeit bel
Gott Ausdruck der Uberfille alles Guten, ,nicht wie bei den
Menschen, als unméfsige Anfiillung und Beraubung des Sinnes
und Geistes. Bei dieser Aussage ,hat er Ps. 77,60 im Auge:
excitatus est tanquam dormiens, tanquam potens crapulatus a
vino“ (8. 250). ... ,Wie man sieht, sind die Grundgedan-
ken (!!) bei Pr. und D. dieselben: beide findeu in der Trunkenheit
das Hinausgehen Gottes iiber das Denken und Sein und seine



436 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.
hochste Ursdchlichkeit symbolisiert (a. O.). Und doch! bei aller
aufseren Ahnlichkeit welch ein innerer, wesentlicher Unter-
schied. Alles wieder handgreiflicher Beweis fiir die Abhéngig-
keit des Proklus von St. Dionysius; ganz so, wie Marsilius Fi-
cinus sagt, dals Proklus die erhabenen Gedanken von Gott und
den gittlichen Wahrheiten unter andern auch vom Areopagiten
entlehnt hat! ,In demselben Psalmverse ist von Gott auch
Schlafen und Erwachen ausgesagt (ebenso Ps. 43, 23)“
(a. O.). Also lehnt sich auch hier der Areopagite (Ep. 9) ganz
nach seiner Gewohnheit an die hl. Schrift an; keineswegs ist ,,seine
Vorlage auch hier Proklus“ (8. 251 !1??).

Dies gilt auch in Bezug auf ,Zeit und Ewigkeit“ (a. O.
u. f.). Durchaus im Unterschied von Proklus ,erdrtert Dionysius
DN. 10, 3, was Zeit und Ewigkeit im Sprachgebrauche der
Schrift (!!) bedeutet* (8. 252). Von der Ewigkeit Gottes im
Sinne von ,ungezeugt“ d. i. ,unverursacht”, wie der Areopagite
hier redet, hat der Neuplatonismus mit seinem beschaffenheits-
losen Gott, mit diesem hochsten, allgemeinen Sein, dem unaus-
sprechlichen Eins ohne Thatigkeit, Leben und Sein nicht das
mindeste Verstindnis. Von vornherein kennzeichnet (a. O.) der
grofse Apostelschiiler die diesbeziiglichen Irrtiimer des Gmosti-
cismus, insbesondere des Simon Magus mit seinem Gott als
unbegrenztem Vermogen, als dvwauig arxépavroc. Gerade jene
Schriftstellen, welche Simon zur Empfehlung seiner Irrtiimer be-
nutzte oder benutzen konnte, zieht S8t. Dionysius gelegentlich zur
wahren Erklarung heran. Er will jedoch keine Kontroversschrift
gegen Ketzer schreiben; das sagt er selber ausdriicklich. Viel-
mehr will er den Vorstehern der Kirche die Wahrheit in ihrer
ganzen Tiefe auseinandersetzen, damit diese dann nach den ein-
zelnen Verhdltnissen und Umstdnden den Gldaubigen von ihren
Seelenhirten vorgefiilhrt und erklart werde. Der Areopagite
nimmt deshalb wohl Riicksicht auf den damaligen Hauptfeind des
Glaubens, welchen er DN. 6, 2 mit Namen nennt, aber sein
Zweck ist allgemeiner und umfassender. Seine ,libros admira-
biles ac plane coelestes hat er in keiner Weise dem Proklus
entlehnt; wohl aber hat Proklus mittels derselben dem abster-
benden Heidentum frisch aufhelfen wollen. Darum ist auch , Kufls
und Freude® (8. 252 ff.) keineswegs beim Areopagiten proklischer
Herkunft, sondern wiederum durchaus schriftgemals.

Wir sind beim ,,Schlufswort® (8. 255 ff.) angelangt. ,,Pseudo-
Dionysius Areopagita hat den Neuplatonismus in einer Weise in
den Dienst seiner Spekulation gezogen (!!??), wie es kein christ-
licher Schriftsteller vor und nach ihm gethan. Gerade die



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 487

Grundgedanken seines mystischen Systems hat er dem Neu-
platonismus, und zwar dem zu Ende gehenden und von Proklus
systematisch zusammengefalsten Neuplatonismus entlehnt (!!?7).
Es hat sich oft genug gezeigt, dals er den Proklus wortlich aus-
schreibt (umgekebrt!!) und dafs er auch allgemein neuplatonische
Gedanken gerne in proklischer Farbung wiedergibt. Auch seine
Beziehungen zum Mysterienwesen sind durch die neuplatonische
Litteratur und speziell durch Proklus vermittelt (!!??). Er steht
in keiner Verbindung mit den Mysterien als Kultanstalten, son-
dern er entnimmt ihre Terminologie der Litteratur, in der sie
sich lingst eingebiirgert hatte (1!?7). Dals auch die Schriften
eines Philo und die hermetische Litteratur (!!??) nicht spurlos
an ihm voriibergezogen, diirfte der Gang der Untersuchung eben-
falls gezeigt haben.“ Die Kritik hat uns zum ganz entgegen-
gesetzten Urteil gefiihrt. Der sichere Wegweiser bei dieser
Kritik war uns stets das Urteil der hl. Kirche iiber den Inhalt
der Areopagitischen Schriften: ,Libros scripsit admirabiles,
ac plane coelestes, de divinis nominibus, de coelesti et ec-
clesiastica hierarchia, de mystica theologia et alios quosdam*
(Brev. Rom. 9. Oct.). Wer Neuplatonismus aus diesen Schriften
herausliest, versteht dieselben nicht. Zu deren Verstindnis geniigt
keineswegs grofse Kenntnis der griechischen Sprache und aus-
gedehnte Vertrautheit mit der altgriechischen Litteratur u. dgl.
Vor allem wollen diese Schriften in dem Geiste gelesen und
studiert werden, in welchem sie geschrieben sind. In diesem
Geiste wurden sie gelesen und studiert: im christlichen Altertum
unter andern vom hl. Dionysius von Alexandrien und vom heil.
Maximus, den beiden grofsen Kommentatoren des Areopagiten
damaliger Zeit; im christlichen Mittelalter insbesondere von den
grofsen hl. Kirchenlehrern Bonaventura und Thomas und vom
sel. Albertus Magnus; in der Neuzeit besonders vom hl. Kirchen-
lehrer Franz von Sales und vom sel. Petrus Canisius. Darum
stimmt auch deren Urteil iiber diese Werke ganz genau mit dem
angegebenen kirchlichen Urteile. Mit diesem Urteile stimmt auch
das Urteil der Zeitgenossen des Proklus zu Ende des 5. und
deren unmittelbarer Nachkommen zu Anfang des 6. Jahrhunderts
durchaus iiberein. Allgemein galt damals nicht blols bei den
Rechtglaubigen, sondern auch bei den Irrgldubigen der grolse
hl. Dionysius Areopagita als Verfasser der besagten Schriften
und zwar aus uralter unanfechtbarer Uberlieferung (dies. Jahrb.
XVI, 8. 108 ff., 167 f). Koch selber (8. 260) sagt, dafls sie
,bei ihrem Auftauchen sofort auch als Werke des Schiilers Pauli
vom Areopage gelten.



488 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Die morgenlidndischen Kirchenviter und Kirchenschriftsteller
langst vor Proklus zeigen deutliche Spuren grofser Ahnlichkeit
mit der Lehre des Aeopagiten auf, so Clemens Alexandrinus,
Origines, die hl. Athanasius, Basilius, Gregor von Nazianz,
Gregor von Nyssa, Joh. Chrysostomus, was auch Koch (z. B.
S. 94 ff. a. O.) und Stiglmayr (z. B. Historisch-politische Blatter,
1900, 125. Bd. S. 549, 614 ff) zugeben. Die Apostolischen
Viter stimmen mit dem Areopagiten manchmal sogar wortlich
iiberein (vgl. ,,Apostolisches Jahrhundert* I, S. 545 ff., Regens-
burg 1890 bei Manz). St. Dionysius hat seine Werke direkt
geschrieben gegen die grofsartigen, verfiihrerischen Haresien,
welche in solcher Gestalt nur im Apostolischen Jahrhundert zu
finden sind. Er ist den Verteidigern und Predigern der christ-
lichen Lehre auf Grund der rechten philosophischen Principien
ein Beistand geworden, um auch in wissenschaftlicher Form den
Gegnern gerecht werden zu konnen. Insbesondere wenden sich
die Schriften des Areopagiten ganz direkt gegen den Magier
Simon (vgl. ,,Apostol. Jahrh.“ a. O. 8. 627 ff.; , Areopagitica“
3. Teil, ebend. 1884). In EH. 7 wendet sich der Areopagite
gegen den Irrtum vom 1000 jéhrigen Reiche, welchen zur Apo-
stelzeit der Irrlehrer Cerinth aufbrachte. Dieser Irrtum wird
als ein gerade damals bestehender entschieden bekampft, was im
4., 5. und 6. Jabrhundert nicht mehr gepalst hatte.

Was insbesondere des Areopagiten Mystik betrifft, so ist
dieselbe im Gegensatze zur natiirlich-ddamonischen Mystik des
Neuplatonismus, insbesondere des christenfeindlichen Proklus eine
durchaus iibernatiirliche, gottliche Mystik, im Gegensatze zu jener
ganz heidnischen eine ganz und gar christliche. Diese christ-
liche Mystik aber ist nur die vollkommene Erfiillung der
christlichen Pflichten als Auwendung der christlichen Lehren, mit
einem Worte das Christentum in seiner vollen Folgerichtigkeit.
Sie hat nur eine Quelle,” nur ein Vorbild, nur ein Ziel, den
einen Herrn Jesus Christus, durch welchen alles ist und auch
wir pur sind. Denn einen andern Grund kann niemand legen
als den, welcher gelegt worden, Christus Jesus. Wenn einer
noch so hohen Geistes sein und noch so hoch streben mag, nichts
Hoheres kann er finden als Jesum Christum, in welchem alle
Schétze der Weisheit und Erkenntnis verborgen sind. Und wire
jemand mit St. Paulus bis in den dritten Himmel entriickt, er
miifete mit demselben Volkerlehrer (1. Kor. 2, 2) sagen: ,Non
judicavi me scire aliquid inter vos, nisi Jesum Christum, et hunc
crucifixum.“ Mag einer noch so vollkommen sein, nach immer
hoherer Heiligkeit muls er trachten. Aber nie und nimmer wird



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 489

er eine grofsere Vollkommenheit zur Nachahmung finden als
Jesum Christum, den Heiligen und Gerechten, den Heiligen der
Heiligen, welchen unser hl. Dionysius (EH. 1, 2) anruft als den
Urheber und die Vollendung von allem Heiligen, ganz im Sinn
und Geist seines Apostolischen Lehrers St. Paulus. Dieser Aller-
heiligste hat sich zu unserer Schwachheit herabgelassen, hat
Knechtsgestalt angenommen und ist uns in allem gleich gewor-
den, die Siinde allein ausgenommen, um unsere Siindhaftigkeit
emporzuheben zu seiner Heiligkeit. Darum hat er uns zu seiner
Nachfolge eingeladen mit den einfachen Worten: Es ziemt uns,
alle Gerechtigkeit zu erfilllen. Darum aber gelten auch allen,
Avufingern und Fortgeschrittenen, die Worte (Phil. 2, 5) des
Apostels: ,,Hoc enim sentite in vobis, quod et in Christo Jesu:
Qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se
aequalem Deo: Sed semetipsum exinanivit formam servi accipiens,
in similitudinem hominum factus, et habitu inventus, ut homo.
Humiliavit semetipsum factus obediens usque ad mortem, mortem
autem crucis.“ Jesus Christus schwach gekannt und unvoll-
kommen nachgeahmt, macht den christlichen Anfinger aus. Jesus
Christus gekannt und nachgeahmt, soweit es Menschenkrafte
erlauben, macht den vollkommenen Christen, den wahren My-
stiker, den Heiligen aus. Und solch ein echter christlicher My-
stiker, solch ein vollendeter Nachahmer Jesu des Gekreuzigten,
solch ein Heiliger war der grolse, heilige Dionysius vom Areo-
pag. Wahrhaft konnte er mit seinem hl. Lehrer St. Paulus
(Gal. 2, 20) ausrufen: ,Vivo autem, jam non ego: vivit vero
in me Christus.*

St. Dionysius Areopagita verdient mit vollem Rechte den
Titel ,Kirchenvater und zwar ,Apostolischer Vater“. Dieser
Titel gebiihrt ihm voll und ganz gemils den Kriterien der Pa-
trologie.  Fessler - Jungmann ino den Institutiones Patrologiae
(Oeniponte 1890) fihrt die ,,Criteria, quibus dignoscuntur sancti
Patres“ Tom. I, pgg. 35 sqq. an. Die hl Kirche ist es, welche
den genannten Titel bestitigt. Es fragt sich nun, woher diese
kirchliche Approbation zu entnehmen ist. Da heifst es nun (a. O.):
.Generatim approbatio isthaec fieri potest triplici modo, vel per
Ecclesiam universam in Concilio oecumenico congregatam, vel
per Summum Pontificem, visibile caput Ecclesiae et doctorem
omnium Christiacorum, vel denique per consensum Ecclesiae dis-
persae.“ Aus diesem dreifachen Princip, die kirchliche Appro-
bation zu erkennen, ergeben sich folgende Regeln (a. 0.):

1. Sancti Patres ab Ecclesia approbati habendi sunt, qui-
cunque tanquam ss. Patres allegantur in Conciliis oecumenicis.



490 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

2. Sancti Patres ab Ecclesia approbati habendi sunt omnes
illi, quos summi Pontifices ut tales in publicis monumentis Ec-
clesiae propositis seu de fide tractantibus agnoverunt.

3. Agnoscendi-sunt tanquam ss. Patres ab Ecclesia appro-
bati, qui in Martyrologio Romano venerationi fidelium proponuntur
ceu ,sanctitate et doctrina insignes®.

4. Merito quoque ss. Patribus ab Eecclesia approbatis accen-
sentur ii, quorum scripta olim publice in sacris conventibus post
8. Scripturam legi consuevere.

9. Denique inter ss. Patres ab ipsa Ecclesia approbatos poni
merentur, qui ab insigni quodam KEcclesiae Patre, quem tota
semper et ubique venerata est KEcclesia, in disquisitione dogma-
tica ss. Patrum nomine prolati sunt, ut ex eorum doctrina Kc-
clesiae doctrina patefieret.

Ohne Zweifel lassen sich auf den Areopagiten sogar mehrere
dieser Regeln anwenden, zumal die 1., 2. und 5. Im Jahre 680
fihrte das 6. allgemeine Konzil den Areopagiten als Beleg gegen
die Monotheleten an. KEbenso nennt ihn das 7. allgemeine Kon-
zil als Autoritdt aus Apostolischer Zeit fir die Bilderverehrung.
Papst Martin I. fiihrt den groflsen Apostelschiiler auf der Lateran-
synode 649 als Beleg an fir die Lehre der zwei Willen in
Christo. Papst Agatho (Ep. I. ad Imperatores) fihrt ausdriick-
lich des Areopagiten Lehre gegen die Monotheleten an. Dieser
Brief wurde im 6. allgemeinen Konzil als mafsgebend vorgelesen.
Papst Hadrian I. nennt St. Dionysius vom Areopag im Schreiben
an Kaiser Karl d. Gr. mit Papst Gregor d. Gr. ausdriicklich
santiquus Pater et Doctor®“ und fiihrt dessen ,veridica te-
stimonia® als Zeugnis fiir die Bilderverehrung an. Papst Ni-
kolaus I. nennt ihn in seinem Briefe an Kaiser Michael aus-
driicklich ,antiquus Pater et venerabilis Doctor“. Der heil.
Kirchenvater und Kirchenlehrer Joannes Damascenus beruft sich
mehrmals bei dogmatischen Untersuchungen auf das hohe Ansehen
des ,,Divus Dlonysms Areopagita, sanctlsmmus et Theologiae laude
praestantissimus vir‘

Alles zum Trmmphe der Wahrheit und Liebe! Getrost
anvertrauen wir die Ehrenrettung des grolsen hl. Areopagiten
dem michtigen Schutze der unbeflecktempfangenen Gottesmutter,
der ,,Sedes Sapientiae®.



	St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius [Fortsetzung]

