
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius [Fortsetzung]

Autor: Leonissa, P. Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762119

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katholicismus und moderne Kultur. 471)

acheint er völlig unorientiert. Wir sollen uns nicht begnügen,
der modernen Philosophie die der Vorzeit entgegenzustellen,
sondern mehr als bisher zu jener in ein inneres Verhältnis treten,
ihre wahren Fortschritte erfassen, um ihre Irrtümer innerlich zu
besiegen. Wir glauben nach Jahrzehnte langer Arbeit auf diesem
Gebiete sagen zu dürfen, dafs diese Mahnung völlig überflüssig
ist, und die Redewendungen des Herrn Prälaten leere,
nichtssagende Phrasen sind.

Uber die „Geschichte" hinweggehend, bemerken wir noch
bezüglich der Aufgabe der Katholiken auf dem Gebiete der
schönen Litteratur, dafs gewisse Lorbeeren und Erfolge
katholischen Autoren durch die Schranken der guten Sitte trotz der
Muthschen Vorschläge von mitunter zweifelhaftem Werte für
immer versagt sein werden. Hüten wir uns, durch den Erfolg
französischer Romanciers verführt, mit realistischen Mitteln
katholische oder christliche Moderomane zu züchten! Exempla
sunt odiosa.

Fassen wir unser Urteil über Ehrhards Schrift in wenigen
Worten zusammen. Bei allen Vorzügen in Bezug auf Inhalt
und Form leidet dasselbe an zwei wesentlichen Gebrechen, einer
ungenügenden Auffassung des übernatürlichen Charakters des
Christentums und der katholischen Kirche — daher die teils
offenen teils versteckten Sympathieen mit theologisch -

philosophischen Erscheinungen theosophischer Richtung —, dann damit
im Zusammenhange an einer optimistischen Beurteilung der
modernen Kultur. Hieraus erklärt sich die ebenso optimistische
Meinung von einer Möglichkeit der Versöhnung mit dem modernen
Geiste, der wesentlich auf einer konsequenten Ausbildung des
neben dem christlichen Ingrediens im Protestantismus liegenden
neuplatonisch-naturalistischen Elementes beruht.

°-se~~ —
ST. DIONYSIUS AREOPAGITA, NICHT

PSEUDODIONYSIUS.
(Schluß von Bd. XVI, S. 95 ff., 165 ff., 282 ff.)

Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Das 5. Kapitel: „Symbolik und Allegorie" (S. 198 ff.) der
Kochschen litterarhistorischen Untersuchung bleibt uns noch zu
besprechen. In Bezug auf „die philosophische und die mystische
Überlieferung" (a. 0.) verweisen wir zunächst auf das schon



480 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

früher beim 3. Kapitel über „die Überlieferung und die Gesetze",
„die Geheimhaltung der Lehre" und „mystisches Ruhen und
Schweigen", sowie beim 4. Kapitel über „mystisch-ekstatisches
Sohauen und Einswerden" Gesagte (dies. Jahrb. XVI. S. 287 ff.).
Sachlich sind die christlichen Väter durchaus nicht von Philo
beeinflufst und abhängig; vielmehr legte Philo den Grund zum
Gno8ticismus und Neuplatonismus, welche beide von den christlichen

Vätern entschieden bekämpft wurden., „Was Dionysius
betrifft," heifst es (Koch, a. 0.), „dafs er die neuplatonische
Allegorie nicht blofs formell-methodisch, sondern auch materiell
sich zu Nutzen machte Er findet ja mit Hilfe seiner
Allegorese gerade die Kernpunkte des ausgehenden Neuplatonismus

in der heiligen Schrift und im christlichen Kultus
enthalten!" (vgl. d. Jahrb. a. 0. S. 282 f.). „Das Folgende soll
nun zeigen, dafs Dionysius in seiner Symbolik und Allegorie
sich sehr häufig an Proklus anschliefst" (Koch, S. 200 ff.); zeigt
aber thatsächlich, dafs Proklus von allen Neuplatonikern am
meisten des Areopagiten Werke ausgewertet hat, in der
offenbaren Absicht, die Leser in die Irre zu führen und den Einfluls
des Christentums zu brechen. Die Zusammenstellung der
„ähnlichen und unähnlichen Symbole" (Koch, S. 202 ff.) zeigt das

geradezu handgreiflich! In Anwendung dieser Sinnbilder folgt
der Apostelschüler durchaus seinem Lehrer, welcher an die
Römer schreibt; „Das Unsichtbare Gottes wird vom Anfange
der Weltschöpfung her erkannt durch das, was gemacht worden
ist." Durch das also, was wir in der sichtbaren Welt schauen,
verstehen wir das Unsichtbare. Aber beide, der Schüler wie
der Lehrer, wenden diese Sinnbilder stets so an, dafs sie, ganz
und gar entgegen dem Neuplatonismus, durchaus trennen das
Geschaffene und Begrenzte dem Wesen nach von dem, was dem
Wesen nach vollkommen und Ziel aller Vollkommenheit ist. Die
„admirabili8 ac plane coelestis doctrina" des Areopagiten hat
nichts gemein mit dem emanatistisch-pantheistischen Neuplatonismus,

bietet vielmehr dessen gründlichste Widerlegung!
Die „kataphati8che und apophatische Theologie" (Koch,

S. 208 ff.) des Areopagiten soll wiederum aus Proklus geschöpft
sein!! Die übernatürliche Theologie soll also schöpfen aus der
natürlichen Theologie, die Glaubenswissenschaft ihren eigentlichen
Inhalt entlehnen der reinen Vernunftwissenschaft!? Dagegen
sagt der Areopagite: Wir weisen es zurück, dafs das
Fundament für die Kenntnis des göttlichen Wesens „die überredenden

Worte menschlicher Weisheit" seien. Gottes Kraft
vielmehr will der grofse Apostelschüler offenbar machen, so wie



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 481

solche in den heiligen Schritten gewaltet hat. Die Lehre, welche
er geben will, soll nicht eine Zuthat sein zur natürlichen
Philosophie und aus derselben Quelle entspringen; sondern das erste
Princip, aus welchem heraus bewiesen wird, soll sein der heil.
Heist, insofern er in den Aposteln und Propheten die beim
Niederschreiben bewegende Kraft war. Wenn sich bei Proklus
wieder so viele der Ausführung des Areopagiten ähnliche
Ausdrücke finden, so zeigt das eben deutlich, dafs er dessen Schriften

reichlich ausnutzte.
Dies geschieht auch betreffs der „Bilder und Vorhänge"

(a. 0. S. 213 ff.). Das vorhin über die Sinnbilder im
allgemeinen Gesagte gilt auch von den eigentlichen Bildern. Bildliche
Darstellungen nun kommen bereits in der Apostolischen Zeit vor,
wie die Katakomben aus dieser Periode unzweifelhaft bezeugen.
Über den Gräbern und in den Gemächern sind die ersten
Zeichnungen und Bilder, oft roh und flüchtig, unter Lampenschimmer
und in Todesfurcht hingeworfen, eine Erinnerung an die Zeit
der Kot; oft jedoch auch mit der ganzen Vollendung der alten
Technik ausgeführt. In jedem einzelnen Falle aber strahlt eine
neue Gedankenwelt aus diesen Zügen. Wie die Wörter im
Munde der Christen einen neuen Sinn erhielten, so auch die
Bilder. Die Symbolik war die älteste Sprache der Menschheit.
Darnach greift der Mensch nach dem Bilde, um Geistiges oder
Göttliches auszudrücken, wie ja auch Gott zu uns redet in den
Bildern der sichtbaren Geschöpfe: „coeli enarrant gloriam Dei."
Zu dieser uralten Sprache, welche an der Spitze der Menschheit,

an deren urantänglichen Vollendung steht, ist die hl. Kirche
vom Beginne an zurückgekehrt. Und nur als echten Sohn
der hl. katholischen Kirche zeigt sich der Areopagite in der
öfteren Anwendung der Symbole und Bilder, keineswegs als
Nachäffer des heidnischen Neuplatonismus! Vorhänge kommen
frühzeitig in den christlichen Gotteshäusern vor. „Wie bekannt,
wurden die christlichen Geheimnisse vielfach hinter Vorhängen
gefeiert. Die arabische Didaskalia verlangt c. 35, dafs am
Altare Vorhänge aus reinen Stoffen angebracht seien ." (a. 0.
S. 215 f. u. Note 1, S. 216, woselbst auf die Apostolischen
Konstitutionen verwiesen ist). Der Vorhang im A. B. verhüllte
das Allerheilig8te. Die Juden sahen in diesem Vorhang auch
das innerste Heiligtum der Wahrheit angedeutet. Zur
Unterscheidung eines geringeren und höheren Erkennens liegt dieses
Bild nahe.

„Die göttlichen Namen" (a. 0. S. 224 ff.) sind auch solche
„Bilder und Vorhänge". „Alle göttlichen Namen, alle Darstellungen

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XVI. 31



482 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

göttlicher Eigenschaften, Dinge und Vorgänge haben
symbolischallegorischen Charakter" (a. 0. S. 225). „Quelle der
göttlichen Namengebung sind nach Proklus zumeist die Cötter
selbst und die Dämonen" (a. 0. S. 226), ganz im Unterschied
von der Quelle des Areopagiten. Diese ist keineswegs
„namentlich der Kommentar des Proklus zum platonischen Dialog
Kratylus" (S. 227, auch N. 1), welcher vom hl. Gregor von
Nys8a als Quelle des Eunomius genannt wird. Nirgendwo hat
sich St. Dionysius, wie hier Eunomius, „durch die elegante Diktion

Piatos bestimmen lassen, dessen Philosophie als eine Lehre
der Kirche auszugeben" (a. 0. N. 1). Der grofse Apostelschüler

schöpft die Kenntnis der göttlichen Namen aus den
beiden übernatürlichen Erkenntnisquellen: Schrift und
Überlieferung. Er gibt (DN. 1, 4) ausdrücklich die Verschiedenheit
an der jetzigen Kenntnis von Gott und der Kenntnis nach der
Auferstehung. Ganz unserer jetzigen Erkenntnisweise
entsprechend verbirgt uns Gottes Güte das rein Geistige (wie z. B.
Isaias 6. Kap.) unter der Hülle von Bildern und Worten u. dgl.
Dieses Erkennen des Geistigen und Göttlichen durch Zeichen,
Bilder und Worte ist jedoch nur eine Vorbereitung für das

künftige, selige Erkennen. Die natürliche Vernunft findet eben

nur dann Ruhe, wenn sie das ihr von Natur Unbekannte nicht
erforschen will, als ob es ein ihr natürlicher Gegenstand wäre,
wie sich die Neuplatoniker Gott zu erforschen anmafsten; sondern
wenn sie mit dem Areopagiten demütig anerkennt, die Erforschung
des Göttlichen sei der Natur als Erkenntnisgegeustand
unzugänglich. Durchaus im Gegensatz zum emanatistisch-pantheisti-
schen Neuplatonismus, insbesondere des Proklus, lehrt die
übernatürliche Theologie, die Glaubenswissenschaft des Areopagiten,
dafs Gottes Wesen durchaus getrennt ist von allem innerlich
notwendigen Zusammenhange mit den geschaffenen, beschränkten
Naturen; dafs wohl die beschränkten Naturen vollauf Gottes
Güte bedürfen, diese aber, nichts als Güte dem an sich uner-
mefslichen Wesen nach, stets in sich'bestehend unberührt bleibt.
Übrigens folgt der grofse Apostelschüler in seiner Lehre nur
seinem Meiser, der da (1. Kor. 13, 12) schreibt: „Videmus nunc

per speculum in aenigmate: tunc autem facie ad faciem. Nunc

cognosco ex parte: tunc autem cognoscam, sicut et cognitus
sum."

In „Allegorie der Mitteilung" (S. 230 ff.) wird zu zeigen
versucht, wie St. Dionysius in seiner Engellehre insbesondere
von Proklus abhängig ist. Aber, wie in der Gotteslehre, in
seiner Lehre vom Übel, so ist der grofse Apostelschüler auch in



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 483

seiner Engellehre durchaus verschieden vom Neuplatonismus.
Sein ganzes Werk de coelesti hierarchia (CH.) handelt über der
Engel Wesen, Zweck, Erkennbarkeit und Wirksamkeit. Der
Areopagite tritt da ganz besonders den Irrtümern des Simon
Magus betreffs der Engelwelt in wissenschaftlicher Form entgegen,
wie er in DN. (de divinis nominibus) auch dessen Gotteslehre
uud Lehre vom Übel bekämpfte. Die Lehren des Simon haben

sprachlich und sachlich sehr grofse Ähnlichkeit mit dem Neu-
platonismu8. St. Dionysius stellt ausdrücklich und in eigensten
termini das Gegenteil von dem fest, was Simon behauptet hatte.
Gleich anfangs in CH. weist er darauf hin, wie die Engel in
ihrer Ordnung den Menschen helfen sollen, sich mit Gott, der
höchsten Einheit im Sein, zu verbinden und so ganz vollendet
zu werden. Er zeigt, wie die Ordnung in den Engeln von Gott
kommt, wie Gott sie erleuchtet und vollendet an erster Stelle,
wie nicht sie das Gesetz gegeben, nicht sie die sichtbare
Welt geschaffen haben, nicht sie der Endzweck für die letztere
sind; sondern wie sie Gott auserwählt hat zu Boten und
Werkzeugen seiner Macht, zu Verkündern seiner Ratschlüsse. St.
Dionysius erklärt geradezu, er wolle nur den heiligen Schriften

folgen sowohl des A. wie des N. Testamentes; denn beide
Testamente seien von Gott. Immer deutlicher tritt hervor, dafs
die Ideen, welche im Apostolischen Jahrhundert für die Häresien

die leitenden waren, gerade solche Bücher hervorrufen
muf8ten, wie die des Areopagiten. Denn eben in diesen wurde
auf Grund der hl. Schrift der bestimmte Begriff des Übels, die
Natur, Einteilung und Thätigkeit der Engelwelt, das Wesen
Gottes als reinste Thatsächlichkeit und somit als durchaus fern
aller Bestimmbarkeit und Anwendbarkeit im Sein und Wirken
wissenschaftlich festgestellt. Erst wer eingehend den Areopagiten

vergleicht mit dem wesentlichen Inhalte der Irrlehren im
Apostolischen Jahrhundert, bemerkt die scharfen Waffen, welche
der St. Paulusschüler den Verteidigern der katholischen Lehre
in die Hand gibt, und wie er den Weg zeigt, auf welchem
letztere gegen ihre so zahlreichen Feinde durch methodisches
Denken entwickelt d. i. nach und nach den weitesten Kreisen
zugänglich gemacht werden kann. Gerade dadurch, dafs Proklus
dem Ausdrucke nach den Areopagiten nachzuahmen sucht, offenbart

er seine Absicht zu blenden und zu täuschen, was beim
absterbenden Neuplatonismus und Heidentum vollauf verständlich
ist, dagegen beim Areopagiten ganz unverständlich wäre.

In Anwendung der Bilder der „Sonne" (S. 236 ff.), von
„Haus und Mischkrug" (S. 242 ff.), vom „Siegel" (S. 246 ff.)

31*



484 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

soll St. Dionysius wiederum ganz den Ausführungen des Proklus

folgen, obwohl zugestanden wird, dafs diese Bilder sich
häufig in der hl. Schrift finden und auch reichlich verwendet
werden von kirchlichen Schriftstellern längst vor Proklus. In
DK. 4 zeigt Dionysius, wie das Gute Gott zukommt. Die Gottheit
unterscheidet sich durch die Art und .Weise, wie ihr das Gute
zukommt, von allem andern, weil Gottes Wesen die Güte selber
ist und Gott seine Güte auf alles erstreckt, da nichts gut ist von
dem was existiert, aufser durch Gott. Das nun veranschaulicht
der Areopagite durch das Beispiel der Sonne. Das Sein der
Sonne ist nicht deren Erkennen und Wollen. Gottes Sein aber
ist sein Erkennen und Wollen. Was Gott also durch sein Sein
macht, das macht er durch sein Erkennen und Wollen. Deshalb
sagt der Areopagite noch, dafs Gott von der Sonne sich
unterscheide wie „das Urmodell von einer abgeblafsten Kopie". Alles
nicht im mindesten nach Art des Neuplatonisraus pantheistisch
„Die Ausführungen des Pr. und D. über die Eigenschaften, die
Macht und Wirksamkeit der Sonne als eines Bildes der
göttlichen Macht und Güte stehen unzweifelhaft mit einander im
Zusammenhang. Hier ist aber auch wieder evident, wer die
Vorlage des anderen war" (a. 0. S. 241); offenbar der viel
frühere Apostelschüler!! Das Bild von „Haus und Mischkrug"
für die göttliche Weisheit, entlehnt der grofse Apostelschüler in
Ep. 9 ausdrücklich der hl. Schrift; er beruft sich auf Proverb. 9

(a. 0. S. 242 ff.). Ebenda ist auch Rede von der doppelten
Speise, welche die göttliche Weisheit vorsetzt. Solche Doppelspeise

nennt auch St. Paulus (so z. B. 1. Kor. 3). Clemens
Alexandrinu8 unterscheidet ebenfalls an verschiedenen Orten
yaZa und ßQcTfta (S. 244). Alles wiederum weit vor Proklus.
Clemens Alex, stimmt unverkennbar vielerorts nicht blofs dem
Ausdruck, sondern auch der Sache nach mit dem Areopagiten
überein und hat ihn gar wohl gekannt. Der hl. Ignatius (ad
Trail. 5) weist offenbar auf die tiefer greifenden Lehren bei St.
Dionysius hin mit den Worten: „Oder könnte ich euch nicht
von Himmlischem schreiben? Aber ich fürchte, dafs ich den
Kleinen schade. Verzeiht mir; ich möchte nicht, dafs ihr
erwürgt werdet, weil ihr solches nicht fassen könnt In
diesen Dingen bin ich noch Schüler."

Der Areopagite hat auch die Bilder „Spiegel" und „Siegel"
(S. 246 ff.). „Bedeutsamer (als „Spiegel") ist für Dionysius ein
anderes Bild, in dessen Ausschmückung und Ausdeutung er sich
wieder offenkundig an Proklus anlehnt, nämlich das Bild vom
Wachssiegel" Trotzdem heifst es (S. 247 N. !)'



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 485

„Beliebt ist dieses Bild bei Philo Auch Plotin hat es;" und
doch mufs es von Proklus sein!! Wie die andern Bilder, findet
sich auch dieses in der hl. Schrift, sowie bei den Kirchenschriftstellern

und Kirchenvätern, insbesondere auch bei den Apostolischen

Vätern. Das Bild ist gebraucht in DN. 2, 5 nach
Erklärung des Aquinaten vom Ausgang der Geschöpfe von Gott
und widerspricht durchaus proklischen Anschauungen : „vult
ostendere (so S. Thorn. Comm. in 1. c.), quod processio creatu-
rarum est quodammodo divina discretio, non tarnen eo modo quo
processio divinarum personarum Divinitas per sui simili-
tudinem, non per essentiam, in creaturas procedit, et in eis
quodammodo multiplicatur; ut sic ipsa creaturarum processio
possit dici divina discretio si respectus ad divinam similitudinem
habeatur, Don autem si respiciatur divina essentia." Ahnlich
bleibt auch die Substanz des Siegels immer dieselbe und ist
ohne Mischung geschieden von der Substanz des Abdruckes im
Stoffe. Jedoch ist immer festzuhalten, sagt St. Dionysius, dafs
solche Beispiele nicht die Höhe dessen erreichen, was sie
veranschaulichen sollen. Denn die Gottheit ist „die Ursache von
allem", auch vom Stoffe, und setzt nicht wie das Siegel einen
Stoff voraus. Ebenso besteht bei Gott keine Berührung mit den
Geschöpfen, wie beim Siegel mit dem Stoffe, welchem es eingeprägt
wird. Der Vergleich ist vollständig ausgeführt und heifst es
deshalb (S. 249) mit Unrecht: „Die Anwendung des Vergleiches
auf das Verhältnis des Geschöpflichen zur Gottheit überläfst
Dionysius dem Leser." Grundverschieden von der Art des Neu-
platonismus, insbesondere des Proklus, betont der Areopagite (a.
0.) ausdrücklich, dafs man in der Wissenschaft vom Göttlichen,
um sicher vorzugehen, von den Worten der hl. Schrift ausgehen
und was man auf Grund dessen erforscht und verstanden, wieder
auf die hl. Schrift zurückführen und in derselben finden müsse.
Ist nämlich das Gefundene Wahrheit, so wird es klaren
Aussprüchen der hl. Schrift entsprechen und so mit dem sicher
Geoffenbarten übereinstimmen.

„Trunkenheit und Schlaf" (S. 249 ff.) wendet St. Dionysius
in Ep. 9 auf Gott an; und zwar ist ihm die Trunkenheit bei
Gott Ausdruck der Überfülle alles Guten, „nicht wie bei den

Menschen, als unmäfsige Anlüllung und Beraubung des Sinnes
und Geistes." Bei dieser Aussage „hat er Ps. 77,65 im Auge:
excitatus est tanquam dormiens, tanquam potens crapulatus a

vino" (S. 250). „Wie man sieht, sind die Grundgedanken

bei Pr. und D. dieselben: beide finden in der Trunkenheit
das Hinausgehen Gottes über das Denken und Sein und seine



486 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

höchste Ursächlichkeit symbolisiert" (a. 0.). Und doch! bei aller
äufseren Ähnlichkeit welch ein innerer, wesentlicher
Unterschied. Alles wieder handgreiflicher Beweis für die Abhängigkeit

des Proklus von St. Dionysius; ganz so, wie Marsilius Fi-
cinus sagt, dafs Proklus die erhabenen Gedanken von Gott und
den göttlichen Wahrheiten unter andern auch vom Areopagiten
entlehnt hat! „In demselben Psalmverse ist von Gott auch
Schlafen und Erwachen ausgesagt (ebenso Ps. 43, 23)"
(a. 0.). Also lehnt sich auch hier der Areopagite (Ep. 9) ganz
nach seiner Gewohnheit an die hl. Schrift an; keineswegs ist „seine
Vorlage auch hier Proklus" (S. 251

Dies gilt auch in Bezug auf „Zeit und Ewigkeit" (a. 0.
u. f.). Durchaus im Unterschied von Proklus „erörtert Dionysius
DK. 10, 3, was Zeit und Ewigkeit im Sprachgebrauche der
Schrift bedeutet" (S. 252). Von der Ewigkeit Gottes im
Sinne von „ungezeugt" d. i. „ unverursacht", wie der Areopagite
hier redet, hat der Neuplatonismus mit seinem beschaffenheitslosen

Gott, mit diesem höchsten, allgemeinen Sein, dem
unaussprechlichen Eins ohne Thätigkeit, Leben und Sein nicht das
mindeste Verständnis. Von vornherein kennzeichnet (a. 0.) der
grofse Apostelschüler die diesbezüglichen Irrtümer des Gnosti-
cismus, insbesondere des Simon Magus mit seinem Gott als
unbegrenztem Vermögen, als övva/iig djitQavtOQ. Gerade jene
Schriftstellen, welche Simon zur Empfehlung seiner Irrtümer
benutzte oder benutzen konnte, zieht St. Dionysius gelegentlich zur
wahren Erklärung heran. Er will jedoch keine Kontroversschrift
gegen Ketzer schreiben; das sagt er selber ausdrücklich.
Vielmehr will er den Vorstehern der Kirche die Wahrheit in ihrer
ganzen Tiefe auseinandersetzen, damit diese dann nach den
einzelnen Verhältnissen und Umständen den Gläubigen von ihren
Seelenhirten vorgeführt und erklärt werde. Der Areopagite
nimmt deshalb wohl Rücksicht auf den damaligen Hauptfeind des
Glaubens, welchen er DK. 6, 2 mit Kamen nennt, aber sein
Zweck ist allgemeiner und umfassender. Seine „libros admira-
biles ac plane coelestes" hat er in keiner Weise dem Proklus
entlehnt; wohl aber hat Proklus mittels derselben dem
absterbenden Heidentum frisch aufhelfen wollen. Darum ist auch „Kufs
und Freude" (S. 252 ff.) keineswegs beim Areopagiten proklischer
Herkunft, sondern wiederum durchaus schriftgemäfs.

Wir sind beim „Schlufswort" (S. 255 ff.) angelangt.
„PseudoDionysius Areopagita hat den Keuplatonismus in einer Weise in
den Dienst seiner Spekulation gezogen wie es kein christlicher

Schriftsteller vor und nach ihm gethan. Gerade die



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 487

Grundgedanken seines mystischen Systems hat er dem Neu-
platonismus, und zwar dem zu Ende gehenden und von Proklus
systematisch zusammengefafsten Neuplatonismus entlehnt
Es hat sich oft genug gezeigt, dafs er den Proklus wörtlich
ausschreibt (umgekehrt!!) und dafs er auch allgemein neuplatonische
Gedanken gerne in proklischer Färbung wiedergibt. Auch seine
Beziehungen zum Mysterienwesen sind durch die neuplatonische
Litteratur und speziell durch Proklus vermittelt Er steht
in keiner Verbindung mit den Mysterien als Kultanstalten,
sondern er entnimmt ihre Terminologie der Litteratur, in der sie'
sich längst eingebürgert hatte Dais auch die Schriften
eines Philo und die hermetische Litteratur nicht spurlos
an ihm vorübergezogen, dürfte der Gang der Untersuchung ebenfalls

gezeigt haben." Die Kritik hat uns zum ganz entgegengesetzten

Urteil geführt. Der sichere Wegweiser bei dieser
Kritik war uns stets das Urteil der hl. Kirche über den Inhalt
der Areopagitischen Schriften: ,,Libros scripsit admirabiles,
ac plane coelestes, de divinis nominibus, de coelesti et ec-
clesiastica hierarchia, de mystica theologia et alios quosdam"
(Brev. Rom. 9. Oct.). Wer Neuplatonismus aus diesen Schriften
herausliest, versteht dieselben nicht. Zu deren Verständnis genügt
keineswegs grofse Kenntnis der griechischen Sprache und
ausgedehnte Vertrautheit mit der altgriechischen Litteratur u. dgl.
Vor allem wollen diese Schriften in dem Geiste gelesen und
studiert werden, in welchem sie geschrieben sind. In diesem
Geiste wurden sie gelesen und studiert: im christlichen Altertum
unter andern vom hl. Dionysius von Alexandrien und vom heil.
Maximus, den beiden grofsen Kommentatoren des Areopagiten
damaliger Zeit; im christlichen Mittelalter insbesondere von den
grofsen hl. Kirchenlehrern Bonaventura und Thomas und vom
sei. Albertus Magnus; in der Neuzeit besonders vom hl. Kirchenlehrer

Franz von Sales und vom sei. Petrus Canisius. Darum
stimmt auch deren Urteil über diese Werke ganz genau mit dem

angegebenen kirchlichen Urteile. Mit diesem Urteile stimmt auch
das Urteil der Zeitgenossen des Proklus zu Ende des 5. und
deren unmittelbarer Nachkommen zu Anfang des 6. Jahrhunderts
durchaus überein. Allgemein galt damals nicht blofs bei den

Rechtgläubigen, sondern auch bei den Irrgläubigen der grofse
hl. Dionysius Areopagita als Verfasser der besagten Schriften
und zwar aus uralter unanfechtbarer Überlieferung (dies. Jahrb.
XVI, S. 108 ff., 167 f.). Koch selber (S. 260) sagt, dafs sie
„bei ihrem Auftauchen sofort auch als Werke des Schülers Pauli
vom Areopage gelten".



488 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Die roorgenländischen Kirchenväter und Kirchenschriftsteller
längst vor Proklus zeigen deutliche Spuren grofser Ähnlichkeit
mit der Lehre des Aeopagiten auf, so Clemens A'iexandrinus,
Origines, die hl. Athanasius, Basilius, Gregor von Nazianz,
Gregor von Nyssa, Joh. Chrysostomus, was auch Koch (z. B.
S. 94 ff. a. 0.) und Stiglmayr (z. B. Historisch-politische Blätter,
1900, 125. Bd. S. 549, 614 ff.) zugeben. Die Apostolischen
Väter stimmen mit dem Areopagiten manchmal sogar wörtlich
iiberein (vgl. „Apostolisches Jahrhundert" I, S. 545 ff, Kegens-
burg 1890 bei Manz). St. Dionysius hat seine Werke direkt
geschrieben gegen die grofsartigen, verführerischen Häresien,
welche in solcher Gestalt nur im Apostolischen Jahrhundert zu
finden sind. Er ist den Verteidigern und Predigern der christlichen

Lehre auf Grund der rechten philosophischen Principien
ein Beistand geworden, um auch in wissenschaftlicher Form den
Gegnern gerecht werden zu können. Insbesondere wenden sich
die Schriften des Areopagiten ganz direkt gegen den Magier
Simon (vgl. „Apostol. Jahrb." a. 0. S. 627 ff.; „Areopagitica"
3. Teil, ebend. 1884). In EH. 7 wendet sich der Areopagite
gegen den Irrtum vom 1000jährigen Beiche, welchen zur
Apostelzeit der Irrlehrer Cerinth aufbrachte. Dieser Irrtum wird
als ein gerade damals bestehender entschieden bekämpft, was im
4., 5. und 6. Jahrhundert nicht mehr gepafst hätte.

Was insbesondere des Areopagiten Mystik betrifft, so ist
dieselbe im Gegensatze zur natürlich-dämonischen Mystik des
Neuplatonismus, insbesondere des christenfeindlichen Proklus eine
durchaus übernatürliche, göttliche Mystik, im Gegensatze zu jener
ganz heidnischen eine ganz und gar christliche. Diese christliche

Mystik aber ist nur die vollkommene Erfüllung der
christlichen Pflichten als Anwendung der christlichen Lehren, mit
einem Worte das Christentum in seiner vollen Folgerichtigkeit.
Sie hat nur eine Quelle,' nur ein Vorbild, nur ein Ziel, den
einen Herrn Jesus Christus, durch welchen alles ist und auch
wir nur sind. Denn einen andern Grund kann niemand legen
als den, welcher gelegt worden, Christus Jesus. Wenn einer
noch so hohen Geistes sein und noch so hoch streben mag, nichts
Höheres kann er finden als Jesum Christum, in welchem alle
Schätze der Weisheit und Erkenntnis verborgen sind. Und wäre
jemand mit St. Paulus bis in den dritten Himmel entrückt, er
müfste mit demselben Völkerlehrer (1. Kor. 2, 2) sagen: „Kon
judicavi me scire aliquid inter vos, nisi Jesum Christum, et hunc
crucifixum." Mag einer noch so vollkommen sein, nach immer
höherer Heiligkeit mufs er trachten. Aber nie und nimmer wird



St. Dionysias Areopagita, nicht Pseudodionysius. 489

er eine gröfsere Vollkommenheit zur Nachahmung finden als
Jesum Christum, den Heiligen und Gerechten, den Heiligen der
Heiligen, welchen unser hl. Dionysius (EH. 1, 2) anruft als den
Urheber und die Vollendung von allem Heiligen, ganz im Sinn
und Geist seines Apostolischen Lehrers St. Paulus. Dieser Aller-
heiligste hat sich zu unserer Schwachheit herabgelassen, hat
Knechtsgestalt angenommen und ist uns in allem gleich geworden,

die Sünde allein ausgenommen, um unsere Sündhaftigkeit
emporzuheben zu seiner Heiligkeit. Darum hat er uns zu seiner
Nachfolge eingeladen mit den einfachen Worten: Es ziemt uns,
alle Gerechtigkeit zu erfüllen. Darum aber gelten auch allen,
Anfangern und fortgeschrittenen, die Worte (Phil. 2, 5) des

Apostels: „Hoc enim sentite in vobis, quod et in Christo Jesu:
Qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se
aequalem Deo: Sed semetipsum exinanivit formam servi accipiens,
in similitudinem hominum factus, et habitu inventus, ut homo.
Humiliavit semetipsum factus obediens usque ad mortem, mortem
autem crucis." Jesus Christus schwach gekannt und
unvollkommen nachgeahmt, macht den christlichen Anfanger aus. Jesus
Christus gekannt und nachgeahmt, soweit es Menschenkräfte
erlauben, macht den vollkommenen Christen, den wahren
Mystiker, den Heiligen aus. Und solch ein echter christlicher
Mystiker, solch ein vollendeter Nachahmer Jesu des Gekreuzigten,
solch ein Heiliger war der grofse, heilige Dionysius vom Areo-
pag. Wahrhaft konnte er mit seinem hl. Lehrer St. Paulus
(Gal. 2, 20) ausrufen: „Vivo autem, jam non ego: vivit vero
in me Christus."

St. Dionysius Areopagita verdient mit vollem Rechte den
Titel „Kirchenvater" und zwar „Apostolischer Vater". Dieser
Titel gebührt ihm voll und ganz gemäfs den Kriterien der Pa-
trologie. Fessier - Jungmann in den Institutiones Patrologiae
(Oeniponte 1890) führt die „Criteria, quibus dignoscuntur sancti
Patres" Tom. I, pgg. 35 sqq. an. Die hl. Kirche ist es, welche
den genannten Titel bestätigt. Es fragt sich nun, woher diese
kirchliche Approbation zu entnehmen ist. Da heilst es nun (a. 0.):
„Generatim approbatio isthaec fieri potest triplici modo, vel per
Ecclesiam universam in Concilio oecumenico congregatam, vel
per Summum Pontificem, visibile caput Ecclesiae et doctorem
omnium Christianorum, yel denique per consensum Ecclesiae dis-
persae." Aus diesem dreifachen Princip, die kirchliche Approbation

zu erkennen, ergeben sich folgende Regeln (a. 0.):
1. Sancti Patres ab Ecclesia approbati habendi sunt, qui-

cunque tanqnam ss. Patres allegantur in Conciliis oecumenicis.



4:90 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

2. Sancti Patres ab Ecclesia approbati habendi sunt omnes
illi, quos summi Pontifices ut tales in publicis monumentis Ec-
clesiae propositis seu de fide tractantibus agnoverunt.

3. Agnoscendi • sunt tanquam 88. Patres ab Ecclesia approbati,

qui in Martyrologio Romano venerationi fidelium proponuntur
ceu „sanctitate et doctrina insignes".

4. Merito quoque ss. Patribus ab Eoclesia approbatis accen-
sentur ii, quorum scripta olim publice in sacris conventibus post
s. Scripturam legi consuevere.

5. Denique inter ss. Patres ab ipsa Ecclesia approbates poni
merentur, qui ab insigni quodam Ecclesiae Patre, quem tota
semper et ubique venerata est Ecclesia, in disquisitione dogma-
tica ss. Patrum nomine prolati sunt, ut ex eorum doctrina
Ecclesiae doctrina patefieret.

Ohne Zweifel lassen sich auf den Areopagiten sogar mehrere
dieser Regeln anwenden, zumal die 1., 2. und 5. Im Jahre 680
führte das 6. allgemeine Konzil den Areopagiten als Beleg gegen
die Monotheleten an. Ebenso nennt ihn das 7. allgemeine Konzil

als Autorität aus Apostolischer Zeit fiir die Bilderverehrung.
Papst Martin I. führt den grofsen Apostelschüler auf der Lateransynode

649 als Beleg an für die Lehre der zwei Willen in
Christo. Papst Agatho (Ep. I. ad Imperatores) führt ausdrücklich

des Areopagiten Lehre gegen die Monotheleten an. Dieser
Brief wurde im 6. allgemeinen Konzil als mafsgebend vorgelesen.
Papst Hadrian I. nennt St. Dionysius vom Areopag im Schreiben
an Kaiser Karl d. Gr. mit Papst Gregor d. Gr. ausdrücklich
„antiquus Pater et Doctor" und führt dessen „veridica te-
stimonia" als Zeugnis für die Bilderverehrung an. Papst
Nikolaus I. nennt ihn in seinem Briefe an Kaiser Michael
ausdrücklich „antiquus Pater et venerabilis Doctor". Der heil.
Kirchenvater und Kirchenlehrer Joannes Damascenus beruft sich
mehrmals bei dogmatischen Untersuchungen auf das hohe Ansehen
des „Divus Dionysius Areopagita, sanctissimtis et Theologiae laude
praestantissimus vir".

Alles zum Triumphe der Wahrheit und Liebe! Getrost
anvertrauen wir die Ehrenrettung des grofsen hl. Areopagiten
dem mächtigen Schutze der nnbeflecktempfangenen Gottesmutter,
der „Sedes Sapientiae".

33>—-


	St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius [Fortsetzung]

