
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: Katholicismus und moderne Kultur

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


444 Katholicismus und moderne Kultur.

KATHOLICISMUS UND MODERNE KULTUR.1

VON

Dr. M. GLOSSNER.

Um angesichts der in jüngster Zeit innerhalb der
katholischen Kirche, insbesondere in Deutschland, autgetretenen
Reformbestrebungen den richtigen Gesichtspunkt zu gewinnen,
erscheint es notwendig, gewisse Richtlinien aufzustellen, ohne die
eine gerechte Beurteilung derselben nicht wohl möglich ist.
Indem wir es dahin gestellt sein lassen, ob die im folgenden
formulierten Sätze den ungeteilten Beifall der Vertreter jener
Bestrebungen finden werden, glauben wir als solche Richtlinien
folgende, wenn nicht geradezu dogmatische, doch dem Geiste
des Dogmas vollkommen entsprechende Grundsätze bezeichnen
zu dürfen.

1. Das Christentum ist seinem wesentlichen Gehalte nach
eine übernatürliche göttliche Setzung; als Offenbarung ist es dies
nicht allein in dem Sinne, dafs ihr specifischer Wahrheitsgehalt
über irgend welche bestimmte geschichtliche Entwicklungsphasen
des menschlichen Geistes, sondern über Natur und Vermögen
desselben, ja jeglicher geschaffenen geistigen Natur erhaben ist.

2. Demgemäfs ist festzuhalten, dafs der menschliche Geist
nicht schon von Natur göttlichen Geistes und Lebens teilhaftig
ist, sondern dies werden kann und soll durch göttliche Gnade,
geknüpft an den Glauben und die Lebensverbindung mit Christus

durch Vermittlung der einen Kirche, in welcher das
Christentum seine sichtbare Gestalt besitzt. Als Konsequenz
ergibt sich, dafs der menschliche Geist nicht von Natur ins
Unendliche perfektibel ist, wohl aber in der Verbindung mit
Christus durch die eine Kirche zur höchsten geistigen — religiös

sittlichen — Vollkommenheit zu gelangen vermag.
3. Die Dogmen der Offenbarung bilden den lapis lydius

für die Beurteilung der geschichtlichen Erscheinungen, oder mit
andern Worten, die Geschichte ist dogmatisch, nicht umgekehrt
das Dogma geschichtlich zu beurteilen. Eine Geschichte hat das

Dogma, insofern es unter dem Beistande des hl. Geistes
begriffliche Fassung und allseitige Entfaltung sowie Anwendung

1 Der Katholicismus und das zwanzigste Jahrhundert
im Lichte der kirchlichen Entwicklung der Neuzeit. Von
Dr. A. Ehrhard. 1902. Wir wählten die obige Überschrift, weil sie uns
den Kern der Ehrhardschen Schrift am besten zu bezeichnen dünkt.



Katholicismus und moderne Kultur. 445

auf die mannigfaltigen Bedürfnisse der Zeiten und Räume erhält,
nicht aber in dem Sinne, als ob es selbst in den Zeitenflufs
eintauche und in seinem wesentlichen Verständnisse einer
Veränderung unterliege. Damit verurteilt sich z. B. die Aufstellung
eines neuen Gottesbegriffs, wie des der Subjekt-Objektivität, der
Selbstursache u. dgl., eines Sehöpfungsbegriffs statt des der
Schaffung aus Nichts (wie z. B. des Geschöpftseins aus einem
göttlichen vom Fürsich unterschiedenen „Ansich", einer Natur
in Gott — unterschieden vom Geist) von selbst.

4. Der Gegensatz der beiden augustinischen Staaten, des
Staates Gottes und des Staates der Welt im biblischen Sinne,
wird bestehen bis ans Ende der Welt. Ein Pakt zwischen beiden

ist undenkbar; zwischen Christus und Belial gibt es keine
Versöhnung. Da der „fomes peccati", die Wurzel sinnlicher
und geistiger Selbstsucht und damit zugleich der Häresie,
obgleich ad agonem gegeben, in den Gerechtfertigten fortbesteht,
so besitzt die „Welt" auch im Schofse der Kirche ihre Anhänger
und es gilt für alle Zeiten das Wort Christi: oportet et haereses
esse. Der „Welt" gegenüber aber, die, fleischlich gesinnt, nicht
begreift, was des Geistes ist, wird die Kirche stets in derselben
Lage sein, wie ihr Haupt gegenüber den Bewohnern von
Capernaum. Statt die Bedeutung seiner Worte abzuschwächen, stellt
dieses Haupt an die Apostel die Frage: Numquid et vos vultis
abire? So läfst sich auch die Kirche nichts von der ewigen
Wahrheit durch den Zeitgeist, auch nicht durch den modernen,
noch so fortgeschrittenen Zeitgeist abmarkten.

5. Endlich ist es eine unleugbare geschichtliche Thatsache,
dafs die sog. kulturellen Fortschritte der Menschheit, in
wissenschaftlicher, künstlerisch-technischer, kommerzieller, industrieller
Beziehung mit dem religiös-sittlichen Zustande in keinem
notwendigen Zusammenhange stehen, dafs vielmehr ein tiefer
religiös-sittlicher Verfall mit einer hohen Kulturstufe vereinbar sei.
Der Grund liegt darin, dafs die Sünde ein moralisches, nicht
ein physisches Verderben ist und die körperlichen und geistigen,
aus dem Wesen resultierenden Kräfte wesentlich intakt läfst.
Daher die Erscheinung, dafs vielfach religiös und moralisch
verderbte Menschen trotzdem durch hohe natürliche Geistesgaben
und kulturell hervorragende Leistungen sich auszeichnen: eine

Bemerkung, wodurch die Rückwirkung sittlicher Zerrüttung auch
auf die natürliche Geistesentwicklung nicht geleugnet werden
soll. Eine Erläuterung dieser Behauptung durch Beispiele halten
wir für überflüssig.

Auf Grund dieser principiellen Sätze glauben wir sine ira



446 Katholicismus und moderne Kultur.

et studio unter Anerkennung des „Geistes aufrichtiger Wahrheitsliebe

und treuer Anhänglichkeit an die katholische Kirche",1 der
die jüngste Kundgebung auf dem Felde der Reformbewegung
nach der Versicherung des Verfassers beseelt, indem wir
dieselbe Gesinnung für uns in Anspruch nehmen, an unsere
kritische Aufgabe gehen zu dürfen. Wenn man von uns verlangt,
nicht einzelne Sätze, aus der Schrift des Verfassers aus dem

Zusammenhange zu reifsen, sondern den Geist der ganzen
Schrift vorurteilsfrei zu würdigen, so werden wir uns aufrichtig
bemühen, dieser Mahnung zu entsprechen, glauben aber doch
bemerken zu müssen, dafs der „Geist" für uns eben nur in den

„Sätzen" fafsbar, und dafs es unmöglich ist, das ganze Buch
auszuschreiben, weshalb wir immerhin genötigt sein werden,
uns an die prägnantesten Aussprüche zu halten. Ist es doch eine
beliebte Ausrede der Autoren, tadelnde Urteile der Kritik durch
den Vorwurf zurückzuweisen, man habe einzelne Sätze aus dem

Zusammenhange gerissen. So sehen wir uns schon gleich im
Beginne unserer kritischen Arbeit veraniafst, einen vom Verfasser
selbst hervorgehobenen Satz zur Orientierung des Lesers und zur
Charakterisierung des Geistes, d. h. der Absicht und Tendenz der
Schrift, aus dem „Zusammenhang zu reifsen":2 „Noch wichtiger
ist die weitere Folgerung, dafs das Ziel der Wirksamkeit der
katholischen Kirche nicht ein ewiger Kampf gegen die moderne
Welt sein kann, sondern die Versöhnung des modernen
Geistes mit dem Katholicismus und durch diese Versöhnung
die Rettung der modernen Gesell schaft." 3

Bereits in der Einleitung treten die Sympathien des
Verfassers für gewisse Reformbestrebungen sowohl in Anklage als
Beifall deutlich zu Tage. Was jene betrifft, so ist die Rede
von der Nervosität und Empfindlichkeit, die auf religiös-kirchlichem

Gebiete einen Grad erreicht habe, den die Vergangenheit
nie gekannt, sowie von einer hyperkonservativen Gesinnung, die
dazu führe, alles Alte festzuhalten. Diejenigen besäfsen nicht
die wahrhaft christliche Gesinnung, welche den Gegensatz der
modernen Welt zur Kirche als eine unabwendbare Thatsache
hinnehmen. Wir seien nun einmal moderne Menschen, und keiner
von uns könnte sich in eine andere Zeit hineinfinden: was in
vielen Beziehungen wahr ist, wie wir uns z. B. in die Zeiten
des Talglichts und der Postkutsche nicht wohl mehr hineinfinden
würden. Derartige Bemerkungen leiden an einem Fehler, der

1 Ehrhard a. a. 0. S. X.
s Ehrhard a. a. 0. S. 348.
» Vom Verfasser selbst unterstrichen.



Katholicismus und moderne Kultur. 447

die ganze wohlgemeinte Schrift durchdringt, nämlich vager
Allgemeinheit und Mangel an Unterscheidung. Dies gilt auch vom
Beifall, der den Reformfreunden gespendet wird, die sich in
nicht schlechter Gesellschaft befinden sollen, nämlich in der
eines Montalembert, Gratry u. s. w., Männer, denen auch wir
aufrichtige Hochachtung zollen, ohne aber ihre Schwächen zu
beschönigen. Sind doch die Schriften des für alles Ideale so
begeisterten P. Gratry vom Ontologismus infiziert, und sein
bedauernswerter Kampf gegen die Infallibilisten (vor der
Entscheidung) ist noch in Erinnerung. Und welche bittere
Enttäuschung wurde den kirchenpolitischen Tendenzen eines
Montalembert u. a. durch den Liberalismus bereitet!1

Die gegenwärtigen Verhältnisse sind ein Produkt geschichtlicher

Entwicklung und nur geschichtlich zu begreifen; ihre
Wurzeln führen ins Mittelalter zurück: daher die Notwendigkeit,
die Lage der Kirche im M.-A. ins Auge zu fassen. Drei Reihen
von Momenten hebt der Verfasser hervor: „Die Verbindung des

Papsttums mit dem Kaisertum, die gegenseitige Durchdringung
des Staats- und Kirchenlebens, die Alleinherrschaft des christlichen

und kirchlichen Geistes auf allen Gebieten des höheren
Kulturlebens und der dadurch verursachte ,Klerikalismus' des
Mittelalters."2 Obgleich der Verfasser diesen Ausdruck in einer
Note zu rechtfertigen sucht, so verdient er doch unseres
Erachtens Tadel, da er den Gedanken insinuiert, als ob die
gerühmte Durchdringung für unsere fortgeschrittene Zeit als ein
Hindernis der „Versöhnung mit der modernen Welt", wenn
auch an sich noch so wünschenswert, doch heutzutage weder
anzustreben noch durchführbar sei. Die Verbindung von Papsttum

und Kaisertum soll trotz all ihrer Vorteile zum Hindernis
für die Kirche geworden sein, „in souveräner Unabhängigkeit
die Ideale des Christentums zu vertreten":8 was ohne weitere
Begründung durch die platte Berufung auf das „grofse Gesetz
der Analogie", dafs kein Licht ohne Schatten sei, illustriert
wird.

Selbst die gerechte Beurteilung der angestrebten vollen
Harmonie von Glauben und Vernunft durch die Theologie (die
Scholastik) könne nur erfolgen, wenn man die mittelalterliche
Geistesrichtung, die auf das Wesen der Dinge abzielte, nicht
auf ihr Werden und Vergehen, die Quellen, die ihr zur Ver
fügnng standen, und die Erkenntnismittel, die ihr als solche

' A. a. 0. S. 1—20.
8 A. a. 0. 8. 28.

« A. a. 0. S. 25.



Katholicismus und moderne Kultur.

gegenwärtig waren, als Norm fur die Würdigung der Scholastik
gelten lasse.1

Die Scholastik hat nun allerdings nicht in dem Mafse die
Forschung (loroçia des Aristoteles) gepflegt wie die neuere
Zeit; doch verfuhr sie keineswegs so unkritisch, wie vielfach
behauptet wird, und prüfte auch die Quellen, soviel es ihre
beschränkteren Hilfsmittel erlaubten. Ihr Augenmerk richtete sich
auf die Wissenschaft, diese aber fafst im Werdenden das Sein,
im Wechsel das Dauernde, Ewige ins Auge. Die Ansicht
freilich, dafs die Geschichte Wissenschaft sei, war ihr fremd.
Die neuere Zeit, in welcher diese Ansicht zur herrschenden
geworden, gelangte dazu selbst nur entweder durch Preisgabe des

strengen Wissenschaftsbegriffs oder durch den widersinnigen
Versuch, die Geschichte, das Feld der Freiheit und des
relativen Zufalls, a priori zu konstruieren. Vollends wufste die
Scholastik nichts von der Methode, die Wissenschaften mit ihrer
Geschichte zu identifizieren und vor allem die Philosophie in
eine Geschichte des menschlichen Gedankens aufzulösen, die in
wesentlichem Zusammenhang steht mit der skeptisch-sophistischen
Auffassung von der Relativität nicht allein der Wahrheitserkenntnis,

sondern der Wahrheit selbst.
Die Anklage, dafs die Kirche gegen feindliche Strömungen

im Verlaufe des 12. Jahrhunderts nicht über dio geeigneten
geistigen Kräfte zu verfügen hatte, um sie von innen heraus zu
bekämpfen,2 überlassen wir dem Historiker zur PriifuDg. Für
die wiederholte Klage,8 dafs es der Kirche nicht gelang, die
germanischen Völker im tiefsten Naturgrund zu vergeistigen,
vermissen wir den Beweis. Der Naturgrund, d. h. der fornos

peccati, wird stets im heidnischen Sinne reagieren. Erscheinungen

des sittlich religiösen Verfalls sind keine Eigentümlichkeiten
des Mittelalters.

Über den Wert des Mittelalters resp. seiner Stellung in
der Geschichte der katholischen Kirche bestehen zwei Anschauungen,

welche beide extrem und darum von vornherein
verwerflich seien.4 Ich bestreite das sachlich, materiell nicht.
Gegen die Logik des „von vornherein" aber glaube ich schon
aus dem Grunde Verwahrung einlegen zu müssen, um nicht,
wo die Sprache auf das „Extrem" der Neuscholastik kommen
wird, mit logisch gebundenen Händen dem Verfasser gegenüberzustehen.

Extreme Gegensätze (contraria) können nach den

1 A. a. 0. S. 31.
3 A. a. 0. S. 35, 49.

3 A. a. 0. S. 33.
1 A. a. 0. S. 47.



Katholicismus und moderne Kultur. 44y

Regeln der Logik nicht zugleich wahr, wohl aber zugleich falsch,
es kann aber der eiDe wahr und der andere falsch sein. Es
ist also ein falscher Schlufs, zwei Anschauungen, weil beide
extrem, seien darum allein schon beide verwerflich. Offenbar
nimmt der Autor das Wort extrem im Sinne von übertrieben,
falsch; ein Mann der Wissenschaft sollte sich vor solchen Äqui-
vokationen hüten.

Geschiehtsphilosophische Erwägungen sollen ergeben, dafs
die Neuzeit nicht auf der ganzen Linie einen Rückschritt gegenüber

dem Mittelalter bedeuten könne. Um die Falschheit einer
solchen Behauptung in dieser Allgemeinheit zu erkennen, dazu
bedarf es keiner Geschichtsphilosophie. Dafs aber eine der
sichersten Aufstellungen der „Geschichtsphilosophie" die im
grofsen und ganzen in aufsteigender Linie sich bewegende
Menschheit sei, bestreiten wir. Die Geschichte lehrt zwar, wie
wir bereits oben angedeutet, einen kontinuierlichen Fortschritt
im Christentum und durch das Christentum, zugleich aber auch
einen Rückschritt in Barbarei trotz allen äufseren Kulturfirnisses
als Folge des Abfalls vom Christentum. Wenn der Verfasser
für seine Behauptung auf die staatliche Organisation, auf das

sociale Leben, das Verkehrswesen, die Naturbeherrschung
hinweist, so mufs bezüglich der beiden ersten „Kulturformen"
hingewiesen werden auf den Absolutismus, die Staatsomnipotenz,
den liberalen Staat, die parlamentarische Lüge, die sociale Frage:
Erscheinungen, an denen das Mittelalter gerade wegen der
Durchdringung aller Verhältnisse durch Christentum und Kirche
nicht oder nicht in dem Grade gelitten hat, wie die dem
Christentum entfremdete Neuzeit.

Entschieden falsch aber ist der weitere „geschichtsphiloso-
phische" Satz, dafs der Fortschritt auf einem Kulturgebiete
vermöge des einheitlichen Bandes, welches das ganze Kulturleben
umschliefse, für alle anderen fruchtbar werde. Es gibt eben
indifferente Kulturgebiete, die für und wider den religiössittlichen
Fortschritt nutzbar gemacht werden können. Oder bedeutet der
Beleuchtungsfortschritt einen solchen für die geistige Erleuchtung?
Man sagt, das Laster suche die Fin st er nis auf; das mag vom
„dark age" gelten. In der aufgeklärten Neuzeit macht es sich
im Lichte breit, wie z. B. in den Schaufenstern unserer Städte
die das Laster fördernde Litteratur im elektrischen Lichte prangt.

Unleugbar liegt in dem Streben der Menschheit „nach
fortschreitender Erfassung des Wahren und Verwirklichung des

Guten" eine Triebkraft des Fortschritts;1 da ihr aber das

i A. a. 0. S. 51.
Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 29



450

Bleigewicht der sinnlichen Natur entgegenwirkt und ohne die
Gnade Christi mit moralischer Notwendigkeit die Menschheit
immer mehr in die Tiefe zieht, so kann von einem notwendigen
Fortschritt nicht die Rede sein. Die „christliche Geschiehts-
philosophie" anerkennt nämlich, abweichend von dem Idealismus
der modernen Philosophie als innerste Triebfeder und
ausreichende Kraft zu höchster geistig sittlicher Vollkommenheit
nicht die allgemeinen Ideen des Wahren, Guten und Schönen,
sondern verlegt sie in die übernatürliche Bestimmung zu
göttlichem Leben, die nur durch Gnade von oben, nach dem Falle
nur durch die Gnade Christi verwirklicht werden kann. Da
diese Bestimmung nur durch Offenbarung erkennbar ist, nicht
aber durch die Philosophie, so gibt es, genau gesprochen, nicht
eine Geschichts-Philosophie, sondern sozusagen nur eine
Geschichtstheologie. Ist die Geschichte überhaupt nicht Wissenschaft,

sondern Erforschung und Feststellung von Thatsachen,
so ist sie noch weniger Philosophie, da Ursprung und Ziel,
Anfang und Ende der Geschichte der Menschheit der natürlichen
Vernunft des Menschen verborgen sind.

Auf die Frage, ob sich „mit theologischen Gründen"
nachweisen lasse, dais die mittelalterliche Theologie den Höhepunkt
der menschlichen Arbeit in der Ergründung der göttlichen
Wahrheit darstelle,1 kann mit der Gegenfrage geantwortet werden,

ob sich mit theologischen oder nichttheologischen Gründen
nachweisen lasse, dafs die neuere Theologie, seitdem und soweit
sie die Lehren der Scholastik verlassen hat, auch nur um einen
Zoll tiefer in das Verständnis der göttlichen Wahrheit
eingedrungen ist. Wir werden Gegenheit finden, uns über diesen
Punkt deutlicher auszusprechen.

Unter den Grundfaktoren, welche die moderne Zeit
bestimmen, ist das mit dem Tode Bonifaz' VIII. entstehende neue
„Kultur- und Kirchenideal" hervorgehoben:2 eine Ausdrucksweise,

die mindestens nicht glücklich ist. Der Katholik bildet
sich von der Kirche nicht ein Ideal, sondern erkennt in ihr die
verwirklichte Idee des Reiches Gottes auf Erden. Die damalige
Lage der theologischen Wissenschaft habe die Schuld getragen,
dafs es den Organen der Kirche an der sicheren Direktive, an
der nötigen Erleuchtung fehlte, um die hohen Ideale des
Christentums zu verwirklichen. Juristische Auffassung und Steckenbleiben

im Naturhaften sollen die Signatur jenes Zeitalters
bilden.8 Worin bestehen diese ideale des Christentums? Ist

» A. a. 0. S. 53.
3 A. a. O. S. 63.

» A. a. 0. S. 58.



Katholicisrmis und moderne Kultur. 451

nicht die Aufgabe der Kirche zu allen Zeiten dieselbe, Wahrheit

und Gnade den Menschen zu vermitteln? Kann sie zu
irgend einer Zeit dieser Aufgabe untreu werden? Dies würde
bedeuten, dafs Christus seine Kirche wenigstens zeitweilig
verlassen habe.

Bei Erwähnung des Hussitismus hätte doch angedeutet
werden sollen, dafs er nicht das Produkt eines wahrhaft
religiösen Bedürfnisses, sondern ein wilder Ausbruch jenes
Nationalitätsfanatismus war, dessen Ausschreitungen auch die modernen
Staaten erschüttern.1

Schwerer wiegt der Mangel an Unterscheidung, den wir
an dem Urteil des Verfassers über die deutsche Mystik rügen
zu müssen glauben. Zweifellos ist die deutsche Mystik eine vor
allem für uns Deutsche in mehrfacher Beziehung sympathische
Erscheinung.2 Es kann aber nicht geleugnet werden, dafs durch
das Eindringen neuplatonischer, theosophischer Elemente in die
spekulative Theologie ihres Begründers, die in der sog. „deutschen

Theologie" den schärfsten praktischen Ausdruck erhielten,
auf diese sonst so liebliche Erscheinung ein tiefer
Schlagschatten fällt. Nun hat aber gerade diese „deutsche Theologie"

auf Luther und seine religiöse Stimmung und Richtung
entscheidenden Einflufs ausgeübt. Die theosophisch-pantheisti-
schen Elemente im Protestantismus, die für die philosophische
Entwicklung bestimmend wurden, sind auf jene Einflüsse
zurückzuführen.

Auch die Erwähnung des Nominalismus fordert zu einer
Ergänzung, bezw. Berichtigung auf. Die Scholastik ist nicht
durch den Nominalismus untergegangen, sondern hat ihn
überwunden, und erhob sich zu neuer Blüte, die durch den Sieg
der thomistischen Lehre über Nominalismus und Scotismus
gekennzeichnet ist, während der Geist des Nominalismus, skeptisch,
glaubensphilosophisch und idealistisch, wie er es im Grunde ist,
in den Ideen, die der Reformation zu Grunde liegen, seine
Auferstehung feierte und im Protestantismus eine sociale Gestalt
sich gab. Vollends ist die gesamte neuere Philosophie, die aus
protestantischem Geiste erwuchs, in allen ihren Phasen nomina-
listisch (idealistisch im erkenntnistheoretischen Sinne ungeachtet
des metaphysischen extremen Realismus z. B. der Hegeischen
Philosophie): Behauptungen, die für den Kenner der neueren
Philosophie eines Beweises nicht bedürfen.8 Darnach möge man
beurteilen, was von dem Verfall der „kirchlichen" Wissenschaft

1 A. a. 0. * S. 64. » A. a. 0. S. 66 f.
29*



452 Katholicismus und moderne Kultur.

im Zeitalter des Humanismus zu halten sei. Alle Andeutungen
über Mangel an Kritik, historischem Sinn, Vermischung wahrer
mit falschen Traditionen, Grübeleien der letzten Scholastiker zu
entwirren und richtig zu stellen, überschreitet unsere Aufgabe.
Nur das eine sei bemerkt, dafs die klassische Scholastik immer
ihre Vertreter besafs und dafs diese in Logik und Metaphysik
durch Eingehen in die subtilsten Fragen einen Schatz
wissenschaftlichen Fortschritts aufspeicherten, der noch erst der
Ausbeute harrt, während die neuere Philosophie, indem sie immer
und immer wieder an den Fundamenten rüttelte und die obersten
Principien stets aufs neue in Frage stellte, zu einer wirklichen
Fortbildung der genannten specifisch philosophischen Disciplinen
nicht gelangen konnte. Als Vertreter der klassischen Scholastik
in der Zeit des angeblichen Verfalls sei nur Savonarola, der
grofse Thomist und originelle Apologet, genannt.

In dem Abschnitt: „Die Entwicklung der modernen Zeit
und ihre kirchlichen Folgen" wird konstatiert, dafs die „Befreiung

der Persönlichkeit" (die wir also der modernen Kultur zu
verdanken haben!) leider nur zu oft mit der Entfesselung der
niedersten Leidenschaften verbunden war.1 Die wahre Freiheit
ist eben nur die Freiheit der Kinder Gottes, und diese hat
die Kirche zu allen Zeiten vermittelt. Indes war die individuelle
Freiheit in den Zeiten, da es keine Staatsomnipotenz und keinen
Polizeistaat gab, gröfser als heutzutage.

Der Glanz der neuen Kulturmacht in der Renaissance2 hält
jedoch den Verfasser nicht ab, den architektonischen Rückschritt
anzuerkennen und von den Christus-, Madonnen- und Heiligenbildern

des Fra Angelico zu urteilen, eine Vergleichung mit
Raphael lasse nachempfinden, was den Zeitgenossen des letzteren
in der religiösen Kunst an Kraft und Innigkeit verloren ging.8
Gleichwohl spricht später derselbe Verfasser der modernen Zeit
die gröfsere Innerlichkeit zu.

Bei der Erwähnung Savonarolas ist die Rede von einer
einseitigen Auffassung des religiösen Lebens und einem Hange
zur politischen Herrschaft, ohne dafs jene Auffassung näher
gekennzeichnet und dieser Hang bewiesen würde. Savonarola
wurde widerstrebend in die Politik hineingezogen und war also
doch blofs das Opfer seiner Zeit!4

Um uns nicht zu sehr in das Detail zu verlieren und die
uns gesteckten Grenzen weit zu überschreiten, wenden wir uns

' S. 82 ff. 8 S. 87 f.



Katholicismus und moderne Kultur. 453

sogleich der Reformation zu als der wichtigsten Erscheinung für
die' gesamte folgende Entwicklung auf den verschiedenen
Gebieten des geistigen Lebens. Um es kurz zu sagen, so scheint
uns der Verfasser in den innersten Kern der reformatorischen
Bewegung nicht eingedrungen zu sein. Daraus dürfte sich denn
auch die ungenügende Würdigung der mit der Reformation innig
zusammenhängenden modernen Geistesrichtung erklären, sowie der
nach unserer Ansicht völlig aussichtslose Versuch, mit dieser
Richtung zu paktieren und eine Versöhnung der Kirche mit der
modernen Kultur, sofern sie ihren Ausgang vom Protestantismus
nahm, anzustreben.

Jener tiefere Kern aber besteht, wie schon der Einflufs
der deutschen Mystiker durch die deutsche „Theologie" auf
Luther es bezeugt, in dem neuplatonischen und theosophischen
Anspruch, das vom Christentum verkündete göttliche Leben,
die Teilnahme an der göttlichen Natur unabhängig von
der objektiv kirchlichen Vermittlung als eine in der Natur jedes
Individuums positiv angelegte und daraus quellende Gabe zu
besitzen. Dieser theosophische Charakter, der vielfach schon bei
den Reformatoren in offenen Pantheismus und Naturalismus
umschlug, tritt bei Luther mit voller Bestimmtheit zu Tage. Der
Fidueialglaube selbst ist nur ein biblisch gefärbter Ausdruck für
das Bewufstsein der natürlichen Gottverwandtschaft des
Glaubeuden in Christus.

In ihm, dem Gottmenschen wird sich der Gläubige seines
eigenen in der innersten Natur verborgenen göttlichen Wesens
bewufst. Auch in der Auffassung des Altarsakramentes, der
Impanations- und Ubiquitätslehre ist dieser theosophische
Charakter zu erkennen. Zugleich aber läfst sich einsehen, wie in
der reformatorischen Theologie ein christliches mit einem
unchristlichen Element im Streite liegen. Christlich ist der
Gedanke einer unmittelbaren Lebensgemeinschaft mit Gott,
unchristlich die Annahme, dafs diese bereits in der Natur angelegt
und ohne die objektive kirchliche, sakramentale Vermittlung
erreichbar sei. Man stofse sich nicht an dem scheinbaren W ider-
spruch der Vermittlung einer unmittelbaren Lebensgemeinschaft.
Das vermittelnde Sakrament ist eben nur das Gefäfs, das uns
mit seinem kostbaren Inhalt, der Gnade, in unmittelbare Verbindung

bringt. Die Folge jener Vereinigung widerstreitender
Elemente ist das in der protestantischen Geisteseutwicklung immer
schärfere Hervortreten des Naturalismus.

Man bezeichnet vielfach die protestantische Lehre als ex-
cessiven Supernaturalismus. Mag diese Bezeichnung für deu



454 Katholicismus und moderne Kultur.

Zustand des gefallenen Menschen eine gewisse Berechtigung
haben, so ist sie doch im Princip unzutreffend. In Wahrheit
ist jene Lehre relativsupernaturalistisch, insofern die christliche
Offenbarung nur als das Mittel gedacht ist, die schlummernden
göttlichen Keime im Menschenwesen zu wecken.

Mehr oder minder verleiht die Theosophie der gesamten,
vom Protestantismus ausgegangenen philosophischen Bewegung
ihr Gepräge. Von der Theosophie Jakob Böhmes zu schweigen,
die trotz orthodoxen Widerspruchs dem religiösen Sinne des
Protestantismus vollkommen entspricht, so zeigt sich der theoso-

phische Charakter selbst in den Anschauungen des „Philosophen
des Protestantismus", Kants, teils in dem kategorischen Imperativ,

in welchem sich die Zugehörigkeit des menschlichen Geistes

zu einer höheren Welt der Geistwesen, seine Göttlichkeit
kundgeben soll, teils in der Annahme eines radikal Bösen in der
menschlichen Natur. Selbst in den Panlogismus Hegels spielt
ein theosophisches Moment hinein, indem der „absolute Geist",
die Verwirklichung der absoluten Idee, zwischen reiner Immanenz

und persönlicher Transcendenz wie in einem gespenstischen
Zwielicht schwankt.

Die religiöse Sinnesart der Germanen, versichert der
Verfasser, habe sich zuerst in den Schriften der deutschen Mystiker
ausgesprochen, die eine tiefere Religiosität bekunden, als sie sich
je in den Denkmälern der Scholastik offenbarte, und darin liege
das richtige Moment in der unrichtigen Behauptung eines Gegensatzes

zwischen Scholastik und Mystik.1 Im Munde eines
katholischen Theologen sollte man ein solches Urteil für unmöglich
halten. Ein Gegensatz findet zwischen Scholastik und Mystik
nur sofern statt, als diese von neuplatonischen und theosophischen
Ideen angesteckt ist, und dies ist gerade bezüglich der Mystik
Eckharts und der deutschen Theologie, teilweise auch Taulers
der Fall. Wahre Mystik aber findet sich bei den Scholastikern,
nicht allein bei Bonaventura und vor ihnen bei den Viktorinern,
sondern auch bei Albert dem Grofsen und dem hl. Thomas.
Die klassische Scholastik hat nie das mystische Element
vernachlässigt. Ist dieses doch von ihrer Lehre vom Ubernatürlichen

untrennbar. Die tiefere Religiosität als Eigentümlichkeit
germanischer Sinnesart ist also eine unbegründete Phrase. Die
Mystik ist nichts specifisch Eigentümliches des germanischen
Geistes; ebensowenig ist dies aber die Theosophie Eckharts.
Das eigentümlich Germanische der deutschen Mystik reduciert

' S. 111.



Katholicismus und moderne Kultur. 455

sich auf den Gebrauch und die Ausbildung der deutschen Sprache,
um die sich die deutschen Mystiker zweifellos grofse Verdienste
erworben haben, die jedoch teilweise wieder im Zeitalter der
Reformation und der Religionskriege verloren gingen.

Eine Folge des Mangels des tieferen Verständnisses der
reformatorischen Bewegung ist das schwankende Urteil des
Verfassers über eine Erscheinung auf wissenschaftlichem Gebiete,
die für das Jahrbuch von hervorragendem Interesse ist. Wir
meinen die sog. Neuscholastik und deren Verhältnis zu anderen
wissenschaftlichen Richtungen innerhalb der katholischen Kirche
selbst. Mit Übergehung verschiedener Behauptungen des
Verfassers, die einer näheren Auseinandersetzung, der Klärung und
Unterscheidung bedürften, richten wir unser Augenmerk speciell
auf diesen Funkt.

„Die Neuscholastik, d. h. jene theologische Richtung, die
sich an die Theologie des Mittelalters anschliefst und nach ihren
Grundsätzen normiert, trat ins Leben zunächst als Reaktion
gegen den antimetaphysischen Charakter der modernen, wesentlich

durch Kaut bestimmten Philosophie, mufste aber infolge des
inneren Zusammenhanges zwischen Theologie und Philosophie
die Erneuerung der letzteren von Anfang an als ihr eigentliches
Ziel ins Auge fassen." 1

Das wahre Wesen der sog. Neuscholastik besteht in der
Besinnung der katholischen Wissenschaft in Theologie
und Philosophie auf sich selbst, in der Emancipation von
dem verderblichen Einflufs der auf protestantischem Boden
gewachsenen Philosophie in ihren verschiedenen Entwicklungsphasen.
In der Philosophie speciell vertritt dieselbe gegenüber dem in
absoluten Idealismus und Phänomenalismus umgeschlagenen
modernen durch Descartes inaugurierten Subjektivismus den objektiven

Standpunkt, der die Wahrheit als objektive Macht anerkennt,
welcher der Geist sich zu unterwerfen hat. Daher das Zurückgreifen

auf den hl. Thoraas und die sokratische Schule, deren
Erkenntnislehre in entschiedenem Gegensatz zu dem Apriorismus
und Phänomenalismus der neueren Systeme steht. In der Theologie

aber ist der innerste Kern der neuscholastischen Bewegung
die Anerkennung der Ubernatürlichkeit der christlichen
Offenbarung, die nicht blofs einen erzieherischen, eine angeblich
bereits in der Natur vorhandene positive göttliche Anlage zur
Entwicklung bringenden Einflufs ausübt, sondern vielmehr, um
mit dem hl. Johannes zu reden, göttliche Kräfte der Menschheit
vermittelt, die Macht verleiht, „Kinder Gottes zu werden".

' S. 257.



456 Katholicismus und moderne Kultur.

Diese den tiefsten Kern des Christentums ausdrückende
Idee wurde und wird von den Vertretern der Neuscholastik
jener freieren Richtung gegenüber geltend gemacht, die, wie
Ehrhard sich ausdrückt, gröfsere Selbständigkeit erkauft durch
sklavische Abhängigkeit von Jacobi, Kant, Schelling, Baader,
Hegel!) und Freiheit der theologischen Spekulation fordert.
„Unbedeutendster Vertreter war der Tübinger Dogmatiker Kuhn,
der auf die Ergebnisse und Forderungen der modernen
Philosophie Rücksicht nahm und die Grenzen der theologischen
Erkenntnis enger zog, als man es vom aristotelisch-scholastischen
Standpunkt aus zu thun veranlafst ist. Es kam zu litterarischen
Kämpfen zwischen ihm und der Neuscholastik; es wurde sogar
der Versuch gemacht, seine Verurteilung in Rom herbeizuführen.
Dafs eine solche dennoch nicht erfolgte, ist eine sehr bemerkenswerte

Thatsache." 1 Dies vielleicht nicht gerade in dem von
Ehrhard gemeinten Sinne, dessen Sympathien für die auf
„Versöhnung" mit der modernen Philosophie gerichteten Bestrebungen
deutlich genug durchschimmern. Wenn sich die kirchliche
Autorität wohl aus Opportunitätsgründen eines Urteils enthielt, so
ist damit den Theologen nicht das Recht noch die Pflicht
benommen, den Kuhnschen wie andere gleichartige Versuche am
Mafsstab des Dogmas zu prüfen. Ob eine solche Prüfung zu
Gunsten Kuhns ausfallen werde, kann schon — anstatt des
oberflächlichen Berichtes Ehrhards — aus einer kurzen Charakteristik

des Kuhnschen Standpunkts ermessen werden, der ein
glaubenspliilosophischer, die Beweiskraft der Argumente für Gottes
Dasein bestreitender ist. Kuhn wendet auf Gott den Begriff der
Bewegung an, begreift die göttliche Persönlichkeit als eine
werdende und setzt der Schöpfung eine Art passiven
Substrats voraus: Bestimmungen, die weder mit dem Dogma noch
mit den Lehren einer gesunden Metaphysik im Einklang stehen.
Da wir an verschiedenen Orten die Kuhnschen Lehren, unter
anderm im Jahrbuch selbst, darstellten und beurteilten, so können
wir den Leser darauf zurückverweisen.

Thomas ist nach Ehrhard ein Beispiel, ein Leuchtturm, nicht
ein Grenzstein; „es wäre ein Verbrechen, ihn aus jenem in
diesen verwandeln zu wollen"! 2 Darauf ist zu sagen: Thomas
ist nicht allein ein Beispiel, denn seine Lehre ist es, die immer
wieder von der kirchlichen Autorität empfohlen wurde. Zu einem
Grenzstein aber hat ihn bisher kein besonnener Theologe machen
wollen.

' S. 261.



Katholicismus und moderne Kultur, 457

Wenn dann E. weiter meint, jede Zeit müsse den Versuch,
das Dogma mit Erfahrungswelt und menschlichem Geiste in
harmonische Verbindung zu bringen, neu anstellen, so ist das,
wenn es sich um die Grundlehren handelt, eine Forderung,
die geradezu jeden Fortschritt unmöglich macht, wie dies auf
philosophischem Boden der Gang der neueren Philosophie genügend

beweist.
,,Die bisherigen Versuche — gesteht E. zu —, die wahren

Resultate des modernen Denkens der katholischen Theologie
einzuverleiben, sind allerdings bisher (sie) fast alle fehlgeschlagen ;
fragt aber zugleich, ob das ein genügender Beweis dafür sei,
dafs ein solcher Versuch niemals zum Ziele führen wird oder
überhaupt unstatthaft ist." 1

Nicht fast alle, sondern einfach alle diese Versuche sind
mifslungen; der Hermessche, Günthersche, Kuhnsche, Schellsche.
Will man darauf einen Induktionsbeweis gründen und schliefsen,
dafs überhaupt jeder solche Versuch mifslingen werde, so wird
man nach der Ursache forschen müssen; diese aber liegt in
dem innersten Wesen teils des Dogmas, teils des „modernen"
Denkens. Ehrhard verlangt die Anerkennung der Wahrheitsmomente

der „modernen antichristlichen" Philosophie, man dürfe
sie nicht in Bausch und Bogen verwerfen, nicht das 13.
Jahrhundert als eine künstliche Grenzscheide für das katholische
Denken aufstellen.2

Wollen wir statt dieser vagen Allgemeinheiten konkret
reden und wenn auch nur in grofsen Umrissen das Verhältnis
der Neuscholastik zum modernen Denken kennzeichnen, so dürfte
vor allem feststehen, dafs der neue Thomismus die Wahrheitsmomente

dieses Denkens recht wohl von seinen Irrtümern zu
unterscheiden und dieselben anzuerkennen weifs. Da Ehrhard
es unterläfst, selbst dieselben zu bezeichnen, so wollen wir sie
in wenigen Strichen anzugeben suchen. Die „antichristliche"
Philosophie weist seit Descartes zwei Strömungen auf, die
rationalistische und empiristische. Das Wahrheitsmoment der ersteren
ist die Anerkennung und Geltendmachung der selbständigen Ver-
nunfterkenutnis, der allgemeinen und notwendigen Wahrheiten.
Ihr seit Kant deutlich zu Tage getretener Irrtum ist der
Apriorismus, der bereits in der unglücklichen Fassung des

Problems, die ihm Kant gab, nämlich wie synthetische Urteile
a priori möglich seien, enthalten ist und seine konsequenteste
Ausführung im logischen, idealistischen Pantheismus Hegels

1 S. 262. 2 A. a. 0.



458 Katholicismus und moderne Kultur.

gefunden hat. Adoptiert man nun z. B. mit Kuhn den Kantschen
aphoristischen Wissenschaftsbegriff und verwirft konsequent die
Möglichkeit eines wahren Wissens von Gott und den göttlichen
Dingen, so kann dies nur zu weiteren Irrtümern und zu jenen
Sätzen führen, die wir oben als charakteristisch für Kuhns
Versöhnungsversuch angeführt haben.

Das Wahrheitsmoment der empiristischen Strömung ist die
Anerkennung und Geltendmachung der selbständigen
Sinneserkenntnis; ihr Grundirrtum die sensualistisch-materialistische
Ableitung alles menschlichen Erkennens aus einer blofsen
Umbildung, Verbindung u. s. w. des durch den Sinn gegebenen
Materials. Die Folge ist wie dort ein rationalistischer Idealismus,

so hier ein phänomenalistischer (Positivismus).
Eine Vereinigung beider Wahrheitsmomente ist der modernen

Philosophie trotz aller Versuche bisher nicht, gelungen. In der
aristotelisch-thomistischen Erkenntnislehre — der
Abstraktionstheorie — ist sie in geradezu wunderbarer

Weise längst gegeben. Und wir sollten sie nicht
nehmen? Wir sollten die Sisyphusarbeit vom Standpunkt des

Subjektivismus — denn eben auf diesem ist sio unmöglich —,
wie uns Ehrhard zumutet, „immer wieder" aufnehmen? Der
Herr Professor der Kirchengeschichte scheint in philosophischen
Dingen, ja in der neuesten Geschichte der Bewegungen 'auf
philosophischem Gebiete schlecht orientiert. Diese rückständigen
Thomisten sind freilich etwas zäher Natur. Da gibt es Leute,
die Ansichten, welche vom ganzen Chorus moderner Philosophen,
Physiker, Physiologen unisono verkündet werden als unumstöfs-
liche Resultate moderner Forschung, wie z. B. die Annahme der
Subjektivität der sog. sensiblen Qualitäten, mit mifs-
trauischem Auge anzusehen wagen und trotz Kant, Joh. Müller
und Helmholtz mit Moses dafür halten, nicht der Mensch schaffe
das Licht, so oft er die Augen öffnet, sondern Gott habe es
erschaffen. Und siehe, da taucht auf einmal ein Mediziner, also
doch auch ein Naturforscher, auf und erklärt, nicht Kant, sondern
Aristoteles sei im Rechte.1 Also seien wir vorsichtig, Herr
Professor, und nehmen wir nicht jede moderne Marotte, mag sie

noch so verbreitet sein und die Geister blenden, für bare Münze.
Gerade in Bezug auf das angeführte Problem haben uns die Gründe
der Physiker und Physiologen nicht überzeugt, noch weniger
die der Philosophen und waren wir trotz aller Isolierung der

1 S. den Bericht in Gutberlets Jahrbuch, Heft 1. 1902. S. 116-

Wir gedenken darauf bei anderer Gelegenheit zurückzukommen.



Katholicismus und moderne Kultur. 459

Ansicht, dafs in dieser Sache Aristoteles und die Scholastik mit
ihrer psychologischen Lösung im Rechte seien, um so mehr, als
die Stimme der Natur selbst dafür spricht.

Was die Neuscholastik will,1 kann E., wenn er will,
aus den Schriften der Neuscholastiker erfahren, wenn ihn nicht
etwa das bekannte Vorurteil, das bei dem Worte Scholastik
allein schon manchen modernen Gelehrten ergreift, daran hindert
(was wir nicht annehmen dürfen noch wollen). Eine „einfache
Repristinierung" der Scholastik des M. A. will' sie nicht und
kann sie nicht wollen. Der Theologe kann es nicht, weil eine
reiche dogmatische Entwicklung (man denke an die Reformation,
an Bajus, Jansenius, Altkatholiken) dazwischen liegt. Der
Philosoph wird sie nicht wollen, weil er die Massen von Thatsachen
und Entdeckungen auf den verschiedensten Gebieten der Natur,
der Sprache, der Religion in den Kreis seiner Betrachtungen
ziehen mufs.

Die Vorzüge der thomistischen Philosophie vor allen modernen
Systemen ohne Ausnahme sind so augenfällig, dafs der Blick
eines katholischen Theologen von dem falschen Scheine einiger
unter ihnen (des Baaderschen, Schellingsehen z. B.) vollständig
geblendet und getrübt sein mufs, um dieselben übersehen zu
können.

Gestatte man uns, an dieser Stelle eine Unterbrechung, um
auf einen Vorwurf zu antworten, der von seiten eines gläubigen
Forschers gegen die Theologen insgesamt erhoben worden ist.
Nach Hofrat Dr. Pern ter, Professor der Physik der Erde an
der Universität Wien, liegt2 das Hindernis der Versöhnung des
Dogmas mit der modernen Wissenschaft nicht am Dogma selbst,
auch nicht an der kirchlichen Autorität, sondern an der
Kurzsichtigkeit und der Verketzerungssucht der Theologen, die ohne
nennenswerte Ausnahme blindlings dem hl. Thomas folgen.
Damit wäre der Prügeljunge gefunden, den man den Rufern im
Streite, den Mommsen u. s. w. hinzuhalten hat, um daran ihr
Mütchen zu kühlen. Ob der Moloch der „voraussetzungslosen"
Wissenschaft mit diesem Opfer sich begnügen wird, ist eine
andere Frage.

Dr. Pernter zeigt zunächst, dafs das Dogma kein Hindernis
freier Forschung sei und dies nicht sein könne, da es nur mit
Meinungen und unbewiesenen Hypothesen, nicht aber mit
ausgemachten Wahrheiten in Konflikt kommen könne. So richtig

' S. 264.
2 Hofrat Dr. Pernter, Voraussetzungslose Forschung, freie

Wissenschaft und Katholicismus. Wien und Leipzig. 1902.



460 Katholizismus und moderne Kultur.

dies ist, so begegnen wir doch schon auf diesem Punkte einer
Auffassung, die wir nicht teilen können. Das über die „exakte"
Forschung hinausliegende Gebiet nämlich soll für die menschliche
Vernunft derart in „Düster" gehüllt sein, dafs sie darüber nur
Meinungen und Hypothesen aufstellen könne. Wir geben nun
bereitwillig zu, dafs alles menschliche Wissen Stückwerk ist,
dafs wir die göttlichen Dinge nur wie im Spiegel und in aenig-
mate erkennen, dafs das geistige Auge sich zu dem am meisten
Erkennbaren wie das der Nachtvögel zum Tageslichte verhalte.1
(Aristoteles.) Wir wissen aber auch, dafs das Unsichtbare
Gottes, seine ewige Macht und Herrlichkeit von uns mit einer
Gewifsheit erkannt werden könne, die uns vor Gott
verantwortlich macht, und sind mit der gesamten sokratischen Schule
überzeugt, dafs das Dasein eines persönlichen Gottes mit voller
Sicherheit bewiesen werden könne. Wir verstehen daher auch
nicht die Nachsicht, mit welcher der H. Hofrat die Meinungen
und Hypothesen des Materialismus behandelt,2 und können nicht
zugeben, dafs es überzeugte Materialisten3 und Atheisten geben
könue. „Der Thor spricht in seinem Herzen (d. h. er sucht es
sich einzureden): es ist kein Gott." Es ist ganz ausgeschlossen,
dafs selbst der rein theoretische, „wissenschaftliche" Atheist
jeglichen Zweifel, ob er denn wirklich im Besitze der Wahrheit
sei, in sich unterdrücken könne, so dafs für ihn die Verantwortlichkeit

vor Gott für seinen Unglauben und seine Gottlosigkeit
wegfiele.

Pernter gestattet den Theologen, sich Ansichten und Meinungen

zu bilden, meint aber, sie liefsen wohl durchblicken, „dafs sie
geneigt wären, jene, die den Mut haben, eine entgegengesetzte
Auffassung zu vertreten, ein bifschen zu verketzern."4 Der H. Hofrat

hat wohl die Tragweite seiner Worte nicht überdacht; sonst
raüfste er wissen, dafs die Theologen nicht Personen, sondern
Lehren beurteilen, dafs sie auch „Ansichten" von Dogmen zu
unterscheiden wissen und selbst, wo sie einen
objektivmateriellen Widerspruch gegen das Dogma annehmen zu
müssen glauben, genau bestimmen, was haeresis, error u. s. w.
sei. Man ist versucht, hier wie bei späteren Aufserungen dem
Professor der Physik der Erde zuzurufen: Ne sutor u. s. w.

Bezüglich des Materialismus vertreten wir entschieden die
Ansicht, dafs derselbe streng wissenschaftlich, durch philosophische

Gründe widerlegt werden könne, dafs er an inneren

1 Pcrtner a. a. 0. S. 13.
8 Ebd. S. 21.

8 A. a. 0. S. 15.
« S. 8.



Katholicismus und moderne Kultur. 461

Widersprüchen und an solchen gegen evidente Grundsätze der
Vernunft leide, nicht allein an unbewiesenen und unbeweisbaren
Hypothesen, „die das Verworrenste repräsentieren".1

Die Freiheit der Wissenschaft besteht nach dem Vf. „in
der vollständigen Meinungs- und Forschungsfreiheit". „Der
Forscher hat die Freiheit, jene Meinungen, Hypothesen, Theorien
und Systeme aufzustellen und auszusprechen, welche er will,
und jene Methoden der Forschung nach Belieben anzuwenden,
welche ihm zweckdienlich scheinen." Doch wird diese Freiheit
limitiert durch die Forderung, dafs sie einer sicherstehenden
Wahrheit nicht widersprechen darf.2 Die Freiheit in dem Sinne>
dafs jede Wissenschaft, auch die Philosophie, innerhalb ihrer
Sphäre vollkommen frei sei und sich ihrer Principien
ungehindert bedienen könne, hat die kirchliche Autorität selbst stets
in Schutz genommen. Damit entfällt jedoch nicht für den
gläubigen Forscher die Pflicht, an der Offenbarung sich zu
orientieren. Diese Orientierung ist jedoch — hierin sind wir mit
dem H. Hofrat vollkommen einverstanden — eine rein persönliche

Sache des katholischen Forschers, die unsere
voraussetzungslosen Gegner durchaus nichts angeht. Wir stimmen
auch dem Satze zu, es stehe ihm im Namen der freien Wissenschaft

das volle Recht zu, Meinungen und Hypothesen
aufzugeben, wenn er, sei es auch durch Bescheid der kirchlichen
Autorität, „eines Widerspruches mit dem Dogma gewahr wird".8

Also die kirchliche Autorität ist kein Hindernis für die
vernünftige Freiheit der Forschung! Wenn man aber in weiten
Kreisen die katholischen Gelehrten nicht als gleichwertige Kollegen
anerkennen will, so tragen — man höre und staune! — die Schuld
die Theologenschulen,4 vor allem die Thomisten, denen es
gelungen ist, fast alle anderen Richtungen zu verdrängen. Zwar
hat der Doctor universalis (angelicus, H. Hofrat!) für seine Zeit
Aufserordentliches geleistet. Er hat Aristoteles zuerst getauft
und die Philosophie seines getauften Aristoteles derart benützt,
dafs in seinem System Dogma und Philosophie so eng verwoben
erscheinen, „dafs man in Zweifel geraten kann, ob eine an sich
philosophische Lehre nicht auch zum Dogma gehöre".5 Mit
Verlaub, H. Hofrath, der Doctor angelicus hat den Aristoteles
korrigiert und ergänzt im christlichen Sinne und zum Aufbau seines
Systems so verwendet, dafs er genau unterscheidet, was Dogma
und was philosophische Lehre ist. Auch seine „kurzsichtigen"

1 A. a. 0. S; 15.
* A. a. 0. S. 22.

2 S. 18 f.
6 S. 23.

8 S. 21.



462 Katholicismus und moderne Kultur.

Schüler, die theologischen „Epigonen" wissen beides gar wohl
von einander zu unterscheiden. Nicht nur dies! Diese Epigonen
gehen mit ihrem Meister so weit, als sie sich von der Wahrheit
seiner Lehre selbständig überzeugen. Wenn die Dominikaner
auf die Lehre ihres grofsen Ordensgenossen sich verpflichten,
so betrifft dies das Lehramt, zu dessen Übernahme ja keiner
genötigt ist, der glaubt, vom hl. Thomas abweichen zu müssen.

Sie reden von einem unerlaubten Thomaskulte, von Zuer-
kennung einer fast göttlichen Autorität an einen Menschen,1 ohne
auch nur den Versuch eines Beweises für so schwere, gegen die
Gesamtheit der Theologen gerichtete „Anwürfe"!

„Die Schulherrschaft der Scholastik, speciell der streng
thomistischen — so fahren Sie weiter — birgt zwei Momente in
sich, welche sie besonders ungerecht und schädlich werden läfst:
erstens dadurch, dafs sie in der katholischen Theologie fast
alleinherrschend ist, und zweitens, weil es sich bei ihren Urteilen
um die Frage dreht, ob jemand mit seinen Anschauungen noch
auf dem Boden des Glaubens sich befindet, zu dem er sich
bekennt, gewöhnlich mit ganzer Seele bekennt." 2

So wären also die Theologen insgesamt Ketzerrichter!
Möge sich der H. Hofrat beruhigen. Da die Autorität der
Theologen — selbst wenn dem so wäre — eine rein private ist,
so braucht er sich dadurch nicht im mindesten in seiner
Forschung beirren zu lassen. Aber, wendet er ein, die „einheitliche
Meinung" der Theologen beansprucht eine höhere Autorität.3
Allerdings, wenn die Theologen einstimmig eine Lehre als Dogma
erklären, nicht aber wenn es sich um theologische Lehrmeinungen
handelt. In jenem Falle aber ist es doch einleuchtend, dafs es
sich in der That um eine allgemein in der Kirche geglaubte,
im Glaubensdepositum enthaltene Lehre handelt. Wer sollte
dies feststellen, wenn nicht die Theologen? Etwa die Physiker
oder Physiologen? Übrigens stehen die Theologen nicht in dem
äufserlichen Verhältnisse zur kirchlichen Lehrautorität, wie H.
Hofrat anzunehmen oder zu wünschen scheint.

Die von ihm behauptete Alleinherrschaft der Scholastik
besteht indes wenigstens in Deutschland durchaus nicht; vielmehr
existiert neben ihr eine „freiere" (mit P. Ehrhard zu reden)
Richtung, die sogar eifersüchtig wacht, an den Fakultäten der
Staatsuniversitäten die „Alleinherrschaft" zu erringen oder zu
behaupten.

Höchst unglücklich beruft sich der H. Hofrat auf die

' A. a. 0. 2 S. 24. 3 S. 25.



Katliolicisinus und moderne Kultur. 463

Bekämpfung des Darwinismus durch Theologen und speciell Tho-
misten. Dieser Kampf richtet sich nicht gegen die Entwicklungslehre

selbst, sondern deren materialistische Fassung im
Darwinismus, d. h. gegen die kleinen zufälligen Abänderungen, die
sich vererben und summieren und, wenn nützlich im Kampfe
ums Dasein, sich erhalten — und dies, H. Hofrat, ist Darwinismus.

Im Kampfe gegen diese ,,Entwicklungstheorie" (was sie
im Grunde gar nicht ist) haben die Theologen heutzutage alle
Naturforscher von Bedeutung zu Bundesgenossen. Der Kampf
richtet sich ferner gegen die idealistisch-pantheistische Fassung
des Entwicklungsbegriffs, wie sie z. B. von E. v. Hartmann
vertreten wird. Dagegen haben die Thomisten gegen eine unter
göttlichem Einflufs nach göttlichem Plane sich vollziehende
Entwicklung nichts Wesentliches einzuwenden. H. Hofrat beruft
sich auf Augustin, der „nicht zur Schule gehöre".1 Nun gehört
aber gerade Augustin zur Schule — die Thomisten sind eben
so gut Schüler des gröfsten der Väter, wie des gröfsten der
Theologen. Dann ist Augustin kein Darwinist und seine „rati-
ones seminales" haben mit dem absurden Zufallsmechanismus des

grofsen englischen Kleinigkeitskrämers nichts zu schaffen.
Den Theologen legt H. Hofrat den Fall „Galilei" zur Last.

Da Pf. Ehrhard denselben viel richtiger beurteilt, so begnügen
wir uns, auf ihn zu verweisen.2 In diesem Prozefs handelte es
sich um den scheinbaren Widerspruch gegen die Schriftlehre
einer noch im Stadium der Hypothese stehenden Theorie, nicht
aber um theologische oder thomistische Meinungen. Betont doch
der hl. Thomas ausdrücklich die Möglichkeit einer besseren
Erklärung der astronomischen Erscheinungen, als es die zu seiner
Zeit herrschende war.

Hofrat Pernter weifs genau, was der hl. Thomas thun würde,
wenn er heute sein Werk neu aufnähme.3 „Die Schule, die sich
thomisti8ch nennt, in der aber der Geist des Thomismus nicht
weiter lebt," 4 weifs das natürlich nicht. Ich fürchte nur, dafs
Thomas weder mit der Auffassung des Herrn Hofrats, dafs das

Dogma möglichst in der Luft schwebend erhalten bleiben müsse,
damit es keinen Physiker der Erde behellige, sich einverstanden
erklären, noch sich blindlings „in das Getriebe der modernen
Wissenschaft und Forschung" hineinstürzen würde, wie ihm H.
Hofrath zumutet.6 Zweifellos würde er gewisse unhaltbare
Ansichten in Sachen der Naturforschung fallen, zweifellos keine der

1 A. a. 0. S. 26. Ehrhard, a. a. 0. S. 157 ff.
8 Pertner, a. a. 0. S. 27. 4 Ebd.
6 A. a. 0. S. 28.



Katholicismus und moderne Kultur.

wirklichen Errungenschaften moderner Wissenschaft und Kultur
sich entgehen lassen. Ich frage aber, ob diese schlimmen Tho-
misten anders verfahren? Von seinen logischeu, metaphysischen,
psychologischen Lehren würde er aber ganz sicher so wenig
preisgeben, als jene Theologen, die sich rühmen, ihn Meister
nennen zu dürfen. Vielleicht aber gäbe er seinen
naturphilosophischen Standpunkt, seine Lehre von der Konstitution der
Körper preis und würde er sich zur modernen Anschauung
bekehren? Doch zu welcher? Zur atomistischen, dynamistischen,
atomodynamistischen, dynamisch-atomistischen? Und ferner zum
Mechanismus, Alt- oder Neuvitalismus? Eine wahre Lust
fürwahr, sich ins Getriebe der modernen Wissenschaft zu stürzen!
Inzwischen halten wir an der Theorie von Form und Materie,
ja an dem „Unbegriff" der Materie fest, dem man aus Mangel
an „exakten" Gründen doch nur spekulative entgegensetzt,
die wir nicht allein mit spekulativen, sondern mit aus den That-
sachen — insbesondere der Thatsache der substantiellen
Veränderung sowie der organischen, beseelten Wesen, — geschöpften
Gegengründen widerlegen.

Die Kurzsichtigkeit der Thomisten ist H. Hofrath geneigt,
auf das Konto der ausschliefslichen Beschäftigung mit dem tho-
mistischen System zu setzen. Gütiger Himmel! Als ob uns die
Zeit gestattete, uns aussch liefslich mit diesem Systeme zu
beschäftigen. Ich gestehe, was mich betrifft, zu meiner Beschämung

und zu meinem Bedauern, dafs die Beschäftigung mit
moderner philosophischer, religionsvergleichender und anderer Litte-
ratur mir nur einen minimalen Teil meiner Zeit dem so fruchtbaren

und lehrreichen Studium der älteren thomistischen
Litteratur zu widmen gönne, und ich mache dieses Geständnis
auf die Gefahr hin, aus dem Munde des H. Hofrath den „An-
wurf" hören zu müssen, ich sei wegen mangelhafter Kenntnis
des Thomas gar nicht kompetent, mit ihm darüber zu rechten.
Was H. Hofrath schliefslich über die thomistisch-molinistische
Kontroverse bemerkt, glaube ich mit Fug und Recht übergehen
zu dürfen.

Am Schlüsse seiner Broschüre kommt derselbe noch aut

„die katholische Universität" zu sprechen, der er weder feindlich
noch auch sympathisch gegenübersteht. Er macht sie von der
Bedingung einer Umbildung des Thomismus abhängig, da er
wohl fürchtet, sie könnte mit Thomisten, d. h. in seinem Sinne
mit Ketzerrichtern besetzt werden. Ein merkwürdiger
Widerspruch! Derselbe Gelehrte, der sich entschieden gegen den

principiellen Ausschlufs von Katholiken an den konfessionslosen



Katholicismus und moderne Kultur. 465

Universitäten ausspricht, will an einer katholischen Universität
keinen Thomisten dulden. Das nenne man Toleranz! Der
„überzeugte" Materialist darf an Universitäten lehren, obgleich
seine Theorien die Fundamente der Gesellschaft untergraben: der
„überzeugte" Thomist aber nicht — oder gibt es keinen solchen,
und sind die Thomisten sämtlich Heuchler?

Was die Thomisten und was überhaupt die Katholiken an
ihrem Thomas besitzen, das möge der Hofrath wenn nicht von
einer so kompetenten Autorität, wie Prof. Willmann1 in Prag, so
doch von einem protestantischen Gelehrten von Ruf (Paulsen)
sich sagen lassen. „Die neuthomistische Philosophie ist das Mittel,
den Verstand der Studierenden zugleich zu üben und zur
Unterwerfung unter die Autorität zu ziehen. Ein mit weitem Blick
und grofsem Scharfsinn durchgeführtes System, das der Vernunft
weiten Raum zur Bethätigung läfst, um sie zuletzt immer wieder
an ihre Grenzen zu erinnern und auf die sichere Quelle der
Wahrheit hinzuführen, ist sie ohne Zweifel zu einer Schulphilosophie

für den katholischen Klerus in hervorragendem Mafse
geeignet. Und was steht dem gegenüber? Eine protestantische
Philosophie in dem Sinne eines einheitlichen, die Gemüter
beherrschenden Systems gibt es nicht. Hegels Philosophie war die
letzte, die eine derartige Stellung eingenommen hat. Seitdem
herrscht Anarchie. Ein Versuch der Sammlung um Kants
Namen hat doch bisher auf keine Weise der bestehenden Anarchie,
der Zersplitterung in Fraktionellen und Individualismen ein Ende
gemacht." 2

Und in diesen Strudel soll nach des H. Hofrats Rat der
katholische Theolog und Philosoph sich stürzen? Oder meint
er, die Philosophie könne an der Naturwissenschaft Halt und
Stütze finden? Man hat wohl selbst auf katholischer Seite
gemeint, die Philosophie werde heutzutage mehr und mehr durch
die Naturforschung bestimmt. Als ob diese nicht vielmehr,
soweit sie überhaupt zu höheren und umfassenderen Gesichtspunkten
sich zu erheben sucht, ganz in jene anarchistischen Zustände der
Philosophie hineingezogen würde!

Bevor wir den H. Hofrat verlassen, wollen wir ihm noch
ein Geheimnis verraten, nämlich dafs unter allen philosophischen
Systemen das aristotelisch-thomistische das voraussetzungsloseste
ist. Es setzt nichts voraus als die Thatsachen der Erfahrung
und die evidenten Grundsätze der Vernunft. Anders die

1 Vgl. den Artikel in der Schweizerischen Kirchenzeitung vom 29.
Nov. 1901: Kant der Philosoph des Protestantismus (v. Dr. Kaufmann).

2 A. a. 0. S. 439.

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 30



Katholicismus und moderne Kultur.

modernen Systeme. Kant setzt ganz unbefangen gewisse Definitionen

der englischen Empiristen voraus, insbesondere die des
analytischen Urteils, die für seine Kritik so verderblich geworden

ist. Fichte behandelt den Sinnesidealismus und Verstandesapriorismus

Kants als bare Münze. Schelling genügt es, im
Fichteschen System die Natur in ihre Rechte einzusetzen. Hegel
beabsichtigt nichts anderes als die Schellingsche intuitiv erfafste
Identität in dialektischen Flufs zu bringen. Schopenhauer hält
es für zureichend, die Lücke des Kaatschen „Ansich" mit dem
Willen auszufüllen. So reiht sich Stockwerk auf Stockwerk eines
— Luftbaues, dem das Fundament fehlt. Wie hoch erhaben, rein
wissenschaftlich angesehen, steht über diesen Luftgebilden da
das Werk der Jahrhunderte, die aristotelisch-thomistische
Philosophie! Möge es doch der Professor der Physik der Erde einmal
mit dieser Philosophie versuchen ; die feinsinnige Analyse des
Begriffs der Bewegung, die er in den phys. auscultationes des
Aristoteles findet, wird ihn für die wahrhaft wissenschaftliche

Behandlung seiner Disciplin weiter fördern als die
gesamte neuere Philosophie, von Bacon und Descartes bis Mill und
Hegel: vorausgesetzt freilich, dafs er ein solches Bedürfnis nach
tieferer begrifflicher — nicht ausschliel'slich mathematischer —
Erfassung der physikalischen Probleme empfindet.1

Wenden wir uns nach dieser Abschweifung, zu der wir
durch die unerhörten Angriffe eines katholischen Naturforschers
gegen eine Sache, der wir mit voller Seele ergeben sind, uns
genötigt sahen, wieder der Ehrhardschen Reformschrift zu!

Auffallend ist die diplomatische Wendung, mit der unser
Autor, nachdem er den einzigen Fall, der früher mit scheinbarem
Rechte gegen die päpstliche Unfehlbarkeit eingewendet wurde,
zurückgewiesen und den neuerdings protestantischerseits
erhobenen Einwurf ungenauer Ausdrucksweise in der Darstellung
der Trinität bei früheren Päpsten mit der Unterscheidung
privater Meinung und autoritativer Entscheidung beantwortet, die
Diskussion schliefst: beide Fälle seien sehr lehrreich, weil sie
das historische Korrektiv zu einer zu weit gehenden spekulativen

1 Die Wiener Reichspost bringt (25. Jänner 1902) über die
„Aufsehen erregende ausgezeichnete, wenn auch im einzelnen gewifs eine
Kontroverse hervorrufende Schrift des bekannten katholischen Gelehrten"
einen Bericht ohne ein Wort zu Gunsten der schwer angegriffenen Theologen,

von den „Thomisten" ganz zu schweigen! Dasselbe Blatt berichtet
mit Berufung auf den „Giefsener" (sie!) Philosophen Eucken über die Rede
des Msgr. Mignot, worin über „blinde Ablehnung der Ergebnisse auf
benachbarten Wissensgebieten" seitens „vieler Dogmatiker" geklagt wird.
W. R. v. 28. Febr. 1902.



Katholicismus und moderne Kultur. 467

Tragweite des Unfehlbarkeitsdogmas darstellen.1 Bedarf also
wohl auch dieses Dogma einer Reform?

Zu kurz kommt das Recht der legitimen Fürsten, wenn der
Unterschied betont wird, es sei „eben nicht dasselbe, wenn man
Throne umstürzt, deren Inhaber dadurch in den Stand gewöhnlicher

Staatsbürger herabsinken, und wenn man sich an einem
Herrscher vergreift, der dadurch seine 'wesentliche Stellung in
keiner Weise einbüfst".2 Der Verlust des Kirchenstaates habe
mit dem Wesen des Katholicismus nichts zu thuu.8 Auch nicht
mit dem Wirken desselben? Ficht mit der Integrität des
kirchlichen Organismus? Nicht mit der Freiheit des Papstes? Man
glaubt Döllinger und Kraus zu hören, wenn man liest, was der
Vf. von dem Unrecht und Recht in der nationalen Bewegung
Italiens redet. Vorsichtig lehnt er positive Vorschläge ab, da
er nicht die Rolle des Kirchenpolitikers spielen wolle. Aber
doch die des Reformators? Nicht gegenstandslos sei die
Behauptung der Romanisierung der katholischen Kirche.4 Also
wohl auch hier ein berechtigtes Moment der Reformation, möchte
man fragen, und eine Art Rechtfertigungsgrund für die
Fortdauer der Kirchentrennung?

Von Bayern weifs unser Kirchengeschichtslehrer nichts
weiter, als dafs gewisse Zugeständnisse an die Bischöfe wieder
zurückgenommen wurden, das Konkordat aber bestehen geblieben
sei.5 Eine leise Andeutung gewisser Dinge, der stille Kulturkampf,

die Schliefsung der bischöflichen Lehranstalt in Speier,
das Promemoria des Ministers Koch u. dgl., würde das Bild
etwas treuer und vollständiger gestaltet haben.

Dagegen, dafs die kirchenpolitische Lage in den romanischen
Ländern ausschliefslich durch Regierungen und Parlamente
verschuldet sei, spreche die geschichtliche Analogie aufser anderen
Gründen.

Die elementarste Logik soll verbieten, für das Verhalten
von Professoren an theologischen Fakultäten staatlicher Universitäten

gegen das Vatikanum die Institutionen verantwortlich
machen zu wollen und dasselbe gegen die Gründung einer
solchen Fakultät in Strafsburg i. E. auszubeuten, wie dies in einem

» S. 280. 2 S. 283. s A. a. 0. 4 S. 287.
6 S. 295. Über die Methode und Gefahr einer derartigen

historischen Argumentation vgl. Braun, Bedenken S. 38. Die Freunde Ehrhards
in der citierten Reichspost und erst jüngst im Bayr. Kurier (vom 22. März
d. J.) werden nicht müde, die Braunsche Gegenschrift nach Kräften
herabzusetzen. Die erstere bringt in der Nr. v. 5. März 1902 ein Urteil
darüber, das fast Wort für Wort auf Ehrhards Schrift selbst zutrifft.

30*



468 Katholicismus und moderne Kultur.

„Pamphlet der schlimmsten Art" von A. Kannengieser neuerdings

geschehen sei. Persönliche Gründe gestatten dem Vf.
nicht, auf diese charakteristische Streitfrage der jüngsten Zeit
näher einzugehen.1

H. Ehrhard berührt da einen sehr heiklen Punkt — leider
nicht, ohne die gewohnte vornehme Haltung, ja Fassung zu
verlieren —, ich möchte sagen eine schmerzliche Wunde, an die
ich selbst nur mit Widerstreben die Hand lege. Nur die eine Frage
erlaube ich mir, ob denu wirklich die theologischen Fakultäten
an konfessionslosen Universitäten, die mit den ehemaligen kaum
mehr als den Namen gemein haben, wo Indifferenz oder Feindschaft

gegen die Kirche vielfach die Herrschaft führen, zu denen
jene Fakultäten in keinem inneren, organischen Verhältnisse
stehen, ob also die theologischen Fakultäten nicht einer gewissen
Gefahr ausgesetzt sind, der Gefahr, um es kurz zu sagen, des

theologischen Liberalismus — bewufst oder unbewufst von dem
Streben beseelt, in den Augen ihrer voraussetzungslosen Genossen
als freie Männer der Wissenschaft zu gelten? Man rede also
doch nicht so zuversichtlich von der Verletzung der elementarsten

Gesetze der Logik, von „Kurzsichtigkeit und freiwilliger
Blindheit". Wie nahe liegt doch die Gefahr, dafs soviel möglich
staatlicherseits nur eine theologische Richtung — durchaus
nicht die „römische" berücksichtigt werde Dann nehme man
hinzu die Möglichkeit, die erst jüngst durch einen wirklichen
Fall so grell beleuchtet wurde, eines Widerstreits zwischen
staatlicher Fakultät und bischöflichem Seminar, in welchem die
bedauernswerten Kandidaten nach entgegengesetzten Richtungen
gezerrt werden. Der Ruf nach katholischen Universitäten ist
daher in jeder Hinsicht gerechtfertigt.

Herr Ehrhard „gewinnt den Eindruck", „glaubt sich nicht
zu täuschen", wenn er den „Zug nach Abschliel'sung von der
grofsen Welt", die Tendenz, „die katholische Kirche in ein
Kloster mit dicken Mauern und recht kleinen Zellen umzuwandeln",

als vorwaltend selbst bei Katholiken mit führender
Stellung bezeichne.2 Der Strafsburger Fakultätsstreit dünkt ihm
ein Symptom dieser Stimmung, wozu noch ein zweiter Zug
komme — der Engherzigkeit und Furchtsamkeit.8 Man sieht,
der Herr Prof. hat einen feinen Spürsinn und noch gröfseren
Mut. Er ruft zu frisch-fröhlichem Kampfe und Wetteifer mit den
materialistischen und atheistischen „Kollegen" auf ohne jede
Furcht jener Ansteckungsgefahr, die wir oben zu signalisieren

• S. 298. 3 S. 299 f. 8 S. 300.



Katholicismus und moderne Kultur. 469

uns vermafsen, ohne damit sagen zu wollen, dafs die katholischen
Gelehrten in Gefahr seien, Atheisten und Materialisten zu werden.
Wie aber, wenn Kantianer, Neukantianer, Schellingianer, Theo-
sophen? Nur solche finden Gnade und gelten als ebenbürtig bei
den „Kollegen". Der Herr Prälat ist da freilich minder engherzig
gegen „neue theologische Auffassungen", als etwa ein Thomist
oder ähnliche Leute, die „ihren mehr oder weniger engen
Horizont nicht genügend zu erweitern und bei allen Versuchen,
über das in der Gegenwart Verwirklichte hinauszuschreiten, die
Gefahr des Irrtums übermäfsig und einseitig fürchten".1 0 diese
Engherzigen, Kurzsichtigen und Einseitigen, die das wahre
Hindernis der Versöhnung des Katholicismus mit der modernen
„Kultur" bilden. Wenn Sie, H. Prälat, auch mir gestatten
wollen, von meinem „Eindruck" zu reden, so glaube ich mich
„nicht zu täuschen", wenn ich annehme oder vermute, dafs
Ihre Äufserungen auf die Gegner jener neuesten Weisheit
abzielen, die Gott sein eigen Wesen schaffend sich denken, Gott
als Selbstursache begreifen und die Kirche und Theologie mit
einer vermeintlich neuen und höheren Gottesidee beglücken und
reformieren.

Wir halten es für angezeigt, hier eine Pause eintreten zu
lassen und einen Blick auf die Behandlung zu werfen, die der
Schrift Ehrhards in der (katholischen) Tagespresse zu teil
geworden ist. Der „Eindruck", den wir da gewinnen, läfst sich
in den bekannten Worten ausdrücken, die Prälat Ehrhard füglich

anwenden könnte : Bewahre mich Gott vor meinen Freunden!

Da weist ein Korrespondent in der (christlich-socialen)
Wiener Reichspost2 auf eine von Ehrhard gehaltene Fastenpredigt

hin, aus der die strengen Kritiker seines Werkes ein
besseres Urteil über seine Absichten schöpfen könnten. Als
ob es nicht um Urteile und Vorschläge, sondern um Absichten
sich handelte! Wir wenigstens haben an der guten Absicht
Ehrhards nie gezweifelt, wohl aber sehr an seiner Einsicht
besonders in philosophischen Dingen. Nebenbei gesagt, vertreten
auch die Freunde des verstorbenen Dr. Kraus ihre Sache schlecht,
wenn sie meinen, durch den Hinweis auf den „abgegriffenen
Rosenkranz" die Spektatorbriefe z. B. wett machen zu können.3

Da beruft sich denn dieselbe Reichspost auf die Kölnische

1 S. 301. 2 Reichspost v. 20. Febr. 1902.
2 Academia, 14. Jahrg. S. 309. Bemerkenswert ist das Zugeständnis:

„Dem katholischen Volkslehen hat Kraus ferngestanden: es fehlte
ihm das Verständnis dafür." Auch die persönlichen Angriffe und
Verunglimpfungen in den Spektatorbriefen sind erwähnt. S. 308.



470 Katholicismus und moderne Kultur.

Volkszeitung, die der Braunschen Gegenschrift den Vorwurf
macht, Sätze aus dem Zusammenhang herauszugreifen (ein
bekannter und beliebter Vorwurf gegen mifsliebige Kritiken) und
Wendungen zu gebrauchen, wie: „Ehrhard erweckt den Eindruck",
„man mufs annehmen" u. dgl., von denen, wie wir sehen, Ehrhard
selbst einen ergiebigen Gebrauch zu machen weifs.

Einem Beispiel von einem phänomenalen Mifsverständnis
begegnen wir in der Beilage zur Augsburger Postzeitung vom
23. Febr. 1902. Dr. Braun bemerkt zu dem Ehrhardschen Satze:
„Besiegung der modernen antichristlichen Philosophie durch die
Anerkennung ihrer Wahrheitselemente und die Ausscheidung
ihrer Irrtümer, das ist das Losungswort der katholischen
Theologie der Gegenwart, nicht die Verwerfung derselben in
Bausch und Bogen, noch die Aufstellung des 13.
Jahrhunderts als einer kirchlichen Grenzscheide für das
katholische Denken",1 Worte, deren Schlufs offenbar auf die
„Neuscholastik" gemünzt ist, folgendes: „Was soll ein gebildeter
Laie bei diesem Satze sich denken! Wird er nicht unwillig
werden, dafs eine Wahrheit nicht gelten soll, weil sie erst nach
dem 13. Jahrhundert festgestellt werden sollte?" 2 Darauf nun
erwidert der Vf. des Artikels der erwähnten Beilage: „Ja, das

sagt aber gerade E., dafs man (Wer ist man?) nicht nach dem
13. Jahrh. eine chinesische Mauer aufrichte und behaupte, alles
Spätere sei nichtig und unrichtig. B. argumentiert aus den
Worten E.s genau das Gegenteil von dem, was er meint."
Hätte der Korrespondent weiter citiert und die folgenden Worte
Dr. Brauns angeführt: „Wird er nicht mit Unmut fragen: wer
sind diese bornierten Menschen, sind dies vielleicht die Anhänger
der Scholastik u. s. w.": so würde sein Mifsverständnis klar zu
Tage getreten sein. Dr. Braun versteht also die Äufserung
Ehrhàrds genau in dem Sinne, in welchem sie mit Rücksicht
auf seine Deklamationen über die Kurzsichtigkeit, den engen
Gesichtskreis der gegen das Mittelalter rückwärts gekehrten
Neuscholastiker verstanden werden mufs, und weist sie mit den
weiter folgenden Worten zurück: „dafs sich die scholastisch
gebildeten Kreise das Verhältnis der Philosophie zur Theologie
nicht in der inkorrekten Weise vorstellen, wie es im obigen Satz

,in Bausch und Bogen' dargestellt wird." 8

1 In der cit. Beilage und von Braun unterstrichen. Die Stelle bei
Ehrhard a. a. 0. S. 262. S. oben S. 457.

- Dr. Braun, Bedenken u. s. w. 1902. S. 3.
3 Dr. Braun a. a. 0. S. 4. Dieselbe Nr. der Beilage bringt ein

Heferat über Braigs Erinnerung an F. X. Kraus, das für Braig und K.
gleich schmeichelhaft — man mifsdeute dieses Wort nicht! — gehalten ist.



Katholicismus und moderne Kultur. 471

Nach derselben Reichspost wird Ehrhard, dessen „epochalem
Werke" von den „hervorragendsten katholischen Gelehrten und
sämtlichen führenden deutschen Centrumsblättern uneingeschränktes

Lob und Anerkennung" gespendet wird, von „ängstlichen
oder übereifrigen kleinen Geistern heftig angegriffen" „Das
ist engsichtige Kleinkrämerei, die für ihr Splitterrichten um
jeden Preis Anhaltspunkte sucht und eventuell selbst Material
fabriziert." 1

Genug und übergenug der Proben, um zu zeigen, wie viel
Grund H. Ehrhard haben mag, mit seinen Freunden zufrieden zu
sein Bedarf es denn des Splitterrichtens, wo die Tendenz der
Schrift selbst, wie wir in Bezug auf Scholastik und neuere
Philosophie, also einen Punkt von ausschlaggebender Bedeutung,
überzeugend nachgewiesen zu haben glauben, eine wenn auch
wohlgemeinte, dennoch principiell verfehlte ist, nämlich die
Versöhnung des modernen Geistes oder, sagen wir, der specifisch
modernen, aus Reformation und Revolution herausgeborenen
Geisteskultur mit dem Katholicismus, ja überhaupt mit dem
Christentum ?2

Was aber die Versöhnung auf kirchlich-politischem Boden
betrifft, so können wir uns nicht versagen, eine Stelle aus den
Artikeln des P. Röfsler3 anzuführen, die uns ins Schwarze zu
treffen scheint. „Mit dieser aufrichtigen Anerkennung der edelsten

Absicht vereinigt sich sehr wohl die in unserer Kritik
ausgesprochene und begründete Überzeugung, dafs der vorgeschlagene

Weg nicht zum Ziele führt und das ganze System unhaltbar

ist, so viele Einzelheiten in dem Buche auch die volle
Zustimmung jedes Katholiken finden müssen." Wie der edle
Papst Pius IX. über gewisse Versöhnungsversuche urteilte,
darüber belehren uns die von P. Röfsler citierten Worte, die in
dem Ausrufe gipfeln: „Und einer solchen Civilisation könnte der
römische Papst jemals die Hand bieten und mit ihr einen
aufrichtigen Bund schliefsen ?" Papst Pius kannte die wahre Natur

dieser modernen „Civilisation" und Kultur besser als der
optimistische Verfasser des Katholicismus im 20. Jahrhundert.

Um zu Ehrhard zurückzukehren, so hätten neben Wahrheit,
Sittlichkeit, Recht und Religion auch Wissenschaft, Philosophie

1 Reichspost vom 21. Jänner 1902.
2 Eine bedeutsame Kundgebung betr. der religiösen Reformbestrebungen

ist der Hirtenbrief des Bischofs von Trier. Trier 1902.
* Wiener Vaterland vom 31. Jänner 1902. In diesem Schlufsartikel

ist auch Dr. Pernter erwähnt, dessen Angriff auf die Theologen unseres
Erachtens nicht ganz mit Stillschweigen hätte übergangen werden sollen.



472 Katholicismus und moderne Kultur.

als Güter aufgeführt werden sollen, die nicht nationaler Natur
sind,1 wozu wenigstens die letztere so häufig gestempelt wird,
indem man sich nicht wenig auf specifisch deutsche Denkweise
zu gute thut. Der Ausdruck „extreme Neuscholastik des 19.
Jahrhunderts" (S. 319) wirft ein neues Schlaglicht auf die wahren
Sympathieen des Vfs. Wir erinnern uns, dafs ihm eine Richtung

allein schon aus dem Grunde als verwerflich gilt, weil sie
„extrem" ist.

Den antichristlichen Charakter der modernen Philosophie
anerkennend, meint E., der vorhandene Gegensatz sei nicht die
Eolge davon, „dafs dieselbe allein die Gesetze des modernen
Denkens beobachte, er liege vielmehr begründet in der inhaltlichen

Lösung".2 Also wechseln die Gesetze des Denkens mit
den Zeiten, und das moderne Denken hat andere als die von
jeher gültigen — ewigen Gesetze! Und dieses anders
geartete Denken kann verschiedene, der modernen Zeit entsprechende

Lösungen, warum nicht auch eine theistische
hervorbringen. Das nenne ich Philosophie! Nach den Regeln der
Logik kann per accidens Wahres aus Falschem, nie aber Falsches
aus Wahrem folgen. Um es kurz zu sagen, das Gesetz des
modernen Denkens ist der Subjektivismus, und dieser kann im
besten Falle — allerdings auch nur mit Verleugnung der
Konsequenz — ein theosophische8 System erzeugen, d. h. ein
solches, wie es nach dem früher Gesagten dem innersten geistigen
positiven Kern des Protestantismus entspricht, mit nichten aber
ein philosophisch - theologisches System, das mit dem Super-
naturalismus des katholischen Dogmas vereinbar wäre. Jene
Theosophie aber, um es wiederholt einzuschärfen, krankt an dem
Widerspruch der christlichen Idee einer unmittelbaren Gemeinschaft

mit Gott und dem neuplatonischen Anspruch, dieselbe
durch natürliche Kräfte zu realisieren, d. h. an einem Anspruch,
der nur demjenigen gebührt, von dem der Apostel sagt: Non
rapinam arbitratus est, esse se aequalem Deo.

Eine Konsequenz des Subjektivismus, der das menschliche
Ich als Quelle und Norm der Wahrheit erklärt, ist es, dafs der
„absolute Geist" nach der Analogie des „relativen" als sich

1 Ehrhard a. a. 0. S. 313.
'- S. 326. „Die Behauptung, dafs nur die Lösungen der antichrist-

lichen Philosophie der modernen Zeit entsprechen, ist aher schon aus
dem Grunde völlig unzutreffend, weil diese Lösungen selbst wieder in
vielfachem und innerlich unlösbarem Widerspruch miteinanderstehen."
Und doch entspringen sie einem falschen Princip. Ein Kenner der
Geschichte der Häresieen könnte von analogen Fällen wissen.



Katholicismus und moderne Kultur. 473

bewegend, entwickelnd, aus der Sphäre des Idealen in die des
Realen übergehend gedacht oder, mit andern Worten, der Begriff
der Subjekt-Objektivität auf die Gottheit angewendet wird.
Dieser Konsequenz sind alle Versuche, vom Standpunkt des
modernen Denkens den christlichen Theismus zu begründen, der
Günthers, Kuhns und zuletzt auch Schells verfallen. Den
Beweis dafür haben wir in verschiedenen Schriften und Abhandlungen,

auch im Jahrbuch geführt. Durch die Ignorierung
desselben durch die Anhänger der sog. deutschwissenschaftlichen
Richtung halten wir uns nicht widerlegt.

Das konkrete Problem des Verhältnisses von Katholicismus
und modernem Wissenschaftsgeiste beweist, dal's mit
Schlagwörtern wie richtiges Verhältnis von Konservatismus und
Fortschritt nichts erreichbar ist.1

Die Bischöfe, sagt man uns, die das mittelalterliche Schwert
abgelegt und allein den Hirtenstab behalten haben, brauchen nur
energisch zu wollen, und wir werden Wunder erleben.2 Ja!
und welche! Z. B. die Schliefsung einer bischöflichen
theologischen Lehranstalt durch Gendarmen ,3 die „Koramisierung"
eines Bischofs, der einen Naehbarbischof zur Predigt einlädt, vom
Placet für Glaubenssätze zu schweigen. Auf alle Behauptungen
Ehrhards, z. B. die „im Vergleiche mit den mittelalterlichen
Zuständen wesentlich höhere Lage des Papsttums" (S. 343)
(besonders seit dem Raube am Kirchenstaate!), einzugehen, liegt
aufserhal'b unseres Rahmens und der Aufgabe des Jahrbuchs.

Man ist versucht, von einer Art Kulturfanatismus zu
reden, wenn man Sätze wie die folgenden liest: „Es ist nicht
zweifelhaft, dafs die katholische Kirche jetzt höher steht als im
Mittelalter und gerade auf den Centraigebieten des religiösen
Lebens mächtige Fortschritte aufweist, deren Zusammenhang mit
den Grundfaktoren und den Kulturkräften der Neuzeit beweist,
dafs zwischen beiden ein positives Verhältnis besteht."4 „Einer
Aufforderung zur Selbstpriifüng ihres Verhältnisses zum
katholischen Christentum können die Träger der modernen Kultur auch
nachkommen weil der Katholicismus nicht von ihnen fordert,
dafs sie irgend eine der echten Perlen, die auf dem Kleide der

1 Eine nichtssagende Phrase ist z. B. der Satz: „Schon ein Blick
auf die Natur und die Einsicht in die grofse Analogie (1), welche durch
Natur- und Geistesleben sich hindurchzieht, lehrt die Notwendigkeit jenes
doppelten Elementes in der Kulturentwicklung." S. 327. Von derartigen
tönenden Phrasen ist das Buch voll. Daher wohl ein grofser Teil seines
Erfolges. 2 S. 338.

8 S. oben über die Verhältnisse in Bayern. S. 467.
4 S. 347.



474 Katholicismus und moderne Kultur.

modernen Kultur prangen, preisgeben sollen."1 Aber handelt
es sich nicht eben um die Frage, welche von diesen prangenden
Perlen echt sind?

Halten wir uns ausschliefslich an die philosophischen
Proben unseres Geschichtschreibers und Geschichtspropheten!
Da lesen wir folgendes: ,,lch kenne ein Feld, auf welchem die
moderne Kultur eine freundschaftliche Auseinandersetzung mit
dem Katholicismus im Namen ihrer Ideale mit einem
berückenden Scheinrechte (sie!)2 abweisen kann, das ist die
moderne Weltanschauung, wie sie sich seit Descartes ausgebildet
hat. Der wesentliche Punkt, in dem sich der Gegensatz hier
gleichsam krystallisiert, ist die Ablehnung des metaphysischen
Denkens die sich auf die erkenntnistheoretischen Grundsätze
der modernen Philosophie stützt, wie sie wesentlich durch Kant
bestimmt wurden. Aber auch hier ist die Position des modernen
Denkens nicht unwandelbar. Ich betrachte die ganze moderne
Entwicklung der Philosophie nicht als den Abschlufs, sondern iu
ihren bleibenden Errungenschaften (welchen? Warum gibt man
sie nicht an?) als den Anfang einer neuen Arbeit im Dienste
der theoretischen Welterklärung und der sittlichen Lebensführung,
deren Abschlufs noch in weiten Zukunftsfernen liegt." 8

Also erwarten wir in Geduld den Abschlufs dieser in nebelhafter

Ferne liegenden Entwicklung und lassen wir unsere Ur-
urenkel das Versöhnungsfest des Katholicismus mit der verklärten

modernen Philosophie feiern Indes irrt sich der Herr Prälat,
wenn er meint, die Ablehnung des metaphysischen Denkens sei
die eigentliche Signatur des modernen Denkens. Dies gilt wohl
von der neuesten positivistischen, nicht aber von der
spekulativen Phase der modernen Philosophie. Selbst Kant sieht
in seinem Begriffssystem und seinem ethischen Apriorismus eine
Art von Metaphysik. Vollends sind die Systeme Fichtes, Schel-
lings und Hegels, selbst Schopenhauers und von Hartmanns
metaphysische Systeme, freilich aufgebaut auf dem Fundamente
des Subjektivismus, „vom denkenden Subjekt aus konstruiert". 4

Mit der Rückkehr zur (subjektivistischen) Metaphysik, „die
eigentlich einen Fortschritt des modernen Denkens bedeute",
wäre dem Katholicismus nichts gedient. Zugleich sei bemerkt,
dafs es also auch nach Ehrhard eine Rückkehr gibt, die einen
Fortschritt bedeutet. Eine solche fortschrittbedeutende Rückkehr
aber ist eben die so angefeindete Neuscholastik.

1 S. 352 f. 2 Von mir unterstrichen.
3 Ehrhard a. a. 0. S. 354. 4 A. a. 0.



Katholicismus und moderne Kultur. 475

Ehrhard betrachtet die neuere subjektive Philosophie als eine
historisch-psychologische Notwendigkeit.1 Wir begreifen, wie
man einer derartigen Geschichtsphilosophie vorwerfen konnte,
dafs die modernen Theorieen vom Dienste des Bösen, der Unent-
behrlichkeit des Zweifels und Irrtums darauf nicht ohne Einflufs
geblieben seien.2 Wir begreifen aber nicht, wie der Historiker diese

Notwendigkeit bezüglich des „Ausgangs vom Subjekt" behaupten
kann, nachdem der Versuch, „vom Subjekt aus das Weltbild zu
konstruieren", bereits in der alten Sophistik und teilweise im
Nominalismus (sofern dieser von der Vorstellung ausgeht)
gemacht und jener durch die sokratische, dieser durch die tho-
mistische Philosophie überwunden worden war. Was aber vor allern
Bedenken erregt, das ist die Konsequenz, dafs alsdann auch die
Reformation als der Versuch, das Verhältnis zu Gott vom Subjekt

aus zu „konstruieren", als eine historisch-psychologische
Notwendigkeit zugestanden werden mufs.

Zu Paulsens Behauptung, Kant sei der Philosoph des

Protestantismus, glaubt E. bemerken zu müssen : wenn dies richtig
wäre, so läge darin das Zugeständnis, dafs der Protestantismus

nicht blofs als der Gegner des Katholicismus, sondern als
der Totengräber des Christentums überhaupt angesehen werden
mufs.3 Paulsens Behauptung ist vollkommen begründet. Er
stützt dieselbe auf den Subjektivismus, die Autonomie der
Vernunft, auf den Antiintellektualismus (daher schon die Abneigung
Luthers gegen die Philosophie und gegen Aristoteles), auf den
Voluntarismus, die Autonomie des menschlichen Willens (des
Gefühls) auf religiös-sittlichem Gebiete.4

Die beiden ersten Punkte widersprechen sich nicht, da die
Vernunft (Intellekt) das eine Mal in dem weiteren Sinne der
theoretischen Seelenkräfte, das andere Mal in dem engeren der
Erkenntnis durch Begriff, Urteile und Schlüsse genommen wird.

Kant ist der Philosoph des Protestantismus, wie der heil.
Thomas der des Katholicismus. Darüber ist heutzutage nicht
mehr hinwegzukommen. Was dazwischen liegt, darunter auch
die Vermittlungsversuche der Tübinger Schule, mit Einschlufs
von Schell, so wohlgemeint sie sind, leidet an innerer Inkonsequenz

und wird, mag es auch eine Zeitlang die Geister blenden,
an dieser Inkonsequenz zu Grunde gehen und vom geschichtlichen

Schauplatz verschwinden.5

1 Ebd. - Braun, Bedenken u. s. w. S. 38.
3 Ehrhard a. a. 0. S. 191.
4 Vgl. Kaufmann in d. Schweiz. Kirchenzeitung v. 20. Nov. 1901.
6 Eucken, Thomas von Aquin und Kant, ein Kampf zweier Welten.

Berlin 1901.



476 Katholicismus und moderne Kultur.

„Das moderne religiöse Bedürfnis unterscheidet sich von
dem mittelalterlichen durch zwei besonders charakteristische
Momente: Individualismus und Innerlichkeit." 1

Wollten wir diese Worte pressen und auf das Bedürfnis
den Ton legen, so bedarf die moderne Welt allerdings gar sehr
der Innerlichkeit, da sie ganz im Aufserlichen, in der Jagd nach
Macht, Reichtum, Herrschaft aufgeht. Sehen wir uns gewisse
protestantische Völker an, so befriedigen sie zwar am puritanisch
beobachteten Sonntag mit sentimentalen Liedern ihr „religiöses
Bedürfnis", um aber alsdann im werkeltäglichen Getriebe aus-
schiiefslich der Welt, der Herrsch-, Gewinn- und GenufsBucht
zu dienen. Versteht man jedoch jene Worte so, dafs die
moderne Welt zu einer vollkommeneren Verinnerlichung des religiösen
Lebens geführt hat, so mufs man wohl annehmen, dafs die so

gerühmte deutsche Mystik nur zufällig ins Mittelalter geraten
ist und von Rechtswegen auf das Konto der modernen Kultur
gesetzt werden mufs. Auch den Meistern der Kölner Schule,
die ihren Gestalten eine so tiefe Innerlichkeit einzuprägen wufsten,
wie Stefan Lochner, Hans Memliug,2 werden in Zukunft ihre
Plätze in den Sälen der Secession als Vertretern moderner
religiös-innerlicher Malerei anzuweisen sein.

Der Gebrauch der lateinischen Sprache ist nicht allein, wie
E. meint,8 eine Folge historischer Verhältnisse und
praktischkirchlicher Erwägungen, sondern zugleich, wie er im weiteren
selbst von dem idealen Vorzug einer einheitlichen kirchlichen
Sprache redet, ein Ausdruck innigster Zusammengehörigkeit, auf
den die römische Kirche für den Umfang ihres Patriarchats mit
Recht nicht verzichtet. Der Vorteil der romanischen Völker aber
wird, abgesehen vom Unterricht in Predigt und Katechese, durch
unsere gerühmte germanische Volksbildung, die fast allen
gestattet, sich das Verständnis der Liturgie durch Übersetzungen
in die Muttersprache zu verschaffen, wieder ausgeglichen.

Das Zurückgreifen zum christlichen Altertum bezüglich der
praktisch-kirchlichen Forderungen, das in der Theologie im Rückgang

auf die Väter praeter oder selbst contra Scholastik sein
Seitenstück hat, illustriert grell den sonst so sehr gepriesenen
geschichtlichen Fortschritt.4

Um noch einmal von „Eindrücken" zu reden, so gewinnt
man bei Erwägung der praktischen Vorschläge den Eindruck,

' Ehrhard a. a. 0. S. 363.
2 Nach der neuesten Forschung war H. M. ein Deutscher, gebildet

in der Kölner Schule.
2 A. a. 0. S. 364. < A. a. 0. S. 365.



Katholicismus und moderne Kultur. 477

als ob die Versöhnung sofort zur Thatsache würde, wenn die
kirchlichen Organe feierlich das Mittelalter abschwören und vor
aller Welt verkünden würden, dafs sie ein- für allemal auf alle
politischen und kirchenpolitischen Rechte, die die Kirche im M.-A.
beanspruchte, die weltliche Herrschaft mit eingeschlossen,
Verzicht leisten.

Mit vollem Recht weist E. den Vorwurf der „Inferiorität"
der Katholiken zurück, die vornehmlich auf die Masse der
Erzeugnisse (litterarischer und künstlerischer) sich stütze.1 Von
wem aber ging der Anstois zu der jetzt so häufig vernommenen
Phrase aus, wenn nicht von jenen, die zuerst das Schlagwort
vom „Bildung8deficit" der Katholiken auf den Markt warfen?
Ein verhängnisvolles Wort, das die Feinde der Kirche begierig
aufgriffen und in einem ganz anderen Sinne, als die Urheber es
meinten, gegen die Katholiken ausbeuten.

Der Gedanke einer katholischen Universität geniefst zwar in
seiner idealen Gestalt die hohe Achtung unseres Autors, er
bekennt sieh aber praktisch zur Parole : Behauptung der Position des

katholischen Gedankens an den bestehenden Universitäten,
Stärkung dieser Position durch energische und fruchtbare Arbeit
inmitten der Centraistätten, an denen die gesamte akademische
Jugend ihre höchste Bildung sucht und empfängt, Wiedergewinnung

der dem Katholicismus entfremdeten Universitätskreise
durch den thatkräftigen Erweis seiner Kulturfreundlichkeit und
seiner Kulturmacht.3 Der Optimismus des Vf. tritt wohl nirgends
klarer zu Tage als in diesem Falle. Von den theologischen
Fakultäten zu schweigen, von deren rein äufserlichem, sozusagen
mechanischem Zusammenhange mit dem Universitätsorganismus —
ein lucus a non lucendo — sowie den Gefahren, denen sie
ausgesetzt sind, wir früher gesprochen haben, so ist die Position des
katholischen Gedankens, die gestärkt werden soll, mit der Laterne
des Diogenes zu suchen. Sollen wir an die Ernennung
katholischer Professoren für Philosophie und Geschichte erinnert
werden Aber erstens ist sie äufserem Zwange, dem politischen
Einflufs der katholischen Parteien in den Parlamenten zu
verdanken; zweitens liegt die Wahl ausschliefslich in der Hand
eines möglicherweise waschecht liberalen Kultusministers, der
möglichst weit nach links greifen wird; drittens ist die
Wirksamkeit dieser „weifsen Raben" durch ihre zahlreichen Kollegen
entgegengesetzter Richtung der verschiedensten Farben mehr als

paralysiert. Das Geheimnis aber, die dem Katholicismus
entfremdeten Universitätskreise durch den thatkräftigen Beweis

1 A. a. 0. S. 371. » S. 377 ff.



478 Katholicismus und moderne Kultur.

meiner Kulturf'reundlichkeit zu gewinnen, dürfte um so schwerer
ausfindig gemacht werden, als diese entfremdeten Kreise sich
mit Hand und Fufs dagegen wehren, dafs den Katholiken an den
Pflanzstätten höchster Bildung, also der berufensten Stätte für
derartige Experimente, die Probe zu machen gestattet werde.

Den in den Hallen der modernen Universitäten, wo Pan-
theisten und Materialisten mit dem gleichen Rechte neben The-
isten lehren, herrschenden Geisteskampf mit den Kämpfen von
Realisten und Nominalisten an den katholischen Universitäten des
Mittelalters auf gleiche Stufe zu stellen, ist nur möglich, wenn
man um jeden Preis die vorhandenen konfessionslosen Bildungsanstalten

dem katholischen Fühlen mundgerecht machen will.
Freilich müssen wir uns mit ihnen, der Not gehorchend, abfinden,
ohne aber deshalb auf die Realisierung des Ideals, der
katholischen, wirklich organischen Universität zu verzichten.

Uber die Theologie, Philosophie und Geschichte betreffenden
Vorschläge fassen wir uns kurz. Der Forderung des
theologischen Studiums für die gebildeten katholischen Laien, falls sie
die Grenzen der Anhörung apologetischer Vorträge, für welche
zunächst die Professoren der theologischen Fakultäten zu sorgen
hätten, überschreiten sollte, vermögen wir uns nicht anzuschliefsen.
Die unklare Begründung dieser Forderung scheint Theologie mit
Religionsphilosophie zu verwechseln und operiert mit den
beliebten Schlagwörtern vom Kulturleben und immer höher zu
spannenden „Idealen1". Angesichts der Vernachlässigung selbst
philosophischer Studien, die bei der herrschenden Verwirrung
in diesem Gebiete fast als ein Vorteil zu betrachten ist, könnte
das Theologiestudium der gebildeten Laien, von Ausnahmen
abgesehen, doch nur zu oberflächlichem Dilettantismus führen. Wie
vielen derselben ist durch den Einflufs glaubensloser Lehrer,
die die katholische Litteratur als minderwertig mit Verachtung
behandeln, und ausschliefslicher Lektüre akatholischer und
antikatholischer Litteratur selbst die Kenntnis der einfachsten, im
Rahmen des Katechismus sich bewegenden religiösen Wahrheiten
abhanden gekommen! Diesem Ubelstande ist, wie von selbst
einleuchtet, durch alle möglichen Mittel, Vereine, Vorträge,
Verbreitung apologetischer Schriften entgegenzuwirken. Gründlich
vermöchte eben nur die katholische Universität abzuhelfen. Die
vom Vf. den theologischen Fakultäten an den Universitäten, wie
sie nun einmal thatsächlich beschaffen sind, zugemutete Aufgabe
dürfte weit das Mafs ihrer Kräfte überschreiten.

Bezüglich der Aufgabe der katholischen Philosophie sind
wir noch weniger mit dem Vf. einverstanden. In diesem Punkte



Katholicismus und moderne Kultur. 471)

acheint er völlig unorientiert. Wir sollen uns nicht begnügen,
der modernen Philosophie die der Vorzeit entgegenzustellen,
sondern mehr als bisher zu jener in ein inneres Verhältnis treten,
ihre wahren Fortschritte erfassen, um ihre Irrtümer innerlich zu
besiegen. Wir glauben nach Jahrzehnte langer Arbeit auf diesem
Gebiete sagen zu dürfen, dafs diese Mahnung völlig überflüssig
ist, und die Redewendungen des Herrn Prälaten leere,
nichtssagende Phrasen sind.

Uber die „Geschichte" hinweggehend, bemerken wir noch
bezüglich der Aufgabe der Katholiken auf dem Gebiete der
schönen Litteratur, dafs gewisse Lorbeeren und Erfolge
katholischen Autoren durch die Schranken der guten Sitte trotz der
Muthschen Vorschläge von mitunter zweifelhaftem Werte für
immer versagt sein werden. Hüten wir uns, durch den Erfolg
französischer Romanciers verführt, mit realistischen Mitteln
katholische oder christliche Moderomane zu züchten! Exempla
sunt odiosa.

Fassen wir unser Urteil über Ehrhards Schrift in wenigen
Worten zusammen. Bei allen Vorzügen in Bezug auf Inhalt
und Form leidet dasselbe an zwei wesentlichen Gebrechen, einer
ungenügenden Auffassung des übernatürlichen Charakters des
Christentums und der katholischen Kirche — daher die teils
offenen teils versteckten Sympathieen mit theologisch -

philosophischen Erscheinungen theosophischer Richtung —, dann damit
im Zusammenhange an einer optimistischen Beurteilung der
modernen Kultur. Hieraus erklärt sich die ebenso optimistische
Meinung von einer Möglichkeit der Versöhnung mit dem modernen
Geiste, der wesentlich auf einer konsequenten Ausbildung des
neben dem christlichen Ingrediens im Protestantismus liegenden
neuplatonisch-naturalistischen Elementes beruht.

°-se~~ —
ST. DIONYSIUS AREOPAGITA, NICHT

PSEUDODIONYSIUS.
(Schluß von Bd. XVI, S. 95 ff., 165 ff., 282 ff.)

Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Das 5. Kapitel: „Symbolik und Allegorie" (S. 198 ff.) der
Kochschen litterarhistorischen Untersuchung bleibt uns noch zu
besprechen. In Bezug auf „die philosophische und die mystische
Überlieferung" (a. 0.) verweisen wir zunächst auf das schon


	Katholicismus und moderne Kultur

