
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: De diversis perfectionis gradibus in physica praemotione [Fortsetzung]

Autor: Prado, P. Nobertus del

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


424 De cliverais perfection« gradibus

DE DIVERS IS PERFECTIONS GRADIBUS
IN PHYSICA PRAEMOTIONE.

Scripsit

P. NORBERTUS DEL PRADO, Ord. Praed.

Sequitur. (Vol. XVI. p. 329.)

„Deus non est causa nisi bonorum, secundum illud Genesis

cap. 1 v. 31: Vidit Deus cuncta quae fecerat, et erant
valde bona. — Si ergo a solo Deo voluntas hominis move-
retur, numquam moveretur ad malum; cum tarnen voluntas
sit, qua peccatur et recte vivitur, ut Augustinus dicit lib. 2.
Retract, cap. 9."

„Dicendum, quod Deus movet voluntatem hominis sicut
universalis motor ad universale obiectum voluntatis, quod
est bonum ; et sine hac universali motione homo non potest
aliquid velle; sed homo per rationem déterminât se ad vo-
lendum hoc vel illud, quod est vere bonum vel appareus
bonum. — Sed tarnen, interdum, speclaliter Deus movet
aliquos ad aliquid determinate volendum, quod est bonum,
sicut in his, quae movet per gratiam, ut infra dicetur."

S. Thomas, S. th. 1. 2. qu. 9. art. 6. ad 3.

I.
1. Diximus in Lectione prooemiali,1 quod Divus Thomas in

hae famosa responsione ad 3. indicat primum et supremum gra-
dum physicae motionis, qua Dpus movet hominem ad operandum,
quasi applicando intellectual et voluntatem eius ad operationem;
sicut etiam artifex applicat securim ad scindendum, qui tarnen
interdum formam securi non tribuit. Deus enim non solum dat
facultatem voluntatis et rationis hominibus, sed etiam conservât
earn in esse, et applicat earn ad agendum, et est finis omnium
actiouum. Et cum finis et agens et forma se habeant ut actionis
principium, Deus secundum haec tria in quolibet opérante ope-
ratur. — Unde 1. ad Corinth, cap. 12: Operatur omnia in
omnibus. Et ad Philipp, cap. 2: Operatur in vobis et velle
et perficere. Et ad Hebraeos cap. 13: Aptet vos in omni bono,
ut facialis eius voluntatem, faciens in vobis, quod placeat
coram se. — (1. P. qu. 105 a. 5.)

Et quod est valde notandum, quanto Deus magis aliquos
amat, magis et intensius in illis operatur; et quanto magis in
suis dilectis operatur, tanto plus qui ilium diligunt, illi subiiciuntur,
et per banc subiectionem magis sub eius Providentia cadunt.
Unde Praedestinatio nihil aliud nisi specialissima Providentia

1 In Ephemer. Div. Thomas ser. 1. vol. ult.



in physica praemotione. 425

electorum, propter quos omnia facta sunt. Sic Divus Thomas
lib. 3. cont. g. cap. 90 : „Quanto ergo Deus aliqua magis amat,
tanto magis sub eins Providentia cadunt. — Hoc autem et
Sacra Scriptura docet dicens: Custodit Dominus omnes diligentes
se (Psalm. 144); et etiam Philosophus üb. 10. Ethic. tradit dicens,
quod Deus maxime curat de his, qui diligunt intellectum, tamquam
de suis amicis."

2. Deus etenim operatur in quolibet opérante sive operatione
naturae sive operatione voluntatis secundum tria praedicta, scilicet
finem et agentem et formam. — Finis namque est terminus
illae viae, quae sumitur ex gubernatione rerum; et constituit
quintam viam ad demonstrandum existentiam Dei. — Forma
autem est ilia via quarta ad demonstrandam existentiam Dei,
via, inquam, quae sumitur ex gradibus, qui in rebus inveniuntur,
et per quam devenitur ad aliquid, quod est verissimum et
optimum et nobilis8imum et per consequens maxime Ens: Ens per
essentiam. — Agens vero constituit principium in illa via secnilda,
sub qua clauditnr tertia, quae sumitur ex ordine causarum effi-
cientium in istis sensibilibus, et per quam datur ascendere usque
ad aliquam causam efficientem primam, quam omnes Deum nomi-
nant. — Unde quinque viae ad demonstrandam existentiam Dei
reducuntur ad primam viam, quae sumitur ex parte motus, et
per quam necesse est devenire ad aliquod primum movens, quod
a nullo movetur; et hoc omnes intelligunt Deum. — Deus ergo
est Primum Movens Immovibile, a quo omnia moventur: in ratione
causae efficients, in ratione causae exemplaris et in ratione
causae finalis. Necesse est itaque dicere, omne ens, quod quo-
cumque modo est, a Deo esse: a Deo tamquam a Causa Prima
Efficiente, et a Deo tamquam a Causa Suprema Exemplari, et
a Deo tamquam a Causa Ultima Einali. — (1. Part. qu. 2. a. 3.
et qu. 44. a. 1—4.)

3. Et quoniam Deus operatur in omni opérante secundum
haec tria, quae se habent ut actionis principium : finem, agentem
et formam; et aliunde quaecumque Deus operatur, facit in numéro,
pondéré et mensura, attingens a fine usque ad finem fortiter et
disponens omnia suaviter; exinde admirari oportet semper in
cunctis operibus Dei, et prasertim in operibus, quas operatur in
creatura rationali, quam maxime diligit, exactam adaequationem
inter omnia genera divinarum motionum; ita ut ad invicem sibi
correspondeant motio Dei ut est causa efficiens, et motio Dei
ut est causa formalis separata sive exemplaris, et motio Dei, ut
est causa finalis — Motio Dei moventis in creatura est motus:
id est aliquid reale causatum a solo Deo in creatura et elevans



426 De diversis perfections gradibus

ac perficiens ipsam creaturam sive quoad esse sunm sive quoad
suum operari.

4. Motio Dei moventis secundum rationem forraae est
motio divina causans in rebus creatis formas quae sunt prin-
cipium motus, et conservans eas in esse. — Motio Dei moventis
secundum rationem agentis est applicatio formarum ac virtutum
rerum creatarum ad operandum. — Et motio Dei moventis
secundum rationem finis est inspirare desiderium sui. — Unde
in omni propria operatione creaturae requiruntur haec tria: 1°. quod
habeat propriam virtutem agendi, a qua sicut a principio intrinseco
rei procedat omnis motus atque operatio eius; — 2°. quod reci-
piat adhuc ab ipso Deo complementum propriae virtutis; quoniain
secunda causa non influit in suum elfectum, nisi in quantum
recipit virtutem causae primae; — 3°. quod operetur propter
aliquod bonum verum vel apparens: quod quidem non est aut
non apparet bonum, nisi secundum quod participât aliquam simi-
litudinem Summi Boni, quod est Deus.

5. Hae praedictae fundamentales motiones si inspiciantur
per comparationem ad creaturam rationalem, habebitur, quod
Deus dicitur movere hominem secundum rationem forinae, in
quantum confert ei intellectum et voluntatem, quae est forma
seu facultas libere agendi; et secundum rationem finis, in quantum

movet physice intellectum creatum, dando ei virtutem ad

intelligendum vel naturalem vel supernaturalein et imprimendo
ei species intelligibiles; et secundum rationem agentis, in
quantum applicat voluntatem ad volendum, interius eam incli-
nando. — Et sie, sive consideremus motus voluntatis, secundum
quod movetur ab intellectu, sive secundum quod movetur a seipsa;
uecessario per utraraque viam devenire oportet ad Unum et Idem,
quod est primum in via causae efficientis, supremum in via
causae formalis, et ultimum in via causae finalis. Ideoque sicut
Deus propter hoc, quod est primum elficiens, agit in omni agente;
ita propter hoc, quod est primum formale, omnium formarum
exemplar, partieipatur in omni forma et operativa virtute; et
similiter propter hoc, quod est ultimus finis, appetitur in omni
fine, et implicite desideratur in omni bono, et amatur in omni
pulchro.

6. Et quoniam inter ista tria divinarum motionum genera
adest semper perfecta ac mirifica proportio, dicendum est: 1°. quod
secundum gradum perfectionis in raotione Dei ut finis erit gradus
perfectionis in motione Dei ut agens, et gradus perfectionis in
motione Dei ut forma. — Si ergo finis, ad quem Deus vult
et intendit perducere creaturam rationalem, est supernaturalis;



in physica praemotione. 427

supernaturalis erit quoque et applicatio potentiae liberi arbitrii
ad operandum, et forma ipsius liberi arbitrii, quae applicatur
ad operationem. — Etenim Deus omnia disponit suaviter, atque
omnibus dat formas et virtutes inclinantes in id, ad quod ipse
movet; et illo modo Deus movet et movendo inclinât iuxta inodum
ipsum forraarum; eo ipso, quod et forma principium actus et
virtus inclinans formam ad actum et applicatio, qua Deus applicat
formam iam inclinatam per virtutem ad agendum, procedunt a
Deo, suntque participationes ipsius virtutis Dei; atcfue per unam
altera completur. Virtus perficit formam et est complementum
ipsius; et divina motio perficit simul formam et virtutem et est
ipsarum complementum, dum perducit potentiam operativam crea-
turae rationalis ad ultimum actum.

7. Exinde cum finis, ad quem intendit Deus applicans potentiam

voluntatis ad agendum ipsam elevare, est supra vires
naturales, quae continentur in virtute operativa liberi arbitrii; tunc
conferuntur formae naturali aliae formae superadditae et vir-
tutibus acquisitis virtutes infusae; atque inter istas virtutes
infusas reperiuntur quoque gradus perfectionis in modo inclinandi
ad ipsas operationes supernaturales: ex quo habetur scientifica
ratio distinguendi inter virtutes infusas et dona Spiritus Sancti. —
Quamobrem Divus Thomas 2a- 2ae- qu. 23. a. 2 : „Oportet,
quod si voluntas moveatur a Spiritu Sancto ad diligendum, etiam
ipsa sit efficiens suum actum. Nullus autem actus perfecte pro-
ducitur ab aliqua potentia activa, nisi sit ei connaturalis per
aliquam formam, quae sit principium actionis. — Unde Deus,
qui omnia movet ad debitos fines, singulis rebus indidit formas,
per quas inclinantur ad fines sibi praestitutos a Deo; et secundum

hoc disponit omnia suaviter, ut dicitur Sapient, cap. 8. —
Manifestum est autem, quod actus caritatis excedit naturam
potentiae voluntatis. Nisi ergo aliqua forma superaddetur naturali
potentiae, per quam inclinaretur ad dilectionis actum, esset actus
iste imperfectior actibus naturalibus et actibus aliarum virtutum;
nec esset facilis et delectabilis. Q,uod patet esse falsum; quia
nulla virtus habet tantam inclinationeui ad suum actum, sicut
caritas, nec aliqua ita delectabiliter operatur. — Unde maxime
necesse est, quod ad actum caritatis in nobis existât aliqualis
habitualis forma superaddita potentiae naturali, inclinans ipsam
ad caritatis actum et faciens prompte et delectabiliter operari." —
Videatur etiam 1. Sent. dist. 17. qu. 1. a. 1. et 4. et Q,u. Disp.
de Carit. qu. unica a. 1.

8. Inter omnes autem formas supernaturales, quas Deus

infundit, ut homo possit operari conformiter ad esse gratiae



428 De diversis perfectionis gradibus

gratum facientis, nobilissima omnium eat Caritas, ad cuius actum
ordinantur ceterae virtutes theologicae et omnea virtutea morales
infuaae et ipaamet dona Spiritus Sancti. — Caritas enim est
excellentissima virtutum, quas omnes ordinat ad finem suum,
omnibusque suam propriam t'ormam imponit; atque actus caritatis
nihil in ordine actuura agnoscit tamquam superius nisi visionem
Divinae Essentiae, qua videbimus Deum facie ad faciem, sicuti
est, et similes ei erimus per consummationem gratiae, cum per
visionem gloriae participabimus ipsam aeternitatem, quae est
Deus. — Quapropter Divus Thomas 2a- 2ae- qu. 23. a. 8.:
„Per caritatem ordinantur actus omnium aliarum virtutum ad
ultimum finem.1' Et Qu. Disp. de carit. qu. unica a. 2. ad 17:
„Circa amorem Dei non inest aliqua imperfectio, quam oporteat
per aliquod donum perfid: unde Caritas non povitur donum
virtutis, quae tarnen excellentior est omnibus donis."

9. Unde finis omnium divinarum motionum est conversio
creaturae rationalis in Deum; et illa motio est perfectior, quo
mugis appropinquamus Deo et Deus appropinquat nobis. Deus
enim appropinquat nobis nos movendo ad ipsum, et nos Deo
appropinquamus ab ipso Deo moti; in Deo enim vivimus, move-
mur et sumus. Sic Divus Thomas üb. 3. contra gentes cap 116:
„Adhaesio igitur amoris ad Deum est potissimus modus adhae-
rendi In omnibus autem, quae moventur ab aliquo primo
movente, tanto aliquis perfectius movetur, quanto magis participât

de motione primi moventis et de similitudine ipsius. Deus
autem, qui est legis divinae dator, omnia facit propter suum
amorem. — Qui igitur tendit in ipsum, scilicet amando, per-
fectissime movetur in ipsum. — Omne autem agens intendit
perfectionem in eo quod agit. — Hic igitur est finis totius
legislations, ut homo Deum amet."

10. En régula ad iudicandum de perfectione physicae
motioni8, qua Deus ut agens movet creaturam rationalem ad

ipsum ut finem. Nam Deus omnia movendo convertit ad seipsum.
— Itaque dicemus primo de distinctione divinarum motionum
in genere, secundo de distinctione physicae motionis.

II.
De distinctione divinarum motionum in genere.

11. Conclusio prima: Omnes divinae motiones convenienter
reducuntur ad tria genera, videlicet secundum rationem causae
efßcientis, exemplaris ac finalis.

Ratio prima. — Deus est Primum Movens Immobile, quod
a nullo movetur, et a quo omnia moventur. — Atqui Deus est



429

Primum Movens Immobile in via causarum efficientium et in via
causarum formalium et in via causarum finalium. — Omnes nam-
que ac 8ÎDgulae causae efficientes ab Illo causantur et ab Illo
habent, quod possint causare, et quod actualiter causent. Similiter
omnes ac singulae causae formales ab Illo participant divinam
quamdam perfectionem, et ab Illo habent, quod formaliter
constituant esse specificum rerum, quae per formam illis intrinsecam
sunt entia, una, vera et bona. Ac pariter omnes ac singulae
causae finales ab Illo recipiunt, quod possint inspirare desiderium
sui, et quod diffundant bonitatem, quam a Deo Summo Bono
acceperunt, unaquaeque iuxta mensuram suam. — Haec sunt
illae quinque viae, quibus Deum esse probari potest: quae redu-
cuntur ad très iuxta triplex genus causarum; et quae resolvuntur
in primam viam sumptam ex parte motus. Motio enim moventis
in mobile est motus. — 1. P. qu. 2. a. 3.

12. Ratio secunda. — Modus movendi convenienter distin-
guitur atque dividitur secundum distinctionem ac diversitatem
in modo causandi. —- Sed ut Divus Thomas ex professo demon-
strat 1. P. qu. 44, Deus eo ipso quod est Ens per essentiam,
est causa efficiens et causa exemplaris et causa finalis omnium
entium per participationem. — Entia enim per participationem
diversificantur secundum diversam participationem essendi et
Operaudi receptam ab Uno Primo Ente, quod perfectissime est,
et est causa omnis entis, omnis veri, et omnis boni. — In hac

qu. 44. clauduntur quinque viae, quibus Denni esse probari
potest, quasque Angelicus Doctor pulcherrime exaraverat in qu. 2.
a. 3. — Et istae quinque viae clausae iam per unitatem Principii
causalitatis, perveniunt ad ultimum ipsarum terminum, in quo
demonstratio existentiae Dei totaliter perficitur, in qu. subsequenti
45. a. 2., dum Divus Thomas respondet dicendum, quod „Non
solum non est impossibile a Deo aliquid creari ex nihilo, sed
necesse est ponere a Deo omnia creata esse."

13. Ratio tertia. — Quatuor sunt causarum genera:
materials, formalis, efficientis et finalis. Materia tamen, etsi dicatur
causa, non est principium actionis, sed se habet ut subiectum
recipiens actionis effectum. Unde dumtaxat finis, forma et
agens se habent ut actionis principium; sed ordine quodam. —
Kam primum quidem principium actionis est fillis, qui movet
agentem; secundo vero agens; tertio autem forma, quod ab

agente applicatur ad agendum, quamvis et ipsum agens per
formam suam agat. — Atqui secundum haec tria Deus in quolibet
opérante operatur: ut Divus Thomas ex professo declarat 1. P.

qu. 105. a. 5. — Ex quibus apparet, quod controversia de



430 De diversis perfection^ gradibus

influxu Dei in creaturas non potest disiungi a magnis quaestio-
nibus de existeutia Dei et de processione omnium rerum a
Deo per creationem.

14. Conclusio secunda: Aliquando per unam solam numéro
motionem Deus simul agit secundum rationem agentis et

formae.
Ratio prima. — Agere secundum rationem formae in

creaturas est dare creaturis formas eis intrinsecas et modo perma-
nenti, per quas tamquam per propriam virtutem operentur. Etenim
sic semper intelligendum est, Deum operari in rebus, quod tarnen
ipsae res propriam habeant operationem. — Agere autem secundum

rationem agentis in creaturas est applicare ad agendum
ipsas formas creaturis intrinsecas per modum permanentis collatas;
nam applicare formas creaturarum ad agendum nihil aliud nisi
conferre ipsis formis complementum suae activitatis coniungendo
illas ad actiones proprias. Unde applicare est etiam dare
formant, sed ultimam lormam ipsarum formarum; formam, inquam,
per modum transeuntis, et quae cessât cessante operatione, cuius
est principium immediatissimum immediatione virtutis. Virtus
enim Causae Primae vehementius ingreditur in effectum quam
virtus causae secundae, quae operatur immediatius immediatione
suppositi.

lam vero Deus, dum creavit angelos, dum creavit etiam

primos parentes, et dum creavit animam hominis Christi, simul
contulit illis cum essentia et existential 1°. facultatem liberi
arbitrii, quae est facultas voluntatis et rationis; 2°. formas superadd

itas potentiae liberi arbitrii, id est virtutes infusas, scilicet
fidem, spem ac caritatem homini et angelo, et caritatem Christo
Domino, in quo, utpote comprehensore iam Divinae Essentiue,
non relinquebatur locus fidei nec spei; 3°. actus fidei, spei et
caritatis in angelis et in Adamo et actum caritatis in anima
sanctissima Domini nostri lesu Christi.

Ergo una sola motione Deus contulit et formam naturalem
agendi, scilicet liberum arbitrium, et formam supernaturalem,
nempe caritatis habitum; et actum liberi arbitrii informati caritate,
nimirum dilectionem Dei. — Deus enim fecit augelos et primum
hominem, et hominem Christum actualiter et libéré tendentes in

ipsum Deum per motum liberi arbitrii, qui est amare seu diligere.
15. Ratio secunda. — In iustificatione impii, ut dictum

manet supra qu. 113.1 sunt simul tempore, etsi ordine naturae
unum eorum sit prius altero, haec quatuor: 1°. gratiae infusio;

1 Ephem. Divus Thomas, ser. 2.

é



in physica praemntionp. 431

2°. motus liberi arbitrii in Deum per fidem et caritatem; 3°. motus
liberi arbitrii in peccatum; 4°. remissio culpae.

Sed una est numéro motio Dei moventis, scilicet gratiae
infusio; et plures effectue, qui constituunt terminum huius motus
in potentia liberi arbitrii, scilicet formas sen habitus fidei et
caritatis, et simul actus liberi arbitrii iuformati per fidei et
caritatis virtutes. — Quibus adhuc oportet addere alium motum
seu actum liberi arbitrii per dolorem in peccatum, qui est actus
virtutis infusae poenitentiae.

Ergo patet, quomodo Deus simul operatur in creatura rationali
opérante et dando formant per modum permanentis et applicando
hanc formam ad actum, qui est per modum transeuntis et cessât
cessante applicatione facta a Deo secundum rationem agentis.

Unde transmutatio, quae fit in homine a Deo per inl'usionem
gratiae, est una, si consideretur motio Dei moventis, quae est
infusio gratiae sanctificantis et virtutum infusarum. — Est
multiplex motuS, ratione potentiarum, in quibus infuDduntur habitus
virtutum; et multiplex terminus raotus in unaquaque potentia,
cum motio Dei moventis efficiat simul tarnquam effectus et ter-
minos distinctos : 1°. ipsas formas permanentes quoad esse et
operari supernaturaliter: gratiam scilicet et caritatem cum ceteris
virtutibus; 2°. ipsas formas transeuntes, videlicet operationes
liberi arbitrii, dum homo credit, diligit et dolet.

16. Conclusio tertia: Motio Dei secundum rationem formaè
potest did duplex ex parte modi, quo respicit terminum; et
similiter motio Dei secundum rationem agentis potest etiam
did duplex ex parte modi, quo terminatur ad effectum.

Declaratur. — Motio Dei moventis creatnram secundum
rationem formae nihil aliud est nisi motio, qua Deus tribuit
creaturis virtutem operandi, et motio, qua illam Deus conservât
in esse. — Sed alius est modus, quo Deus movet, in quantum
dat virtutem; et alius, quo Deus movet, in quantum virtutem
operandi iam collatam conservât. — Etenim licet ex parte Dei
non sint cogitandae duae distinctae actiones, una, qua tribuit
virtutem operandi, et altera, qua conservât ipsam operandi
virtutem; attamen collatio virtutis operativae non supponit ipsam
virtutem existentem, et COllservatio virtutem operantem, quam
tenet in esse, iam ut existentem subaudit. — Consequenter iste

duplex modus potest dici unus et potest dici duplex; unus ex
parte principii, scilicet Dei moventis; et etiam ex parte termini,
scilicet virtutis operativae. Duplex autem propter diversum

respectum ad eumdem terminum motus. — Ea quippe ratione,



432 De diversia perfections gradibus

qua creatio differt a conservatione rei creatae; et tarnen verum
quoque est, quod eonservatio est continuata creatio.

17. Pariter motio Dei moventis creaturas secundum rationem
agentis nihil aliud est nisi motio, qua Deus applicat virtutem
activam creaturae ad actionem, et motio, qua Deus siraul cum
virtute creaturae applicatae ad agendum et mediante ipsa
creaturae potentia operatur eamdem operationem et eumdem effectum.
— Sed alius est modus, quo Deus movet, in quantum applicat
virtutem actioni; et alius modus, quo Deus movet, in quantum
virtuti iam coniunctae ad suam actionem cooperatur intrinsece. —
Etenim quamvis ex parte Dei sit eadem motio, attamen appli-
catio non supponit virtutem operativam creaturae iunctam cum
suo actu, et cooperatio virtutem cooperativam coniunctam cum
actu subaudit. Et praeterea terminus motionis, quae est appli-
catio, est complementum virtutis activae creaturae; et a Deo
solo effectum; et terminus motionis, quae est cooperatio, est
ipsamet operatio creaturae, quae tota est a creatura et tota simul
a Deo. A Deo per potentiam creaturae; a creatura autem per
suam propriam potentiam completam in ratione virtutis activae

per virtutem Dei. — A Deo, inquam, immediatius quam a creatura,

si immediatio virtutis attendatur; a creatura vero
immediatius quam a Deo, si immediatio suppositi coagentis consideretur.

18. Corroboratur conclusio. — Ex Divo Thoma de Potent,
qu. 3. a. 7, ubi hos praedictos quatuor modos, quibus Deus
operatur in omni opérante, distincte describit, et postquam ipsorum
rationem perpendendo exposuit, concludit: „Sic ergo Deus est

causa actionis cuiuslibet, in quantum dut virtutem agendi; et
in quantum conservât earn; et in quantum applicat actioni;
et in quantum eius virtute omnis alia virtus agit. — Et cum
coniunxerimus his, quod Deus sit sua virtus, et quod sit intra
rem quamlibet non sicut pars essentiae, sed sicut tenens rem
in esse; sequetur, quod ipse in quolibet opérante immediate
operetur, non exclusa operatione voluntatis et naturae."

19. Conclusio quarta: Motio Dei, qua Deus dat creaturae
virtutem operandi, et motio, qua conservât virtutem operativam
in esse suo, potest did una motio; et pariter motio Dei, qua
Deus applicat virtutem propriam creaturae ad agendum, et

motio, in cuius virtute omnis alia virtus creaturae agit, potest
etiam did una motio.

Ratio prima. — Quia ex parte Dei una et eadem est actio,

qua confert virtutem operandi creaturis, et qua illam conservât.
Et ex parte termini eadem est virtus operandi, quae confertur,
et quae in esse suo conservatur.



in physica praemotione. 433

Similiter ex parte Dei moventis una et eadem est motio,
qua virtus operativa creaturae applicatur ad agendum, et qua,
semel applicata suae propriae actioni, agit. — Ex parte virtutis
collatae per applicationem Primi Agentis eadem est virtus, quae
complet virtutem propriam creaturae, et virtus, qua iam compléta
virtus propria creaturae agit.

20. Ratio secunda. — Quoniam Divus Thomas 1. P. qu. 105.
a. 5. dare formas rebus et conservare eas in esse reducit ad
unum modum, secundum quem Deus dicitur operari in quolibet
opérante in ratione formae. — Ac pariter alios duos modos,
iuxta quos Deus et applicat virtutem propriam creaturae ad
actionem et cooperatur intrinsece ipsi virtuti operativae creatu-
rarum, etiam reducit ad unum, nempe secundum rationem agentis;
et quem vocat applicationem virtutis creatae ad operandum.

21. Conclusio quinta: Concursus simultaneus in doctrina
Divi Thomae nihil commune habet, quoad rem significatam,
cum concursu simultaneo, quem tradit ac propugnat Molina.

Primo: quoniam COllCursus simultaneus in doctrina Divi
Thomae praesupponit necessario concursum praevium, id est
applicationem, qua Deus applicat virtutem operativam creaturae
ad agendum. — Quam quidem applicationem, ut postea ostendetur,
roiicit Molina et ipse ingenue fatetur non intelligere.

Secundo: quoniam COllCursus simultaneus in doctrina Divi
Thomae minime se habet ad instar COllCursus paralleli et quasi
ab extrinseco respectu concursus creaturae, ut docet Molina; sed
intrinsece cooperatur cum virtute creaturae et per creaturae
potentiam pervadens totam creaturae potentiam, quam conservât,
in ipso actu, quocum potentia per concursum praevium fuit
coniuncta.

Tertio: quoniam modus cooperandi per concursum simultaneum
Molinae iam praedamnatus fuerat ab ipso Angelico Doctore in
opusculo contra errores Graecorum lib. 1. cap. 23. — De quo
postea.

Quarto: quoniam virtus divi lia, qua virtus propria creaturae
agit, et qua coniungitur cum suo proprio effectu, qua applicatur
ad agendum et qua applicat se, qua movetur et qua movet, est
una et eadem virtus, scilicet ilia vis, qua agit ad esse, ut
instrumentum Primae Causae. — Quae quidem vis est forma
complens formam propriam creaturae, et id, quod a Deo fit in
re naturali, quo actualiter agat. — Atque huiusmodi forma
seu vis divina datur per modum transeuntis et cessât cessante actu.

22. Unde Divus Thomas, dum istos duos modos operandi,
quos distinxerat de Pot. qu. 3. a. 7., ad unum modum reducit

Jahrbuch für Philosophic etc. XVI. 28



434 De diversis perfections gradibus

in Summa Theologica 1. P. qu. 105. à. 5. et vocat illum per
modum agentis et semper denominat application cm, qua Deus
applicat virtutem creaturae ad operandum. — Etenim de hae
celeberrima applicatione controvertitur, et in applicatione ista
stat punctum difficile quaestionis et caput ceterorum, quae inter
Molinam ac Divum Thomam dividunt et séparant. — Quamobrem
non absque ratione Angelicus Doctor est semper sollicitus de
hac applicatione, quae deinceps intelligenda veniet, quotiescumque
de physica praemotione loquemur. — Concursus enim simultaneus
in doctrina Divi ïhomae est ilia virtus Dei, qua omnia alia
virtus agit; et huiusmodi divina virtus est continuatio ipsius
divinae virtutis, qua Deus applicat actioni virtutem propriam
ac permanentem creaturarum. — Concursus itaque siraultaneus
est ipsemet influx us praevius continuatus, sie ut conservatio
dicitur continuata creatio.

III.
De distinetione physicae motionis.

23. Conclusio prima: Physica praemotio, considerata per
respectum ad determinationem rationis, convenienter distinguitur
in très diversos gradus perfectionis.

Huiusmodi diversi gradus sunt très illi, quos Divus Thomas
indicat 1. 2. qu. 9. a. 6. ad 3. — Quorum primus est lliotus
creaturae rationalis ad universale obiectum voluntatis; alter est
motns voluntatis ad hoc vel illud particulare bonum volendum
in ordine naturae; et tertius est inotus voluntatis ad aliquid
determinate volendum in ordine gratiae.

Primus motus est ante determinationem rationis deliberantis;.
secundus motus est per determinationem rationis; et tertius motus
est supra ipsam rationis determinationem, quoniam consequitur
ad ipsam rationem Divinae Sapientiae.

Primus est motus naturalis ac necessarius voluntatis; secundus
est motus rationalis ac liber; tertius est motus quidem liberi
arbitrii, sed ad instar motus naturalis produetus, per modum
simplici8 volitionis.

In primo motu voluntas est mota et non movens, solus
autem Deus movens; in secundo motu voluntas est movens et
a Deo mota; in tertio denique motu voluntas non se movet, sed

a solo Deo movetur.
24. Conclusio secunda; Physica praemotio, si consideretur

per ordinem ad perfectionem mobilis, quod est facultas voluntatis

et rationis, convenienter dividitur etiam in très diversos
perfectionis gradus.



435

Perfectio mobilis, in quantum est mobile, in rationali creatura,
nihil aliud est nisi perfectio liberi arbitrii (quae est facultas
voluntatis et rationis), qua disponitur ad hoc, quod bene moveatur
a 8uo Motore, qui est 6olus Deus.

Sed potentia liberi arbitrii dupliciter est perfecta a Deo:
primo quidem naturali perfectione, secundum scilicet lumen naturale
rationis; alio autem modo quodam supernaturali, perfectione per
virtutes theologicas. — Et quamvis haec secunda perfectio sit
maior quam prima, tarnen prima perfectiori modo habetur ab
homine quam secunda. Nam prima habetur ab homine quasi
plena possessione; secunda autem habetur quasi possessione imperfecta,

imperfecte enim diligiinus et cognoscimus Deum.
Exinde perfectio superuaturalis liberi arbitrii, qua homo

disponitur ad hoc, quod bene moveatur a suo Motore, qui est
Deus, iuxta formas supernaturales virtutum theologicarum,
participator in anima secundum diversos gradus perfectionis : uno
modo per virtutes morales infusas, et altiori adhuc modo per
virtutes infusas superioris generis, quae vocantur dona Spiritus
Sancti.

Ergo triplex est perfectio, qua potentia liberi arbitrii potest
esse disposita ad hoc, quod bene moveatur a suo Motore, qui
est solus Deus, videlicet perfectio, qua ex virtutibus moralibus
acquisitis vires appetitivae perficiuntur ad obediendum rationi,
et per rationem totus homo Deo; perfectio, qua ex virtutibus
moralibus infusis vires appetitivae ad obediendum rationi iam
lumine supernaturali fidei adiutae, et per rationem ac tidem,
quae per caritatem operator, Deo; et perfectio, qua omnes vires
animae disponuntur ad hoc, quod subdantur adhuc promptius
atque excellentius Divinae motioni, secundum quam movetur
homo altiori modo per dona Spiritus Sancti.

25. Magis declaratur conclusio. — Caietanus 1. 2. qu. 68.
a. 1. sic breviter exponit praetatam Divi Thomae doctrinam. —
Ad pleniorem intellectum scito, quod imaginamur, quod in homine
est triplex subordinatum movens, scilicet: 1°. mens humana,
praedita lumine naturali et prudentia; 2°. mens humana, praedita
lumine gratiae et fidei; 3°. mens humana, pulsata instinctu
Spiritus Sancti.

Et ad hoc, ut vires animae obediant primo motori, ponuntur
virtutes morales acquisitae, tendentes ad media et fines ab ipso
motore praestitutos. — Ad hoc autem, ut eaedem vires obediant
secundo motori superiori, ponuntur virtutes morales infusae,
tendentes ad media et fines ab illo motore praestitutos. — Ad
hoc autem, quod non solum eaedem, sed omnes vires animae

28*



43«

obediant supremo motori, ponuntur dona, teodentia in fines pro-
prios a tali motore ostensos. — Nécessitas autem distinguendi
dnos ordilies habituum infusorum ad obediendum assignatur a
Divo Thoma ex imperfecta participation motoris supernaturalis
per habitus virtutum theologicarum.

Très sunt itaque diversi gradus perfeotionis in phvsica
praemotione distinguendi, secundum quod potentia liberi arbitrii
diversimode disponitur et disposita subiicitur divinae motioni per
prudentiam naturalem, per virtutes morales infusas et per dona

Spiritus Sancti. —
26. Gonclusio tertia: Physica praemotio, qua homo iustus

movetur a Deo ad meritorie operandum per usum habituum
supernaturalium, tarn virtutum, quam donorum, convenienter
dividitur in très diversos gradus perfectionis.

Ratio prima. — Convenienter distinguuntur très diversi
gradus in augmento ac perfectione caritatis, iuxta quod Caritas
nata uutritur, nutrita autem roboratur, roborata vero perficitur;
et secundum quod habens caritatem nutriendam, roborandam ac

perficiendam, primo dum incipit, magis sentit suam sollicitudinem
de vitatione peccatorum; deinde dum proficit, principalior est ei

cura de profectu virtutum; ac postremo dum in caritate incipit
esse perfectus, Studium ipsius circa hoc maxime versatur, ut
Deo inhaereat. — 2. 2. qu. 24. a. 9.

27. Ratio secunda. — Très sunt quoque gradus, quibus
convenienter distinguuntur virtutes morales inf'usae, non quidein
distinctione secundum essentiam, sed secundum statum et actus
perfectionem; et distinguuntur secundum diversitatem motus et
termini; ita scilicet quod quaedam sunt virtutes incipientiura,
quibus incumbit Studium principale ad recedendum a peccato
et ad resistendum concupiscentiis eius, quae in contrarium caritatis
movent. — Quaedam vero sunt virtutes transcendentium et in
Divinam similitudinem tendentium. — Quaedam autem sunt
virtutes iam a8sequentium divinam similitudinem; quas quidem
virtutes dicimus esse beatorum vel aliquorum in hac vita per-
fectissimorum. — 1. 2. qu. 61. a. 5; 2. 2. qu. 183. a. 4; 2. 2.

qu. 159. a. 2. ad 1.

28. Conclusio quarta: Physica praemotio, si consideretur
per comparationem ad potentiam liberi arbitrii, convenienter
dividitur in motum, qui est actus imperfecti, et in motum,
qui est actus perfecti.

Ratio prima. — Omne, quod procedit de potentia in actum,
prius pervenit ad actum incompletum, qui est medius inter potentiam

et actum, quam ad actum perfectum. — Sed potentia liberi



in physica praemotione. 437

arbitrii, dum procedit de potentia in actum, accipit a Deo per
physicam praemotionem : 1°. complemeutum suae propriae virtutis
operativae; 2°. coniunctionem suae propriae virtutis cum suo proprio

effectu seu operatione, in quam causandam vehementius
ingreditur Deus physice praemovens quam ipsa virtus operativa
liberi arbitrii. -- Ergo liberum arbitrium creaturae per physicam
praemotionem acquiritr 1°. actum, qui est medius inter ipsum
ut est potentia et ipsum ut est actio; 2°. actum, qui est
terminus liberi arbitrii se moventis sub physica Dei motione. —
Consequenter physica motio, quae in potentia liberi arbitrii est
motns, convenienter dividitur per respectum ad ipsam potentiam,
quam perficit, in actum liberi arbitrii imperfecti et in actum
liberi arbitrii perfecti. (1. P. qu. 79. a. 8. et qu. 85. a. 3.)

29. Ratio secunda. — Divus Thomas de Div. Nominib.
cap. 4. lect. 7; „Considerandum est autem, quod, sicut dicit
Philosophus in 3. de Anima, duplex est motus. Unus, qui est
actus imperfecti, id est existentis in potentia, et talis est motus
rerum corporalium, quae secundum hoc moveri dicuntur, sive
secundum substantiam sive secundum quantitatem sive secundum

qualitatem sive secundum locum, in quantum exeunt de potentia
in actum. — Alius autem est motus perfecti, secundum quod
ipsa operatio existentis in actu manens in ipso opérante motus

dicitur, ut sentire, intelligere, velle."
Et lib. 3. de anima lect. 12: „Et quia motus, qui est in

rebus corporalibus, de quo determinatum est in lib. Physicorum,
est de contrario in contrarium, manifestum est, quod sentire,
si dicatur motus, est alia species motus ab ea, de qua
determinatum est in lib. Physic. — llle enim motus est actus existentis
in potentia: quia videlicet recedens ab uno contrario, quamdiu
movetur, non attingit alterum contrarium, quod est terminus
motus, sed est in potentia. Et quia omne quod est in potentia
in quantum huiusmodi, est imperfectum; ideo ille motus est actus
imperfecti. — Sed iste motus est actus perfecti: est enim operatio
sensu8 iam facti in actu per suam speciem. Non enim sentire
eonvenit sensui nisi in actu existenti; et ideo iste motus simp'.i-
citer est alter a motu physico. Et huiusmodi motus dicitur proprie
operatio, ut sentire, intelligere et velle. — Et secundum hunc
motum anima movet seipsam secundum Platonem, in quantum
cognoscit et amat seipsam." — Vide lib. 1. lect. 6.

Et lib. 2. Sent. dist. 11. qu. 2. a. 1 : „Secundum Philoso-

phum operatio et motus differunt: operatio enim est actus perfecti,
ut lucidi lucere, et intellectus in actu intelligere; sed motus est

actus imperfecti tendentis in perfectionem; et ideo id, quod est



438 De diversis perfectionis gradibus

in sua ultima perfectione, habet operationem sine motu sicut
eus, quod autem distat ab ultima perfectione, habet operationem
coniunctam motui; quia proficere in beatitudinem est quidam
motus naturae tendentis in perfectionnai; et ideo quandocumque
angelus vel homo ponitur in ultima sua perfectione, operatio eius
non est meritoria nec proficiens."

Et lib. 1. de anima lect. 6: „Appetere et velle et huius-
modi non sunt motus animae, sed operationes. Motus autem et
operatio différant; quia motus est actus imperfecti, operatio vero
est actus perfecti Operatio enim non facit distare, sed per-
ficit operantem; sed in motu oportet, quod sit exitus."

De anim qu. unica a.. 7. ad 3: „Motus reducitur ad genus
et speciem eius, ad quod terminatur motus: in quantum eadein
forma est, quae ante motum est tantum in potentia; in ipso motu,
inedio modo inter actum et potentiam; et in lermino motus, in
actu completo."

3. P. qu. 78. a. 2. ad 4. (supplem.): „Motus non accipit
speciem a termino a quo, sed a termino ad quem."

Lib. 1. Sent. dist. 37. qu. 4. a. 1 : „Successio in iutellectu
angeli largo modo dicitur motus. Differt tarnen a motu proprie
dicto in duobus ad minus. Primo, quia non est de potentia in
actum, sed de in actu in actum. Secundo, quia non est con-
tinuu8. Et similis ratio est de successione affectionum."

3. P. qu. 21. a. 1. ad 3: „Asceusio nihil est aliud quam
motus in id, quod est sursum. Motus autem, ut habetur lib. 3.
de anima, dupliciter dicitur: uno modo proprie, secundum quod
importât exitum de potentia in actum, prout est actus imperfecti

Alio modo dicitur motus, qui est actus perfecti, id est
existentis in actu, sicut intelligere et sentire dicuntur quidam
motus."

3. P. qu. 62. a. 4: „"Virtus principalis agentis habet
permanens et completum esse in natura; virtus autem instrumentais
habet esse transiens ex uno in aliud et incompletura, sicut motus
est actus imperfectus ab agente in patiens."

Et rursu8 ibidem ad 2 : „Sicut motus eo, quod est actus
imperfectus^ non proprie est in aliquo genere, sed reducitur ad

genus actus perfecti, sicut alteratio ad qualitatem; ita virtus
instrumentais non est proprie loquendo in aliquo genere, sed
reducitur ad genus et speciem virtutis perfectae."

Et iterum ibidem ad 3: „Virtus instrumentais acquiritur
instrumento ex hoc ipso, quod movetur ab agente principali."

Et de Veritate qu. 22. a. 5. ad 8: „Forma reeepta in

aliquo non movet illud, in quo reeipitur; sed ipsum habere talern



in physica praemotione. 43 y

i'ormam est ipsum motum esse; sed movetur ab exteriori agente;
sicut corpus, quod calefit per ignem, non movetur a calore recepto,
sed ab igne."

Quodlib. 4. a. 9: „Duplex est actio. Quaedam, quae fit
cum motu: et talis actio semper est cum aliqua innovatione;
quia semper in motu aliquid fit et aliquid desinit esse, in quantum

acceditur ad terminum et receditur a termino Alia
autem actio est, quae est sine motu, per simplicem communi-
cationem formae

Libr. 1. Sent. dist. 8. qu. 3. a. 1. ad 4: „In omnibus, in
quibus operatio differt a substantia, oportet esse aliquem modum
motus ex hoc, quod exit de novo in operationem; quia acquiritur
in ipso operatio, quae prius non erat."

Lib. 1. Sent. dist. 8. qu. 4. a. 3. ad 3: „Actio, secundum
quod est praedicamentum, dicit aliquid fluens ab agente cum
motu; sed in Deo non est aliquid medium secundum rem inter
ipsum et opus suum; et ideo non dicitur agens actione, quae est
praedicamentum, sed actio sua est substantia."

30. Haec omnia placuit in unum colligere, quoniam ex illis
po8sunt inferri quaecumque sunt necessaria ad intelligendum,
quid sit physica praemotio, prout recipitur in potentia liberi
arbitrii, in qua motio Dei moventis est motus.

Primo: nomen motus fuit translatus ex rebus corporalibus
ad res spirituales; ex transmutatione corporis de contrario in
contrarium, ad transitum animae de potentia in actum.

Secundo: Licet différant operatio et motus, tarnen omnis
operatio animae potest dici motus per respectum ad supremam
operationem, in qua consistit beatitudo, quae est ultima perfectio.

Tertio: Exinde de ratione motus est actus; sed actus mixtus
potentiae; quia est actus entis in potentia prout in potentia. —
Oonsequenter motus exprimit aliquid perfectum, in quantum
importât reces8um a potentia, id est a termino a quo, et veluti
quamdam inchoationem illius perfectionis acquirendae in termino
ad quem. — Importât tarnen simul in subiecto mobili aliquid
imperfectum, in quantum supponit subiectum adhuc in potentia,
adhuc in via, et quasi tendens in perfeotionem, in qua debet
quiescere.

Quarto: In omni operatione creaturae, etsi fiat in instanti,
semper adest aliqua ratio motus: 1°. quia dicit aliquid fluens
ab agente in patiens cum motu; 2°. quia supponit aliquam inno-
vationem in opérante, quod movet motum et agit actum.

Quinto: Idcirco in omnibus motibus seu operationibus liberi
arbitrii, quae fiunt a Deo per gratiam operantem, etsi fiant in



440 De diversis perfection^ gradibus

instanti et non successive; attamen est semper aliquis modus
motus ex hoc, quod potentia liberi arbitrii exiit de novo in
operationem et elevatur supra seipsam.

Sexto: In omnibus motibus liberi arbitrii, sive fiant in
instanti sive successive, sive per gratiam operantem sive per
gratiam cooperantem, sive voluntas sit movens et mota, sive
mota solummodo et Deus solus movens; semper semperque est
aliquid medium secundum rem inter potentiam operandi et
siiam propriam operationem. — Et hoc aliquid medium vocatur
physica praemotio, quae in potentia liberi arbitrii est motus;
et huiu8modi motus, tarn in ordine naturae quam gratiae, est
illa vis, qua omnis creatura operatur ad esse velut instrumentum
Primi Agentis.

Septimo: Huiusmodi vis activa est quid divinum compiens
potentiam operativam creaturae et inchoans ipsius operationem. —
Est quid medium inter potentiam liberi arbitrii et actum liberum;
est virtus faciens transire virtutem activam voluntatis de potentia

in actum.
Octavo: Huiusmodi vis est semper quid ultimum in linea

potentiae operativae voluntatis et quid primum in linea voluu-
tariae operationis; et tarnen nec est ipsa operatio nec ipsa voluntas.

Nono: Unde huiusmodi vis est magis propinqua ad actum
liberae voluntatis quam ipsa voluntas et quam omîtes habitus
sive acquisiti sive infusi, per quos voluntas perficitur ad operandum.

31. Unde sie ratio secunda conclusions instruitur. — Physica

praemotio, per comparationem ad potentiam liberi arbitrii
considerata, duplicitcr perficit illam: 1°. in quantum, complendo
virtutem activam ipsius, facit illam tendere ad suam propriam
operationem; 2. in quantum se habet in ratione prineipii
activi intrinsece coopérants ipsae liberae voluntati, dum elicit
liberum velle. — Sub primo respectu physica praemotio est
actus liberae voluntatis tendentis in propriam operationem: actus
imperfecti, actus entis in potentia prout in potentia. — Sub
altero respectu, physica praemotio est virtus divina, qua virtus
propria voluntatis agit et prorumpit in actum: ac proinde causa
principalior liberae operationis quam ipsa voluntas propria virtute
operans. Et sic praemotio physica est motus, qui est actus
perfecti.

Unde perfectum et imperfectum se habent ex parte voluntatis,

in qua recipitur velut in subiecto physica praemotio. Physica

autem praemotio immediate perficit ipsam potentiam; et
deinde perficit causando operationem mediante potentia, quam
elevat de posse agere ad actualiter agere.



in physica praemotione.

IV.
32. Si ergo nunc consideretur physica Dei praemotio per

comparationem ad creaturam rationalem, in quantum potest1
deficere et aliquando deficit, in suo proprio motu peccando; sie

posaunt etiam diversi gradus divinae motionis convenienter
distingui.

Primus gradus est physicae motionis illius, qua Deus movet
voluntatem hominis sicut universalis motor ad universale obiectum
voluntatis, quod est bonum; et sine hac universali motione homo
non potest aliquid velle.

Secundus gradus est illius physicae motionis, qua Deus,
etiam ut Auetor naturae et universalis motor omnium voluntatuin,
movet liberum arbitrium hominis, cum homo per rationem
déterminât se ad volendum hoc vel illud, quod est vere bonum vel
apparens bonum.

Tertius gradus est illius motionis qua Deus, ut Auetor
ordinis supernaturalis est, movet liberum arbitrium hominis, prae-
parando peccatorem ad lumen gratiae habitualis suseipiendum et
iustificando illum per infusionem ipsius gratiae sanctificantis et
caritatis; qua homo convertitur ad Deum sicut ad specialem
finem, quem intendit, et cui cupit adhaerere sicut proprio bono.

Quartus gradus est etiam gratuitae motionis, qua Deus
movet physice hominem iustum ad recte agendum et ad utendum
habitibus infusis gratiae et virtutum.

Quintus gradus est illius supremae atque excellentissimae
motionis, qua Deus ita superabundanter movet liberum arbitrium
hominis spiritualis, ut liberum arbitrium sit motum et non movens,
Deus autem solus movens, et solus movens liberum arbitrium,
in quantum est mobile optime dispositum per dona Spiritus Sancti.

33. Primus gradus physicae motionis est, qua homo movetur
ad bonum in communi, ad agendum et volendum omnia propter
ultimum finem formaliter sumptum, et ad appetendum omnia,
ad quae voluntas de necessitate movetur. — Huiusmodi actus
voluntatis est necessario bonus, ilia videlicet bonitate, quae
sub8ternitnr reliquis bonitatibus in actu humano. Voluntas natu-
raliter movetur in tali motu: elicit actum, sed non movet seipsam,
agendo. — Hic non relinquitur locus peccato.

Secundus gradus physicae motionis est, qua homo fit potens
ad determinandum seipsum agendo per consilium rationis et per

1 Alio in loco declarabitur, quomodo sub physica Dei motione potest
contingefe in motu creaturae rationalis defectus, qui dicitur peccatum.



442 De diversis perfcctionis gradibus

consensual vel electionem voluntatis. — In isto motu homo

potest deficere peccando; sed quidquid est ibi do defectu, non
est a virtute motiva Dei moventis, sed a libero arbitrio male
disposito et claudicante sub physica Dei motione.

Tertins gradus physicae motionis est, qua homo convertitur
ad Deum et de peccatore fit iustus, et incipit omnia velle et
operari propter ultimum finem non modo formaliter sumptum,
sed etiam materialiter; quia intendit tamquam finem specialem
ultimum, ipsum Deum summe dilectum. — Atque in huiusmodi
transmutatione de statu iniustitiae ad statum iustitiae nequit
habere locum peccatum, in qnod liberum hominis arbitriura tendit
per dolorem ac detestationem; et peccatum ipsum remittitur. —
In hoc motu liberi arbitrii per fidem et amorem in Deum, per
odium et fugam in peccatum, voluntas est mota et non raovens,
solus autem Deus movens.

Qunrtus gradus physicae motionis est, qua homo movetur
per gratiam actualem ad meritorie operandum utendo habitibus
gratiae sanctificantis et caritatis et fidei, quae per caritatem
operatur. — In hoc motu liberi arbitrii voluntas est mota et
movens, nisi gratia actualis sit gratia operans, in cuius effectu
voluntas non movet, sed est tantum mota. — Dum liberum
arbitrium movet se sub ista Dei physica motione, potest resistere,
si velit; sed sub huiusmodi motione numquam resistere vult; et
implicat contradictionem, quod dum homo per gratiam actualem
motus utitur ipsa gratia sanctificante et caritate, deficiat peccando.
Peccatum enim non habet locum in ipso usu gratiae.

Quintus gradus physicae motionis est, qua homo iustus ac

spirituals agitur a Spiritu Saucto et mens humana operatur
opera salutis supra modum humanuni. — In hoc motu liberi
arbitrii voluntas est mota et non movens, solus autem Deus

movens; et homo habet rectum iudicium de rebus divinis secundum

quamdam connaturalitatem ad ipsas; et operatur excellen-
tissima opera virtutum, quae vocantur beatitudines et fructus
Spiritus Sancti; et incipit esse perfectus in divinis, non solum
discens, sed et patiens divina.

34. 0mne8 praedicti gradus perfectionis sie intelligendi
sunt, ut in secundo includatur peifectio primi, et in tertio per-
fectio 8ecundi, et in quinto perfectio omnium antecedentium, sed

non e contra. — Ac quinque hic gradus, quos singulatim distingué

Divus Thomas (1. 2. qu. 68. a. 2. et 3; qu. 109. a. 1. 2.

6. 9; qu. 111. a. 2.), redueuntur ad très determinates ab ipso
Angelico Doctore 1. 2. qu. 6. a. 1. ad 3. — Etenini omnia physica
praemotio vel est voluntatis ante determinationem rationis per



in pbysica praemotione. 443

consilium vel post consilium rationis determinantis vel supra
omnem determinationem humanae rationis.

35. In summo gradu physicae praemotionis, qua creatura
rationalis potest moveri et applicari ad operandum, veniunt col-
locandae motiones, quibus moventur in via viri sanctissimi et
in patria omnes beati. — Haec altissima inotio est, qua move-
batur Christus Dominus, dum in terris visus et cum hominibus
conversatus est (3. P. qu. 7.); qua etiam movebatur Beatissima
Virgo, praesertim postquam ex suis visceribus genuit Deum et
hominem (3. P. qu. 27. a. 4. et 5. et a. 3. ad 3), et qua
moventur aliqui in hac vita iusti perf'ectissimi, de quibus Divus
Thomas 1. 2. qu. 61. a. 5. et Sanctus Joannes a Oruce in opere,
cui titulus „Subida del Monte Carmelo" lib. 3. cap. 1.1

1 D. Thomas 1. 2. qu. 61. a. 5.: „Quaedam vero sunt virtutes iain
assequentium divinam similitudinem, quae vocantur virtutes iam purgati
animi; ita scilicet quod prüdentia sola divina intueatur, temperantia
terrenas cupiditates nesciat, fortitude passiones ignoret, iustitia cum
divina mente perpetuo foedere societur, earn scilicet imitandn: quas
quidem virtutes dicimus esse beatorum vel aliquorum in hac vita per-
fectissimorum." — De quibus S. Joannes a Cruce loco supra citato:
,,Y asi de ordinario los primeros inovimientos de las potencias de estas
almas son como divinos; y no hay que maravillarse que lo scan, pues
estân trasformados en sér Divino Dios con particularidad mueve las
potencias de estas almas; y asi las obras y ruegos de estas almas
sempre tienen efecto. — Tales eran las de la gloriosa Madré de Dios,
la cual estando desde el priucipio levantada à este alto estado, nuuca
tuvo en su alma impresa forma alguna de criatura que la divirtiese de
Dios, ni por ella se moviô; porque siempre su raocion fuè del Espiritu
Santo."


	De diversis perfectionis gradibus in physica praemotione [Fortsetzung]

