Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Artikel: De diversis perfectionis gradibus in physica praemotione [Fortsetzung]
Autor: Prado, P. Nobertus del
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762117

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

424 De diversis perfectionis gradibus

DE DIVERSIS PERFECTIONIS GRADIBUS
IN PHYSICA PRAEMOTIONE.

Scripsit

P. NORBERTUS DEL PRADO, Ord. Praed.
Sequitur. (Vol. XVI, p. 329.)

,Deus non est causa nisi bonorum, secundum illud Gene-
gis cap. 1 v. 81: Vidit Deus cuncta quae fecerat, et eramt
valde bona. — Si ergo a solo Deo voluntas hominis move-
retur, numquam moveretur ad malum; cum tamen voluntas
sit, qua peccatur et recte vivitur, ut Augustinus dicit lib. 2.
Retract. cap. 9.¢

,,Dicendum, quod IDeus movet voluntatem hominis sicut
universalis motor ad universale obiectum voluntatis, quod
est bonum ; et sine hac universali motione homo non potest
aliquid velle; sed homo per rationem determinat se ad vo-
lendum hoc vel illud, quod est vere bonum vel apparens
bonum., — Sed tamen, interdum, speeialiter Deus movet
aliquos ad aliquid determinate volendum, quod est bonum,
sicut in his, quae movet per gratiam, ut infra dicetur.*

S. Thomas, S. th. 1. 2. qu. 9. art. 6. ad 3.

L

1. Diximus in Lectione prooemiali,! quod Divus Thomas in
hac famosa responsione ad 3. indicat primum et supremum gra-
dum physicae motionis, qua Deus movet hominem ad operandum,
quasi applicando intellectumm et voluntatem eius ad operationem;
sicut etiam artifex applicat securim ad scindendum, qui tamen
interdum formam securi non tribuit. Deus enim non solum dat
facultatem voluntatis et rationis hominibus, sed etiam conservat
eam in esse, et applicat eam ad agendum, et est finis omnium
actionum. Kt cum finis ef agens et forma se habeant ut actionis
principium, Deus secundum haec tria in quolibet operante ope-
ratur. — Unde 1. ad Corinth. cap. 12: Operatur omnia n
omnibus. Et ad Philipp. cap. 2: Operatur in wvobis et wvelle
et perficere. Et ad Hebraeos cap. 13: Aptet vos in omni bono,
ut faciatis eius wvoluntatem, faciens in wvobis, quod placeat
coram se. — (1. P. qu. 105 a. 5.)

Et quod est valde notandum, quanto Deus magis aliquos
amat, magis et intensius in illis operatur; et quanto magis in
suis dilectis operatur, tanto plus qui illum diligunt, illi subiiciuntur,
et per hanc subiectionem magis sub eius Providentia cadunt.
Unde Praedestinatio nihil aliud nisi specialissima Providentia

! In Ephemer. Div. Thomas ser. 1. vol. ult.



in physica praemotione. 425

electorum, propter quos omnia facta sunt. Sic Divus Thomas
lib. 3. cont. g. cap. 90: ,,Quanto ergo Deus aliqua magis amat,
tanto magis sub eius Providentia cadunt. — Hoc autem et
Sacra Scriptura docet dicens: Custodit Dominus omnes diligentes
se (Psalm. 144); et etiam Philosophus lib. 10, Ethic. tradit dicens,
quod Deus maxime curat de his, qui diligunt intellectum, tamquam
de suis amicis.*

2. Deus etenim operatur in quolibet operante sive operatione
naturae sive operatione voluntatis secundum tria praedicta, scilicet
finem et agentem et formam. — Finis vamque est terminus
illae viae, quae sumitur ex gubercatione rerum; et constituit
quintam viam ad demonstrandam existentiam Dei. — Forma
autem est illa via quarta ad demonstrandam existentiam Dei,
via, inquam, quae sumitur ex gradibus, qui In rebus inveniuntur,
et per quam devenitur ad aliquid, quod est verissimum et opti-
mum et nobilissimum et per consequens maxime Ens: Ens per
essentiam. — Agens vero constituit principium in illa via secunda,
sub qua clauditur tertia, quae sumitur ex ordine causarum effi-
cientium in istis sensibilibus, et per quam datur ascendere usque
ad aliquam causam efficientem primam, quam omnes Deum nomi-
nant. — Unde quinque viae ad demonstrandam existentiam Dei
reducuntur ad primam viam, quae sumitur ex parte motus, et
per quam necesse est devenire ad aliquod primum movens, quod
a nullo movetur; et hoc omnes intelligunt Deum. -~ Deus ergo
est Primum Movens Immovibile, a quo omnia moventur: in ratione
causae efficientis, in ratione causae exemplaris et in ratione
causae finalis, Necesse est itaque dicere, omne ens, quod quo-
cumque modo est, a Deo esse: a Deo tamquam a Causa Prima
Efficiente, et a Deo tamquam a Causa Suprema Exemplari, et
a Deo tamquam a Causa Ultima Finali. — (1. Part. qu. 2. a. 3.
et qu. 44. a. 1—4.)

3. Et quoniam Deus operatur in omni operante secundum
haec tria, quae se habent ut actionis principium: finem, agentem
et formam; et aliunde quaecumque Deus operatur, facit in numero,
pondere et mensura, attingens a fine usque ad finem fortiter et
disponens omnia suaviter; exinde admirari oportet semper in
cunctis operibus Dei, et prasertim in operibus, quas operatur in
creatura rationali, quam maxime diligit, exactam adaequationem
inter omnia genera divinarum motionum; ita ut ad invicem sibi
correspondeant motio Dei ut est causa efficiens, et motio Dei
ut est causa formalis separata sive exemplaris, et motio Dei, ut
est causa finalis — Motio Dei moventis in creatura est motus:
id est aliquid reale causatum a solo Deo in creatura et elevans



426 De diversis perfectionis gradibus

ac perficiens ipsam creaturam sive quoad €sse suum sive quoad
suum operari.

4. Motio Dei moventis secundum rationem formae est
motio divina causans in rebus creatis formas quae sunt prin-
cipium motus, et conservans eas in €886. — Motio Dei moventis
secundum rationem agentis est applicatio formarum ac virtutum
rerum creatarum ad operandum. — Kt motio Dei moventis
secundum rationem finis est inepirare desiderium sui. — Unde
in omni propria operatione creaturae requiruntur haec tria: 19, quod
habeat propriam virtutem agendi, a qua sicut a principio intrinseco
rei procedat omnis motus atque operatio eius; — 2% quod reci-
piat adhuc ab ipso Deo complementum propriae virtutis; quoniam
secunda causa non influit in suum effectum, nisi in quantum
recipit virtutem causae primae; — 3% quod operetur propter
aliquod bonum verum vel apparens: quod quidem non est aut
non apparet bonum, nisi secundum quod participat aliquam simi-
litadinpem Summi Boni, quod est Deus.

5. Hae praedictae fundamentales motiones si inspiciantur
per comparationem ad creaturam rationalem, habebitur, quod
Deus dicitur movere hominem secundum rationem formae, in
quantum confert el intellectum et voluntatem, quae est forma
seu facultas libere agendi; et secundum rationem finis, in quan-
tum movet physice intellectum creatum, dando ei virtutem ad
intelligendum vel naturalem vel supernaturalem et imprimendo
ei species intelligibiles; et secundum rationem agentis, in
quantum applicat voluntatem ad volendum, interius eam incli-
nando. — Kt sic, sive consideremus motus voluntatis, secundum
quod movetur ab intellectu, sive secundum quod movetur a seipsa;
uecessario per utramque viam devenire oportet ad Unum et Idem,
quod est primum in via causae efficientis, supremum in via
causae formalis, et ultimum in via causae finalis. Ideoque sicut
Deus propter hoe, quod est primum efficiens, agit in omni agente;
ita propter hoc, quod est primum formale, omnium formarum
exemplar, participatur in omni forma et operativa virtute; et
similiter propter hoc, quod est ultimus finis, appetitur in omni
fine, et implicite desideratur in omni bono, et amatur in omni
pulchro.

6. Et quoniam inter ista tria divinarum motionum genera
adest semper perfecta ac mirifica proportio, dicendum est: 1°. quod
secundum gradum perfectionis in motione Dei ut finis erit gradus
perfectionis in motione Dei ut ageus, et gradus perfectionis in
motione Dei ut forma. — Si ergo finis, ad quem Deus vult
et intendit perducere creaturam rationalem, est supernaturalis;



in physica praemotione. 427

supernaturalis erit quoque et applicatio potentiae liberi arbitrii
ad operandum, et forma ipsius liberi arbitrii, quae applicatur
ad operationem. — KEtenim Deus omnia disponit suaviter, atque
omnibus dat formas et virtutes inclinantes in id, ad quod ipse
movet; et illo modo Deus movet et movendo inclinat iuxta modum
ipsum formarum; eo ipso, quod et forma principium actus et
virtus inclinans formam ad actum et applicatio, qua Deus applicat
formam iam inclinatam per virtutem ad agendum, procedunt a
Deo, suntque participationes ipsius virtutis Dei; atdue per unam
altera completur. Virtus perficit formam et est complementum
ipsius; et divina motio perficit simul formam et virtutem et est
ipsarum complementum, dum perducit potentiam operativam crea-
turae rationalis ad ultimum actum.

7. Exinde cum finis, ad quem intendit Deus applicans poten-
tiam voluntatis ad agendum ipsam elevare, est supra vires natu-
rales, quae continentur in virtute operativa liberi arbitrii; tunc
conferuntur formae naturali aliae formae superadditae et vir-
tutibus acquisitis virtutes infusae; atque inter istas virtutes
infusas reperiuntur quoque gradus perfectionis in modo inclinandi
ad ipsas operationes supernaturales: ex quo babetur scientifica
ratio distinguendi inter virtutes infusas et dona Spiritus Sancti. —
Quamobrem Divus Thomas 23 22 qu, 23. a. 2: ,,Oportet,
quod si voluntas moveatur a Spiritu Sancto ad diligendum, etiam
ipsa sit efficiens snum actum. Nullus autem actus perfecte pro-
ducitur ab aliqua potentia activa, nisi sit ei connaturalis per
aliquam formam, quae sit principium actionis. — Unde Deus,
qui omnia movet ad debitos fines, singulis rebus indidit formas,
per quas inclinantur ad fines sibi praestitutos a Deo; et secun-
dum hoc disponit omnia suaviter, ut dicitur Sapient. cap. 8. —
Manifestum est autem, quod actus caritatis excedit naturam
potentiae voluntatis. Nisi ergo aliqua forma superaddetur naturali
potentiae, per quam inclinaretur ad dilectionis actum, esset actus
iste imperfectior actibus naturalibus et actibus aliarum virtutum;
nec esset facilis et delectabilis. Quod patet esse falsum; quia
nulla virtus habet tantam inclinationem ad snum actum, sicut
caritas, nec aliqua ita delectabiliter operatur. — Unde maxime
necesse est, quod ad actum caritatis in nobis existat aliqualis
habitualis forma superaddita potentiae naturali, inclinans ipsam
ad caritatis actum et faciens prompte et delectabiliter operari.* —
Videatur etiam 1. Sent. dist. 17. qu. 1. a. 1. et 4. et Qu. Disp.
de Carit. qu. unica a. 1.

8. Inter omnes autem formas supernaturales, quas Deus
infundit, ut homo possit operari conformiter ad esse gratiae



428 De diversis perfectionis gradibus

gratum facientis, nobilissima omnium est caritas, ad cuius actum
ordinantur ceterae virtutes theologicae et omnes virtutes morales
infusae et ipsamet dona Spiritus Sancti. — Caritas enim est
excellentissima virtutum, quas omnes ordinat ad finem suum,
omnibusque suam propriam formam imponit; atque actus caritatis
nihil in ordine actuum agnoscit tamquam superius nisi visionem
Divinae KEssentiae, qua videbimus Deum facie ad faciem, sicuti
est, et similes el erimus per consummationem gratiae, cum per
visionem glofiae participabimus ipsam aeternitatem, quae est
Deus. — Quapropter Divus Thomas 23 2% qu. 23. a. 8.:
»Per caritatem ordinantur actus omnium aliarum virtutum ad
ultimum finem.“ Et Qu. Disp. de carit. qu. unica a. 2. ad 17:
,,Circa amorem Dei non inest aliqua imperfectio, quam oporteat
per aliquod donum perfici: unde caritas non ponitur donum
virtutis, quae tamen excellentior est omnibus donis.*

9. Unde finis omnium divinarum motionum est conversio
creaturae rationalis in Deum; et illa motio est perfectior, quo
magis appropinquamus Deo et Deus appropmquat nobis. Deus
enim appropinquat nobis nos movendo ad 1psum et nos Deo
appropinquamus ab ipso Deo moti; in Deo enim vivimus, move-
mur et sumus. Sic Divus Thomas lib. 3. contra gentes cap 116:
sAdhaesio igitur amoris ad Deum est potissimus modus adhae-
rendi . . . In omnibus autem, quae moventur ab aliquo primo
movente, tanto aliquis perfectius movetur, quanto magis parti-
cipat de motione primi moventis et de similitudine ipsius. Deus
autem, quv est legis divinae dator, ommia facit propter suum

amorem. — Qui igitur tendit in ipsum, scilicet amando, per-
fectissime movetur in ipsum. — Omne autem agens intendit
perfectionem in eo quod agit. — Hic igitur est finis totius

legislationis, ut homo Deum amet.'

10. En regula ad iudicandum de perfectione physicae
motionis, qua Deus ut agens movet creaturam rationalem ad
ipsum ut finem. Nam Deus omnia movendo convertit ad seipsum.
— Itaque dicemus primo de distinctione divinarum motionum
wm genere, secundo de distinctione physicae motionis.

I1.
De distinctione divinarum motionum in genere.

11. Conclusio prima: Omnes divinae motiones convenienter
reducuntur ad tria genera, videlicet secundum rationem causae
efficientus, exemplams ac finalis.

Ratio prima. — Deus est Primum Movens Immobile, quod
a nullo movetur, et a quo omnia moventur. — Atqui Deus est



in physica praemotione, 429

Primum Movens Immobile in via causarum efficientium et in via
causarum formalium et in via causarum finalium. -— Ompes nam-
que ac singulae causae efficientes ab Illo causantur et ab Illo
habent, quod possint causare, et quod actualiter causent. Similiter
omnes ac singulae causae formales ab Illo participant divinam
quamdam perfectionem, et ab Illo habent, quod formaliter con-
stituant esse specificum rerum, quae per formam illis intrinsecam
sunt entia, una, vera et bona. Ac pariter omnes ac singulae
causae finales ab Illo recipiunt, quod possint inspirare desiderium
sui, et quod diffundant bonitatem, quam a Deo Summo Bono
acceperunt, unaquaeque iuxta mensuram suam. — Haec sunt
illae quinque viae, quibus Deum esse probari potest: quae redu-
cuntur ad tres luxta triplex genus causarum; et quae resolvuntur
in primam viam sumptam ex parte motus. Motio enim moventis
in mobile est motus. — 1. P. qu. 2. a. 3.

12. Ratio secunda. — Modus movendi convenienter distin-
guitur atque dividitur secundum distinctionem ac diversitatem
in modo causandi. — Sed ut Divus Thomas ex professo demon-
strat 1. P. qu. 44, Deus eo ipso quod est Ens per essentiam,
est causa efficiens et causa exemplaris et causa finalis omnium
entium per participationem. — Entia enim per participationem
diversificantur secundum diversam participationem essendi et
operandi receptam ab Uno Primo Ente, quod perfectissime est,
et est causa omnis entis, omnis veri, et omnis boni., — In hac
qu. 44. clauduntur quinque viae, quibus Demm esse probari
potest, quasque Angelicus Doctor pulcherrime exaraverat in qu. 2.
a. 3. — Et istae quinque viae clausae iam per unitatem Principii
causalitatis, perveniunt ad ultimum ipsarum terminum, in quo
demonstratio existentiae Dei totaliter perficitur, in qu. subsequenti
45. a. 2., dum Divus Thomas respondet dicenduwm, quod ,,Non
solum mon est impossibile a Deo aliquid creari ex mihilo, sed
necesse est ponere a Deo ommnia creata esse.*

13. Ratio tertia. — Quatuor sunt causarum genera: mate-
rialis, formalis, efficientis et finalis. Materia tamen, etsi dicatur
causa, non est principium actionis, sed se habet ut subiectum
recipiens actionis effectum. Unde dumtaxat finis, forma et
agens se habent ut actionis principium; sed ordine quodam. —
Nam primum quidem principium actionis est finis, qui movet
agentem; secundo vero agems; tertio autem forma, quod ab
agente applicatur ad agendum, quamvis et ipsum agens per for-
mam suam agat. — Atqui secundum haec tria Deus in quolibet
operante operatur: ut Divus Thomas ex professo declarat 1. P.
qu. 105. a. 5. — Ex quibus apparet, quod controversia de



430 De diversis perfectionis gradibus

wfluxw Dei in creaturas non potest disiungi a magnis quaestio-
nibus de existentia Dei et de processione omnium rerum a
Deo per creationem.

14. Conclusio secunda: Aliquando per unam solam numero
motionem Deus simul agit secundum rationem agentis et
formae.

Ratio prima. — Agere secundum rationem formae in crea-
turas est dare creaturis formas eis intrinsecas et modo perma-
nenti, per quas tamquam per propriam virtutem operentur. Ktenim
sic semper intelligendum est, Deum operari in rebus, quod tamen
ipsae res propriam habeant operationem. — Agere autem secun-
dum rationem agentis in creaturas est applicare ad agendum
ipsas formas creaturis intrinsecas per modum permanentis collatas;
nam applicare formas creaturarum ad agendum nihil aliud nisi
conferre ipsis formis complementum suae activitatis coniungendo
illas ad actiones proprias. Unde applicare est etiam dare for-
mam, sed ultimam formam ipsarum formarum; formam, inquam,
per modum transeuntis, et quae cessat cessante operatione, cuius
est principium immediatissimum immediatione virtutis. Virtus
enim Causae Primae vehementius ingreditur in effectum quam
virtus causae secundae, quae operatur immediatius immediatione
suppositi.

Iam vero Deus, dum creavit angelos, dum creavit etiam
primos parentes, et dum creavit animam hominis Christi, simul
contulit illis cum essentia et existentia: 19 facultatem liberi
arbitrii, quae est facultas voluntatis et rationis; 29 formas super-
additas potentiae liberi arbitrii, id est virtutes infusas, scilicet
fidem, spem ac caritatem homini et angelo, et caritatem Christo
Domino, in quo, utpote comprehensore iam Divinae kssentiae,
non relinquebatur locus fidei nec spei; 39 actus fidei, spei et
caritatis in angelis et in Adamo et actum caritatis in anima
sanctissima Domini nostri lesu Christi.

Ergo una sola motione Dens contulit et formam naturalem
agendi, scilicet liberum arbitrium, et formam supernaturalem,
nempe caritatis habitum; et actum liberi arbitrii informati caritate,
nimirum dilectionem Dei. — Deus enim fecit angelos et primum
hominem, et homirem Christum actualiter et libere tendentes in
ipsum Deum per motum liberi arbitrii, qui est amare seu diligere.

15. Ratio secunda. — In iustificatione impii, ut dictum
manet supra qu. 113.! sunt simul tempore, etsi ordine naturae
unum eorum sit prius altero, haec quatuor: 1°. gratiae infusio;

t Ephem. Divus Thomas, ser. 2,



in physica praemotione, 431

20, motus liberi arbitrii in Deum per fidem et caritatem; 3°. motus
liberi arbitrii in peccatum; 4° remissio culpae.

Sed una est numero motio Dei moventis, scilicet gratiae
infusio; et plures effectus, qui constituunt terminum huius motus
in potentia liberi arbitrii, scilicet formas seu habitus fidei et
caritatis, et simul actus liberi arbitrii informati per fidei et
caritatis virtutes. -— Quibus adhuc oportet addere alium motum
seu actum liberi arbitrii per dolorem in peccatum, qui est actus
virtutis infusae poenitentiae.

Ergo patet, quomodo Deus simal operatur in creatura rationali
operante et dando formam per modum permanentis et applicando
hanc formam ad actum, qui est per modum transeuntis et cessat
cessante applicatione facta a Deo secundum rationem agentis.

Unde transmutatio, quae fit in homine a Deo per infusionem
gratiae, est una, si consideretur motio Dei moventis, quae est
infusio gratiae sanctificantis et virtutum infusarum. — KEst mul-
tiplex motus, ratione potentiarum, in quibus infunduntur habitus
virtutum; et multiplex terminus motus in unaquaque potentia,
cum motio Dei moventis efficiat simul tamquam effectus et ter-
winos distinctos: 190 ipsas formas permanentes quoad esse et
operari supernaturaliter: gratiam scilicet et caritatem cum ceteris
virtutibus; 29 ipsas formas transeuntes, videlicet operationes
liberi arbitrii, dum homo credit, diligit et dolet.

16. Conclusio tertia: Motio Dei secundum rationem formae
potest dici duplex ex parte modi, quo respicit terminum; et
similiter motio Dev secundum rationem agentis potest etiam
dici duplex ex parte modi, quo terminatur ad effectum.

Declaratur. — Motio Dei moventis creaturam secundum
rationem formae nihil aliud est nisi motio, qua Deus tribuit
creaturis virtutem operandi, et motio, qua illam Deus conservat
in esse. — Sed alius est modus, quo Deus movet, in quantum
dat virtutem; et alius, quo Deus movet, in quantum virtutem
operandi iam collatam conservat. — KEtenim licet ex parte Dei
non sint cogitandae duae distinctae actiones, una, qua tribuit
virtutem operandi, et altera, qua conservat ipsam operandi vir-
tutem; attamen collatio virtutis operativae non supponit ipsam
virtutem existentem, et conservatio virtutem operantem, quam
tenet in esse, iam ut existentem subaudit. — Consequenter iste
duplex modus potest dici unus et potest dici duplex: unus ex
parte principii, scilicet Dei moventis; et etiam ex parte termini,
scilicet virtutis operativae, Duplex autem propter diversum
respectum ad eumdem terminum motus. — Ea quippe ratione,



432 De diversis perfectionis gradibus

qua creatio differt a conservatione rei creatae; et tamen verum
quoque est, quod conservatio est continuata creatio.

17. Pariter motio Dei moventis creaturas secundum rationem
agentis nihil aliud est nisi motio, qua Deus applicat virtutem
activam creaturae ad actionem, et motio, qua Deus simul cum
virtute creaturae applicatae ad agendum et mediante ipsa crea-
turae potentia operatur eamdem operationem et eumdem effectum.
— Sed alius est modus, quo Deus movet, in quantum applicat
virtutem actioni; et alius modus, quo Deus movet, in quantum
virtuti iam coniunctae ad suam actionem cooperatur intrinsece. —
Etenim quamvis ex parte Dei sit eadem motio, attamen appli-
catio non supponit virtutem operativam creaturae iunctam cum
suo actu, et cooperatio virtutem cooperativam coniunctam cum
actu subaudit. Et praeterea terminus motionis, quae est appli-
catio, est complementum virtutis activae creaturae; et a Deo
solo effectum; et terminus motionis, quae est cooperatio, est
ipsamet operatio creaturae, quae tota est a creatura et tota simul
a Deo. A Deo per potentiam creaturae; a creatura autem per
suam propriam potentiam completam in ratione virtutis activae
per virtutem Dei. — A Deo, inquam, immediatius quam a crea-
tura, si immediatio virtutis attendatur; a creatura vero imme-
diatius quam a Deo, si immediatio suppositi coagentis consideretur.

18. Corroboratur conclusio. — Ex Divo Thoma de Potent.
qu. 3. a. 7, ubi hos praedictos quatuor modos, quibus Deus ope-
ratur in omni operante, distincte describit, et postquam ipsorum
rationem perpendendo exposuit, concludit: ,,Sic ergo Deus est
causa actionis cuiuslibet, im quantum dat virtutem agendi; el
in quantum conservat eam; et in quantum applicat actioni;
et in quantum eius virtute omnis alia virtus agit. — Et cum
contunxerimus his, quod Deus sit sua virtus, et quod sit intra
rem quamlibet non sicut pars essentiae, sed sicut tenens rem
i esse; sequetur, quod ipse in quolibet operante immediate
operetur, non exclusa operatione voluntatis et nmaturae.*

19. Conclusio quarta: Motio Dei, qua Deus dat creaturae
virtutem operandi, et motio, qua conservat virtutem operativam
in esse suo, potest dici una motio; et pariter motio Dei, qua
Deus applicat virtutem propriam creaturae ad agendum, el
motio, in cutus virtute omnis alia virtus creaturae agit, potest
ettam dici una motio.

Ratio prima. — Quia ex parte Dei una et eadem est actio,
qua confert virtutem operandi creaturis, et qua illam conservat.
Et ex parte termini eadem est virtus operandi, quae confertur,
et quae in esse suo conservatur.



in physica praemotione. 433

Similiter ex parte Dei moventis una et eadem est motio,
qua virtus operativa creaturae applicatur ad agendum, et qua,
semel applicata suae propriae actioni, agit. —— Ex parte virtutis
collatae per applicationem Primi Agentis eadem est virtus, quae
complet virtutem propriam creaturae, et virtus, qua iam completa
virtus propria creaturae agit.

20. Ratio secunda. — Quoniam Divus Thomas 1. P. qu. 105.
a. 5. dare formas rebus et conservare eas in esse reducit ad
unum modum, secundum quem Deus dicitur operari in quolibet
operante in ratione formae. — Ac pariter alios duos modos,
luxta quos Deus et applicat virtutem propriam creaturae ad
actionem et cooperatur intrinsece ipsi virtuti operativae creatu-
rarum, etiam reducit ad unum, nempe secundum rationem agentis;
et quem vocat applicationem virtutis creatae ad operandum.

21. Conclusio quinta: Concursus simultaneus in doctrina
Divi Thomae mnihil commune habet, quoad rem significatam,
cum concursu simultaneo, quem tradit ac propugnat Molina.

Primo: quoniam concursus simultanems in doctrina Divi
Thomae praesupponit necessario concursnm praevium, id est
applicationem, qua Deus applicat virtutem operativam creaturae
ad agendum. — Quam quidem applicationem, ut postea ostendetur,
reiicit Molina et ipse ingenue fatetur non intelligere.

Secundo: quoniam concursus simultaneus in doctrina Divi
Thomae minime se habet ad instar concursus paralleli et quasi
ab extrinseco respectu concursus creaturae, ut docet Molina; sed
intrinsece cooperatur cum virtute creaturae et per creaturae
potentiam pervadens totam creaturae potentiam, quam conservat,
In ipso actu, quocum potentia per concursum praevium fuit
coniuncta.

Tertio: quoniam modus cooperandi per concursum simultaneum
Molinae iam praedamnatus fuerat ab ipso Angelico Doctore in
opusculo contra errores Graecorum lib. 1. cap. 23. — De quo
postea.

Quarto: quoniam virtus divina, qua virtus propria creaturae
agit, et qua coniungitur cum suo proprio effectu, qua applicatur
ad agendum et qua applicat se, qua movetur et qua movet, est
una et eadem virtus, scilicet illa wvis, qua agit ad esse, ut
instrumentum Frimae Causae. — Quae quidem vis est forma
complens formam propriam creaturae, et id, quod a Deo fit in
re naturali, quo actualiter agat. — Atque huiusmodi forma
seu vis divina datur per modum transeuntis et cessat cessante actu.

22. Unde Divus Thomas, dum istos duos modos operandi,
quos distinxerat de Pot. qu. 3. a. 7., ad unum modum reducit

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVI, 28



434 De diversis perfectionis gradibus

in Summa Theologica 1. P. qu. 105. a. 5. et vocat illum per
modum agentis et semper denominat applicationem, qua Deus
applicat virtutem creaturae ad operandum. — KEtenim de hac
celeberrima applicatione controvertitur, et in applicatione ista
stat punctum difficile quaestionis et caput ceterorum, quae inter
Molinam ac Divum Thomam dividunt et separant. — Quamobrem
von absque ratione Angelicus Doctor est semper sollicitus de
hac applicatione, quae deinceps intelligenda veniet, quotiescumque
de physica praemotione loquemur. — Concursus enim simultaneus
in doctrina Divi Thomae est illa virtus Dei, qua omnis alia
virtus agit; et huiusmodi divina virtus est continuatio ipsius
divinae virtutis, qua Deus applicat actioni virtutem propriam
ac permanentem creaturarum. — Concursus itaque simultaneus
est ipsemet influxus praevius continuatus, sic ut conservatio
dicitur continuata creatio.

I11.
De distinctione physicae motionis.

23. Conclusio prima: Physica praemotio, considerata per
respectum ad determinationem rationis, convenienter distinguitur
in tres dwersos gradus perfectionis.

Huiusmodi diversi gradus sunt tres illiy quos Divus Thomas
indicat 1. 2. qu. 9. a. 6. ad 3. — Quorum primus est motus
creaturae rationalis ad universale obiectum voluntatis; alter est
motus voluntatis ad hoc vel illud particulare bonum volendum
in ordine naturae; et tertius est motus voluntatis ad aliquid
determinate volendum in ordine gratiae.

Primus motus est ante determinationem rationis deliberantis;
secundus motus est per determinationem rationis; et tertius motus
est supra ipsam rationis determinationem, quoniam consequitur
ad ipsam rationem Divinae Sapientiae.

Primus est motus naturalis ac necessarius voluntatis; secundus
est motus rationalis ac liber; tertius est motus quidem liberi
arbitrii, sed ad instar motus naturalis productus, per modum
simplicis volitionis.

In primo motu voluntas est mota et non movens, solus
autem Deus movens; in secundo motu voluntas est movens et
a Deo mota; in tertio denique motu voluntas non se movet, sed
a solo Deo movetur.

24. Conclusio secunda: Physica praemotio, si consideretur
per ordinem ad perfectionem mobilis, quod est facultas volun-
tatis et rationis, convemienter dividitur etiam in tres diversos
perfectionis gradus.



in physica praemotione. 435

Perfectio mobilis, in quantum est mobile, in rationali creatura,
nihil aliud est nisi perfectio liberi arbitrii (quae est facultas
voluntatis et rationis), qua disponitur ad hoe, quod bene moveatur
a suo Motore, qui est solus Deus.

Sed potentia liberi arbitrii dupliciter est perfecta a Deo:
primo quidem naturali perfectione, secundum scilicet lumen naturale
rationis; alio autem modo quodam supernaturali, perfectione per
virtutes theologicas. — Et quamvis haec secunda perfectio sit
maior quam prima, tamen prima perfectiori modo habetur ab
homine quam secunda. Nam prima habetur ab homine quasi
plena possessione; secunda autem habetur quasi possessione imper-
fecta, imperfecte enim diligimus et cognoscimus Deum.

Exinde perfectio supernaturalis liberi arbitrii, qua homo
disponitur ad hoe, quod bene moveatur a suo Motore, qui est
Deus, iuxta formas supernaturales virtutum theologicarum, par-
ticipatur in anima secundum diversos gradus perfectionis: uno
modo per virtutes morales infusas, et altiori adhuc modo per
virtutes infusas superioris generis, quae vocantur dona Spiritus
Sancti.

Ergo triplex est perfectio, qua potentia liberi arbitrii potest
esse disposita ad hoc, quod bene moveatur a suo Motore, qui
est solus Deus, videlicet perfectio, qua ex virtutibus moralibus
acquisitis vires appetitivae perficiuntur ad obediendum rationi,
et per rationem totus homo Deo; perfectio, qua ex virtutibus
moralibus infusis vires appetitivae ad obediendum rationi iam
lumine supernaturali fidei adiutae, et per rationem ac fidem,
quae per caritatem operatur, Deo; et perfectio, qua omnes vires
animae disponuntur ad hoc, quod subdantur adhuc promptius
atque excellentins Divinae motioni, secundum quam movetur
homo altiori modo per dona Spiritus Sancti.

25. Magis declaratur conclusio. — Caietanus 1. 2. qu. 68.
a. 1. sic breviter exponit praefatam Divi Thomae doctrinam. —
Ad pleniorem intellectum scito, quod imaginamur, quod in homine
est triplex subordinatum movens, scilicet: 1° mens humana,
praedita lumine naturali et prudentia; 2° mens humana, praedita
lumine gratiae et fidei; 3° mens humana, pulsata instinctu
Spiritus Sancti.

Et ad hoc, ut vires animae obediant primo motori, ponuntur
virtutes morales acquisitae, tendentes ad wedia et fines ab ipso
motore praestitutos. — Ad hoc autem, ut eaedem vires obediant
secundo motori superiori, ponuntur virtutes morales infusae,
tendentes ad media et fines ab illo motore praestitutos. — Ad
hoc autem, quod non solum eaedem, sed omnes vires animae

28*



436 De diversis perfectionis gradibus

obediant supremo motori, ponuntur dona, tendentia in fines pro-
prios a tali motore ostensos. — Necessitas autem distinguendi
duos ordines habituum infusorum ad obediendum assignatur a
Divo Thoma ex imperfecta participatione motoris supernaturalis
per habitus virtutum theologicarum. .

Tres sunt itaque diversi gradus perfectionis in physica
praemotione distinguendi, secundum quod potentia liberi arbitrii
diversimode disponitur et disposita subiicitur divinae motioni per
prudentiam naturalem, per virtutes morales infusas et per dona
Spiritus Sancti. —

26. Conclusio tertia: Physica praemotio, qua homo wustus
movetur a Deo ad meritorie operandum per usum habituum
supernaturalium, tam virtutum, quam donorum, convenienter
dividitur in tres diversos gradus perfectionis.

Ratio prima. — Convenienter distinguuntur tres diversi
gradus in augmento ac perfectione caritatis, iuxta quod caritas
nata nutritur, putrita autem roboratur, roborata vero perficitur;
et secundum quod habens caritatem nutriendam, roborandam ac
perficiendam, primo dum incipit, magis sentit suam sollicitudinem
de vitatione peccatorum; deinde dum proficit, principalior est ei
cura de profectu virtutum; ac postremo dum in caritate incipit
esse perfectus, studium ipsius circa hoc maxime versatur, w/
Deo inhaereat. — 2. 2. qu. 24. a. 9.

27. Ratio secunda. — Tres sunt quoque gradus, quibus
convenienter distinguuntur virtutes morales infusae, non quidem
distinctione secundum essentiam, sed secundum statum et actus
perfectionem; et distinguuntur secundum diversitatem motus et
termini; ita scilicet quod quaedam sunt virtutes incipientium,
quibus incumbit studinum principale ad recedendum a peccato
et ad resistendum concupiscentiis eius, quae in contrarium caritatis
movent. — Quaedam vero sunt virtutes transcendentium et in
Divinam similitudinem tendentinm. — Quaedam autem sunt vir-
tutes iam assequentium divinam similitudinem; quas quidem
virtutes dicimus esse beatorum vel aliquorum in hac vita per-
tectissimorum. — 1. 2. qu. 61. a. 5; 2. 2. qu. 183. a. 4; 2. 2.
qu. 15Y. a. 2. ad 1.

28. Conclusio quarta: Physica praemotio, si consideretur
per comparationem ad potentiam liberi arbitrii, convenienter
dividitur @m motum, qui est actus imperfecti, et in motum,
qui est actus perfecti.

Ratio prima. — Omne, quod procedit de potentia in actum,
prius pervenit ad actum incompletum, qui est medius inter poten-
tiam et actum, quam ad actum perfectum. — Sed potentia liberi



in physica praemotione. 437

arbitrii, dum procedit de potentia in actum, accipit a Deo per
physicam praemotionem: 1°. complementum suae propriae virtutis
operativae ; 2°. contunctionem suae propriae virtutis cum suo pro-
prio effectu seu operatione, in quam causandam vehementius
ingreditur Deus physice praemovens quam ipsa virtus operativa
liberi arbitrii. —- Ergo liberum arbitrium creaturae per physicam
praemotionem acquirit: 1°% actum, qui est medius inter ipsum
ut est potentia et ipsum ut est actio; 2° actum, qui est ter-
minus liberi arbitrii se moventis sub physica Dei motione. —
Consequenter physica motio, quae in potentia liberi arbitrii est
motus, convenienter dividitur per respectum ad ipsam potentiam,
quam perficit, in actum liberi arbitrii imperfecti et in actum
liberi arbitrii perfecti. (1. P. qu. 79. a, 8. et qu. 85. a. 3.)

29. Ratio secunda. — Divus Thomas de Div. Nominib.
cap. 4. lect. 7: ,Considerandum est autem, quod, sicut dicit
Philosophus in 3. de Anima, duplex est motus. Unus, qui est
actus imperfecti, id est existentis in potentia, et talis est motus
rerum corporalium, quae secundum hoc moveri dicuntur, sive
secundum substantiam sive secundum quantitatem sive secundum
qualitatem sive secundum locum, in quantum exeunt de potentia
in actum. — Alius sutem est motus perfecti, secundum quod
ipsa operatio existentis in actu manens in ipso operante motus
dicitur, ut sentire, intelligere, velle.“

Et lib. 3. de anima lect. 12: [ Et quia motus, qui est in
rebus corporalibus, de quo determinatum est in lib. Physicorum,
est de contrario in contrarium, manifestum est, quod sentire,
si dicatur motus, est alia species motus ab ea, de qua deter-
minatum est in lib. Physic. — Ille enim motus est actus existentis
in potentia: quia videlicet recedens ab uno contrario, quamdiu
movetur, non attingit alterum contrarium, quod est terminus
motus, sed est in potentia. Kt quia omne quod est in potentia
in quantum huiusmodi, est imperfectum; ideo ille motus est actus
imperfecti. — Sed iste motus est actus perfecti: est enim operatio
sensus iam facti in actu per suam speciem. Non enim sentire
convenit sensui nisi in actu existenti; et ideo iste motus simp.i-
citer est alter a motu physico. Et kuiusmodi motus dicitur proprie

operatio, ut sentire, intelligere et velle. — Kt secundum hunc
motum anima movet seipsam secundum Platonem, in quantum
cognoscit et amat seipsam.“ — Vide lib. 1. lect. 6.

Et lib. 2. Sent. dist. 11. qu. 2. a. 1: ,Secundum Philoso-
phum operatio et motus differunt: operatio enim est actus perfecti,
ut lncidi lucere, et intellectus in actu intelligere; sed motus est
actus imperfecti tendentis in perfectionem; et ideo id, quod est



438 De diversis perfectionis gradibus

in sua ultima perfectione, habet operationem sine motu sicut
Deus, quod autem distat ab ultima perfectione, habet operationem
coniunctam motui; quia proficere in beatitudinem est quidam
motus naturae tendentis in perfectionem; et ideo quandocumque
angelus vel homo ponitur in ultima sua perfectione, operatio eius
non est meritoria nec proficiens.”

Et lib. 1. de anima lect. 6: ,,Appctere et velle et huius-
modi non sunt motus animae, sed operationes. Motus autem et
operatio differunt; quia motus est actus imperfecti, operatio vero
est actus perfecti . . . Operatio enim non facit distare, sed per-
ficit operantem; sed in motu oportet, quod sit exitus.“

De anim qu. unica a. 7. ad 3: ,Motus reducitur ad genus
et speciem eius, ad quod terminatur motus: in quactum eadem
forma est, quae ante motum est tantum in potentia; in ipso motu,
medio modo inter actum et potentiam; et in termino motus, in
actu completo.*

3. P. qu. 78. a. 2. ad 4. (supplem.): ,Motus non accipit
speciem a termino a quo, sed a termino ad quem.‘

Lib. 1. Sent. dist. 37. qu. 4. a. 1: ,Successio in intellectu
angeli largo modo dicitur motus. Differt tamen a motu proprie
dicto in duobus ad minus. Primo, quia non est de potentia in
actum, sed de in actu in actum. Secundo, quia non est con-
tinuus. Kt similis ratio est de successione affectionum.*

3. P. qu. 21. a. 1. ad 3: ,,Ascensio nihil est aliud quam
motus in id, quod est sursum. Motus autem, ut habetur lib. 3.
de anima, dupliciter dicitur: uno modo proprie, secundum quod
importat exitum de potentia in actum, prout est actus imper-
fecti . . . Alio modo dicitur motus, qui est actus perfecti, id est
existentis in actu, sicut intelligere et sentire dicuntur quidam
motus.*

3. P. qu. 62, a. 4: ,Virtus principalis agentis habet per-
manens et completum €88e in natura; virtus autem instrumentalis
habet esse transiens ex uno in aliud et incompletum, sicut motus
est actus imperfectus ab agente in patiens.“

Et rursus ibidem ad 2: ,Sicut motus eo, quod est actus
imperfectus; non proprie est in aliquo genere, sed reducitur ad
genus actus perfecti, sicut alteratio ad qualitatem; ita virtus
instrumentalis non est proprie loquendo in aliquo genere, sed
reducitur ad genus et speciem virtutis perfectae.‘

Et iterum ibidem ad 3: ,Virtus instrumentalis acquiritur
instrumento ex hoc ipso, quod movetur ab agente principali.“

Et de Veritate qu. 22. a. 5. ad 8: ,Forma recepta ip
aliquo non movet illud, in quo recipitur; sed ipsum habere talem



in physica praemotione. 439

formam est 1psum motum esse; sed movetur ab exteriori agente;
sicut corpus, quod calefit per ignem, non movetur a calore recepto,
sed ab igne.”

Quodlib. 4. a. 9: ,Duplex est actio. Quaedam, quae fit
cum motu: et talis actio semper est cum aliqua innovatione;
quia semper in motu aliquid fit et aliquid desinit esse, in quan-
tum acceditur ad terminum et receditur a termino . . . Alia
autem actio est, quae est sine motu, per simplicem communi-
cationem formae . . .'

Libr. 1. Sent. dist. 8. qu. 3. a. 1. ad 4: ,In omnibus, in
quibus operatio differt a substantia, oportet esse aliquem modum
motus ex hoe, quod exit de novo in operationem; quia acquiritur
in 1pso operatio, quae prius non erat.‘

Lib. 1. Sent. dist. 8. qu. 4. a. 3. ad 3: ,Actio, secundum
quod est praedicamentum, dicit aliquid fluens ab agente cum
motu; sed in Deo non est aliquid medium secundum rem inter
ipsum et opus suum; et ideo non dicitur agens actione, quae est
praedicamentum, sed actio sua est substantia.

30. Haec omnia placuit in unum colligere, quoniam ex illis
possunt inferri quaecumque sunt necessaria ad intelligendum,
quid sit physica praemotio, prout recipitur in potentia liberi
arbitrii, in qua motio Dei moventis est motus.

Primo: nomen motus fuit translatus ex rebus corporalibus
ad res spirituales; ex transmutatione corporis de contrario in
contrarium, ad transitum animae de potentia in actum.

Secundo: Licet differant operatio et motus, tamen omnis
operatio animae potest dici motus per respectum ad supremam
operationem, in qua consistit beatitudo, quae est ultima perfectio.

Tertio: Exinde de ratione motus est actus; sed actus mixtus
potentiae; quia est actus entis in potentia prout in potentia. —
Consequenter motus exprimit aliquid perfectum, in quantum im-
portat recessum a potentia, id est a termino a quo, et veluti
quamdam inchoationem illius perfectionis acquirendae in termino
ad quem. — Importat tamen simul in subiecto mobili aliquid
imperfectum, in quantum supponit subiectum adhuc in potentia,
adhuc in via, et quasi tendens in perfectionem, in qua debet
quiescere.

Quarto: In omni operatione creaturae, etsi fiat in instanti,
semper adest aliqua ratio motus: 19 quia dicit aliquid fluens
ab agente in patiens cum motu; 2° quia supponit aliquam inno-
vationem in operante, quod movet motum et agit actum.

Quinto: Idcirco in omnibus motibus seu operationibus liberi
arbitrii, quae fiunt a Deo per gratiam operantem, etsi fiant in



440 De diversis perfectionis gradibus

instanti et non successive; attamen est semper aliquis modus
motus ex hoe, quod potentia liberi arbitrii exiit de novo in
operationem et elevatur supra seipsam.

Sexto: In omnibus motibus liberi arbitrii, sive fiant in
instanti sive successive, sive per gratiam operantem sive per
gratiam cooperantem, sive voluntas sit movens et mota, sive
mota solommodo et Deus solus movens; semper semperque est
aliquid medinm secundum rem inter potentiam operandi et
suam propriam operationem. — Kt hoc aliquid medium vocatur
physica praemotio, quae in potentia liberi arbitrii est motus;
et huiusmodi motus, tam in ordine naturae quam gratiae, est
illa vis, qua omnis creatura operatur ad esse velut instrumentum
Primi Agentis.

Septimo: Huiusmodi vis activa est quid divioum complens
potentiam operativam creaturae et inchoans ipsius operationem. —
Est quid medium inter potentiam liberi arbitrii et actum liberum;
est virtus faciens trapsire virtutem activam voluntatis de poten-
tia in actum.

Octavo: Huiusmodi vis est semper quid nltimam in linea
potentiae operativae voluntatis et quid primum in linea voluu-
tariae operationis; et tamen nec est ipsa operatio nec ipsa voluntas.

Nono: Unde huiusmodi vis est magis propinqua ad actum
liberae voluntatis quam ipsa voluntas et quam omnes habitus
sive acquisiti sive infusi, per quos voluntas perficitur ad operandum.

31. Unde sic ratio secunda conclusionis instruitur., — Phy-
sica praemotio, per comparationem ad potentiam liberi arbitrii
considerata, dupliciter perficit illam: 1°. n quantum, complendo
virtutem actiwam ipsius, facit illam tendere ad sunam propriam
operationem; 2. 1m quantum Se habet in ratione principii
activi intrinsece cooperantis ipsae liberae voluntati, dum elicit

libernm velle. — Sub primo respectu physica praemotio est
actus liberae voluntatis tendentis in propriam operationem: actus
imperfecti, actus entis in potentia prout in potentia. — Sub

altero respectu, physica praemotio est virtus divina, qua virtus
propria voluntatis agit et prorumpit in actum: ac proinde causa
principalior liberae operationis quam ipsa voluntas propria virtnte
operans. Kt sic praemotio physica est motus, qui est actus
perfecti.

Unde perfectum et imperfectum se habent ex parte volun-
tatis, in qua recipitur velut in subiecto physica praemotio. Phy-
sica autem praemotio immediate perficit ipsam potentiam; et
deinde perficit causando operationem mediante potentia, quam
elevat de posse agere ad actualiter agere.



in physica praemotione, 441

LY.

32. Si ergo nunc consideretur physica Dei praemotio per
comparationem ad creaturam rationalem, in quantum potest!
deficere et aliquando deficit, in suo proprio motu peccando; sic
possunt etiam diversi gradus divinae motionis convenienter
distingui.

Primus gradus est physicae motionis Hlius, qua Deus movet
voluntatem hominis sicut universalis motor ad universale obiectum
voluntatis, quod est bonum; et sine hac universali motione homo
non potest aliquid velle.

Secundus gradus est illius physicae motionis, qua Deus,
etiam ut Auctor naturae et universalis motor omnium voluntatum,
movet liberum arbitrium hominis, cum homo per rationem deter-
minat se ad volendum hoc vel illud, quod est vere bonum vel
apparens bonum.

Tertius gradus est illius motionis qua Deus, ut Anctor
ordinis supernaturalis est, movet liberum arbitrium hominis, prae-
parando peccatorem ad lumen gratiae habitualis suscipiendum et
iustificando illum per infusionem ipsius gratiae sanctificantis et
caritatis; qua homo convertitur ad Deum sicut ad specialem
finem, quem intendit et cui cupit adhaerere sicut proprio bono.

Quartus gradus est etiam gratuitae motionis, qua Deus
movet physice hominem iustum ad recte agendum et ad utendum
habitibus infusis gratiae et virtutom.

Quintus gradus est illius supremae atque excellentissimae
motionis, qua Deus ita superabundanter movet liberum arbitrium
homiunis spiritualis, ut liberum arbitrium sit motum et non movens,
Deus autem solus movens, et solus movens liberum arbitrium,
in quantum est mobile optime dispositum per dona Spiritus Sancti.

33. Primus gradus physicae motionis est, qua homo movetur
ad bonum in communi, ad agendum et volendum omnia propter
ultimum finem formaliter sumptum, et ad appetendum omnia,
ad quae voluntas de necessitate movetur. — Huiusmodi actus
voluntatis est necessario bonus, illa videlicet bonitate, quue
substernitnr reliquis bonitatibus in actu humano. Voluntas natu-
raliter movetur in tali motu: elicit actum, sed non movet seipsam,
agendo. — Hic non relinquitur locus peccato.

Secundus gradus physicae motionis est, qua homo fit potens
ad determinandum seipsum agendo per consilium rationis et per

1 Alio in loco declarabitur, quomodo sub physica Dei motione potest
contingere in motu creaturae rationalis defectus, qui dicitur peceatum.



442 De diversis perfectionis gradibus

consensum vel electionem voluntatis. — In isto motu homo
potest deficere peccando; sed quidquid est ibi de defectu, non
est a virtute motiva Dei moventis, sed a libero arbitrio maie
disposito et claudicante sub physica Dei motione.

Tertius gradus physicae motionis est, qua homo convertitur
ad Deum et de peccatore fit iustus, et incipit omnia velle et
operari propter ultimum finem non modo formaliter sumptum,
sed etiam materialiter; quia intendit tamquam finem specialem
ultimum, ipsum Deum summe dilectum. — Atque in huiusmodi
transmutatione de statu iniustitiae ad statum iustitiae nequit
habere locum peccatum, in quod liberum hominis arbitrium tendit
per dolorem ac detestationem; et peccatum ipsum remittitur, —
In hoc motu liberi arbitrii per fidem et amorem in Deum, per
odium et fugam in peccatum, voluntas est mota et non movens,
solus autem Deus movens.

Quartus gradus physicae motionis est, qua homo movetur
per gratiam actualem ad meritorie operandum utendo habitibus
gratiae sanctificantis et caritatis et fidei, guae per caritatem
operatur. — In hoc motu liberi arbitrii voluntas est mota et
wovens, nisi gratia actualis sit gratia operans, in cuius effectu
voluntas non movet, sed est tantum mota. — Dum liberum
arbitrium movet se sub ista Dei physica motione, potest resistere,
st velit; sed sub huiusmodi motione numquam resistere vult; et
implicat contradictionem, quod dum homo per gratiam actualem
motus utitur ipsa gratia sanctificante et caritate, deficiat peccando.
Peccatum enim non habet locum in ipso usu gratiae.

Quintus gradus physicae motionis est, qua homo iustus ac
spiritualis agitur a Spiritu Saucto et mens humana operatur
opera ealutis supra modum humanum. — In hoc motu liberi
arbitrii voluntas est mota et non movens, solus autem Deus
movens; et homo habet rectum iudicium de rebus divinis secun-
dum quamdam connaturalitatem ad ipsas; et operatur excellen-
tissima opera virtutum, quae vocantur beatitudines et fructus
Spiritus Sancti; et incipit esse perfectus in divinis, non solum
discens, sed et patiens divina.

34. Omnes praedicti gradus perfectionis sic intelligendi
sunt, ut in secundo includatur peifectio primi, et in tertio per-
fectio secundi, et in quinto perfectio omnium antecedentium, sed
non e contra. — Ac quinque hic gradus, quos singulatim distin-
guit Divus Thomas (1. 2. qu. 68. a. 2. et 3; qu. 109. a. 1. 2.
6. 9; qu. 111. a. 2.), reducuntur ad tres determinatos ab ipso
Angelico Doctore 1. 2. qu. 6. a. 1. ad 3. — Etenim omvis physica
praemotio vel est voluntatis ante determinationem rationis per



in physica praemotione. 443

consilium vel post consilium rationis determinantis vel supra
omnem determinationem humanae rationis.

35. In summo gradu physicae praemotionis, qua creatura
rationalis potest moveri et applicari ad operandum, veniunt col-
locandae motiones, quibus moventur in via viri sanctissimi et
in patria omnes beati. — Haec altissima motio est, qua move-
batur Christus Dominus, dum in terris visus et cum hominibus
conversatus est (3. P. qu. 7.); qua etiam movebatur Beatissima
Virgo, praesertim postquam ex suis visceribus genuit Deum et
hominem (3. P. qu. 27. a. 4. et 5. et a. 3. ad 3), et qua mo-
ventur aliqul in hac vita iusti perfectissimi, de quibus Divus
Thomas 1. 2. qu. 61. a. 5. et Sanctus Joannes a Cruce in opere,
cui titulus ,,Subida del Monte Carmelo® lib. 3. cap. 1.1

1 D. Thomas 1. 2. qu. 61. a. 5.: ,,Quaedam vero sunt virtutes iam
assequentium divinam similitudinem, quae vocantur virtutes iam purgati
animi; ita scilicet quod prudentia sola divina intueatur, temperantia
terrenas cupiditates nesciat, fortitudo passiones ignoret, iustitia cum
divina mente perpetuo foedere societur, eam scilicet imitando: quas
quidem virtutes dicimus esse beatorum vel aliquorum in hac vita per-
fectissimorum.”* — De quibus S. Joannes a Cruee loco supra citato:
,» Y asi de ordinario los primeros movimientos de las potencias de estas
almas son como divinos; y no hay que maravillarse que lo sean, pues
estan trasformados en sér Divino . . . Dios con particularidad mueve las
potencias de estas almas; . . . y asi las obras y ruegos de estas almas
sempre tienen efecto. — Tales eran las de la gloriosa Madre de Dios,
la cual estando desde el principio levantada & este alto estado, nunca
tuvo en su alma impresa forma alguna de criatura que la divirtiese de
Ib)ios, ni por ella se movié; porque siempre su mocion fué del Espiritu
Santo.*’



	De diversis perfectionis gradibus in physica praemotione [Fortsetzung]

