Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Artikel: Die Stnde und ihre Auswirkung im Jenseits
Autor: Gredt, J.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762116

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

406 Farabis Traktat ,,Dber die Leltung“

leichtfertigem Geschwitze abgibt. — Man darf die Bitterkeit der
Seele nicht so weit treiben, dals man fiir einen bosartigen
Menschen gehalten wird, und die Geschmeidigkeit nicht so weit,

dafs man fiir einen Schmeichler gilt. — Suchet nicht das, was
ihr liebet, sondern liebet das, was geliebt wird (in Wirklichkeit
liebenswiirdig ist)! — Womit richt sich der Mensch an seinem

Feinde? Damit, dafs er selbst in der Tugend zunimmt.

Wenn man an diese Principien und Regeln sich halt in
seinem Leben uund sie zum Malsstab nimmt in den Wechselfillen
seiner Geschifte und Angelegenheiten, so hat man wohlgeord-
nete Verhiltnisse und gliickliche Tage, ist vor vielem Schaden
sicher und gelangt zum vollkommensten Gliicke. Mit diesen
Worten schliefsen wir unsere Abhandlung.

Lob gebiihrt Gott, dem Herrn der Welten, das Lob der
Preisenden, und der Segenswunsch iiber seinen Gesandten Mu-
hammed und seine edle und reine Familie.

i

DIE SUNDE UND IHRE AUSWIRKUNG IM
JENSEITS.
Von P. JOS. GREDT O. S. B, Dr. theol.

e @l S e

Katholische Glaubenslehre ist es, dafs jede im Stande der
Todsiinde dahin scheidende Seele sofort einer ewigen unabinder-
lichen Strafe verfallt, einer Strafe, die vor allem Verdammnis
ist, d. h. in dem Verlust des hochsten Gutes, des letzten Zieles
besteht.!

Der letzte spekulative Grund dieser erschiitternden Glaubens-
wahrheit ist nach dem hl. Thomas die im Augenblick des Todes
natiirlich eintretende Unbeweglichkeit des Willens beziiglich
des Endzieles. Diese tiefe und schwierige Lehre, welche der
hl. Thomas De Verit.,, qu. 24, a. 11., Compend. "theol. . 174
und ganz besonders Summa cont.ra gent. 1V, 95 dargelegt, hat
geniigende Wiirdigung gefunden weder bei den iltern noch bei
den neuern Theologen und Philosophen. Sie wird von Sua.rez,
der sich ablehnend dagegen verhiilt, nicht richtig wiedergegeben,’

1 Vgl. Dr. Jos. Sachs, Die ewige Dauer der Hollenstrafen. —
Christ. Pesch S. J., Theolog. Zeitfragen. Zweite Folge.
? Vgl. Suarez, De angelis lib. 8, ¢. 7.



Die Siinde und ihre Auswirkung im Jenseits. 407

von den Thomisten meistens iibergangen, indem diese ausschliels-
lich mit der Unbeweglichkeit der reinen Geister sich befassen.
Einzig Capreolus (II. Dist. 7, qu. 1) und die Kommentatoren der
Summa contra gent. wie Franc. de Silvestris Ferrariensis behan-
deln die Frage. Aufser diesen ist uns nur noch Lépicier! be-
kannt, der sich vom thomistischen Standpunkt mit dem speku-
lativen Grund der Unbeweglichkeit der Seele nach dem Tode
befafst. Und doch ist diese Lehre nicht nur theologisch sehr
wichtig, sondern sie bildet auch eine Kernfrage jeder streng phi-
losophisch durchgefiihrten Ethik.

Da die Unbeweglichkeit des menschlichen Willens nach dem
Tode rein natiirlich ist, d. h. sich naturnotwendig aus dem
Wesen der Menschenseele ergibt, so haben wir zur Beleuchtung
ihres Wesens und zur Erklarung ihres Entstehens den Menschen
rein philosophisch, nach seiner blofsen Natur zu betrachten,
indem wir absehen von jedem iibernatiirlichen Moment. Die im
Augenblick des Todes natiirlich eintretende Verfestigung des
Willens beziiglich des letzten Zieles soll ja eben der naturent-
sprechende Untergrund sein fiir das, was der Glaube uns lehrt
iiber die ewige iibernatiirliche Strafe, die formell in der Ent-
ziehung des Gnadenlichtes besteht. Gott entzieht eben nur seine
iibernatiirlichen Gaben, weil das Subjekt derselben nicht mehr
fihig ist und durch seinen Naturzustand fordert, dafs ihm diese
Gaben entzogen werden. Er handelt naturentsprechend mit
seinem Geschopf bis in die Holle hinein. ,,Non autem esset per-
petua poena animarum, quae damnantur, si possent voluntatem
mutare in melius; quia iniquum est, quod, ex quo bonam voluntatem
haberent, perpetuo punirentur.“ Sum. c. gent. IV, 93.

1. Das Endziel der menschlichen Handlungen.

Die Triebfeder aller menschlichen Handlungen, d. h. aller
mit Freiheit und Uberlegung gesetzten Handlungen, ist das eigene
Wohl: Was immer der Mensch anstrebt, strebt er an, entweder
weil ‘er darin sein Wohl sieht oder ein Mifttel, zu seinem Wohl
zu gelangen. ( Der Schwelger, der sich den Geniissen der Sinn-
lichkeit hingibt, er sucht sein Wohl darin; der Tugendhafte, der
sich tausend Entbehrungen auferlegt, um die Tugend zu iiben,
er sieht in der Tugend sein Wohl oder ein Mittel, zu seinem
Wohl zu gelangen. Sogar der Selbstmdorder sucht sein Wobl,
indem er durch den Tod Befreiung sucht von den Qualen, die

1 Dell’ anima umana separata del corpo.




408 Die Siinde und ihre Auswirkung im Jenseits.

S S S — _— S — OSSN S— it — - —e e —_— -

ihm das Leben bereitet. Das eigene Wohl, die Glick-
seligkeit ist also der Endzweck, den der Mensch bei
allen menschlichen Handlungen anstrebt D)

Allein nicht nur das Wohl, das Gliick im allgemeinen bildet
das Endziel, sondern der Mensch strebt aufserdem bei allen mit
Freiheit und Uberlegung gesetzten Handlungen einen be-
stimmten Gegenstand als Endziel an, in den er sein Gliick
setzt, in dem er sein Wohl und seine Befriedigung zu finden
glaubt. Denn darin besteht eben die menschliche oder freie
Handlung, dafs der Wille, indem er naturnotwendig das Wohl,
das Gliick als Endziel im allgemeinen will, sich selbst bestimmt
beziiglich der Mittel oder Einzeldinge, durch welche das Wohl-
sein bewirkt werden soll: Zugleich mit dem Erwachen der Ver-
nunft erwacht notwendig auch der Naturdrang nach dem eigenen
Wohlsein und Glicklichsein. Dies ist das erste Streben des
Willens; es ist nicht frei, sondern naturnotwendig, bildet aber
die Grundlage fir die freien Begehrungen, indem der Wille,
eben dadurch, dals er thatsdchlich das Endziel, das Wohlsein,
das Gliick im allgemeinen will, die Kraft hat, sich selbst zu be-
wegen und sich selbst zu bestimmen beziiglich der Einzelgiiter,
in denen oder vermittelst derer er das Wohl zu erreichen glaubt.
Indem nun der Wille sich selbst bestimmt beziiglich gewisser
Einzelgiiter, sucht er entweder durch diese unmittelbar seinen
Durst nach Gliick zu loschen und strebt somit diese Giiter
unmittelbar als Endziel an, oder aber er beniitzt sie als Mittel,
um das zu erreichen, wodurch er glaubt sich befriedigen zn
konnen. Da er also bestimmte Mittel anwendet, hat er auch
immer mehr oder weniger klar einen bestimmten Gegenstand im
Auge, den er dadurch erreichen und durch den er sich befrie-
digen will. fSo glauben jene, ,deren Gott ihr Bauch“! ist, das
Glick zu finden in der Befriedigung der Sinnenlust; diese ist
der bestimmte Gegenstand, den sie als Endziel anstreben, auf
ihn iet ihr ganzes Sinnen und Streben gerichtet, auf ihn richten
sie alles andere als Mittel hin./— Der hl. Thomas legt unsere
Lehre folgendermalsen dar: , Ultimus finis hoc modo se habet in
movendo appetitum, sicut se habet in aliis motionibus primum
movens. Manifestum est autem, quod causae secundae moventes
non movent, pisi secundum quod moventur a primo movente;
unde secunda appetibilia non movent appetitum, nisi in ordine
ad primum appetibile, quod est ultimus finis.“ 8. theol. I, II,
qu I

1 Phlllpp 3, 19,



Die Siinde und ihre Auswirkung im Jenseits. 409

‘ Das Endziel kann aber in verschiedenfacher Weise ange-
strebt werden: aktuell, virtuell und habituell. Der Mensch richtet
sein Handeln aktuell auf das Endziel, handelt aktuell wegen des
Endzweckes, wenn er wegen des Zweckes, an den er im Augen-
blick thatsachlich denkt, das Mittel will. Virtuell handelt er
wegen des Endzweckes, kraft eines frithern aktuellen Erstrebens,
das zwar jetzt als solches erloschen, dessen Kraft aber noch
fortwirké, wie wenn jemand, nachdem er den Entschluls gefalst
hat, nach Rom zu reisen, kraft dieses Entschlusses, an diesen
selbst jedoch garnicht mehr denkend, sich zur Reise bereitet,
sich auf die Bahn begibt u. s. w. Habituell strebt der Mensch
ein Ziel an, wenn sich in ihm wohl eine Zusténdlichkeit, ein
habitus befindet, der ihn auf das Ziel hinrichtet, er jedoch nicht
in Kraft dieser Zustdndlichkeit handelt. So ist der Gerechte,
der eine lafsliche Siinde begeht, zwar habituell auf Gott hin-
geordnet, diese habituelle Hinordnung wirkt jedoch nicht auf
sein Handeln ein, da dieses ein solches ist, das auf Gott nicht
hingeordnet werden kann. Zum Verstindnis des Gesagten ist
zu bemerken, dals jeder geistige Akt in Verstand und Willen
eine habituelle Disposition, einen habituellen praktischen Entschluls
zuriicklafst. Diese Disposition, da sie etwas Geistiges, also Inkor-
ruptibles ist, kann nur durch einen entgegengesetzten Akt, durch
den die kontrar entgegengesetzte Form oder Disposition verur-
sacht wird, hinweggebracht werden. Sie enthdlt in sich die
Kraft des frither aktuell dagewesenen Entschlusses. Ubt sie nun
auf die spiter erfolgende Handlung einen Einfluls aus, so erfolgt
diese Handlung virtuell in Kraft des fruhern Entschlusses, bt
sie hingegen keinen Einflu[s aus, so ist der Handelnde zwar
habitvell auf das entsprechende Endziel gerichtet, handelt aber
aktuell oder virtuell wegen eines andern, wie im oben ange-
fihrten Beispiel der Gerechte, der eine lafsliche Siinde begeht.

Diese Unterscheidung vorausgesetzt, bestimmen wir nun
unsere These genauer dahin, dals wir sagen, der Mensch handele
zwar nicht immer aktuell, wohl aber virtuell wegen eines be-
stimmten Gegenstandes, den er sich als Endziel setzt. Denn
nach dem Zeugnis des Selbstbewufstseins ist klar, dafs oft und
oft der Mensch auch in seinem freien und iiberlegten Handeln
nicht an das Endziel denkt, das er sich gesetzt, allein dieses
bildet dennoch die Triebfeder seines Handelns, er handelt vir-
tuell seinetwegen. ,Non oportet, ut semper aliquis cogitet de
ultimo fine, quandocunque aliquid appetit vel operatur: sed virtus
primae intentionis, quae est respectu finis ultimi, manet in quolibet
appetitu cuiuscunque rei, etiam si de ultimo fine actu non



410 Die Siinde und ihre Auswirkung im Jenseits.

cogitetur; sicut non oportet, quod qui vadit per viam, in quolibet
passu cogitet de fine.“ 8. theol. I, II, qu. 1, a. 6 ad 3-)

Das wahre Endziel des Menschen ist Gott.~ Gott
ist der Gegenstand, der allein geeignet ist, den Durst des Men-
schen nach Glick zu stillen. Denn das Begehren folgt dem Er-
kennen. Das menschliche Erkennen geht aber auf ein unend-
liches Gut. Der menschliche Verstand erkennt das allgemeine
Gute, das Wesen des Guten als solches, das in sich jedes Gute
einschliefst. Es begehrt daher auch der menschliche Wille seiner
Natur nach zu seiner Befriedigung das unendliche Gut, welches
in sich einschlielst jegliches Gut. Dieses ist aber Gott. Folg-
lich kann nur Gott den Glickseligkeitstrieb des Menschen stillen,
und wenn der Mensch glaubt, in einem andern seine Ruhe zu
finden, so tduscht er sich. Er setzt sich einen Gegenstand zum
Endzweck, der sein wahrer Endzweck nicht sein kann, er sucht
vergeblich seine Befriedigung dort, wo sie nicht zu finden ist.
,,Obiectum voluntatis, quae est appetitus humanus, est universale
bonum, sicut obiectum intellectus est universale verum. KEx quo
patet, quod nihil potest quietare voluntatem hominis nisi bonum
universale; quod non invenitur in aliquo creato, sed solum ip
Deo, quia omnis creatura habet bonitatem participatam. [nde
solus Deus voluntatem hominis implere potest.“ 8. theol. I, II,
qu. 2, a. 8.

Der Gegenstand aber, den der Mensch sich fdlschlich als
Endziel setzt, kann kein anderer sein als die eigene Person,
das eigene Selbst. Denn da der Mensch bei jeder menschlichen
Handlung seine Gliickseligkeit, sein eigenes Wohl sucht, d. h.
sich selbst liebt, so liebt er sich selbst entweder geordnet oder
ungeordnet: geordnet, indem er sein eigenes Wohl auf Gott
hinordnet, ungeordnet, indem er es nicht auf Gott hinordnet,
sondern in sich selbst rubht. Da er aber sich selbst nicht geniigt,
um seinen natiirlichen Gliickseligkeitsdrang zu stillen, so sucht
er vergeblich durch verschiedentliche irdische Giiter, bald durch
diese, bald durch jene sich Genufs und Befriedigung zu ver-
schaffen. Diesen Genufs ordnet er aber auf sich hin und sucht
ihn als etwas sein eigenes Selbst Vervollkommnendes. Und so
ist sein Endzweck die eigene Person, insofern sie durch Geniisse
und durch geschaffene Giiter sich zu vervollkommnen sucht.
,Finis ultimus in amore commutabilium bonorum est ipse
homo, propter quem omnia alia quaerit; et ideo si radix pec-
cati accipiatur ex parte ipsius peccantis, erit una; si autem
sumatur ex parte eorum, quae propter seipsum peccans quaerit,
erunt plures.“ IL Dist. 42. qu. 2. a. 1. Es hat daher jede



Die Siinde und ihre Auswxrkung im Jenseits. 411

menschliche Handlung als Endzweck entweder Gott
oder das eigene Selbst.

2. Die Siinde.

Die Siinde ist eine Gottes (resetz zuwiderlaufende mensch-
liche Handlung. Dictum, factum vel concupitum contra legem
aeternam. S. Augustin. contra Faustum, c¢. 27. Gottes Gesetz
aber ist die Hinordnung des Menschen auf das Endziel. Dennu
wie das Staatsgesetz die Biirger hinordnet auf den Endzweck
des Staates, so ordnet das hochste Gesetz, das gottliche, auf den
Endzweck schlechthin. Dieser aber ist Gott selbst. Folglich
ist die Siinde eine nicht auf Gott hingeordnete menschliche
Handlung. Damit also eine freie und iiberlegte Handlung
nicht siindbaft sei, sondern recht und gerecht und moralisch
gut, mufls sie auf Gott als auf das Endziel hingerichtet sein. Es
ist jedoch( nach dem vorhin Gesagten bereits klar, dals die Hand-
lung nicht'notwendigerweise aktuell auf Gott bezogen werde, es
geniigt eine blofs virtuelle Hinordnung auf Gott. Es ist auch
vicht notig, dafs dabei Gott klar und ausdriicklich als Endziel
erkannt und ins Auge gefalst werde, es geniigt, dafs der Han-
delnde nicht in sich selbst rohe, sondern anstrebe, naturent-
sprechend, d. h. des Naturzieles Wegen zu handeln; denn Gott
ist das Endziel der Natur, und wer auf dieses smh hinordnet,
ordnet sich auf Gott hin. Die Siinde ist somit eine Handlung,
durch die der Mensch in sich selbst ruht, sich selbst zum End-
ziel macht.

Man unterscheidet aktuelle und habituelle Siinde, schwere
und leichte Siinde. — Waéhrend die aktuelle Siinde eine dem
gottlichen Gesetze zuwiderlaufende Handlung bezeichnet, ist die
habituelle Siinde eine durch die siindhafte That in der Seele
verursachte Zustédndlichkeit. Sie besteht in dem in Verstand
und Willen habituell zuriickbleibenden Entschlufs. Sie ist die
habituell zuriickbleibende Abkehr von Gott,! zwar kein Habitus
im strengen Sinne des Wortes, d. h. eine festgewurzelte, schwer
zu entfernende Angewohnung, da der im Stande der Todsiinde
sich Befindende nicht notwendig auch mit bosen Habitus oder
Lastern behaftet ist, wohl aber eine habituell zuriickbleibende
Disposition. Diese Zusténdlichkeit ist, da sie etwas Geistiges ist,
ihrer Natur pach inkorruptibel und kann daher nur weggebracht

1 Wir haben nur die natiirliche Siinde im Auge. In der jetzt be-
stehenden dbernatiirlichen Ordnung ist die habituelle Todsiinde aulserdem
und vor allem die Beraubung der heiligmachenden Gnade.



412 Die Siinde und ihre Auswirkung im Jenseits.

werden durch die kontrir entgegengesetzte Form, die durch die
Riickkehr zu Gott und Hingabe an ihn in der Seele hervor-
gebracht wird. ,,Homo qui est in peccato mortali, habitualiter
peccato inhaeret. Quamvis enim non semper habeat habitum
vitil, quia ex uno actu luxuriae habitus non generatur, voluntas
tamen peccantis, derelicto incommutabili bono, bono commutabili
quasi fini adhaesit, et huiusmodi adhaesionis vis et inclinatio in
ea manet, quousque iterato bono incommutabili quasi fini inhae-
reat.“ De verit.,, qu. 24, a. 12.

Schwere Siinde ist die menschliche Handlung, kraft welcher
der Mensch schlechthin und in wirksamer Weise von seinem
wahren Endziel sich abwendet und im geschaffenen Gute ruht;
leichte oder ldfsliche Siinde ist der Ak¢{, durch welchen er
unwirksam im geschaffenen Gute ruht und in einer gewissen
Beziehung, d. h. nur fiir einen bestimmten Akt, so dals da-
durch die habituelle Hinordoung auf Gott als aut das Endziel
nicht aufgehoben wird. Das Endziel kann ndmlich angestrebt
werden wirkeam und schlechthin oder unwirksam und in einer
gewissen Beziehung. Es wird wirksam und schlechthin an-
gestrebt, wenn der Anstrebende sich ganz ihm hingibt, unwirk-
sam hingegen und in einer gewissen Beziehung, weunn der
Anstrebende sich nicht ganz ihm hingibt, sondern nur in einer
gewissen Beziehung, d. h. nur nach einer bestimmten Handlung
und Wollung. Der so gewollte Zweck beherrscht alsdann den
Willen nicht vollstidndig, obschon er fiir diese bestimmte Hand-
lung Endzweck ist. Das Anstreben des Endzweckes wird wirk-
sam oder unwirksam genannt, nicht insofern der Zweck zu einer
bestimmten Handlung anlockt, sondern insofern er jeden Akt
und Habitus des Willens sich unterwirft und somit alles ihm
Entgegengesetzte zerstort, oder nicht. Denn jener unvollkommene
Akt vermag vicht die kraft wirksamer Hingabe an das Endziel
im Willen verursachte habituelle Disposition zu zerstoren, wie
ja iiberhaupt jede nur schwach und in einer gewissen Beziehung
in ein Subjekt eingefiibrte Form die entgegengesetzte Form, die
schlechthin und in hohem Grade dort vorhanden ist, nicht auf-
zuheben vermag.

Die Siinde kann leicht sein entweder dadurch, dals die
menschliche Handlung nur unvollkommen eine solche war, wegen
Ermangelung vollkommenen Aufmerkens und voller Zustimmung,
oder aber des Gegenstandes der Handlung selbst wegen, der s0
beschaffen ist, dals er zwar nicht auf Gott als letztes Ziel hin-
geordnet werden kann, der jedoch so unbedeutend ist, dals er
das habituelle Unterworfensein des Menschen unter Gott nicht



Die Siinde und ihre Auswirkung im Jenseits. 413

zerstort. Es kaon namlich der Gegenstand der siindhaften
Handlung ein solcher sein, durch den die von Gott gewollte
Naturordnung einfach durchbrochen und unmoglich gemacht wird,
wie z. B. die effusio seminis extra debitum matrimonii usum,
deren KErlaubtheit den Fortbestand des Menschengeschlechtes
einfachhin in Frage stellte; es kann aber auch der Gegenstand
so beschaffen sein, dals er zwar der von Gott gewollten Ordnung
zuwider ist, diese jedoch nicht einfachhin durchbricht und
schlechthin unmoglich macht, wie z. B. die Liige an und fur
sich, d. h. abgesehen vom Schaden, den sie dem Néachsten etwa
verursachen kann. Auch ihre Erlaubtheit zugestanden, wiirde
trotzdem das Zusammenleben der Menschen noch immer moglich
bleiben. — Das Wesen der Tod- und lafslichen Siinde legt der
hl. Thomas folgendermafsen dar: , Averti a fine incommutabili
est dupliciter: vel in habitu, vel in actu tantum. Secundum
habitum avertitur, qui sibi alium finem contrarium ponit, et hoc
est in peccato mortali; unde qui peccat mortaliter est sicut
recedens a via. In actu vero tantum aliquis avertitur, quando
aliquis actum aliquem facit quo in Deum non tendit, ex eo quod
inordinate ei quod est ad finem inhaeret, non tamen ita, ut illud
quod est ad finem quasi finem constituat; et hoc est in peccato
veniali; unde peccans venialiter similatur ei, qui nimis moratur
in via, et hoc non est averti nisi secundum quid.“ II. Dist. 42,
qu. [ a. 3, ad 3.

3. Zustand des Strebens und Endzustand.

Da der Mensch dem Endziel zustrebt durch die freien
Willensakte, so ist der Zustand des Strebens (status viae) dann
zu Ende, wenn der Wille unbeweglich in dem als Endziel aus-
ersehenen Gegenstand gefestigt ist. Endzustand (status termini)
bedeutet somit Unbeweglichkeit des Willens in dem als Endziel
gesetzten Gegenstand. Dieser Endzustand kann aber ein dop-
pelter sein, je nachdem der Mensch sich als Endziel das unge-
schaffene oder das geschaffene Gut gesetzt hat und sich so end-
giiltig in Gott gefestigt oder von ihm abgewandt und im Bosen
verhartet findet.

Solange die Seele mit dem sterblichen Korper verbunden
ist, befindet sie sich im Zustand des Strebens nach dem End-
ziel, denn der Wille ist in dem, was er als Endziel erwahlt
hat, nicht uobeweglich, sondern beweglich. Diese Beweg-
lichkeit hat aber ihren Grund darin, dals dasjenige, was die
Wahl beeinflufst und verursacht, beweglich ist. Ks ist daher



414 Die Stinde und ijhre Auswirkung im Jenseits.

hier zu untersuchen, was im diesseitigen Leben die Ursache ist,
dals der Mensch Gott oder dem geschaffenen Gut als Endziel
anbhéngt. Nun ist aber von vornherein schon klar, dals dies nicht
wieder ein anderer (Gegenstand, ein anderes Gut sein kann;
denn alles andere wird ja eben angestrebt wegen des Endzieles,
und es wiirde dieses so zum blofsen Mittel herabsinken. KEs
kann also nur eine Zustdndlichkeit des Anstrebenden selbst sein,
die diesen beeinflufst und die Wahl verursacht. Waéhrend also
als Grund, warum alles iibrige angestrebt wird, das Endziel
angegeben werden mufs, kann als Grund, warum eben dieser
Gegenstand als Endziel erwahlt worden, nur die Zustdndlich-
keit oder Naturneigung des Anstrebenden angegeben
werden. Wie es daher auf Grund einer innern, jeder verniinf-
tigen Natur notwendig zukommenden Disposition ist, dals sie
ihr Wohlsein iiberhaupt anstrebt, so geschieht es aus einer be-
sondern Zustandlichkeit der Natur, dals der Mensch diesen oder
jenen Gegenstand als Endziel auserwahlt und in ihm sein Wohl-
sein sucht. Solange diese Disposition bleibt, haftet auch der
Wille unfehlbar dem Gegenstand als Endziel an, auf welchen
hin die Disposition geneigt macht, und nur dadurch kann der
Wille von diesem Endziel abgebracht werden, dals jene Zustind-
lichkeit verdndert wird. Denn das Endziel verhalt sich beziig-
lich des Begehrens, wie das erste Princip beziiglich des Er-
kennens: da ja das Endziel uber alles geliebt wird und alles
andere seinetwegen, so kann der Wille nicht durch die Liebe zu
einem andern Gegenstand von dem abgebracht werden, dem er
als Endziel anhingt, sondern nur dadurch, dafs jene Disposition
eine andere wird. ,Finis se habet in appetitivis sicut prima
principia demonstrationis in speculativis. Huiusmodi autem prin-
cipia naturaliter cognoscuntur, et error qui circa huiusmodi prin-
cipia accideret, ex corruptione naturae proveniret; uonde non
posset homo mutari de vera acceptione principiorum in falsam
aut e converso, nisi per mutationem naturae; unon tamen qui
errant circa principia revocari possunt per aliqua certiora, sicut
revocatur homo ab errore qui est circa conclusiones; et similiter
nec posset aliquis a vera acceptione principiorum per aliqua
magis apparentia seduci. Sic igitur et se habet circa finem;
quia unusquisque naturaliter habet desiderium ultimi finis, et hoc
sequitur in universali naturam rationalem ut beatitudinem appetat;
sed quod hoc vel illud sub ratione beatitudinis et ultimi finis
desideret, ex aliqua speciali dispositione naturae contingit; unde
Philosophus dicit (Ethic., I, c¢. 8) quod qualis unusquisque
est, talis et finis videtur ei. Si igitur dispositio ista, per



Die Siinde und ihre Ausw:rkung im Jenseits. 415

quam aliquid desideratur ab aliquo ut ultimus finis, ab eo remo-
veri non possit, non poterit immutari voluntas eius quantum ad
desiderium finis illius. Huiusmodi autem dispositiones removeri
possunt a nobis, quamdiu est anima corpori coniuncta.“ Sum.
contra gent. IV. 95.

Die Disposition, kraft derer in diesem Leben der Wille
einem bestimmten Endziel anhéngt, ist eine doppelte: Die Leiden-
schaft und der Habitus.

Unter Leidenschaft verstehen wir hier jegliche Regung des
sinnlichen Begehrungsvermogens, ganz abgesehen davon, ob sie
mehr oder minder stark, ob sie auf einen erlaubten oder uner-
laubten Geegenstand sich beziehe. Durch diese Regungen erwirbt
der Mensch eine besondere Hinneigung zu bestimmten Gegen-
stainden, eine Hinneigung, unter deren Einfluls der Wille un-
fehlbar das der Leidenschaft entsprechende Endziel erwéhlen
wird.

Zum Verstandnis dieses Einflusses ist es von noten, auf die
Abhéangigkeit des Wollens vom Vernunfterkennen und dieses vom
sinnlichen Erkennen zuriickzugehen.

Das Wollen als Vernunftbegehren hdngt ab vom Vernunft-
erkennen, vom letzten praktischen Urteil des Verstandes, durch
welches der Wille unfehlbar bestimmt wird, iiber das er jedoch
das Dominium der Freiheit hat. Denn wie jede Fahigkeit, mit
dem ihr eigentiimlichen Gegenstand in Verbindung gebracht,
naturnotwendig in Akt iibergeht (als Beispiel diene die mit
dem Metall in Verbindung gebrachte Séure), so auch der Wille.
Der dem Willen eigentiimliche Gegenstand aber ist das vom
Verstand erkannte und vorgestellte Gut, nicht zwar jenes Gut,
das spekulativ, d. h. unter einer gewissen Beziehung als gut
erkannt wird, sondern jenes, das praktisch, unter den jetzt eben
obwaltenden Umstidnden als gut vorgestellt wird. Der Wille hat
aber dieses Verstandesurteil in seiner Gewalt; deshalb wird er
frei bestimmt oder vielmehr bestimmt er sich selbst, indem er
bei einem bestimmten Urteil endgiiltig bleibt und es somit als
letztes erwihlt; konnte er doch den Verstand, den er beim Uber-
legen bewegt, davon ab- und einer andern Betrachtungsweise,
einem andern Urteil zuwenden. Es gibt also der Wille, indem
er durch seine Wahl das letzte praktische Urteil bestimmt, sich
selbst frei die Form seines Aktes und setzt auf solche Weise
trel einen bestimmten Willensakt.1

1 Unsere Lehre schliefst keineswegs einen processus in infinitum
in sich ein; denn das erste Wollen findet ohne vorhergehende Uberlegung,
naturnotwendig statt, durch den Naturdrang nach dem eigenen Wohlsein



416 Die Siinde und ihre Auswirkung im Jenseits

Anderseits hdnogt das menschliche Verstandeserkennen vom
sinnlichen Erkennen, ndherhin von der Phantasievorstellung ab,
so dafs das praktische Verstandesurteil steht und fillt mit dem
Stehen und Fallen der entsprechenden Phantasievorstellung.
Diese ist aber notwendig mit einer Leidenschaft, mit einer Be-
wegung des sinnlichen Begehrungsvermogens verkniipft, da es
sich um die praktische Vorstellung eines Gutes handelt, das ja
auch in der Phantasie nicht vorgestellt sein kann, ohne Bewe-
gung des sinnlichen Begehrens. Wenn wir also sagen, dals der
Wille durch das praktische Verstandesurteil unfehlbar deter-
miniert werde, falls er dieses als letztes bestehen lilst, so ist das
ganz dasselbe, als wenn wir sagten, der Wille werde durch die
Phantasievorstellung und die Leidenschaft bestimmt, wenn er sie
walten ldfst. Das Dominium der Freiheit besteht somit in letzter
Instanz in der Macht, die der Wille iiber Phantasie und Leiden-
schaft hat. Denn nur dadurch hat er das Verstandesurteil in
seiner Hand, dals er die Phantasie in seiner Hand hat und ver-
mittelst ihrer zu einem andern Verstandesurteil kommen kann.
Die geistige Seele ist eben nur beweglich durch die
Beweglichkeit des Korpers, der Sinnlichkeit.

Zum vollen Verstindnis des Einflusses der Leidenschaft auf
den Willensentschlufs ist es gut zu bemerken, dafs auch beziig-
lich des ibersinnlichen Zieles der Mensch durch die Leidenschaft
oder den Affekt! disponiert werden mufls, damit er es anstreben
konne. Denn auch dieses Gut kann der Wille nicht anstreben,
aufser wenn es vom Verstande praktisch als Gut vorgestellt
wird, der Verstand kana aber dies nicht leisten, ohne eine ent-
sprechende Phantasievorstellung; und diese hat notwendig einen
Affekt im Gefolge. So strebt also unter dem Einflusse des
Affektes der Mensch unfehlbar auch das ibersinnliche Endziel,
Gott, an. Es ist daher ein grolses Milsverstindnis, wenn be-
hauptet wird, dafs nach der Lehre des hl. Thomas die mensch-
liche Seele unfihig sei zur Selbstbestimmung und Sinnesinderung
aus geistigen Griinden. Wahr daran ist dieses, dafs die mit
dem Leibe verbundene Seele, wegen ihrer objektiven Abhingig-
keit vom Korper, diese geistigen Griinde immer geistig-sinnlich
fafst, da sie nicht geistig vorzustellen vermag aufser in Begleitung

und Glicklichsein, und auch (in der iibernatiirlichen Gnadenordnung)
durch einen besondern Antrieb Gottes, durch welchen dieser den Willen
zum Guten antreibt.

1 Die auf ein geistiges Gut sich beziehende Leidenschaft wird ge-
wobnlich Affekt genannt.



Die Stinde und ihre Auswirkung im Jenseits. 417

und vermittelst einer sinnlichen Vorstellung.! Die vom Leibe
abgeschiedene Seele aber bestimmt sich, wie wir sehen werden,
aus geistigen Griinden in rein geistiger Weise.

Disposition, kraft deren in diesem Leben der Mensch un-
fehlbar einem bestimmten KEndziel anhdngt, ist aulserdem der
Habitus.

Unter Habitus verstehen wir hier die fest eingewurzelte,
schwer zu entfernende sittliche Angewchnung, gute und bose,
Tugend und Laster im Zustand der Vollentwicklung, nicht die
blofsen Ansdtze von (Gewohnheiten, die nicht tiefgewurzelt und
leicht entfernbar sind. Durch sie ist der Mensch habituell und
zwar wirksam und schlechthin entweder auf das wahre oder
falsche Endziel hingeordnet. Denn aus der wirksamen Hinord-
nung auf das Endziel schopfen sie endgiiltig ihre Kraft und
Festigkeit: Eben daraus, dals der Tugendhafte Gott iiber alles
liebt, schopft seine Tugend die Kraft, unter allen Umstdnden
leicht iiber jede Schwierigkeit zu triumphieren, und umgekehrt
ist der Lasterhafte nur darum im Laster gefestigt, weil er Gott
als Endziel nichi anhidngt, sondern das geschipfliche Gut Gott
vorzieht. Denn wie der logische Schlufs sich die Zustimmung
des Verstandes nur kraft der aus dem Princip ihm zuflie[senden
Evidenz erzwingt, ebenso bewegt das Mittel den Willen nur
kraft der Liebe zum Endziel. Daher verlieren die Tugenden
des Gerechten im selben Augenblick, wo er schwer siindigt und
sich in wirksamer Weise von seinem Endziel abwendet, ihre
Vollkraft und sinken herunter zu blofsen Zustdndlichkeiten, zu
Tugenden im Zustand der Unvollkommenheit; umgekehrt nimmt
der Lasterhafte durch den Akt seiner Bekehrung den bdsen An-
gewohnungen ihre Vollkraft. Dieselben werden zwar in der
Folge noch zuriickleiben als ungeordnete Zusténdlichkeiten, die
ihbm noch wviel zu schaffen machen, nicht aber als Habitus im
vollen Sinne des Wortes. Das habituelle und zwar wirksame

1t Auch schon ,,in der Zeit der Universalien® bestimmte man das
geistize Wesen der Seele aus der geistigen d. h. vom Korper unab-
hiingigen Thiitigkeit, welche Innerlichkeit ist, Selbstbewufstsein und
Selbstbestimmung oder Freiheit und Thiitigwerden aus idealen Griinden,
allein man fafste die geistige Thitigkeit der mit dem Leibe verbundenen
Seele nicht intellektualistisch, sondern bestimmte sie als eine solche, die
zwar subjektiv, nicht aber objektiv vom Kérper unabhingig ist, insofern
der Verstand aus den Phantasievorstellungen seine Begriffe gewinnt und
diese auch pur unter bestiindiger Begleitung von Phantasiebildern ge-
brauchen kann. Aus dieser objektiven Abhéngigkeit des Denkens vom
Korper, von der Phantasie erklirte man auch die Vereinigung von Leib
und Seele, welche nur dadurch naturentsprechend sein kann, dafs sie der
geistigen Seele zum Vorteil gereicht.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVI, 27



418 Die Siinde und ihre Auswirkung im Jenseits.

Anhaften am entsprechenden Endziel ist somit jederzeit mit dem
Habitus verkniipft, und es kann daher auch, solange der Habitus
besteht, jede aktuelle und wirksame Hinwenduug nur auf dieses
Ziel hin erfolgen, d. h. der Habitus ist eine Disposition, kraft
deren der Mensch unfehlbar einem bestimmten Endziel anhingt.

Diese Dispositionen, Leidenschaft und Habitus namlich, sind
in diesem sterblichen Leben beweglich; also ist auch der Wille
selbst beweglich beziiglich des Endzieles, und dieses Leben ist
ein Zustand des Strebens, des Sichbewegens nach dem Endziel.

Dals die erste Disposition, die Leidenschaft, beweglich sei,
ist leicht einzusehen, da sie ihrer Natur nach etwas ist, was
schoell voriibergeht. Uberdies ist der Mensch durch den freien
Willen Herr iiber die Leidenschaften. KEs ist zwar wahr, dals,
wenn er die Leidenschaft wirken ldfst, er unter ihrem Einfluls
unfehlbar dem ihr entsprechenden Endziel anhingen wird. Allein
er kann sie unterdriicken, indem er die Phantasievorstellung
unterdriickt, aus der die Leidenschaft hervorgeht, ja er kann in
sich die entgegengesetzte Leidenschaft erregen, indem er in der
Phantasie eine entgegengesetzte Vorstellung erregt und ver-
mittelst ihrer im Verstande ein entgegengesetztes praktisches
Urteil, wie wenn jemand die siindhafte Begierde besiegt, indem
er iiber die letzten Dinge betrachtet.

Auch der Habitus ist, solange die Seele mit dem Korper
verbunden ist, noch beweglich, obwohl schwer beweglich. Denn
trotzdem er sehr heftig zu dem entsprechenden Gegenstand und
Endziel der Seele hinneigt, so bleibt dennoch die Willensfreiheit
gewahrt, kraft deren der Wille auch die tiefsteingewurzelten Ha-
bitus brechen und so sich wirksam von einem Endziel zu einem
andern hinwenden kann. Denn obschon er durch den Habitus
aufserst stark dazu getrieben wird, das seiner Neigung ent-
sprechende Gut endgiiltig als Gut anzuerkennen, so kann er
immerhin sich von diesen Vorstellungen losmachen und zum ent-
gegengesetzten Entschlufs kommen, immer vermittelst der Phan-
tasie, indem er in dieser die entgegengesetzte Vorstellung her-
vorruft und mittelst ihrer eine seiner Neigung entgegengesetzte
Leidenschaft. Und so kann er nicht nur seinem Habitus ent-
gegenhandeln und ihn brechen, sondern auch allméhlich ent-
gegengesetzte Angewohnungen sich erwerben.

So ist also dieses sterbliche Leben ein Zustand der Beweg-
lichkeit, des Strebens nach dem Endziel. Die Seele kann sich
von einem Endziel zu einem andern hinwenden, und auch, wenn
sie dasselbe Endziel festhdlt, kann sie das nur durch einen fort-
wihrenden Kampf mit entgegengesetzten Neigungen, welche den



Die Siinde und ihre Auswirknng im Jenseits. 419

Willen von dem einmal erfalsten Endziel abzubringen suchen.
— Der hl. Thomas gibt unserer Lehre in folgender Weise
Auedruck: ,,Quod aliquid appetatur a nobis ut ultimus finis,
contingit quandoque ex eo quod sic disponimur aliqua passione
quae cito transit; unde et desiderium finis de facili removetur,
ut in contingentibus® apparet. Quandoque autem disponimur ad
desiderium finis alicuius boni vel mali per aliquem habitum, et
ista dispositio non de facili tollitur; unde et tale desiderium finis
fortius manet, ut in temperatis apparet; et tamen dispositio habitus
in hac vita auferri potest.”

Ganz anders verhdlt sich die Sache im Jenseits. Dort ist
die Disposition, kraft deren die Seele einem bestimmten Endziel
anhédngt, unbeweglich, und ist folglich der Wille selbst in diesem
Endziel unbeweglich verfestigt. Das Jenseits ist der Endzustand.
Denn fiir die korperlose Seele gibt es keine Leidenschaften mehr,
und die Disposition, vermoge deren sie ein bestimmtes Endziel
anstrebt, kann pur mehr eine Disposition des Willens, eine
Willensneigung sein, durch welche der Wille zu einem Gegen-
stand als Endziel hingeneigt ist, also entweder die in diesem
Erdenleben frei erworbene habituelle Hinneigung zum wahren und
falschen Endziel, oder auch die dem Willen rein natiirliche Hin-
neigung zu Gott (letzteres in der vor dem Vernunftgebrauch
abgeschiedenen Seele). Diese Willensneigung, im Diesseits be-
weglich, ist im Jenseits unbeweglich. Sie wird durch die
Trennung der Seele vom Leibe zum unbeweglichen Habitus und

1 Die yon Stanisl. Ed. Fretté besorgte Ausgabe der Sum. contra
gent. (Parisiis, Vivés 1874) hat zu den Worten ,,in contingentibus*
folgende Anmerkung: Sic A, B, C, D, E etc. — G, I: ,In incontinenti-
bus. — KEdit.: ,In contingentibus.“ — Dieses ,,in contingentibus* aber,
was die meisten Manuskripte haben und alle gedruckten Ausgaben, ist
offenbar sinnlos; es ist ein Schreibfehler, der wohl schon im Original-
manuskript des hl. Thomas stand. ,In incontinentibus* ist die wohl-
gemeinte Verbesserung eines Abschreibers, der zwar das Sinnlose seiner
Vorlage einsah, den Zusammenhang jedoch nicht geniigend durchdrungen
hatte, um das Richtige zu finden. — Dafs ,,in continentibus‘ zu lesen sei,
ist evident; auch Ferrariensis liest so: Die continentes, welche den ha-
bitus temperantiae noch nicht haben, werden den temperati, die durch
den habitus temperantiae gefestigt sind, entgegengesetzt. Das Beispiel
ist nicht ohne Belang fiir die Beleuchtung der Lehre des hl. Thomas:
Die Enthaltsamen (continentes) enthalten sich mit Mihe des Excesses,
sie halten sich in den rechten Schranken und halten am wahren KEndziel
fest durch die passio, etwa durch die Furcht vor der Hotlle oder durch
Affekte zu Gott, Akte, die sie immer wieder und wieder erneuern miissen,
da sie rasch voriibergehen und die in der Tugend der Méfsigkeit noch
nicht gefestigten wehrlos der immer wieder sich erhebenden Leidenschaft
der Sinnlichkeit iiberlassen.

27*



420 Die Siinde und ihre Auswirkung im Jenseits.

gleichsam zur Natur, und so ist kraft ihrer der Wille im Guten
befestigt oder im Bosen verhdrtet. Denn der Wille, als Ver-
nunftbegehrungsvermogen, wird nur bewegt durch die praktische
Verstandesvorstellung, durch welche etwas endgiiltig als gut
vorgestellt wird. Allein der Verstand ist jetzt unbeweglich und
stellt unbeweglich vor, da der vom Korper abgeschiedenen Seele
die Phantasie abgeht, durch deren Beweglichkeit der Verstand
beweglich war und beweglich vorstellte in diesem Leben. Die
abgeschiedene Seele kanu somit weder eine neue praktische
Verstandesvorstellung sich erwerben, noch die vorhandene weg-
bringen und durch eine andere ersetzen. Der Korper und
naherhin die Phantasie ist das Werkzeug, vermittelst dessen die
Seele sich auswirkt und vervollkommnet geistig und sittlich.
Durch die Phantasie erwirbt sie sich Ideen und sittliche Tu-
genden, die Phantasie ist die Waffe, vermittelst welcher sie den
geistlichen Kampf kimpft und die Krone erringt. Aber eben
deshalb ist die Phantasie auch das Werkzeug, durch welches
die Seele sich verunstaltet und verzerrt und die Ziige des Lasters
in sich hineingridbt. Sobald dieses Werkzeug wegfallt, ist das
Endziel der Entwicklung gekommen im Guten oder Bosen.
,Dispositione manente qua aliquid desideratur ut ultimus finis,
non potest illius finis desiderium moveri, quia uitimus finis maxime
desideratur; unde non potest aliquis a desiderio ultimi finis
revocari per aliquid desiderabile magis. Anima autem est in
statu mutabili quamdiu corpori unitur, non autem postquam fuerit
a corpore separata; dispositio enim animae movetur per
accidens secundum aliquem motum corporis; cum enim
corpus deserviat animae ad proprias operationes, ad hoc ei na-
turaliter datum est ut in ipso existens perficiatur quasi ad per-
fectionem mota. Quando igitur erit a corpore separata, non erit
in statu ut moveatur ad finem, sed ut in fine adepto semper
quiescat. Immobilis igitur erit voluntas eius quauntum ad desi-
derium ultimi finis.“ 1. c.

4. Die Auswirkung der Siinde im Jenseits.

Die in der abgeschiedenen Seele sich vorfindende Zustind-
lichkeit ist eine solche, dals sie jenes Endziel anstrebt, auf das
sie an ihrem Lebensende hingeordnet war. Denn die Zustdnd-
lichkeit der abgeschiedenen Seele, kraft derer sie das Endziel
anstrebt, ist die im ersten Augenblick der Trennung im Willen
sich vorfindende Hinneigung. Diese ist aber die gleiche, welche
am Lebensende vorhanden war; denn die aus der wirksamen



Die Siinde und ihre Auswirkung im Jenseits. 421

Hinwendung zum Endziel entstandene Disposition dauert ja ha-
bituell fort, solange sie nicht durch einen entgegengesetzten Akt
aufgehoben wird. Solches kann aber nach dem Tode, nach
geschehener Trennung von Leib und Seele nicht mehr statt-
finden, wie oben schon gezeigt wurde. Kraft ihrer erfolgt daher
unfehlbar die praktische Verstandesvorstellung, durch welche
endgiiltig als gut vorgestellt wird das, was dieser Disposition
und Neigung entspricht. Wie daher der aus diesem Leben hin-
scheidende Gerechte kraft der habituellen Hinordnung auf Gott,
die er ins Jenseits mit hiniibernimmt, endgiiltig in Gott gefestigt
ist, so ist der Todsiinder endgiiltig von Gott abgewandt und
verstockt.!

Durch die Trennung vom Leibe und durch das hieraus
sich ergebende immaterielle Fiirsichsein gelangt mit einem Male
die Seele zu einer ganz andern Erkenntnisweise. Es geht ihr
ein ganz neues Erkenntnislicht und somit eine ganz neue Welt
auf. Sie erkennt sich nun durch sich selbst unmittelbar, in
vollkommenster Weise, ohne einer einzuprdgenden KErkenntnis-
form zu bediirfen. Denn es ist der menschliche Verstand, da
er in einer geistigen Substanz wurzelt, kraft seiner eigenen Na-
tur determiniert, in einem immer dauernden Akt die Seele zu
erkennen, sobald diese durch die Trennung vom Korper that-
sichlich intelligibel geworden ist. Das Krkennen besteht ja in

1 Nicht der Verlust des Leibes ist der eigentliche Grund, der die
nun selbstindig gewordene Seele unfihig macht, nach ihrer Vollkommen-
heit zu streben, sondern die geistige Verbogenheit und Verderbtheit
der Seele. Denn die abgeschiedene Seele des Gerechten, welche habituell
auf Gott hingerichtet ist, wendet sich im ersten Augenblick ihres Abge-
schiedenseins in vollkommenster und wirksamster Weise mit einem ewig
dauernden Akt zu Gott, zu ihrer endgiltigen Vollkommenheit. Die Un-
beweglichkeit und Befestigung im Guten seitens der seligen Seele, die
ihr letztes Ziel erreicht hat, ergibt sich nach der Lehre des hl. Thomas
aus einem doppelten Grunde: 1. Daraus, dafs sie mit voller Evidenz ihr
hochstes Gut, das sie vollstindig befriedigt, erfaflst hat und besitzt, so dafs
pie und nimmer mehr der triigerische Schein entstehen kann, sie konne
in einem andern aufser Gott ihr Gliick und ihre Befriedigung finden;
2. daraus, dafs sie iiberdies auch wegen Ermangelung der Phantasie ihr
Urteil beziiglich des Endzieles nicht mehr #ndern kann. Dieser letzte
Grund der Unbeweglichkeit ist der seligen Seele gemeinsam mit der ver-
dammten. Vgl. Sum. contra gent. IV, 92 und 95: Nachdem St, Thomas
Kap. 92 dargetban hat ,,quod animae sanctorum post mortem habent vo-
luntatem immutabilem in bono‘*, handelt er Kap. 95 ,,de causa immuta-
bilitatis communiter in omnibus animabus, post separationem a corpore.‘
Dafs auch dieser Grund nicht ,kinstliche Veranstaltung ist, sondern
naturgemifse Auswirkung von innen, glauben wir durch unsere Abhand-
lung zur Geniige bewiesen zu haben.



422 Die Siinde und ihre Auswirkung im Jenseits.

dem immateriellen Besitzen einer Form,! und durch ihr vom
Korper getrenntes Fiirsichsein besitzt die Seele sich nunmehr im-
materiell, wenn auch nicht als vollendeter Akt (da sie durch
das von ihr real verschiedene Sein vollendet wird), so doch als
unvollendeter, substantieller Akt. Sie ist somit in ihrem Fiir-
sichsein wurzelhafte Selbsterkenntnis (intelligere radicale), d. h.
fordert naturentsprechend, dafls aus ihr Féahigkeit und Thatigkeit
eines immerwahrenden Selbsterkennens hervorgehe. Aus dieser
vollkommenen Anschauung ihrer selbst schopft nun die Seele
auch eine ganz wesentlich vollkommenere Erkenntnis Gottes und
der geistlichen Dinge iiberhaupt. Allein eben diese vollkom-
menere Erkenntnis gereicht der mit Todsiinde behafteten Seele
zur ewigen, unsdglichen Qual. Sie ist verzerrt, von Gott ab-
gewandt und ist genotigt, sich ewig in ihrer Verzerrung zu be-
trachten. Spekulativ erkennt sie zwar mit evidenter Klarheit, dals
Gott ihr Gut sein sollte, allein praktisch kann sie Gott als ihr
Gut nicht anerkennen; sie muls, ihrer verderbten Natur ent-
sprechend, nach unten gravitieren und findet sich so, ewig mit
sich selbst entzweit, in einem ewigen Absurdum.?

Trotz des unbeweglichen Anhaftens am falschen Eudziel
verbleibt ihr dennoch die Wahlfreiheit beziiglich der Mittel zum
Zweck; aber alles, was sie erwiahlt und will, will sie wegen des
falschen Endzieles., Und auch das unbewegliche Anhatten
am Euodziel selbst ist frei in causa und insofern auch Siinde,
fortwahrende, fortdauernde Siinde. Der Siinder hatte zu
seinen Lebzeiten mit geniigender Klarheit erkannt, dals er
durch den siindhaften Akt das hochste Gut aufgab und
dessen Besitz verwirkte. Es sind daher auch alle beziiglich
der Mittel wahlfrei gesetzten Willensakte Siinden. ,,Ex ultimo
fine dependet tota bonitas vel malitia voluntatis, quia bona
quaecunque aliquis vult in ordine ad bonum finem bene
vult, male autem quaecunque in ordine ad walum finem.
Non est igitur voluntas animae separatae mutabilis de bono in
malum, licet sit mutabilis de uno volito ad aliud volitum, ser-
vato tamen ordine ad eundem ultimum finem. KEx quo apparet
quod talis immobilitas voluntatis libero arbitrio non repugnat,
cuius actus est eligere; electio enim est eorum quae sunt ad
finem, non autem ultimi finis. Sicut igitur non repugnat libero
arbitrio quod immobili voluntate desideramus beatitudinem et

1 Vgl. hieriiber unsere Abhandlung ,,Das Erkennen* in diesem Jahr-
buch XII. Jahrgang, S. 408,

? Die Strafe der Verdammnis muls eine geistige sein und kann
somit wesentlich nur in einem intellektuellen Ubel bestehen.



Die Siinde und ihre Auswirkung im Jenseits. 423

miseriam fugimus in communi, ita non erit contrarium libero
arbitrio quod voluntas immobiliter fertur in aliquid determinatum
sicut in ultimum finem quia, sicut nunc immobiliter nobis in-
haeret natura communis per quam beatitudinem appetimus in
communi, ita etiam Iimmobiliter manebit illa specialis dispositio
per quam hoc vel illud desideratur ut ultimus finis.* 1. ec.

Die Qual der verdammten Seele ist um so grolser, je tiefere
und je mehrfachere Spuren die Siinden und Laster in ihr zuriick-
gelassen haben. Dies alles sind nun unausléschliche Brandmale
zu ewiger Schmach.

Wir haben unserm rein philosophischen Standpunkt ent-
sprechend nur die Auswirkung der natiirlichen Siinde im Jen-
seits, die natiirliche Verdammnis geschildert. Die Auswirkung
der iibernatiirlichen Siinde, die iibernatiirliche Verdammnis, be-
steht aufserdem in der KEntziehung des (nadenlichtes und dem
Verluste des iibernatiirlichen Gutes und Endzieles. Auch lehrt
uns die Offenbarung, dafs zur Strafe der Verdamwmnis noch die
positive Strate der Peinigung durch das Héllenfeuer hinzutritt.
Endlich wissen wir durch den Glauben, dafs der Korper ein-
stens mit der Seele wiedervereinigt wird. Bei dieser Wieder-
vereinigung folgt der Korper dem Zustand der Seele. Er wird
also keineswegs die Unbeweglichkeit der Seele autheben, sondern
an deren Freuden oder Qualen in seiner Weise teilhaben.
,Non est aestimandum quod animae, postquam resument cor-
pora in resurrectione immobilitatem voluntatis amittant, sed
quod in ea perseverent, quia corpora in resurrectione disponen-
tur secundum exigentiam animae, non autem animae immuta-
buntur per corpora, sed immobiliter perseverabunt.“ l. c.



	Die Sünde und ihre Auswirkung im Jenseits

