
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: Die Sünde und ihre Auswirkung im Jenseits

Autor: Gredt, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


406 Farabis Traktat „Über die Leitung".

leichtfertigem Geschwätze abgibt. — Man darf die Bitterkeit der
Seele nicht so weit treiben, dafs man für einen bösartigen
Menschen gehalten wird, und die Geschmefdigkeit nicht so weit,
dafs man für einen Schmeichler gilt. — Suchet nicht das, was
ihr liebet, sondern liebet das, was geliebt wird (in Wirklichkeit
liebenswürdig ist)! — Womit rächt sich der Mensch an seinem
Feinde? Damit, dafs er selbst in der Tugend zunimmt.

Wenn man an diese Principien und Regeln sich hält in
seinem Leben und sie zum Mafsstab nimmt in den Wechselfällen
seiner Geschäfte und Angelegenheiten, so hat man wohlgeordnete

Verhältnisse und glückliche Tage, ist vor vielem Schaden
sicher und gelangt zum vollkommensten Glücke. Mit diesen
Worten schliefsen wir unsere Abhandlung.

Lob gebührt Gott, dem Herrn der Welten, das Lob der
Preisenden, und der Segenswunsch über seinen Gesandten Mu-
hammed und seine edle und reine Familie.

DIE SÜNDE UND IHRE AUSWIRKUNG IM
JENSEITS.

Von P. JOS. GREDT O. S. B., Dr. theol.

Katholische Glaubenslehre ist es, dafs jede im Stande der
Todsünde dahin scheidende Seele sofort einer ewigen unabänderlichen

Strafe verfällt, einer Strafe, die vor allem Verdammnis
ist, d. h. in dem Verlust des höchsten Gutes, des letzten Zieles
besteht.1

Der letzte spekulative Grund dieser erschütternden Glaubenswahrheit

ist nach dem hl. Thomas die im Augenblick des Todes
natürlich eintretende Unbeweglichkeit des Willens bezüglich
des Endzieles. Diese tiefe und schwierige Lehre, welche der
hl. Thomas De Verit., qu. 24, a. 11., Compend. theol. c. 174
und ganz besonders Summa contra gent. IV, 95 dargelegt, hat
genügende Würdigung gefunden weder bei den ältern noch bei
den neuern Theologen und Philosophen. Sie wird von Suarez,
der sich ablehnend dagegen verhält, nicht richtig wiedergegeben.-'

1 Vgl. Dr. Jos. Sachs, Die ewige Dauer der Höllenstrafen. —
Christ. Pesch S. J., Theolog. Zeitfragen. Zweite Folge.

2 Vgl. Stiarez, De angelis lib. 8, c. 7.



Die Sünde und ihre Auswirkung im Jenseits. 407

von den Thomisten meistens übergangen, indem diese ausschliefs-
lich mit der Unbeweglichkeit der reinen Geister sich befassen.

Einzig Capreolus (II. Dist. 7, qu. 1) und die Kommentatoren der
Summa contra gent. wie Franc, de Silvestris Ferrariensis behandeln

die Frage. Aufser diesen ist uns nur noch Lépicier1
bekannt, der sich vom thomistischen Standpunkt mit dem
spekulativen Grund der Unbeweglichkeit der Seele nach dem Tode
befafst. Und doch ist diese Lehre nicht nur theologisch sehr
wichtig, sondern sie bildet auch eine Kernfrage jeder streng
philosophisch durchgeführten Ethik.

Da die Unbeweglichkeit des menschlichen Willens nach dem
Tode rein natürlich ist, d. h. sich naturnotwendig aus dem
Wesen der Menschenseele ergibt, so haben wir zur Beleuchtung
ihres Wesens und zur Erklärung ihres Entstehens den Menschen
rein philosophisch, nach seiner blofsen Natur zu betrachten,
indem wir absehen von jedem übernatürlichen Moment. Die im
Augenblick des Todes natürlich eintretende Verfestigung des

Willens bezüglich des letzten Zieles soll ja eben der
naturentsprechende Untergrund sein für das, was der Glaube uns lehrt
über die ewige übernatürliche Strafe, die formell in der
Entziehung des Gnadenlichtes besteht. Gott entzieht eben nur seine
übernatürlichen Gaben, weil das Subjekt derselben nicht mehr
fähig ist und durch seinen Naturzustand fordert, dafs ihm diese
Gaben entzogen werden. Er handelt naturentsprechend mit
seinem Geschöpf bis in die Hölle hinein. „Non autem esset
perpétua poena animarum, quae damnantur, si possent voluntatem
mutare in melius; quia iniquum est, quod, ex quo bonam voluntatem
haberent, perpetuo punirentur." Sum. c. gent. IV, 93.

1. Das Endziel der menschlichen Handlungen.

Die Triebfeder aller menschlichen Handlungen, d. h. aller
mit Freiheit und Überlegung gesetzten Handlungen, ist das eigene
Wohl': Was immer der Mensch anstrebt, strebt er an, entweder
weil er darin .sein Wohl sieht oder ein Mittel, zu seinem Wohl
zu gelangen. Der Schwelger, der sich den Genüssen der
Sinnlichkeit hingibt, er sucht sein Wohl darin; der Tugendhafte, der
sich tausend Entbehrungen auferlegt, um die Tugend zu üben,
er sieht in der Tugend sein Wohl oder ein Mittel, zu seinem
Wohl zu gelangen. Sogar der Selbstmörder sucht sein Wohl,
indem er durch den Tod Befreiung sucht von den Qualen, die

1 Dell' anima umana separata del corpo.



408 Die Sünde und ihre Auswirkung im Jenseits.

ihm das Leben bereitet. Das eigene Wohl, die
Glückseligkeit ist also der Endzweck, den der Mensch bei
allen menschlichen Handlungen anstrebt. ;

Allein nicht nur das Wohl, das Glück im allgemeinen bildet
das Endziel, sondern der Mensch strebt aufserdem bei allen mit
Freiheit und Überlegung gesetzten Handlungen einen
bestimmten Gegenstand als Endziel an, in den er sein Glück
setzt, in dem er sein Wohl und seine Befriedigung zu finden
glaubt. Denn darin besteht eben die menschliche oder freie
Handlung, dafs der Wille, indem er naturnotwendig das Wohl,
das Glück als Endziel im allgemeinen will, sich selbst bestimmt
bezüglich der Mittel oder Einzeldinge, durch welche das Wohlsein

bewirkt werden soll: Zugleich mit dem Erwachen der
Vernunft erwacht notwendig auch der Naturdrang nach dem eigenen
Wohlsein und Glücklichsein. Dies ist das erste Streben des
Willens; es ist nicht frei, sondern naturnotwendig, bildet aber
die Grundlage für die freien Begehrungen, indem der Wille,
eben dadurch, dafs er thatsächlich das Endziel, das Wohlsein,
das Glück im allgemeinen will, die Kraft hat, sich selbst zu
bewegen und sich selbst zu bestimmen bezüglich der Einzelgüter,
in denen oder vermittelst derer er das Wohl zu erreichen glaubt.
Indem nun der Wille sich selbst bestimmt bezüglich gewisser
Einzelgüter, sucht er entweder durch diese unmittelbar seinen
Durst nach Glück zu löschen und strebt somit diese Güter
unmittelbar als Endziel an, oder aber er benützt sie als Mittel,
um das zu erreichen, wodurch er glaubt sich befriedigen zu
können. Da er also bestimmte Mittel anwendet, hat er auch
immer mehr oder weniger klar einen bestimmten Gegenstand im
Auge, den er dadurch erreichen und durch den er sich befriedigen

will, f So glauben jene, „deren Gott ihr Bauch" 1 ist, das
Glück zu finden in der Befriedigung der Sinnenlust; diese ist
der bestimmte Gegenstand, den sie als Endziel anstreben, auf
ihn ist ihr ganzes Sinnen und Streben gerichtet, auf ihn richten
sie alles andere als Mittel hin.,1— Der hl. Thomas legt unsere
Lehre folgendermafsen dar: „Ültimus finis hoc modo se habet in
movendo appetitum, sicut se habet in aliis motionibus primum
moyens. Manifestum est autem, quod causae secundae moventes
non movent, nisi secundum quod moventur a primo movents;
unde secunda appetibilia non movent appetitum, nisi in ordine
ad primum appetibile, quod est ultimus finis." S. theol. I, II,
qu. 1. a. 6.

Philipp. 3, 19.



Die Sünde und ihre Auswirkung im Jenseits. 409

(J)a8 Endziel kann aber in verschiedenfacher Weise
angestrebt werden: aktuell, virtuell und habituell. Der Mensch richtet
sein Handeln aktuell auf das Endziel, handelt aktuell wegen des
Endzweckes, wenn er wegen des Zweckes, an den er im Augenblick

thatsächlich denkt, das Mittel will. Virtuell handelt er
wegen des Endzweckes, kraft eines frühern aktuellen Erstrebens,
das zwar jetzt als solches erloschen, dessen Kraft aber noch
fortwirkt, wie wenn jemand, nachdem er den Entschlufs gefafst
hat, nach Rom zu reisen, kraft dieses Entschlusses, an diesen
selbst jedoch garnicht mehr denkend, sich zur Reise bereitet,
sich auf die Bahn begibt u. s. w. Habituell strebt der Mensch
ein Ziel an, wenn sich in ihm wohl eine Zuständlichkeit, ein
habitus befindet, der ihn auf das Ziel hinrichtet, er jedoch nicht
in Kraft dieser Zuständlichkeit handelt. So ist der Gerechte,
der eine läfsliche Sünde begeht, zwar habituell auf Gott
hingeordnet, diese habituelle Hinordnung wirkt jedoch nicht auf
sein Handeln ein, da dieses ein solches ist, das auf Gott nicht
hingeordnet werden kann. Zum Verständnis des Gesagten ist
zu bemerken, dafs jeder geistige Akt in Verstand und Willen
eine habituelle Disposition, einen habituellen praktischen Entschlufs
zurückläfst. Diese Disposition, da sie etwas Geistiges, also Inkor-
ruptibles ist, kann nur durch einen entgegengesetzten Akt, durch
den die konträr entgegengesetzte Form oder Disposition verursacht

wird, hinweggebracht werden. Sie enthält in sich die
Kraft des früher aktuell dagewesenen Entschlusses. Übt sie nun
auf die später erfolgende Handlung einen Einflufs aus, so erfolgt
diese Handlung virtuell in Kraft des frühern Entschlusses, übt
sie hingegen keinen Einflufs aus, so ist der Handelnde zwar
habituell auf das entsprechende Endziel gerichtet, handelt aber
aktuell oder virtuell wegen eines andern, wie im oben
angeführten Beispiel der Gerechte, der eine läfsliche Sünde begeht.

Diese Ünterscheidung vorausgesetzt, bestimmen wir nun
unsere These genauer dahin, dafs wir sagen, der Mensch handele
zwar nicht immer aktuell, wohl aber virtuell wegen eines
bestimmten Gegenstandes, den er sich als Endziel setzt. Denn
nach dem Zeugnis des Selbstbewufstseins ist klar, dafs oft und
oft der Mensch auch in seinem freien und überlegten Handeln
nicht an das Endziel denkt, das er sich gesetzt, allein dieses
bildet dennoch die Triebfeder seines Handelns, er handelt
virtuell seinetwegen. „Non oportet, ut semper aliquis cogitet de

ultimo fine, quaodocunque aliquid appétit vel operatur: sed virtus
primae intentionis, quae est respectu finis ultimi, manet in quolibet
appetitu cuiuscunque rei, etiam si de ultimo fine actu non



410 Die Sünde und ihre Auswirkung im Jenseits.

cogitetur; sicut non oportet, quod qui vadit per viain, in quolibet
passu cogitet de fine." S. theol. I, II, qu. 1, a. 6 ad 3- ]

Das wahre Endziel des Menschen ist Gott. Gott
ist der Gegenstand, der allein geeignet ist, den Durst des
Menschen nach Glück zu stillen. Denn das Begehren folgt dem
Erkennen. Das menschliche Erkennen geht aber auf ein unendliches

Gut. Der menschliche Verstand erkennt das allgemeine
Gute, das Wesen des Guten als solches, das in sich jedes Gute
einschliefst. Es begehrt daher auch der menschliche Wille seiner
Natur nach zu seiner Befriedigung das unendliche Gut, welches
in sich einschliefst jegliches Gut. Dieses ist aber Gott. Folglich

kann nur Gott den Glückseligkeitstrieb des Menschen stillen,
und wenn der Mensch glaubt, in einem andern seine Ruhe zu
finden, so täuscht er sich. Er setzt sich einen Gegenstand zum
Endzweck, der sein wahrer Endzweck nicht sein kann, er sucht
vergeblich seine Befriedigung dort, wo sie nicht zu finden ist.
„Obiectum voluntatis, quae est appetitus humanus, est universale
bonum, sicut obiectum intellectus est universale verum. Ex quo
patet, quod nihil potest quietare voluntatem hominis nisi bonum
universale; quod non invenitur in aliquo creato, sed solum in

Deo, quia omnis creatura habet bonitatem participatam. linde
solus Deus voluntatem hominis implere potest." S. theol. I, II,
qu. 2, a. 8.

Der Gegenstand aber, den der Mensch sich fälschlich als
Endziel setzt, kann kein anderer sein als die eigene Person,
das eigene Selbst. Denn da der Mensch bei jeder menschlichen
Handlung seine Glückseligkeit, sein eigenes Wohl sucht, d. h.
sich selbst liebt, so liebt er sich selbst entweder geordnet oder
ungeordnet: geordnet, indem er sein eigenes Wohl auf Gott
hinordnet, ungeordnet, indem er es nicht auf Gott hinordnet,
sondern in sich selbst ruht. Da er aber sich selbst nicht genügt,
um seinen natürlichen Glückseligkeitsdrang zu stillen, so sucht
er vergeblich durch verschiedentliche irdische Güter, bald durch
diese, bald durch jene sich Genufs und Befriedigung zu
verschaffen. Diesen Genufs ordnet er aber auf sich hin und sucht
ihn als etwas sein eigenes Selbst Vervollkommnendes. Und so

ist sein Endzweck die eigene Person, insofern sie durch Genüsse
und durch geschaffene Güter sich zu vervollkommnen sucht.
„Finis ultimus in amore commutabilium bonorum est ipse
homo, propter quem omnia alia quaerit; et ideo si radix pec-
cati accipiatur ex parte ipsius peccantis, erit una; si autem
sumatur ex parte eorum, quae propter seipsum peccans quaerit,
erunt plures." II. Dist. 42. qu. 2. a. 1. Es hat daher jede



411

menschliche Handlung alß Endzweck entweder Gott
oder das eigene Selbst.

2. Die Sünde.

Die Sünde ist eine Gottes Gesetz zuwiderlaufende menschliche

Handlung. Dictum, factum vel concupitum contra legem
aeternam. S. Augustin. contra Faustum, c. 27. Gottes Gesetz
aber ist die Hinordnung des Menschen auf das Endziel. Denn
wie das Staatsgesetz die Bürger hinordnet auf den Endzweck
des Staates, so ordnet das höchste Gesetz, das göttliche, auf den
Endzweck schlechthin. Dieser aber ist Gott selbst. Folglich
ist die Sünde eine nicht auf Gott hingeordnete menschliche
Handlung. Damit also eine freie und überlegte Handlung
nicht sündhaft sei, sondern recht und gerecht und moralisch
gut, muf8 sie auf Gott als auf das Endziel hingerichtet sein. Es
ist jedoch nach dem vorhin Gesagten bereits klar, dafs die Handlung

nicht notwendigerweise aktuell auf Gott bezogen werde, es

genügt eine blofs virtuelle Hinordnung auf Gott. Es ist auch
nicht nötig, dafs dabei Gott klar und ausdrücklich als Endziel
erkannt und ins Auge gefafst werde, es genügt, dafs der
Handelnde nicht in sich selbst ruhe, sondern anstrebe,
naturentsprechend, d. h. des Naturzieles wegen zu handeln; denn Gott
ist das Endziel der Natur, und wer auf dieses sich hinordnet,
ordnet sich auf Gott hin. Die Sünde ist somit eine Handlung,
durch die der Mensch in sich selbst ruht, sich selbst zum Endziel

macht.
Man unterscheidet aktuelle und habituelle Sünde, schwere

und leichte Sünde. — Während die aktuelle Sünde eine dem
göttlichen Gesetze zuwiderlaufende Handlung bezeichnet, ist die
habituelle Sünde eine durch die sündhafte That in der Seele
verursachte Zuständlichkeit. Sie besteht in dem in Verstand
und Willen habituell zurückbleibenden Entschlufs. Sie ist die
habituell zurückbleibende Abkehr von Gott,1 zwar kein Habitus
im strengen Sinne des Wortes, d. h. eine festgewurzelte, schwer
zu entfernende Angewöhnung, da der im Stande der Todsünde
sich Befindende nicht notwendig auch mit bösen Habitus oder
Lastern behaftet ist, wohl aber eine habituell zurückbleibende
Disposition. Diese Zuständlichkeit ist, da sie etwas Geistiges ist,
ihrer Natur nach inkorruptibel und kann daher nur weggebracht

1 Wir haben nur die natürliche Sünde im Auge. In der jetzt
bestehenden übernatürlichen Ordnung ist die habituelle Tödsüude aufserdem
und vor allem die Beraubung der heiligmachenden Gnade.



412 Die Sünde und ihre Auswirkung im Jenseits.

werden durch die konträr entgegengesetzte Form, die durch die
Rückkehr zu Gott und Hingabe an ihn in der Seele
hervorgebracht wird. „Homo qui est in peccato mortali, habitualiter
peccato inhaeret. Quamvis enim non semper habeat habitum
vitii, quia ex uno actu luxuriae habitus non generatur, voluntas
tarnen peccantis, derelicto incommutabili bono, bono commutabili
quasi fini adhaesit, et huiusmodi adhaesionis vis et inclinatio in
ea manet, quousque iterato bono incommutabili quasi fini inhae-
reat." De verit., qu. 24, a. 12.

Schwere Sünde ist die menschliche Handlung, kraft welcher
der Mensch schlechthin und in wirksamer Weise von seinem
wahren Endziel sich abwendet und im geschaffenen Gute ruht;
leichte oder läfsliche Sünde ist der Akt, durch welchen er
unwirksam im geschaffenen Gute ruht und in einer gewissen
Beziehung, d. h. nur für einen bestimmten Akt, so dafs
dadurch die habituelle Hinordnung auf Gott als auf das Endziel
nicht aufgehoben wird. Das Endziel kann nämlich angestrebt
werden wirksam und schlechthin oder unwirksam und in einer
gewissen Beziehung. Es wird wirksam und schlechthin
angestrebt, wenn der Anstrebende sich ganz ihm hingibt, unwirksam

hingegen und in einer ge wissen Be ziehung, wenn der
Anstrebende sich nicht ganz ihm hingibt, sondern nur in einer
gewissen Beziehung, d. h. nur nach einer bestimmten Handlung
und Wollung. Der so gewollte Zweck beherrscht alsdann den
Willen nicht vollständig, obschon er für diese bestimmte Handlung

Endzweck ist. Das Anstreben des Endzweckes wird wirksam

oder unwirksam genannt, nicht insofern der Zweck zu einer
bestimmten Handlung anlockt, sondern insofern er jeden Akt
und Habitus des Willens sich unterwirft und somit alles ihm
Entgegengesetzte zerstört, oder nicht. Denn jener unvollkommene
Akt vermag nicht die kraft wirksamer Hingabe an das Endziel
im Willen Verursachte habituelle Disposition zu zerstören, wie
ja überhaupt jede nur schwach und in einer gewissen Beziehung
in ein Subjekt eingeführte Form die entgegengesetzte Form, diet
schlechthin und in hohem Grade dort vorhanden ist, nicht
aufzuheben vermag.

Die Sünde kann leicht sein entweder dadurch, dafs die
menschliche Handlung nur unvollkommen eine solche war, wegen
Ermangelung vollkommenen Aufmerkens und voller Zustimmung,
oder aber des Gegenstandes der Handlung selbst wegen, der so

beschaffen ist, dafs er zwar nicht auf Gott als letztes Ziel
hingeordnet werden kann, der jedoch so unbedeutend ist, dafs er
das habituelle Unterworfensein des Menschen unter Gott nicht



Die Sünde und ihre Auswirkung im Jenseits. 413

zerstört. Es kann nämlich der Gegenstand der sündhaften
Handlung ein solcher sein, durch den die von Gott gewollte
Naturordnung einfach durchbrochen und unmöglich gemacht wird,
wie z. B. die effusio seminis extra debitum matrimonii usum,
deren Erlaubtheit den Fortbestand des Menschengeschlechtes
einfachhin in Frage stellte; es kann aber auch der Gegenstand
so beschaffen sein, dafs er zwar der von Gott gewollten Ordnung
zuwider ist, diese jedoch nicht einfachhin durchbricht und
schlechthin unmöglich macht, wie z. B. die Lüge an und für
sich, d. h. abgesehen vom Schaden, den sie dem Nächsten etwa
verursachen kann. Auch ihre Erlaubtheit zugestanden, würde
trotzdem das Zusammenleben der Menschen noch immer möglich
bleiben. — Das Wesen der Tod- und läfslicheu Sünde legt der
hl. Thomas folgendermafsen dar: „Averti a fine incommutabili
est dupliciter: vel in habitu, vel in actu tantum. Secundum
habitum avertitur, qui sibi alium finem contrarium ponit, et hoc
est in peccato mortali; unde qui peccat mortaliter est sicut
recedens a via. In actu vero tantum aliquis avertitur, quando
aliquis actum aliquem facit quo in Deum non tendit, ex eo quod
inordinate ei quod est ad finem inhaeret, non tarnen ita, ut illud
quod est ad finem quasi finem constituât; et hoc est in peccato
veniali; unde peccans venialiter similatur ei, qui nimis moratur
in via, et hoc non est averti nisi secundum quid." II. Dist. 42,
qu. I a. 3, ad 5.

3. Zustand des Strebens und Endzustand.

Da der Mensch dem Endziel zustrebt durch die freien
Willensakte, so ist der Zustand des Strebens (status viae) dann
zu Ende, wenn der Wille unbeweglich in dem als Endziel
ausersehenen Gegenstand gefestigt ist. Endzustand (status termini)
bedeutet somit Unbeweglichkeit des Willens in dem als Endziel
gesetzten Gegenstand. Dieser Endzustand kann aber ein
doppelter sein, je nachdem der Mensch sich als Endziel das
ungeschaffene oder das geschaffene Gut gesetzt hat und'sich so
endgültig in Gott gefestigt oder von ihm abgewandt und im Bösen
verhärtet findet.

Solange die Seele mit dem sterblichen Körper verbunden
ist, befindet sie sich im Zustand des Strebens nach dem Endziel,

denn der Wille ist in dem, was er als Endziel erwählt
hat, nicht unbeweglich, sondern beweglich. Diese
Beweglichkeit hat aber ihren Grund darin, dafs dasjenige, was die
Wahl beeinflufst und verursacht, beweglich ist. Es ist daher



414

hier zu untersuchen, was im diesseitigen Leben die Ursache ist,
dafs der Mensch Gott oder dem geschaffenen Gut als Endziel
anhängt. Nun ist aber von vornherein schon klar, dafs dies nicht
wieder ein anderer Gegenstand, ein anderes Gut sein kann;
denn alles andere wird ja eben angestrebt wegen des Endzieles,
und es würde dieses so zum blofsen Mittel herabsinken. Es
kann also nur eine Zuständlichkeit des Anstrebenden selbst sein,
die diesen beeinfiufst und die Wahl verursacht. Während also
als Grund, warum alles übrige angestrebt wird, das Endziel
angegeben werden mufs, kann als Grund, warum eben dieser
Gegenstand als Endziel erwählt worden, nur die Zuständlichkeit

oder Naturneigung des Anstrebenden angegeben
werden. Wie es daher auf Grund einer innern, jeder vernünftigen

Natur notwendig zukommenden Disposition ist, dafs sie
ihr Wohlsein überhaupt anstrebt, so geschieht es aus einer
besondern Zuständlichkeit der Natur, dafs der Mensch diesen oder
jenen Gegenstand als Endziel auserwählt und in ihm sein Wohlsein

sucht. Solange diese Disposition bleibt, haftet auch der
Wille unfehlbar dem Gegenstand als Endziel an, auf welchen
hin die Disposition geneigt macht, und nur dadurch kann der
Wille von diesem Endziel abgebracht werden, dafs jene Zuständlichkeit

verändert wird. Denn das Endziel verhält sich bezüglich

des Begehrens, wie das erste Princip bezüglich des
Erkennens: da ja das Endziel über alles geliebt wird und alles
andere seinetwegen, so kann der Wille nicht durch die Liebe zu
einem andern Gegenstand von dem abgebracht werden, dem er
als Endziel anhängt, sondern nur dadurch, dafs jene Disposition
eine andere wird. „Finis se habet in appetitivis sicut prima
principia deraonstrationis in speculativis. Huiusmodi autem prin-
cipia naturaliter cognoscuntur, et error qui circa huiusmodi
principia accideret, ex corruptiono naturae proveniret; unde non
posset homo mutari de vera acceptione principiorura in falsam
aut e converso, nisi per mutationem naturae; uon tamen qui
errant circa principia revocari possunt per aliqua certiora, sicut
revocatur homo ab errore qui est circa conclusiones; et similiter
nec posset aliquis a vera acceptione principiorum per aliqua
magis apparentia seduci. Sic igitur et se habet circa finem;
quia unuBquisque naturaliter habet desiderium ultimi finis, et hoc

sequitur in universali naturam rationalem ut beatitudinem appetat;
sed quod hoc vel illud sub ratione beatitudinis et ultimi finis
desideret, ex aliqua speciali dispositione naturae contingit; unde

Philosophus dicit (Ethic., I, c. 8) quod qualis unusquisque
est, talis et finis videtur ei. Si igitur dispositio ista, per



415

quam aliquid desideratur ab aliquo ut ultimus finis, ab eo remo-
veri non possit, non poterit immutari voluntas eius quantum ad
desiderium finis illius. Huiusmodi autem dispositiones removeri
possunt a nobis, quamdiu est anima corpori coniuncta." Sum.
contra gent. IV. 95.

Die Disposition, kraft derer in diesem Leben der Wille
einem bestimmten Endziel anhängt, ist eine doppelte: Die Leidenschaft

und der Habitus.
Unter Leidenschaft verstehen wir hier jegliche Regung des

sinnlichen Begehrungsvermögens, ganz abgesehen davon, ob sie
mehr oder minder stark, ob sie auf einen erlaubten oder unei--
laubten Gegenstand sich beziehe. Durch diese Regungen erwirbt
der Mensch eine besondere Hinneigung zu bestimmten
Gegenständen, eine Hinneigung, unter deren Einflufs der Wille
unfehlbar das der Leidenschaft entsprechende Endziel erwählen
wird.

Zum Verständnis dieses Einflusses ist es von nöten, auf die
Abhängigkeit des Wollens vom Vernunfterkennen und dieses vom
sinnlichen Erkennen zurückzugehen.

Das Wollen als Vernunftbegehren hängt ab vom
Vernunfterkennen, vom letzten praktischen Urteil des Verstandes, durch
welches der Wille unfehlbar bestimmt wird, über das er jedoch
das Dominium der Freiheit hat. Denn wie jede Fähigkeit, mit
dem ihr eigentümlichen Gegenstand in Verbindung gebracht,
naturnotwendig in Akt übergeht (als Beispiel diene die mit
dem Metall in Verbindung gebrachte Säure), so auch der Wille.
Der dem Willen eigentümliche Gegenstand aber ist das vom
Verstand erkannte und vorgestellte Gut, nicht zwar jenes Gut,
das spekulativ, d. h. unter einer gewissen Beziehung als gut
erkannt wird, sondern jenes, das praktisch, unter den jetzt eben
obwaltenden Umständen als gut vorgestellt wird. Der Wille hat
aber dieses Verstandesurteil in seiner Gewalt; deshalb wird er
frei bestimmt oder vielmehr bestimmt er sich selbst, indem er
bei einem bestimmten Urteil endgültig bleibt und es somit als
letztes erwählt; könnte er doch den Verstand, den er beim Überlegen

bewegt, davon ab- und einer andern Betrachtungsweise,
einem andern Urteil zuwenden. Es gibt also der Wille, indem
er durch seine Wahl das letzte praktische Urteil bestimmt, sich
selbst frei die Form seines Aktes und setzt auf solche Weise
frei einen bestimmten Willensakt.1

1 Unsere Lehre schliefst keineswegs einen processus in infinitum
in sich ein; denn das erste Wollen findet ohne vorhergehende Überlegung,
naturnotwendig statt, durch den Naturdrang nach dem eigenen Wohlsein



416 Die Sünde und ihre Auswirkung im Jenseits

Anderseits hängt das menschliche Verstandeserkennen vom
sinnlichen Erkennen, näherhin von der Phantasievorstellung ab,
so dafs das praktische Verstandesurteil steht und lallt mit dem
Stehen und Fallen der entsprechenden Phantasievorstellung.
Diese ist aber notwendig mit einer Leidenschaft, mit einer
Bewegung des sinnlichen Begehrungsvermögens verknüpft, da es
sich um die praktische Vorstellung eines Gutes handelt, das ja
auch in der Phantasie nicht vorgestellt sein kann, ohne Bewegung

des sinnlichen Begehrens. Wenn wir also sagen, dafs der
Wille durch das praktische Ver^tandesurteil unfehlbar
determiniert werde, falls er dieses als letztes bestehen läfst, so ist das

ganz dasselbe, als wenn wir sagten, der Wille werde durch die
Phantasievorstellung und die Leidenschaft bestimmt, wenn er sie
walten läfst. Das Dominium der Freiheit besteht somit in letzter
Instanz in der Macht, die der Wille über Phantasie und Leidenschaft

hat. Denn nur dadurch hat er das Verstandesurteil in
seiner Hand, dafs er die Phantasie in seiner Hand hat und
vermittelst ihrer zu einem andern Verstandesurteil kommen kann.
Die geistige Seele ist eben nur beweglich durch die
Beweglichkeit des Körpers, der Sinnlichkeit.

Zum vollen Verständnis des Einflusses der Leidenschaft auf
den Willensentschlufs ist es gut zu bemerken, dafs auch bezüglich

des übersinnlichen Zieles der Mensch durch die Leidenschaft
oder den Affekt 1 disponiert werden mufs, damit er es anstreben
könne. Denn auch dieses Gut kann der Wille nicht anstreben,
anfser wenn es vom Verstände praktisch als Gut vorgestellt
wird, der Verstand kana aber dies nicht leisten, ohne eine
entsprechende Phantasievorstellung; und diese hat notwendig einen
Affekt im Gefolge. So strebt also unter dem Einflüsse des
Affektes der Mensch unfehlbar auch das übersinnliche Endziel,
Gott, an. Es ist daher ein grofses Mifsverständnis, wenn
behauptet wird, dafs nach der Lehre des hl. Thomas die menschliche

Seele unfähig sei zur Selbstbestimmung und Sinnesänderung
aus geistigen Gründen. Wahr daran ist dieses, dafs die mit
dem Leibe verbundene Seele, wegen ihrer objektiven Abhängigkeit

vom Körper, diese geistigen Gründe immer geistig-sinnlich
fafst, da 6ie nicht geistig vorzustellen vermag aufser in Begleitung

und Glücklichsein, und auch (in der übernatürlichen Gnadenordnung)
durch einen besondern Antrieb Gottes, durch welchen dieser den Willen
zum Guten antreibt.

1 Die auf ein geistiges Gut sich beziehende Leidenschaft wird
gewöhnlich Affekt genannt.



Die Sünde und ihre Auswirkung im Jenseits. 417

und vermittelst einer sinnlichen Vorstellung.1 Die vom Leibe
abgeschiedene Seele aber bestimmt sieb, wie wir sehen werden,
aus geistigen Gründen in rein geistiger Weise.

Disposition, kraft deren in diesem Leben der Mensch
unfehlbar einem bestimmten Endziel anhängt, ist aufserdem der
Habitus.

Unter Habitus verstehen wir hier die fest eingewurzelte,
schwer zu entfernende sittliche Angewöhnung, gute und böse,

Tugend und Laster im Zustand der Vollentwicklung, nicht die
blofsen Ansätze von Gewohnheiten, die nicht tiefgewurzelt und
leicht entfernbar sind. Durch sie ist der Mensch habituell und
zwar wirksam und schlechthin entweder auf das wahre oder
falsche Endziel hingeordnet. Denn aus der wirksamen Hinordnung

auf das Endziel schöpfen sie endgültig ihre Kraft und
Festigkeit: Eben daraus, dafs der Tugendhafte Gott über alles
liebt, schöpft seine Tugend die Kraft, unter allen Umständen
leicht über jede Schwierigkeit zu triumphieren, und umgekehrt
ist der Lasterhafte nur darum im Laster gefestigt, weil er Gott
als Endziel nicht anhängt, sondern das geschöpfliche Gut Gott
vorzieht. Denn wie der logische Schlufs sich die Zustimmung
des Verstandes nur kraft der aus dem Princip ihm zufliefsenden
Evidenz erzwingt, ebenso bewegt das Mittel den Willen nur
kraft der Liebe zum Endziel. Daher verlieren die Tugenden
des Gerechten im selben Augenblick, wo er schwer sündigt und
sich in wirksamer Weise von seinem Endziel abwendet, ihre
Vollkraft und sinken herunter zu blofsen Zuständlichkeiten, zu
Tugenden im Zustand der Unvollkommenheit; umgekehrt nimmt
der Lasterhafte durch den Akt seiner Bekehrung den bösen
Angewöhnungen ihre Vollkraft. Dieselben werden zwar in der
Folge noch zurückleiben als ungeordnete Zuständlichkeiten, die
ihm noch viel zu schaffen machen, nicht aber als Habitus im
vollen Sinne des Wortes. Das habituelle und zwar wirksame

1 Auch schon „in der Zeit der Universalien" bestimmte man das
geistige Wesen der Seele aus der geistigen d. h. vom Körper
unabhängigen Thätigkeit, welche Innerlichkeit ist, Selbslbewufstsein und
Selbstbestimmung oder Freiheit und Thätigwerden aus idealen Gründen,
allein man fafste die geistige Thätigkeit der mit dem Leibe verbundenen
Seele nicht intellektualistisch, sondern bestimmte sie als eine solche, die
zwar subjektiv, nicht aber objektiv vom Körper unabhängig ist, insofern
der Verstand aus den Phantasievorstellungen seine Begriffe gewinnt und
diese auch nur unter beständiger Begleitung von Phantasiebildern
gebrauchen kann. Aus dieser objektiven Abhängigkeit des Denkens vom
Körper, von der Phantasie erklärte man auch die Vereinigung von Leib
und Seele, welche nur dadurch naturentsprechend sein kann, dafs sie der
geistigen Seele zum Vorteil gereicht.

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 27



418 Die Sünde und ihre Auswirkung im Jenseits.

Anhaften am entsprechenden Endziel ist somit jederzeit mit dem
Habitus verknüpft, und es kann daher auch, solange der Habitus
besteht, jede aktuelle und wirksame Hinwenduug nur auf dieses
Ziel hin erfolgen, d. h. der Habitus ist eine Disposition, kraft
deren der Mensch unfehlbar einem bestimmten Endziel anhängt.

Diese Dispositionen, Leidenschaft und Habitus nämlich, sind
in diesem sterblichen Leben beweglich; also ist auch der Wille
selbst beweglich bezüglich des Endzieles, und dieses Leben ist
ein Zustand des Strebens, des Sichbewegens nach dem Endziel.

Dafs die erste Disposition, die Leidenschaft, beweglich sei,
ist leicht einzusehen, da sie ihrer Natur nach etwas ist, was
schnell vorübergeht. Überdies ist der Mensch durch den freien
Willen Herr über die Leidenschaften. Es ist zwar wahr, dafs,
wenn er die Leidenschaft wirken läfst, er unter ihrem Einflufs
unfehlbar dem ihr entsprechenden Endziel anhängen wird. Allein
er kann sie unterdrücken, indem er die Phantasievorstellung
unterdrückt, aus der die Leidenschaft hervorgeht, ja er kann in
sich die entgegengesetzte Leidenschaft erregen, indem er in der
Phantasie eine entgegengesetzte Vorstellung erregt und
vermittelst ihrer im Verstände ein entgegengesetztes praktisches
Urteil, wie wenn jemand die sündhafte Begierde besiegt, indem
er über die letzten Dinge betrachtet.

Auch der Habitus ist, solange die Seele mit dem Körper
verbunden ist, noch beweglich, obwohl schwer beweglich. Denn
trotzdem er sehr heftig zu dem entsprechenden Gegenstand und
Endziel der Seele hinneigt, so bleibt dennoch die Willensfreiheit
gewahrt, kraft deren der Wille auch die tiefsteingewurzelten
Habitus brechen und so sich wirksam von einem Endziel zu einem
andern hinwenden kann. Denn obschon er durch den Habitus
äufserst stark dazu getrieben wird, das seiner Neigung
entsprechende Gut endgültig als Gut anzuerkennen, so kann er
immerhin sich von diesen Vorstellungen losmachen und zum
entgegengesetzten Entschlufs kommen, immer vermittelst der Phantasie,

indem er in dieser die entgegengesetzte Vorstellung
hervorruft und mittelst ihrer eine seiner Neigung entgegengesetzte
Leidenschaft. Und so kann er nicht nur seinem Habitus
entgegenhandeln und ihn brechen, sondern auch allmählich
entgegengesetzte Angewöhnungen sich erwerben.

So ist also dieses sterbliche Leben ein Zustand der
Beweglichkeit, des Strebens nach dem Endziel. Die Seele kaun sich
von einem Endziel zu einem andern hinwenden, und auch, wenn
sie dasselbe Endziel festhält, kann sie das nur durch einen
fortwährenden Kampf mit entgegengesetzten Neigungen, welche den



Die Sünde und ihre Auswirkung im Jenseits. 41B

Willen von dem einmal erfafsten Endziel abzubringen suchen.
— Der hl. Thomas gibt unserer Lehre in folgender Weise
Ausdruck: „Quod aliquid appetatur a nobis ut ultimus finis,
contingit quandoque ex eo quod sic disponimur aliqua passione
quae cito transit; unde et desiderium finis de facili removetur,
ut in contingentibus1 apparet. Quandoque autem disponimur ad
desiderium finis alicuius boni vel mali per aliquem habitum, et
ista dispositio non de facili tollitur; unde et taie desiderium finis
fortius manet, ut in temperatis apparet; et tarnen dispositio habitus
in hac vita auferri potest."

Ganz anders verhält sich die Sache im Jenseits. Dort ist
die Disposition, kraft deren die Seele einem bestimmten Endziel
anhängt, unbeweglich, und ist folglich der Wille selbst in diesem
Endziel unbeweglich verfestigt. Das Jenseits ist der Endzustand.
Denn für die körperlose Seele gibt es keine Leidenschaften mehr,
und die Disposition, vermöge deren sie ein bestimmtes Endziel
anstrebt, kann nur mehr eine Disposition des Willens, eine
Willensneigung sein, durch welche der Wille zu einem Gegenstand

als Endziel hingeneigt ist, also entweder die in diesem
Erdenleben frei erworbene habituelle Hinneigung zum wahren und
falschen Endziel, oder auch die dem Willen rein natürliche
Hinneigung zu Gott (letzteres in der vor dem Vernunftgebrauch
abgeschiedenen Seele). Diese Willensneigung, im Diesseits
beweglich, ist im Jenseits unbeweglich. Sie wird durch die
Trennung der Seele vom Leibe zum unbeweglichen Habitus und

1 Die yon Stanisl. Ed. Fretté besorgte Ausgabe der Sum. contra
gent. (Parisiis, Vivés 1874) hat zu den Worten „in contingentibus"
folgende Anmerkung: Sic A, B, C, D, E etc. — G, I; „In incontinenti-
bus." — Edit.; „In contingentibus." — Dieses „in contingentibus" aber,
was die meisten Manuskripte haben und alle gedruckten Ausgaben, ist
offenbar sinnlos; es ist ein Schreibfehler, der wohl schon im
Originalmanuskript des hl. Thomas stand. „In incontinentibus" ist die
wohlgemeinte Verbesserung eines Abschreibers, der zwar das Sinnlose seiner
Vorlage einsah, den Zusammenhang jedoch nicht genügend durchdrungen
hatte, um das Richtige zu finden. — Dafs „in continentibus" zu lesen sei,
ist evident; auch Ferrariensis liest so: Die continentes, welche den
habitus temperantiae noch nicht haben, werden den temperati, die durch
den habitus temperantiae gefestigt sind, entgegengesetzt. Das Beispiel
ist nicht ohne Belang für die Beleuchtung der Lehre des hl. Thomas:
Die Enthaltsamen (continentes) enthalten sich mit Mühe des Excesses,
sie halten sich in den rechten Schranken und halten am wahren Endziel
fest durch die passio, etwa durch die Furcht vor der Hölle oder durch
Affekte zu Gott, Akte, die sie immer wieder und wieder erneuern müssen,
da sie rasch vorübergehen und die in der Tugend der Mäfsigkeit noch
nicht gefestigten wehrlos der immer wieder sich erhebenden Leidenschaft
der Sinnlichkeit überlassen.

27*



420

gleichsam zur Natur, und so ist kraft ihrer der Wille im Guten
befestigt oder im Bösen verhärtet. Denn der Wille, als Ver-
nunftbegehrungsvermögen, wird nur bewegt durch die praktische
Verstandesvorstellung, durch welche etwas endgültig als gut
vorgestellt wird. Allein der Verstand ist jetzt unbeweglich und
stellt unbeweglich vor, da der vom Körper abgeschiedenen Seele
die Phantasie abgeht, durch deren Beweglichkeit der Verstand
beweglich war und beweglich vorstellte in diesem Leben. Die
abgeschiedene Seele kann somit weder eine neue praktische
Verstandesvorstellung sich erwerben, noch die vorhandene
wegbringen und durch eine andere ersetzen. Der Körper und
näherhin die Phantasie ist das Werkzeug, vermittelst dessen die
Seele sich auswirkt und vervollkommnet geistig und sittlich.
Durch die Phantasie erwirbt sie sich Ideen und sittliche
Tugenden, die Phantasie ist die Waffe, vermittelst welcher sie den

geistlichen Kampf kämpft und die Krone erringt. Aber eben
deshalb ist die Phantasie auch das Werkzeug, durch welches
die Seele sich verunstaltet und verzerrt und die Züge des Lasters
in sich hineingräbt. Sobald dieses Werkzeug wegfällt, ist das
Endziel der Entwicklung gekommen im Guten oder Bösen.

„Dispositione manente qua aliquid desideratur ut ultimus finis,
non potest illius finis desiderium moveri, quia ultimus finis maxime
desideratur; unde non potest aliquis a desiderio ultimi finis
revocari per aliquid desiderabile magis. Anima autem est in
statu mutabili quamdiu corpori unitur, non autem postquam fuerit
a corpore separata; dispositio enim animae movetur per
accidens secundum aliquem motum corporis; cum enim

corpus deserviat animae ad proprias operationes, ad hoc ei na-
turaliter datum est ut in ipso existens perficiatur quasi ad per-
fectionem mota. Quando igitur erit a corpore separata, non erit
in statu ut moveatur ad finem, sed ut in fine adepto semper
quiescat. Immobilis igitur erit voluntas eins quantum ad
desiderium ultimi finis." 1. c.

4. Die Auswirkung der Sünde im Jenseits.

Die in der abgeschiedenen Seele sich vorfindende Zuständ-
lichkeit ist eine solche, dafs sie jenes Endziel anstrebt, auf das
sie an ihrem Lebensende hingeordnet war. Denn die Zuständ-
lichkeit der abgeschiedenen Seele, kraft derer sie das Endziel
anstrebt, ist die im ersten Augenblick der Trennung im Willen
sich vorfindende Hinneigung. Diese ist aber die gleiche, welche
am Lebensende vorhanden war; denn die aus der wirksamen



Die Sünde und ihre Auswirkung im Jenseits. 421

Hinwendung zum Endziel entstandene Disposition dauert ja
habituell fort, solange sie nicht durch einen entgegengesetzten Akt
aufgehoben wird. Solches kann aber nach dem Tode, nach
geschehener Trennung von Leib und Seele nicht mehr
stattfinden, wie oben schon gezeigt wurde. Kraft ihrer erfolgt daher
unfehlbar die praktische Verstandesvorstellung, durch welche
endgültig als gut vorgestellt wird das, was dieser Disposition
und Neigung entspricht. Wie daher der aus diesem Leben
hinscheidende Gerechte kraft der habituellen Hinordnung auf Gott,
die er ins Jenseits mit hinübernimmt, endgültig in Gott gefestigt
ist, so ist der Todsünder endgültig von Gott abgewandt und
verstockt.1

Durch die Trennung vom Leibe und durch das hieraus
sich ergebende immaterielle Fürsichsein gelangt mit einem Male
die Seele zu einer ganz andern Erkenntnisweise. Es geht ihr
ein ganz neues Erkenntnislicht und somit eine ganz neue Welt
auf. Sie erkennt sich nun durch sich selbst unmittelbar, in
vollkommenster Weise, ohne einer einzuprägenden Erkenntnisform

zu bedürfen. Denn es ist der menschliche Verstand, da

er in einer geistigen Substanz wurzelt, kraft seiner eigenen Natur

determiniert, in einem immer dauernden Akt die Seele zu
erkennen, sobald diese durch die Trennung vom Körper that-
sächlich intelligibel geworden ist. Das Erkennen besteht ja in

1 Nicht der Verlust des Leibes ist der eigentliche Grund, der die
nun selbständig gewordene Seele unfähig macht, nach ihrer Vollkommenheit

zu streben, sondern die geistige Verbogenheit und Verderbtheit
der Seele. Denn die abgeschiedene Seele des Gerechten, welche habituell
auf Gott hingerichtet ist, wendet sich im ersten Augenblick ihres
Abgeschiedenseins in vollkommenster und wirksamster Weise mit einem ewig
dauernden Akt zu Gott, zu ihrer endgültigen Vollkommenheit. Die Un-
beweglichkeit und Befestigung im Guten seitens der seligen Seele, die
ihr letztes Ziel erreicht hat, ergibt sich nach der Lehre des hl. Thomas
aus einem doppelten Grunde: 1. Daraus, dafs sie mit voller Evidenz ihr
höchstes Gut, das sie vollständig befriedigt, erfafst hat und besitzt, so dafs
nie und nimmer mehr der trügerische Schein entstehen kann, sie könne
in einem andern aufser Gott ihr Glück und ihre Befriedigung finden;
2. daraus, dafs sie überdies auch wegen Ermangelung der Phantasie ihr
Urteil bezüglich des Endzieles nicht mehr ändern kann. Dieser letzte
Grund der Unbeweglichkeit ist der seligen Seele gemeinsam mit der
verdammten. Vgl. Sum. contra gent. IV, 92 und 95: Nachdem St. Thomas
Kap. 92 dargethan hat „quod animae sanctorum post mortem habent vo-
luntatem immutabilem in bono", handelt er Kap. 95 „de causa iinmuta-
bilitatis communiter in omnibus animabus, post separationem a corpore."
Dafs auch dieser Grund nicht „künstliche Veranstaltung" ist, sondern
naturgemäfse Auswirkung von innen, glauben wir durch unsere Abhandlung

zur Genüge bewiesen zu haben.



422 Die Sünde und ihre Auswirkung im Jenseits.

dem immateriellen Besitzen einer Form,1 und durch ihr vom
Körper getrenntes Fiirsichsein besitzt die Seele sich nunmehr
immateriell, wenn auch nicht als vollendeter Akt (da sie durch
das von ihr real verschiedene Sein vollendet wird), so doch als
unvollendeter, substantieller Akt. Sie ist somit in ihrem
Fürsichsein wurzelhafte Selbsterkenntnis (intelligere radicale), d. h.

fordert naturentsprechend, dafs aus ihr Fähigkeit und Thätigkeit
eines immerwährenden Selbsterkennens hervorgehe. Aus dieser
vollkommenen Anschauung ihrer selbst schöpft nun die Seele
auch eine ganz wesentlich vollkommenere Erkenntnis Gottes und
der geistlichen Dinge überhaupt. Allein eben diese vollkommenere

Erkenntnis gereicht der mit Todsünde behafteten Seele
zur ewigen, unsäglichen Qual. Sie ist verzerrt, von Gott
abgewandt und ist genötigt, sich ewig in ihrer Verzerrung zu
betrachten. Spekulativ erkennt sie zwar mit evidenter Klarheit, dafs
Gott ihr Gut sein sollte, allein praktisch kann sie Gott als ihr
Gut nicht anerkennen; sie mufs, ihrer verderbten Natur
entsprechend, nach unten gravitieren und findet sich so, ewig mit
sich selbst entzweit, in einem ewigen Absurdum.2

Trotz des unbeweglichen Anhaftens am falschen Endziel
verbleibt ihr dennoch die Wahlfreiheit bezüglich der Mittel zum
Zweck; aber alles, was sie erwählt und will, will sie wegen des
falschen Endzieles., Und auch das unbewegliche Anhaften
am Endziel selbst ist frei in causa und insofern auch Sünde,
fortwährende, fortdauernde Sünde. Der Sünder hatte zu
seinen Lebzeiten mit genügender Klarheit erkannt, dafs er
durch den sündhaften Akt das höchste Gut aufgab und
dessen Besitz verwirkte. Es sind daher auch alle bezüglich
der Mittel wahlfrei gesetzten Willensakte Sünden. „Ex ultimo
fine depondet tota bonitas vel malitia voluntatis, quia bona

quaecunque aliquis vult in ordine ad bonum finem bene
vult, male autem quaecunque in ordine ad malum finem.
Non est igitur voluntas animae separatae rautabilis de bono in
malum, licet sit mutabilis de uno volito ad aliud volitum, ser-
vato tarnen ordine ad eundem ultimum finem. Ex quo apparet
quod talis immobilitas voluntatis libero arbitrio non répugnât,
cuius actus est eligere; electio enim est eorum quae sunt ad
finem, non autem ultimi finis. Sicut igitur non répugnât libero
arbitrio quod imraobili voluntate desideramus beatitudinem et

1 Vgl. hierüber unsere Abhandlung „Das Erkennen" in diesem Jahrbuch

XII. Jahrgang, S. 408.
' Die Strafe der Verdammnis mufs eine geistige sein und kann

somit wesentlich nur iu einem intellektuellen Übel bestehen.



Die Sünde und ihre Auswirkung im Jenseits. 423

miseriam fugimus in communi, ita non erit contrarium libero
arbitrio quod voluntas iminobiliter fertur in aliquid determinatum
8icut in ultimum finem quia, sicut nunc immobiliter nobis in-
haeret natura communis per quam beatitudinem appetimus in
communi, ita etiam immobiliter manebit illa specialis dispositio
per quam hoc vel illud desideratur ut ultimus finis." 1. c.

Die Q,ual der verdammten Seele ist um so gröfser, je tiefere
und je mehrfachere Spuren die Sünden und Laster in ihr
zurückgelassen haben. Dies alles sind nun unauslöschliche Brandmale
zu ewiger Schmach.

Wir haben unserm rein philosophischen Standpunkt
entsprechend nur die Auswirkung der natürlichen Sünde im
Jenseits, die natürliche Verdammnis geschildert. Die Auswirkung
der übernatürlichen Sünde, die übernatürliche Verdammnis,
besteht aufserdem in der Entziehung des Gnadenlichtes und dem
Verluste des übernatürlichen Gutes und Endzieles. Auch lehrt
uns die Offenbarung, dafs zur Strafe der Verdammnis noch die
positive Strafe der Peinigung durch das Höllenfeuer hinzutritt.
Endlich wissen wir durch den Glauben, dafs der Körper
einstens mit der Seele wiedervereinigt wird. Bei dieser
Wiedervereinigung folgt der Körper dem Zustand der Seele. Er wird
also keineswegs die ünbeweglichkeit der Seele aufheben, sondern
an deren Freuden oder Qualen in seiner Weise teilhaben.
„Non est aestimandum quod animae, postquam résument
corpora in resurrectione immobilitatem voluntatis amittant, sed

quod in ea perseverent, quia corpora in resurrectione disponen-
tur secundum exigentiam animae, non autem animae immuta-
buntur per corpora, sed immobiliter perseverabunt." 1. c.


	Die Sünde und ihre Auswirkung im Jenseits

