Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Artikel: Farabis Traktat "Uber die Leitung"
Autor: [s.n.]
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762115

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FARABIS TRAKTAT ,,tTBER DIE LEITUNG.
Aus dem Arabischen iibersetzt von

GEORG GRAF,
Seminar-Prifekt in Dillingen a. D.

Vorbemerkungen des Ubersetzers. — Weit entfernt,
in philosophischen Fragen mitsprechen zu wollen, glaube ich
immerhin, den Gelehrten vom Fach einen Dienst zu erweisen,
wenn ich ihnen eine bis vor kurzem unbekannte Schrift eines
der hervorragendsten Vertreter der arabischen Philosophie in
Ubersetzung vorlege. Der Ubersetzung zu Grunde gelegt ist der
von P. Ludwig Scheicho (franz. Cheikho) 8. J. in Beirut, viel-
leicht dem fruchtbarsten und fahigsten Gelehrten der Jetztzeit
im Orient, zum erstenmal veroffentlichte Text in der von dem-
selben geleiteten wissenschaftlichen Halbmonatsschrift Al Ma-
schrik (Der Orient) IV. Jahrg. 1901 Nr. 14, S. 648 —653 und
Nr. 15. S. 689—700 nach einer der Bibliothek der Universitit
St. Joseph gehorigen Sammelhandschrift, mit welcher eine Hand-
schrift der vatikanischen Bibliothek kollationiert wurde.

Betreffs des Autors der Schrift verweise ich vor allem auf:
Th. J. de Boer, Geschichte der Philosophie im Islam, Stutt-
gart 1901, 8. 98—116, und auf die Einleitungen in den folgenden
Ausgaben: Dr. Fr. Dieterici, Alfarabis philosophische Abhand-
lungen, aus Londoner u. s. w. Handschriften herausgegeben,
Leiden 1890. — Dasselbe, iibersetzt, Leiden 1892. — Derselbe,
Alfarabis Abbandlung Der Musterstaat. = Aus Londoner und
Oxforder Handschriften herausgegeben, Leiden 1895. — Dass.
iibersetzt, Leiden 1900. Zur rascheren Orientierung erwihne
ich nur folgendes:

Abu Nasr Muhammed, genannt Al Farabi nach seiner
Heimatstadt Farab in Turkestan, erhielt seine wissenschaftliche
Ausbildung (teilweise von einem christlichen Lehrer) in Bagdad.
Spater erwihlte er Haleb, d. i. Aleppo, wo der Gelehrten-Micen
Emir Saifaddaula seinen Hof hielt, zu seinem Domizil, weilte
auch einige Zeit in Agypten und verbrachte die letzten Jahre
seines hohen Alters in Zuriickgezogenheit als Sufi in Syrien.
In Damaskus starb er 339 d. H. = 950/51 n. Chr. Farabi
biirgerte die aristotelische Philosophie im neuplatonischen Ge-
wande bei den Arabern ein, weshalb ihn schon seine Zeitgenossen
den zweiten Meister, i. e. Aristoteles hiefsen. Seine Quellen

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVI. 25



386 Farabis Traktat ,Uber die Leitung®.

waren die Kommentatoren des Aristoteles. Von seinen sehr zahl-
reichen Schriften sind nur wenige erhalten und bis jetzt bekannt.
Al Kifti zihlt die Titel von 71 Biichern des Farabi auf (Diete-
rici, Alf. philos. Abbhandlungen, 8. 117 — iibersetzt S. 190 bis
192). Mit dem unter Nr. 58 angefiihrten ,Buch iiber die
Staatsleitung“ (qitab fi—ssiasah il medinijjah) ist unser Traktat
aber nicht zu verwechseln. Er ist weder unter jenen 71 noch
in einem andern Verzeichnis genannt.

Der treffendste Titel fir unsere Abhandlung, welche zu den
ethischen Schriften des Farabi zu rechoen ist, wire ,,Lebens-
weisheit.  Farabis ,Leitung® (es-siasah) gibt némlich nach
einem langeren Prolog, welcher eine Anleitung zur Erwerbung
einer gediegenen Welt- und Lebensanschauung ist, weise Lehren
(d. V. nennt sie aswal=principia und qawanin=canones) fiir das
praktische Leben, deren Beobachtung dazu beféhigt, allen Men-
schen gegeniiber eine ,leitende*, fiihrende Stellung einzunehmen.

Zur Ubersetzung selbst bemerke ich noch: Mein Bestreben
war, soweit die Verstindlichkeit und die deutsche Ausdrucks-
weise es nur zuliefs, mich getreu an die Worte des Originals
zu halten, selbst auf die Gefahr hin, durch Vermeidung der ge-
laufigen philosophischen Termini den Fachgelehrten nicht zu ge-
fallen. Auch enthalte ich mich aus dem eingangs angedeuteten
Grunde eines Kommentars mit Nachweis der Quellen des Autors,
der Vergleichung mit audern Schriften u. 8. w. und fiige nur
zur leichteren Erfassung des Gedankenganges erginzende und
erklirende, im Originale nicht vertretene Worte mit () in den
Text ein. Die Parenthese mit [] gibt das Plus der vatikanischen
Handschrift, wahrend ihre Varianten in die Fulsnoten verwiesen
sind.

Schliefslich citiere ich noch die Worte de Boers (l. c. S. 99)
iiber den Stil unseres Philosophen, die vollkommen auch fiir die
vorliegende Abhandlung gelten: ,,Das Arabisch schreibt er klar
und nicht ohne Reiz. Nur schadet die Vorliebe fiir Synonymen
und parallele Satzglieder dann und wann der Pricision des phi-
losophischen Ausdruckes.‘

* *
*

Im Namen des allbarmherzigen Gottes. Es gibt keine
Gnadenspende aufser in Gott.

Unsere Absicht bei dieser Abhandlung ist, in Kiirze und in
Weise eines Kompendiums die Leitung betreffende Regeln zu
geben, deren Nutzen jedem aus jedwedem Stande in gleicher
Weise zukommt, wenn er sie in den Wechselfillen seines Lebens,



Farabis Traktat ,Uber die Leitung¥. 387

im Verkehre mit jeglicher Klasse seines Standes sowohl wie im
Verkehre mit den iiber ihm wie mit den unter ihm Stehenden
gebraucht. Doch konnen wir in dieser Abhandlung nicht
umhin, das zu erwihnen, was in specieller Weise anzuwenden
ist von einer beliebigen Klasse und von einem jeden beliebigen
Individuum in einer beliebigen Zeit und im Verkehr mit jed-
welchen Leuten, da der einzelne Mensch nicht zu jeder Zeit
im Verkehr mit jedermaun jeder Art (Form) der Leitungen sich
bedienen kann. Wir lassen daher folgende Prolegomena voraus-
gehen, indem wir sagen:1!

Ein jeder Mensch findet, wenn er in sich geht und. seine
Verhiltnisse und die Verhéltnisse anderer Menschenkinder iiber-
denkt, dafs er in einer Rangordnung steht, innerhalb welcher
eine Menschenklasse ihn zum Genossen hat, und er findet iiber
seiner Rangordoung eine Menschenklasse, welche in einer Be-
ziehung oder in mehreren eine hohere Stellung einnimmt als er,
und unter ihr findet er eine Klasse, die in einer oder in mehreren
Beziehungen tiefer steht als er. So ist der Konig der Hochste,
und er sieht sich in einer Stellung, in Vergleich zu welcher kein
Mensch zu seiner Zeit eine hohere kennt; aber wenn er seine
Lage iiberdenkt, wirklich, da findet er unter den Menschen
solche, die ihn in irgend einer Art des Vorzugs iibertreffen,
denn es gibt nichts in der ganzen Welt, was nach allen Be-
ziehungen hin vollkommen ist. KEbenso findet der Geringere,
der keinen Namen hat, solche, welche noch unter ihm stehen
in irgend einer Art der Erniedrigung, und so hat es damit
seine Richtigkeit, was wir ausgesprochen haben. Man zieht
Nutzen aus dem Gebrauch der Leitungen im Verkehr mit diesen
drei Klassen. Die Hoherstehenden suche man zu erreichen, die
Gleichstehenden suche man zu iibertreffen, zur Stufe der Niedrig-
stehenden steige man durchaus nicht herab und erniedrige sich
nicht.

Der vorteilhafteste Weg nun, den man bei Erwerbung der
Wissenschaft der Leitung wie bei andern Wissenschaften ein-
schligt, ist dieser: Man erwige die Verhiltnisse der Menschen
und ihre Beschiftigungen und Schicksalswechsel, sowohl das,
wovon man Augenzeuge ist, als auch das, was einem ferne ist,
sowohl das, was man hort,”> als auch das, was (durch Horen-

t An Stelle dieser Einleitung hat die vatikanische Handschrift:
Rede des Abu Nasr al Farabi iiber Vorschriften, deren Nutzen jeder
Menschenklasse zukommt, die sich ihrer bedient. Er sagt . . .

2 V. dafir: Das, wovon man Augenzeuge ist, und das Gehorte,
wovon man ferne ist.

25*



388 Farabis Traktat ,,Uber die Leitung*.

sagen) zu einem gelangt; und man schaue aufmerksam auf diese
Dinge und unterscheide die guten und schlechten, die nutz-
bringenden und die schadlichen. Sodann bemiihe man sich, die
guten zu ergreifen, damit man von ihnen Nutzen erlange, gleich-
wie jene ihn erlangt haben, sich aber zu hliten vor den schlech-
ten und sie zu meiden, damit man vor Schaden sicher ist und
ihren schlechten Folgen entkommt, gleichwie jene ihnen ent-
kommen sind.

Ferner sagen wir: Jedes menschliche Individuum hat zwei
Krifte (Potenzen); die eine ist verniinftig (geistig), die andere
tierisch. Jeder eignet [V. ein Begehren (Wille) und eine freie
Wahl, und er (der Mensch) steht gleichsam zwischen beiden.
Jeder eignet auch] ein vorherrschender Bethatigungstrieb.! Der
Bethitigungstrieb der tierischen Kraft bezieht sich auf die Zu-
falligkeiten der verginglichen sinnlichen Geniisse, wie die
mancherlei Erndhrungen, Auswiirfe und Erholungen. Der Be-
thatigungstrieb der verniinftigen Kraft bezieht sich auf die ge-
lobten Dinge, die letzten Ziele (des Menschen),? wie die mancherlei
Wissenschaften und Handlungen, welche den gelobten letzten
Zielen dienlich sind.

Zuerst wiachst der Mensch ,,im Bereich“?® der Tiere heran,
bis sich allméhlich in thm der Geist (Intellekt) entwickelt und
die verniinftige Kraft in ihm stark wird. In diesem Falle hat
also die tierische Kraft die Ubermacht iiber ihn; alles aber, was
stirker und iiberlegener ist, muls ihn ersticken und schwichen,
und ein Stairkerer und mehr Zwingender nimmt ihm die Bereit-
schaft und Disposition. Somit ist jeder, der die Erlangung von
Tichtigkeit erstrebt, gehalten, nicht zu unterlassen, seine Seele
zu wecken und zu allem, was ihm zum Besten dient, anzuregen
und sie keine Stunde zu vernachldssigen. Wenn er sie aber
vernachlidssigt, muls sie sich, da sie lebendig ist und das Lebende
Beweguug hat, notwendigerweise zum andern Extrem, das ist
der tierischen (Kraft), hinbewegen, und wenn sie sich zu ihr
hingeneigt hat, bleibt sie an irgend etwas davon hangen, so dafs,
wenn er sie von dem, wozu sie sich hingeneigt hat, zuriick-
bringen wollte, es ihm Miihe machen wiirde, wie es aber nicht
der Fall ist, wenn er sie nicht vernachldssigt und seine Zeit
nicht verliert, in welcher er sich Tiichtigkeit fiir seine Beschaf-
tigung mit Klugheit erwerben muls.

Des weitern sagen wir: Stets wird man in allen seinen

1 Eigentlich ,, Kampf*, , Streit*, ar. nizd'.
2 V. auf die gelobten letzten Ziele.
» Ar. hajjiz, Seite, Gegend, Bezirk, Raum.



Farabis Traktat ,,Uber die Leitung*. 389

wechselnden Lebensschicksalen etwas Lobliches und etwas Ta-
delnswertes finden, auch von jedem davon Nutzen baben, sofern
man ihn sucht, und in jedem einen Gewinn, den man an sich
ziehen kann; auch wird man bei jedem von beiden auf eine
Gelegenheit zur Selbstzucht kommen. Denn, um jene I6bliche
Sache zu gewinnen, auf die man stofst, wendet man entweder
kluge Mittel an, sofern man den Weg dazu gefunden hat, oder
man gebraucht zur Erreichung derselben die Macht seiner Faust,
wenn einem jenes zu schwierig ist, oder man stellt jene (Sache)
seiner Seele als gut vor, reizt sie zum Tiichtigwerden an und
notigt sie, dieselbe zu ergreifen, sobald sich der geeignete Augen-
blick bietet. Ohne Zweifel ist dies der einzige (richtige) Weg zu
den drei (Moglichkeiten). Zeigt sich einem aber Tadelnswertes, so
hiite man sich nach Kriften vor ihm und fliehe es, und wenn
man hiezu kein Mittel findet und auf keines kommt, so halte
man es so weit als nur moglich von sich ferne, und sollte man
sich von ihm nicht freimachen konnen, so sei man (wenigstens)
fest entschlossen, es nicht mehr zu erstreben, wenn man ihm
einmal gliicklicherweise entgangen ist. Auch halte man seiner
Seele das Halfsliche jener Sache vor und veranlasse sie, sich
ein warnendes Beispiel an jenen zu nehmen, die &hunlicher Scha-
den getroffen hat. Somit ist es erwiesen, dafs man in allen
Lagen, wichtigen und unbedeutenden, guten und schlimmen,
einer Gelegenheit zur Selbstzucht begegnet.

Ferner sagen wir: Das erste, womit man beginnen muls,
ist, zu erkeonnen, dafs diese Welt und ihre Teile einen Schopfer
haben, indem man alles Vorhandene betrachtet (und sich fragt),
ob es eine Ursache und einen Grund habe oder nicht. Und da
wird man beim Nachforschen fiir jedes eine Ursache finden,
durch die es in die Existenz getreten ist., Sodann schaue man
auf jene Ursachen, welche den vorhandenen Dingen am nichsten
sind, ob auch sie Ursachen haben oder ohne Ursachen sind; und
auch fiir sie wird man Ursachen finden. Weiter erwige man
und sehe, ob die Ursachen nun ins Unendliche gehen [V. oder
ob sie bei einem Ende anlangen, oder ob ein Teil der existie-
renden Wesen die Ursachen fir die andern sind nach Art des
Kreises, und da wird man finden, dafs es unverniinftig und
widersinnig ist zu sagen, sie gingen ins Unendliche fort]; denn
das Wissen umfalst nicht das Unendliche. Und auch die An-
nahme ist, wie man finden wird, unverniinftig, das eine der
existierenden Wesen sei Ursache fiir das andere nach Weise der
Aufeinanderfolge (Succession), wie wenn gleichnishalber das
Alif Ursache fir das Ba, das Ba Ursache fiir das Dschim, das



390 Farabis Traktat ,Uber die Leitung*.

Dschim Ursache fiir das Dal, das Alif jedoch fiir sich selbst
Ursache wire, was doch widersinnig ist, So bleibt nur die
(Annahme der) Endlichkeit der Ursachen iibrig. Das Wenigste!
aber, bei dem die Vielheit anlangt und aufhort, ist das Kins,
somit die Ursache der Ursachen ein etwas Bestehendes, das nur
als eins existiert, und unmoglich kann das Wesen der Ursache
und des Verursachten ein und dasselbe sein, vielmehr ist die
Ursache der Ursachen der Welt in sich selbst getrennt von dem,
was aulser ihm ist. .

Da der Mensch nur begreifen kann, was seine sinnliche
Wahrnehmung ihm bezeugt, und mit seinem Verstande nur er-
fassen, was ihm nahe liegt, so ist es notwendig, den Schopfer
als denjenigen zu bezeichnen, der die Ursache der Ursachen ist,
und auf ihn die Worte und Bezeichnungen? anzuwenden, welche
zu ihm fihren (auf ihn hinweisen). Da er (der Mensch) nun
einen Ausdruck und eine Bezeichnung fir ihn will, aber weils,
dafs keine von allen ihm gegenwirtigen Bezeichnungen fiir ihn
vollig addquat ist, weil er (Gott) von allem, was der Mensch
wahrnimmt und kennt, ausgesondert ist, so findet er keinen
andern Ausweg, als dafs er seinen Blick auf die bestehenden
Dinge richtet, die ihn umgeben. Und wenn er diese betrachtet,
findet er davon zwei Kategorien, eine vorziigliche und eine
niedrige; und dann findet er, dals es in einzig richtiger Weise
das fiir die Ursache der Ursachen Passendste und Wiirdigste
ist, ihm die vorziiglichere der beiden Kategorien beizulegen.
So kennt der Mensch z. B. das Seiende und das Nichtseiende,
und dals das Seiende vorziiglicher ist als das Nichtseiende, und
daher sagt er von Gott aus: , Er ist seiend. Er kennt das
Lebende und das Nichtlebende und weils, dals das Lebende vor-
ziiglicher ist als das Nichtlebende, und daher sagt er von Gott:
,Br ist lebend.“ Er kennt das Wissende und das Nichtwissende,
und darum schreibt er ihm (Gott) das Wissen zu. So verhilt
es sich mit allen Bezeichnungen. Jedoch hat jeder, der dem
Schopfer eine Bezeichnung gibt, noch zu bedenken, dals diese
Bezeichnung noch lange nicht seinem Wesen vollig entspricht,
sondern dals er vielmehr (noch weit) vorziiglicher und erhabener
und hoher ist. Niemand hat ja betreffs seiner eine erschopfende
Erkenntnis davon, wie er ist.?

Hat man das soeben Genannte erkannt, so mufs man die
Teile der Welt zum Gegenstand seiner Reflexionen machen,
und hiebei kommt man zu folgenden Resultaten: Das Vorziig-

1 Resp. das Letzte. ? Attribute, Priidikate.
3 V. Erkenntnis, wie er es verdient.



Farabis Traktat ,Uber die Leitung*. 391

lichste der Welt ist der Besitzer einer Seele; das Vorziiglichste
der Seelenbesitzer ist die Wahlfreiheit und der Wille und die
Bewegung [die aus Uberlegung geschieht|; das Vorziiglichste
der Besitzer von Wille und Bewegung [aus Uberlegung] ist die
Unterscheidung(sgabe) und der Gedanke (die Denkkraft) und
die Reflexion iiber die letzten Ziele; das aber ist der [V.
Vorzugs-] Mensch. Dazu mufs man wissen,! dafls die Natur
nichts Nichtiges wirkt, und erst recht nicht der Hervorbringer
der Natur uud der erhabene Schopfer, von dem die Verleihung
der Wahlfreiheit und des Gedankens und der Uberlegung an
das Geschopf ausgeht, dessen Sache er nicht vernachldssigen
darf. Bei seiner Gerechtigkeit und seinem vollkommenen Han-
deln ist es eine Art von Notwendigkeit, dals er ihnen (den Ge-
schopfen) einen Weg vorzeichnet, den sie zu wandeln haben,
und da nun dies notwendig ist, konnen zu ihnen nicht solche
gesandt werden, welche nicht von ihrer Natur sind.? Denn sie
konnten sich nicht mit denjenigen verstindigen, welche von
anderer Natur sind als sie. Wie bekannt, sind nun den Men-
schen und ihrem Geiste und den Kriften ihrer Seele evidente
Vorziige eigen, so dals der eine in einer Fahigkeit alle seines
Geschlechtes iiberragt® und die iibrigen hinter ihm zuriickstehen.
So kann es dann unter den Menschen einen geben, der fir die
Inspiration dessen geeignet ist, was seinesgleichen mangelt, so
dafs er die Ubermittlung dessen iibernimmt, was ihm (von Gott)
anvertraut ist, und mittels jenes Vermovens und jener Verstin-
digung die Befehle (Gottes) zu verkiinden und die zur Wohl-
fahrt der Geschopfe erforderlichen Wege vorzuzeichner im
stande ist.

Ferner muls man wissen, dals, wenn solch einer auftritt
und seiue Sendung erwiesen ist,* jeder Urteilsfihige ihm Glauben
schenken mufs, dals aber (auch) ein jeder Mensch Urteilskraft
hat. Wenn man dann die vielen Unterweisungen und die

1 F. will im folgenden nachweisen, dafs den Menschen gottliche
Offenbarungen notwendig sind, dals sich aber Gott seine Offenbarungs-
organe aus dep Menschen selbst auswiihlit.

2 Der Hsg. bemerkt zu dieser Stelle: ,,Der Allerhochste konnte
seine Befehle zu den Menschen direkt gelangen lassen, ohne Vermittlung
oder Boten, aber er erwihlt sich gewdhnlich solche, die zwischen ihm
und ihnen vermitteln. Vgl. Hebr. c. 5.

8 D. Hsg. ,Wenn sich Gott einen Gesandten auswihlt, damit er
den Menschen seinen Willen hinterbringe, stattet er ihn mit Elgenschaften
aus, die ihn fiir diese Berufung befihigen.*

¢ D. Hsg. ,Die Sendung des von Gott gesandten Boten wird er-
wiesen durch die wahrhaften Wunder, die er wirkt.*



,
392 Farabis Traktat ,Uber die Leitung*.

verschiedenen Lehren in einem Punkte (,, Worte*) iibereinstimmend
findet — nichts ist ja klarer! und offener und iiberzeugender
als dies (eine solche Ubereinstimmung) —, so schlielse man sich
der Mehrheit an, denn die Wahrheit und Sicherheit ist bei der
Mehrheit. Von dem aber, was sich selten und im Gewande
glinzender Lehren zeigt, lasse man sich nicht tiuschen; meistens
sind es Nichtigkeiten, wenn man sie niher betrachtet. So
ist es.

Auch muls man wissen, dafs die Vergeltung in der Natur
notwendig ist, aber nur bei den mit Absicht verbundenen (ge-
schehenden) Handlungen. Beweis dafiir ist, dals einem nicht ver-
golten wird, was man im Schlafe thut und was ohne Bethitigung
des Willens und der Wabhlfreiheit geschieht, wie z. B. husten,
niesen, leben, sterben, atmen, Nahrung zu sich nehmen, sich er-
brechen [V. — dabei ist der Wille teilweise thitig —]. Auch
werden einem nicht die Absichten lediglich allein vergolten.
Das erste, was man als Beweis fiir die Notwendigkeit der Ver-
geltung finden muls, ist dieses: Ist man einmal von dem iiber-
zeugt, was wir im Vorigen von der KErkenntnis des Schopfers
und seiner Einzigkeit und seinem Fernsein von den Eigen-
schaften der Geschopfe und von der Erkenntnis seines Gesandten
zu irgend einer Zeit auseinander gelegt haben, und hat man den
rechten (Lebens-) Weg eingeschlagen, so findet man ein Wohl-
behagen in seinem Innern, Bestindigkeit in seinen Verhiltnissen,
Sicherheit vor dem Schlimmen, Gliick bei der Wahl (Bethitigung
der Wablfreiheit), gutes Situiertsein im Leben, gliickliches Ge-
lingen dessen, was man thut und sich vornimmt. Hat man
dieses sicher erkannt, so muls man weiterschreiten zur Leitung
der Verhaltnisse mit starkem Herzen, aufrichtiger Absicht, freiem
(i. e. weitherzigem) Sinne und mit dem Vertrauen, dals einem
das, was man davon unternimmt, auch wenn es wenig ist,
schliefslich Nutzen bringt.

I. Das Verhalten gegen die Oberhiupter.?

Wir beginnen die Verpflichtungen gegeniiber den Ober-
hauptern, indem wir sagen: Im Verkehr mit dem Vorgesetzten,

' D. Hsg.: ,'Nichts ist klarer als dies‘ will sagen, dafs zum Er-
kennen des wahren Gesandten es nicht geniigt, der grolsen Zahl (wovon?)
zu glauben, sondern man mufs zudem seine Verstandeskraft zu Hilfe
nebmen, um sich von der Wabrheit der Sendung zu itberzeugen und sie
von der angemalsten zu unterscheiden.* Das folgende ist nicht recht klar.

? Ich gebrauche im folgenden die Worte ,,Oberhaupt, Oberer, Vor-
gesetzter* synonym fir das arabische re'is.



Farabis Traktat ,,Uber die Leitung*. 393

der iiber einem steht, hat man die Pflicht, sich ihm zu Diensten
zu stellen, es sei denn, dals zwischen einem und dem Vorge-
setzten ein Umstand obwaltet (der dies hindert), oder dafs man
von ihm in einer Entfernung ist, in der man ihn nur mit der
Erinnerung erreichen kann. Im Verkehre mit einem solchen,
dem man zu Diensten ist, mufs man aber folgendes zu thun be-
achten: Man halte sich stets in seiner Nidhe auf,! sei beharrlich
bei dem, was einem aufgetragen ist, und bemiihe sich, vor seinen
Augen zu sein, sobald man ihm in den Sinn kommt. Man fiirchte
nicht die Laune, besonders seitens der Konige, denn die Launen-
haftigkeit ist meistens nur eine Schwiche der Menschen, ein
Zustand, in der sie keine Arbeit haben. Man spende ihm Lob,
indem man alles lobt, was er unternimmt, Geringes oder Wich-
tiges, und sich bemiiht, allem, was er thut [V. und sagt] und
dessen er fahig ist, eine schone (gute) Seite abzugewinnen, da
alles in der Welt seine zwei Seiten hat, eine schone und eine
halsliche. So suche man fiir jede seiner Angelegenheiten eine
schone Seite, die man ihm zuteilt, und an die zu denken man
sich Miihe gibt,?2 sei er an- oder abwesend.

Ist man ein solcher, dem die Leitung jenes Oberen anver-
traut ist [z. B. ein Vesir oder ein Staatsrat oder ein Lehrer,
und mufs man ihn die Art und Weise guten Handelns lehren,
so wisse man, dafs der Obere ist] wie ein Strom, der von der
Hohe herabstiirzt. Wollte man ihn auf irgend eine Seite leiten,
indem man sich ihm in den Weg stellte, so ginge man zu
Grunde. Der Strom kommt iiber einen und ertrankt einen.
Geht man aber mit ihm einem seiner Ufer entlang und verhilt
sich mélsig, um ihn auf die gewiinschte Seite abzuleiten, indem
man auf das eine Ufer eine Masse Dammmaterial wirft und
ithm den Weg auf der andern Seite freigibt, so wird er als-
bald dahin geleitet sein, wohin man es wiinscht. Desgleichen
muls man im Verkehre mit dem Vorgesetzten, um ihn von der
Sache abzulenken, wovon man ihn ablenken will, danach trachten,
dafs er mit einem gehe in der Richtung, die man (selbst) geht.?
Man darf ihm nicht in einer Sache schroff entgegentreten, was
unklug wire, sondern man mufs ihn das Gute sehen lassen in
dem Gegenteil dessen, was er unternimmt, und gelegentlich in

1 V. dafir: Es sei zwischen einem und ihm Zusammenhalten und
Anhinglichkeit.

? | vorgibt*?

3 So glaube ich, die im Original vielleicht verstimmelte Stelle, zu
der der Hsg. bemerkt, sie sei nicht frei von Dunkelheit, am getreuesten
und sinngeméfs wiedergeben zu missen.



394 Farabis Traktat ,,Uber die Leltung“

Form der Erzihlung iiber einen andern und mit Anwendung
einer feinen List in seinen Augen irgend etwas hifslich machen,
worin eine versteckte Andeutung auf das, was ihn angeht, liegt.
Wenn man in dieser Weise mit ihm verkehrt, wird sich die
Sache bald nach Wunsch gestalten. — Man muls seine Geheim-
nisse verwahren, und es ist Klugheit hiebei, (auch) samtliche
offenkundige Zustinde zu verheimlichen, so viel man kann. Wer
namlich (sogar) die offenkundigen Zustande verheimlicht, hiitet
sich noch weit mehr, die intimen Geheimnisse der Oﬂ'entl:chkelt.
preiszugeben. Man glaube nicht, ein Geheimnis sei wohlver-
wahrt, wenn man einen Teil der bereits bekannten Zustinde in
die Offentlichkeit zieht, denn die Dinge und Zustinde hidngen
aufs engste miteinander zusammen. — Ferner muls man wissen,
dals die Oberhdupter von den andern Menschen sich abgesondert
wissen wollen, so zwar, dals sie bei allen iibrigen Menschen
D:enstbereltschaft und knechtische Untcrwurﬁgke1t wihnen, bei
sich selbst aber geistige Uberlegenheit in allem, was sie unter-
nehmen. Es riihrt aber diese Kinbildung davon her, dals die
Menschen sie mit Beifall iiberhdufen, ihre Thaten iibermii[‘eig
loben und ihre Ansichten immer fiir treffend finden. Dies liegt
in der Natur eines jeden Menschen.

Man mufls sich sorgfiltigst in acht nehmen, in Anwesenheit
des Vorgesetzten etwas von sich zu berichten, das er in irgend
einer Weise als Verfehlung gegen sich selbst betrachten koonte.
Man mufls sich mit dem Vorgesetzten ganz frei und heiter unter-
halten, darf ihm aber pnicht fortwahrend von sich solches bieten
(erzdhlen), was ihm als héflslich gilt. Erzdhlen und nicht mehr
aufhoren ist zweierlei.! Auch wird die Entstellung der Umstiande
nicht geglaubt.

Wenn zwischen einem und dem Vorgesetzten ein Umstand
sich einstellt, von dem man das Hifsliche nur auf sich selbst
oder auf den Oberen ablenken kann, so bemiihe man sich, dieses
Haélfsliche auf sich selbst abzulenken, und nehme auf jenen Riick-
sicht. Wenn sich aber das Hélsliche jenem zuwendet, obwohl
das Haus? des Vorgesetzten schuldlos ist, oder wenn es eben
daran ist, sich ihm zuzuwenden, so gebrauche man die List,
dafs man fiir jene Sache einen Grund sucht, der von einem
andern ausgeht, damit der Tadel auf diesen zuriickfalle, und dals
man sie in zweiter Linie einem andern zuschiebt, damit nicht er
(der Obere) den Tadel auf sich nehmen muls.

1 V datur Zwischen erzihlen und nicht mehr aufhoren ist ein
Unterschied. '
2 Ar. siAbah, ,,Hofraum*, ,,Wohnung*,



Farabis Traktat ,,Uber die Leitung*. 395

Nichts bringt betréchtlicheren und umfassenderen Nutzen
im Punkte der Unterwiirfigkeit, als wenn man in allen Werken,
die man fiir das Oberhaupt besorgt, den eigenen Vorteil hint-
ansetzt. Auch gibt es nichts in den wechselseitigen Beziehungen
mit dem Oberhaupte, worin man nicht eine Gelegenheit des Ei-
gennutzes fiande, aber man mufls auf dieselbe verzichten und sie
meiden und das Beste des Vorgesetzten wollen. Wenn man
dieses thut, erntet man die Friichte seines guten Handelns, und
arbeitet man fiir das Vollmals seines Gliickes, so kommt nichts
(Unangenehmes) iiber einen und trifft einen nicht Schaden. Ver-
zichtleisten ist besser als Unheilstiften.

Man mufs, um von den Oberhduptern Vorteile zu erlangen,
die grolste Klugheit anwenden, indem man bei den Forderungen
und Bitten nicht ungestiim verharrt und nicht Gier und Selbst-
sucht offenbart, (sondern) indem man sich bemiiht, auf seiten
der Vorgesetzten Veranlassungen zu Vorteilen zu suchen, nicht
die Vorteile selbst, wie z. B. die Hand offen halten in Umstén-
den, aus denen man Gewinn und Vorteile zieht, damit die For-
derungen geringer werden und der Nutzen sich mehrt. Man
bemiihe sich, den Vorgesetzten gut zu gebrauchen, nicht ihn zu
milsbrauchen (auszuniitzen); denn diejenigen, welche man zum
Vorteile gebraucht, machen einen machtvoil, jene aber, die man
mifsbraucht, werden argerlich iiber einen.

Man erniedrige sich vor ihnen, als wire man ein solcher,
der von ihnen aus seinem Besitze und seinem Erworbenen mit
einem leisen Worte und mit leichter Miihe entfernt werden
kann. Man hiite sich sehr, bei ihnen die Meinung aufkommen
zu lassen, als hinge man geizig an seinem Gelde oder poche
gerne auf etwas von seinen Besitztiimern, denn sonst wird man
zum Gegenstand der nachforschenden Neugierde. Das Verbotene
wird begehrt und das im Uberfluls Gespendete macht argerlich.
Man bemiihe sich, bei seinen Forderungen zu erkennen zu geben,
dals das, was man thut, nur Zierde und Schmuck fiir den Obern,
nicht fiir sich selbst sein soll. Das ist Grundlage der KErhal-
tung. — Man hiite sich, von dem sich etwas anzueignen, wo-
durch der Vorgesetzte sich auszeichnet, oder von dem, was den
Vorgesetzten, die iiber einen stehen, zukommt. So oft man sich
davon etwas zueignet, bringt es einen ins Verderben, und jene
Sache (selbst) geht verloren. — Man darf sich nicht anmerken
lassen, dals man die Vorgesetzten entbehren kann, auch richt,
in betreff wessen man an Macht gering ist. [V. Man mulfs
stets Geniigsamkeit und Zufriedenheit mit allem, woriiber man
verfiigt, zu erkennen geben, und wird man vom Zorne oder der



396 Farabis Traktat ,,Uber die Leitung*.

Verdrossenheit (Ungnade) des Obern und Ahnlichem getroffen,
so unterlasse man es ja, iiber ihn zu klagen, hiite sich, Feind-
seligkeit und Groll zu offenbaren, und schreibe die Verschul-
dung statt ihm sich selbst zu. Sodann bemiihe man sich,
wieder ein Verhiltnis herbeizufiihren, das jenen Unwillen be-
seitigt, so gut als es eben moglich ist.]

Dies sind die Regeln, deren Anwendung im Umgang mit
den Oberhduptern Nutzen bringt.

II. Das Verhalten gegen die Gleichgestellten.

Von dem, was man im Verkehr mit den Gleichstehenden zu
beachten hat, wollen wir mehrere Abschnitte bringen, und wir
sagen, dafs dieselben entweder Freunde oder Feinde oder weder
Freunde noch Feinde sein konnen.

1. Der Freunde sind zwei Arten.

a) Die einen davon, die guten Vertrauten betreffend, die
ohne Falsch in der Freundschaft leben, so muls man sie fort-
gesetzt mit Zuvorkommenheit behandeln, um [V. ihre Verhalt-
nisse und] ihre Angelegenheiten wohl besorgt sein und alle Zeit
ihnen bieten, was man fiir gut findet, und, soweit es einem leicht
ist, auch die gegenseitigen Beziehungen zu einander geheim-
halten, ohne Verdrossenheit und Nachlassigkeit zu offenbaren.
Auch sei man bestrebt, ihre Zahl zu vermehren; ist doch der
Freund eine Zierde fiir einen, hilft einem, steht einem bei,
unterstiitzt einen, macht einem seine Tugenden 6ffentlich bekannt,
verdeckt einem die Fehler und wischt die Fehltritte aus. Je
mehr man dergleichen hat, desto besser und von mehr Bestand
sind die Verhiltnisse in den gegenseitigen Beziehungen zu ein-
ander.

b) Anlangend die andere Art, die Freunde nach aufsen
hin, welchen die Freundschaft, die sie nach aulsen zeigen, nicht
eigen ist, sie aber nachbilden (affektieren), so mufs man diese
wohlwollend behandeln und gegen sie sich gut zeigen. Aber
man soll ihnen nichts von seinen Geheimnissen mitteilen, be-
sonders nichts von seinen Schwachheiten, und sie nichts von
seinem Wohlstande und den Ursachen seiner (Gewinne wissen
lassen. Man sei nach aufsen hin eines hoflichen Benehmens
gegen sie und der Geduld mit ihnen beflissen, ohne sie zum
besten zu haben, behandle sie nicht mit Nachlassigkeit, mache
ihnen keine Vorwiirfe wegen der Nachlassigkeit, die von ihnen
kommt, und trenne sich derentwegen nicht von ihnen. Wenn
man sich ao dieses hilt, hat man Hoffoung, mit ihnen aunf gutem
Fulse zu bleiben und sie auf seine Wiinsche eingehen zu sehen,



Farabis Traktat ,,Uber die Leitung®. 397

R —

vielleicht kommen sie sogar in die Stufe der guten Freunde.
Nichts weist mehr auf briiderliche Freundschaft und offene Auf-
richtigkeit hin, und nichts ldfst starkere Liebe erkennen und
verpflichtet stirker zur Aufrichtigkeit, als die teilnahmsvolle
Sorge um die Verhiltnisse der Freunde von Freunden. Wenn
man einen Freund von sich sieht und erkundigt sich teilnehmend
iiber die Verhéltnisse der mit ihm in vertrauter Freundschaft
Verbundenen, so findet er darin einen Beweis fiir die Anufrich-
tigkeit der Liebe zu ihm, verldfst sich auf die (ihm erwiesene)
Zuneigung, und es wird seine Hoffnung und sein Vertrauen zu
einem stirker. Das Vorzuglichste aber, was man im Verkehr
mit seinen Freunden beachtet, besteht darin, dafs man sich um
ihre Verhdltnisse kiimmert, wenn sie in Not und in der Armut
sind, und sie trostet, so viel man kauon, ohne sich erst von ihnen
bitten zu lassen, und dals man sich um ihre Verwandten und
ihre Familie annimmt, wenn sie gestorben sind. Wird dies in
der Offentlichkeit bekannt, so begehrt ein jeder, mit einem in
Freundschaft verbunden zu werden.

2. Auch der Feinde sind zwei Arten.

a) Die von Hals und Groll Erfiillten. — Diesen gegeniiber
mufs man sehr vorsichtig sein und iiber ihre Verhdltnisse sich
so viel als moglich erkundigen, und wenn man eine Bosheit oder
Hinterlist oder einen Anschlag, den sie machen, merkt, so be-
gegne man ihnen damit, dals man ihren Anschlag hintertreibt
und iiber sie bei den Oberhduptern und (selbst auch) bei unbe-
kannten Leuten viel Klage fiihrt, damit ihre feindselige Gesin-
nung an den Tag kommt, so dafs sie auch nicht in einem Worte
einen Erfolg zu verzeichnen haben, und damit sie in ihren Reden
und Handlungen bei den Leuten verdachtig werden wegen der
Feindseligkeiten gegen einen, die bei ihnen (den Leuten) bekannt
sind. Jeden, an dessen moralische Giite man keinen Glauben
hat, und von dem man das Schlechte seiner Natur und die Macht
des Hasses iiber sein Herz kennt, vernichte man bei der ersten
sich bietenden Gelegenheit, und wenn immer man die Gelegen-
heit findet, ergreife man sie und versiume nichts, was einem
moglich ist, sobald man sich zu seiner Vernichtung stark genug
weils. Weifs man aber, dals man nicht im stande ist, seine
Sache aus- und zu Ende zu fiilhren und sich vor ihm zu retten,
80 sei man nicht voreilig, damit der Feind bei einem! nicht etwas
findet, woran er sich anklammert, um damit bei den Leuten seine
eigene Feindseligkeit zu entschuldigen.

1 Im Original ,,bei dir*.



398 Farabis Traktat ,,Uber die Leitung*.

b) Die andere Art der Feinde sind die Neider. — Ihnen
mufs man zeigen, was sie reizt und was sie schidigt, indem
man ihnen den Wohlstand vorhélt, den man besitzt, damit sie
vor Arger vergehen. Doch nehme man sich hiebei vor ihren
geheimen Intriguen in acht und bringe in schlauer Weise ihren
Neid gegen sich und gegen andere Leute ans Tageslicht, damit
sie durchschaut werden.

3. Von den iibrigen Menschen, die weder Freund noch
Feind sind, und dies auch nicht dem Scheine nach, gibt es
mehrere Arten, deren hauptsichlichste wir nennen, ebenso das
Hauptséchlichste dessen, was man im Verkehr mit diesen Arten
zu befolgen hat.

a) Die Ratgeber, jene namlich, welche aufrichtige Rat-
schlige erteilen. — Man muls sich mit jedem bereitwillig (zur
geheimen Besprechung) zuriickziehen, der einem guten Rat zu
erteilen verlangt, und auf sein Wort horen, zuerst aber sich in
seinem Herzen vornehmen, sich nicht durch irgend ein Wort
tduschen zu lassen, das man hort [V. und es nicht voreilig an-
zunehmen), und nicht (sofort) alles zu thun, was einem vorge-
schlagen wird, vielmehr ihre (der Ratgeber) Worte wohl zu
erwagen und ihre Absichten ganz zu durchschauen, um mittels
der Kenntnis ihrer Absichten auf die Wahrheit ihrer Worte
schliefsen zu konnen. Hat nun etwas von dem Vorgeschlagenen
den Schein des Zutreffenden und der Wahrheit fiir sich, so be-
eile man sich, es auszufihren. Einem jeden Ratgeber aber
begegne man mit Freundlichkeit und mit Bekundung von Interesse
fir das, was er einem vorschlagt.

b) Die Rechtschaffenen, das sind jene Leute, welche
selbstlos Gutes thun unter den Menschen. — Diesen muls man
immer Lob spenden fiir das, was sie thun, und sie nachahmen
in allen ihren Verhiltnissen. Ihre Gepflogenheiten gefallen den
Menschen, und wenn man sie nachahmt, wird (daran) der Edel-
sinn und die gute Gesinnung erkannt.

¢) Die Unverschiamten. — Im Verkehre mit diesen muls
man verstindige Milde walten lassen, darf sich mit ihnen nicht
niher einlassen und sie nicht mit der gleichen Unverschimtheit
behandeln, welche ihnen eigen ist; vielmehr mufs man ihnen
immer mit Ernst und vollendeter Ruhe begegnen, damit sie er-
kennen, wie wenig man sich um sie und das, was ihuen eigen
ist, kiimmert, und damit sie einem aufserdem nicht zum Schaden
sind, wenn sie einem mit Beleidigung [V. und Unverschimtheit]
gegeniibertreten. Man mufs ihnen mit Verachtung und wenig
Verehrung begegnen.



Farabis Traktat ,,ﬁher die Leitung®.

399

d) Die Stolzen und Anmalsenden. — Diesen mufs man
in gleicher Weise gegeniibertreten. Denn benimmt man sich
bescheiden, so legen sie einem dies als Schwiche aus und bilden
sich ein, dafs [V. man Gefiigigkeit besitze und] diese ihre
Handlungsweise angemessen sei, und dals die Menschen sich
ihnen gegeniiber verdemiitigen miifsten. Wenn man aber gegen
gie Stolz zeigt und sie mit Geringschiatzung behandelt in den
verschiedenen Verhéltnissen, so dals sie geschadigt werden, so
erkennen sie, dals hiebei der Fehler auf ihrer Seite liegt, und
sie kehren wieder zuom bescheidenen Wesen und zum guten
Umgang zuriick.

III. Das Verhalten gegen diejenigen, welche unter einem
stehen.

Von dem, was man im Verkehre mit den unter einem
Stehenden zu befolgen hat, fiihren wir das Leichteste an, indem
wir sagen:

Zu ihnen gehoren die Schwachen, deren es zwei
Arten sind.

a) Die Notleidenden, die in der Armut Lebenden, die
wieder mehrere Arten einschliefsen, nédmlich: @) Die Zudring-
lichen. Diese darf man nicht beschenken und ihnen nichts geben
wegen ihrer Aufdringlichkeit, damit sie von einem abgehalten
werden, aufser man weils, dafs sie wirklich der unentbehrlichsten
Dinge bediirfen. ) Die Liigner betreffs der Armut, die sie
beanspruchen. Unter diesen mufs man einen Unterschied machen:
Tauschen sie mit voller Uberlegung, so bestehe das Verhalten
gegen sie in einem teilweisen Gewdhren, indem man die Mitte
einhidlt zwischen nicht vollig verweigern und nicht vollstindig
geben.! y) Die betreffs der an den Tag gelegten Not wahrhaft
Bediirftigen. Um diese mufs man sich mit aller moglichen Sorg-
falt annehmen, ohne jedoch seine eigenen Verhiltnisse in Un-
ordnung zu bringen.

b) Die Studierenden, die sich in Not befinden. Unter
ihnen gibt es verwerfliche Charaktere, welche die Erwerbung
der Wissenschaften anstreben, um sie zu Schlechtigkeiten zu ge-
brauchen. Diese muls man zur Aneignung einer moralisch guten
Gesinnung anhalten und sie keine Wissenschaft lernen lassen,
welche sie nach erworbener Kenntnis derselben zu etwas ge-
brauchen, was nicht notwendig ist. Man bemiihe sich, das

1 Das zweite, bezw. die weiteren Glieder der Unterscheidung
fehlen.



400 Farabis Traktat ,,Uber die Leitung®.

Schlechte des Charakters, womit sie behaftet sind, aufzudecken,
damit sie sich in acht nehmen. Dazu gehoren auch die ,,Lénd-
lichen, welche nicht Intelligenz und hervorragende Leistung
erwarten lassen; diese muls man zu dem ermuntern, was fiir sie
am vorteilhaftesten ist. Dazu gehoren endlich die Studierenden,
welche sichtlich gute Naturanlagen und hervorragende Geistes-
eigenschaften besitzen; diesen darf man nichts von seinem eigenen
Wissen vorenthalten.

IV. Die Selbstleitung.

Sodann muls man sich auch um seine eigenen Verhiltnisse
kiimmern und sie verstehen und in allen seinen Verhdltnissen
das anwenden, was wieder ihren guten Stand herbeifiihrt.

a) Die Unordnung in Besitz und Vermogen. — Hiebei mufs
man die mancherlei Einnahmen und Ausgaben in Erwigung
ziehen und den Blick auf die Quellen der Einnahmen richten
und auf Mittel und Wege sinnen, aus welchen man sich Geld
fiir seinen Besitz erwerben kann. Aber man muls es von dort
her zu bekommen sich angelegen sein lassen, von wo kein Scha-
den droht, geméls den bis jetzt angebenen Principien [V., das will
sagen: (auf eine Weise), dafs man nicht seinen Glauben, seinen
Mannescharakter und seinen guten Namen schiadigt. Nicht in
jedem Mittel liegt ein Nutzen, nach dem ein jeder passender-
weise greifen kann, z. B. Gerberei, Kehricht auskehren, die
gemeinen Handelsgeschifte, das Hazardspiel und jene Beschaf
tigungen, die sich ein Mann von Charakter nicht gut zur Geld-
erwerbsquelle machen darf. Verschmidht man nun diese Mittel
und erwirbt man sein Geld in seiner Weise, so darf man es
nur sich angemessen ausgeben, das heilst:] man mufs es aus-
geben im entsprechenden Verhdltnisse zu seinem KEinkommen.
Man sei bestrebt, Freigebigkeit zu bekunden, die aber nicht im
Herschenken des Geldes, wo es sich eben trifft, besteht, sondern
im Herschenken desselben entsprechend der quantitativen und
ortlichen Notwendigkeit und nach Maflsgabe der notwendigen
allseitigen Gleichheit [V. welche der Lage der einzelnen Volks-
klassen zukommt].

b) Das Ansehen. — Das Ansehen mufs man sich mit Auf-
bietung allen Eifers bewahren, und wenn in der Erlangung des
einen von zwei Dingen, die einem etwa begegnen, eine Ver-
mehrung des (materiellen) Gewinnes liegt und in der Erlangung
des andern eine Vermehrung des Ansehens, so greife man zu
dem, welches mehr zur Zunahme des Ansehens beitrigt, da ein



Farabis Traktat ,,Uber die Leitung*. 401
weitreichendes Ansehen notwendig auch zu Vermigen verhilft,
nicht aber das Geld notwendig Ansehen erwerben lalst.

Als eine der nutzbringendsten Verhaltungsmalsregeln im
Leben nennen wir diese: Man mufs sich alle Vergniigungen und
(eniisse mitiels seines Ansehens, nicht mit seinem Gelde ver-
schaffen, soviel man nur kann. Wer sich die Geniisse mit
seinem Gelde verschafft, mit Ausschlufs des Ansehens, gelangt
nicht zu seinem Vergniigen, wie er es wiinscht, und gar bald
wird sein Geld verschwendet sein und er zum Spott der Leute
werden, und jeder, der ihn ausgeniitzt hat, ihm feind werden.
Wer sich aber dieselben mittels seines Ansehens erwirbt, gelangt,
wie er es wiinscht, zu ihnen [V. und zu noch mehr, als er
wiinscht]; jeder, der ihm einen Genufs verschaffte entsprechend
seiner Begierde nach Ansehen, wird ihm immer [V. und fort-
dauernd] Freund sein und seine Giite lieben.

Wir wollen (jedoch damit) nicht gesagt haben, dals man,
um sich Geniisse zu verschaffen, kein Geld aufwenden diirfe,
sondern (nur), dafs die Verlissigkeit hiebei auf dem Ansehen
beruht, nicht auf dem Gelde.

¢) Von der Verwahrung der Geheimnisse und dem Erraten
derselben aus den Absichten. — Wenn man den einen dieser
Punkte kennt, ergibt sich einem auch die Kenntnis des andern.
Jeder Stand schliefst in sich dreierlei (sic!) Leute, solche, welche
die Geheimnisse wohl verwahren, und solche, welche sie erraten
lassen. Die Principien, die wir hieriiber anfiihren, passen fiir einen
jeden Stand, entsprechend seiner Stellung und seiner Rangstufe.

In erster Linie besteht der Nutzen des Verwahrens der Ge-
heimnisse und des Verheimlichens derselben darin, dafs man im
stande ist, ein Vorhaben reiflich zu iiberlegen und es auszu-
fiihren, bezw. davon abzusehen, bis sich einem die rechte Ge-
legenheit dazu einstellt. Solange etwas geheim gehalten ist, ist
man dariiber Herr, ist es aber offenbar gemacht, so ist es einem
auch aus der Machtsphire entschwunden. Im Verheimlichen der
Absichten und der Pline liegt Sicherheit vor Nachteilen. Zu
den Nachteilen gehoren die aus der Veroffentlichung derselben
entspringenden ungliicklichen Zufdlle, so dals Hindernisse fiir
ihre Ausfiilhrung eintreten, und die Machtlosigkeit des den Plan
Fassenden gegeniiber seinem Vorhaben infolge jener Zufille.
Zu ihnen gehort ferner der Entgang (des Nutzens) seiner Be-
mithung [V. und des Erfolges seines Planes und des Gelingens
desselben bei seiner Bemiihung] und seiner ,Neuheit‘ (sic!).! Dazu

1 Ar.: tard’ah.
Jahrbuch fiir Philosophie etec, XVI, 26



402 Farabis Traktat ,,Uber die Leitung‘.

gehort, dals der Plan auf Widerspruch stofst, sobald er n
die Offentlichkeit kommt, aber frei von Widerspruch bleibt, wenn
er geheimgehalten wird — jedes Ding hat eine Gegnerschaft —,
und dafs der, welcher den Plan und die Absicht gefalst hat, die
(drohende) Gegnerschaft nicht merkt, bis sie sich einstellt, so dals
ihn das Unerwartete iiberrascht und unversehens iiber ihn kommt.
Macht sich die Gegnerschaft vor ihrem Eintreffen bemerkbar, so
wird sie (zwar) durch Vorsicht und Achtsamkeit aufgewogen,
aber das Vorhaben und der Plan bleiben vereitelt, und die Zeit,
welche auf die Sicherstellung derselben aufgewendet wurde, ist
verloren. KEs ist auch notwendig, mit einem andern iiber seine
Absicht und seinen Plan sich zu beraten. Aber man darf sie
nur Leuten von Edelmut, Grofsherzigkeit, Seelengrifse, Leuten
von Verstand und Geist anvertrauen, denn solche verbreiten sie
nicht in der Offentlichkeit. Auch mufs man zur Zeit des Kund-
werdens des Vorhabens sich alles dessen bedienen, dergleichen
man als Hilfsmittel zur Sicherung jenes Vorhabens brauchen kann,
wie [ V. um Rat fragen] in die Nachrichten der Alten sehen, auf
die Traditionen in den Leitungen achten, die jenem Plane an-
gepalst sind. Man mufs mit Sorgfalt auch die offenkundigen
Dinge verdecken, die mit jenem Plane in Zusammenhang stehen,
und durch deren Kundmachung auch die Geheimnisse aufgedeckt
wiirden, und was sich jenem Vorhaben in den Weg stellt, aus-
niitzen, ohne bei sich das Verlangen nach der Ausniitzung der
Gegnerschaft merken zu lassen. Denn auch dann, wenn es mit
iibermifsigem Verlangen geschieht, wird dadurch auf die Sache
selbst hingewiesen, es entsteht Verdacht, und die Kenntnis der
Geheimnisse wird zu gewinnen gesucht aus den offen zu Tage
liegenden Dingen sowohl, wie aus den geheim gehaltenen. Die
bekannten Dinge (aus denen die Geheimnisse erraten werden
konnen), sind aber, sofern sie sich bei den Oberhauptern zeigen:
Beschliisse fassen, Zuriistungen machen und Vorbereitungen treffen
fir Dicge, welche friher vernachlidssigt wurden; sodann: Ge-
trenntes sammeln, Gesammeltes trennen, kurz die offentlich be-
kannten Verhiltnisse verindern; des weiteren: sich von dem
enthalten, wessen man sich frither bediente, das KEntfernte nahe
bringen, das Nahe in die Ferne riicken, mit Eifer in der Ge-
schichte (den Annalen) nachschlagen, mit gesteigertem Interesse
sich iiber die Traditionen informieren und in gesteigertem Malse
auf alles achtsam sein, was frither war. Die verborgenen Dinge
aber (aus denen die Kenntnis der Geheimnisse gewonnen werden
kann), sind: sich erkundigen iiber Umstiinde des Geheimgehal-
tenen und Wohlverwahrten, wenn sie (die Oberhiupter) sich



Farabis Traktat ,,Uber die Leitung®. 403

dessen enthalten, wovon sie sich (in der Regel) nicht enthalten,
sich dessen bedienen, wovon sie sich (sonst) enthalten. Wenn
die geheimen und personlichen Angelegenheiten nicht wohlver-
wahrt sind, wird aus.ihren (der Oberen) aus- und einlaufenden
Geschiften bekannt, was das Oberhaupt geheim hilt, was aber
aus dem Munde der Ungebildeten und Unerwachsenen, der
Thoren und Weiber und derjenigen, welchen wenig Unterschei-
dungsgabe und Verstand eigen ist, ausgekundschaftet wird, da
diese treffendes Urteil und festen Charakter nicht besitzen und
sich nicht hiiten vor dem Verbreiten der (Geheimnisse.

Hauptsichlich werden durch die Mehrzahl der Unterhal-
tungen iiber Neuigkeiten die Geheimnisse verraten. Jeder Mensch
hat einen solchen, mit dem er sich vertraulich unterhilt und
den er seine Neuigkeiten oder (wenigstens) einen betréchtlichen
Teil davon wissen lalst, und wenn er viel redet und viele Neuig-
keiten erzihlt, mufs jener notwendig auf einen betrichtlichen
Teil seiner inneren Gedanken kommen.

Fervner: Nicht jede Sache und jeder Plan hat in allen, die
um das Oberhaupt bezw. den Urheber des Planes sind, einen
Beistand (sondern einen Geguner). Das Hauptmittel aber, die
Feinde zu iiberwiltigen, besteht im folgenden. Vor allem mufs
man den Feind in jedem Vorzug zu iibertreffen suchen, der
hervorragenden Personen nach allgemeiner Annahme zukommt,
auch die Aufmerksamkeit des Feindes darauf lenken und es
ihn merken lassen. Solches beschémt ihn und didmpft das Feuer
seines Zornes. Man mufs gegen ihn seine Fehler aufzihlen,
so dafs nichts Geringes und nichts Grofses, nichts Bekanntes und
nichts Geheimes von seinen Makeln iibrig bleibt, das nicht ge-
sammelt und unter die Leute verbreitet wird. Aber man setze
sich hiebei die Wahrheit zum Ziele, um ihm nicht seinen Zorn
zu benehmen, und verabscheue es, iiber den Feind zu liigen;
die Liuge gegen ihn wire fur ihn Stdrke. Man muls sich ferner
iiber die Charaktereigenschaften des Feindes, sein Naturell, sein
Temperament und seine Gepflogenheiten informieren, um all
diesem mit dem Entgegengesetzten und mit Widerspruch gegen-
iitberzutreten. Man bemiihe sich, zu erfahren, was ihn aufregt
und édngstigt, so dals man sich auf jede Ursache seiner Beédng-
stigung und Aufregung, die ihm zusetzt, verlassen kann. Dies
ist die Grundlage des Sieges und eines der wirksamsten Mittel
der Beschamung. Grund und Zweck von all diesem ist aber
das Verlangen, sich vor ihm und seinen Listen sicherzustellen,
soviel als moglich iiber das Verlangen, ihn zu schidigen (,,ver-
wunden®), hinausgehend.

26%*

-l



404 Farabis Traktat ,Uber die Leitung*.

d) Zu dem Nutzbringendsten gehort auch die gute Bildung.
Die Grundlage der Bildung ist sich fernhalten von der rein
dulseren (oberflichlichen) Bildung, das Anstilsige kennen und die
Fehltritte sich zu nutze machen. Stiitze der Bildung ist auf-
merksames Schauen auf die Meinung der Leute und das Be-
streben, seine eigene Meinung die Leute nicht wissen zu lassen.
Dazu gehort ferner, dafs der Mensch sich (zuerst) das mnicht
Beabsichtigte zum Ziele setzt, dann das Beabsichtigte, dals
er allméhlich vom Tieferen und Tiefsten zum Hoheren und
Hochsten aufsteigt — in einem solchen Verhalten liegt Befrie-
digung, im gegenteiligen Falle aber Verstimmung (,,Zorn“) —,
dafs er (zuerst) das Schwierigere auf sich nimmt, dann das
Leichtere, dals er nicht Zorn und nicht Befriedigung im Uber-
malse zeigt, dals er unter Umstinden (etwas) aufschiebt, wenn
ein spiteres gutes Gelingen es lohnt, und geduldig zuwartet, bis
der rechte Augenblick sich einstellt, und dals er den Geschiften
Vorlaufer vorausschickt, welche ihnen den Weg ebnen. Dazu
gehort auch, dals mao etwas in einer andern Sprache aus-
driicken kann (?).

Nun wollen wir noch zum Schlusse dieser unserer Abhand-
lung einen grofseren Teil von Ausspriichen der Alten und her-
vorragender Ménner anfiihren, denn in den KErzihlungen und
Sentenzen (eig. ,Seltenheiten)! und Gleichnissen in dergleichen
W issenschaften liegt grofser Nutzen, und so sagen wir:

Plato sagt:? Was sich nicht geziemt, das thue nicht, noch
wolle es! — Wenn einer von dir Gutes verdient hat, so warte
nicht, bis er zu bitten beginnt, damit die Freude vollkommener
und die erfiillte Hoffnung seliger ist. — Das abstolsende Wesen
eines Menschen wird an zwei Dingen erkannt: an seinem un-
niitzen Geschwitz und seinem (aufdringlichen) Erzihlen iiber
das, woriiber er nicht gefragt wird. — Richte nicht, bevor du
nicht die Worte der Gegner gehort hast! — Frage: Warum
wird euer Interesse fiir die Wissenschaft stirker, je mehr ihr
lernt? Antwort: Weil, je mehr unser Wissen zunimmt, desto
mehr auch unsere Kenntnis vom Nutzen des Wissens wichst.
— Was ist am ertraglichsten? Der Tadel der Thoren. — Was
kann ein jeder Mensch hergeben? Seine Liebe ist fiir die
Menschen das Beste. — Was ist das Vorziiglichste, um sich zu
trosten iiber die Schicksalsschlige? Fiir die Weisen ist es ihre
Wissenschaft, und zwar mit Notwendigkeit; fiir die iibrigen

1 Ar. nawadir.
* Alle folgenden Sentenzen sind eingeleitet mit kila ,er sagt* oder
kila ,,es wird gesagt, bezw. su'ila ,,es wird gefragt‘.



Farabis Traktat ,Uber die Leitung®. 405

Menschen ist es die Trostung. — Um welches Gute wird man
nicht beneidet, und welcher Fehler gefillt niemanden? Die De-
mut ist etwas Gutes,” um das man nicht beneidet wird, und die
stolze Uberhebung ein Fehler (Laster), den ein jeder verachtet.
— Was ist das, dessen Verlust ein dauerndes Ungliick ist?
Der Verstand. — Wer glaubt, dals seine Meinung den (andern)
Menschen verpflichtend sei, ist ein Thor. — Wenn jemand zum
voraus fir etwas gutsteht, ohne es nachfolgen zu lassen, so wird
es zu einem schonen Traume. — Glaube nicht dem, der dir
vorliigt, dafs er iiber dich liigt! — Wer das Notwendigste
fordert, befindet sich in zwei Extremen: Wird sein Bediirfnis
befriedigt, so fiihlt er sich ‘als Fiirst, wenn nicht, wird er wie
ein bissiger Hund. — Einen beschimpfen, der deine Beschimpfung
nicht ertrigt, ist eine Herausforderung deinerseits zur Beschim-
pfung; den beschimpfen, der deine Beschimpfung ertrigt, ist
Niedertracht.

Die Bildung ziert den Reichtum des Reichen und verdeckt
die Armut des Armen. — Man hat es gerne seitens dessen, der
Wohlthaten erwiesen hat, dals er es sofort vergesse, seitens
dessen, der mit Wohlthaten bedacht wurde, dals die Erinnerung
daran stets vor seinen Augen sei. — Diejenigen, welche (uns)
fiir etwas gutstehen, was wir nicht erlangen, gleichen eitlen
Traumgebilden. — Was ist Ioblicher, die Scham oder die Furcht?
Aptwort: Die Scham, denn die Scham weist auf Verstand hin,
die Furcht auf Feigheit. — Lasset ab vom (spottenden) Scherz,
denn er ist der Same (,,die Befruchtung®) der Gehéssigkeiten!
— Wenn du es liebst, dals deine Begierlichkeit dich nicht ver-
lifst, so begehre, was du nur kannst. — Der vorziiglichste
Herrscher ist der, welcher seine Begierlichkeit beherrscht und
den seine Leidenschaft nicht zum Sklaven macht. — Das Vor-
ziiglichste, was den Konigen den Audienzsaal fiillt, ist ein Zwei-
faches: Leutseligkeit und Erleichterung der Lasten. — Das Beste,
das man sich erwirbt, ist ein Freund ohne Falsch. — Wer von
drei Dingen frei ist, erreicht drei Dinge: Wer frei ist von Hab-
gier, gelangt zur Macht; wer frei ist von Geiz, gelangt zu
Ehren; wer frei ist von Hochmut, gelangt zu Ansehen. — Drei
Dinge diirfen die Konige nicht verabsaumen, némlich: den Flicht-
ling bewachen, den Ungerechten aufsuchen, die Rechtschaffenen
zu ihren Geschéften auswéhlen. — Nur (in Verbindung) mit drei
Dingen ist das Wohlthun vollkommen und diese sind: es be-
schleunigen, es selten anwenden und das Vorhalten der Wohlthat
unterlassen. — Wenn sich einer der Bildung befleifst, so ist
das Wenigste, was er daraus gewinnt, dals er sich nicht mit



406 Farabis Traktat ,,Dber die Leltung“

leichtfertigem Geschwitze abgibt. — Man darf die Bitterkeit der
Seele nicht so weit treiben, dals man fiir einen bosartigen
Menschen gehalten wird, und die Geschmeidigkeit nicht so weit,

dafs man fiir einen Schmeichler gilt. — Suchet nicht das, was
ihr liebet, sondern liebet das, was geliebt wird (in Wirklichkeit
liebenswiirdig ist)! — Womit richt sich der Mensch an seinem

Feinde? Damit, dafs er selbst in der Tugend zunimmt.

Wenn man an diese Principien und Regeln sich halt in
seinem Leben uund sie zum Malsstab nimmt in den Wechselfillen
seiner Geschifte und Angelegenheiten, so hat man wohlgeord-
nete Verhiltnisse und gliickliche Tage, ist vor vielem Schaden
sicher und gelangt zum vollkommensten Gliicke. Mit diesen
Worten schliefsen wir unsere Abhandlung.

Lob gebiihrt Gott, dem Herrn der Welten, das Lob der
Preisenden, und der Segenswunsch iiber seinen Gesandten Mu-
hammed und seine edle und reine Familie.

i

DIE SUNDE UND IHRE AUSWIRKUNG IM
JENSEITS.
Von P. JOS. GREDT O. S. B, Dr. theol.

e @l S e

Katholische Glaubenslehre ist es, dafs jede im Stande der
Todsiinde dahin scheidende Seele sofort einer ewigen unabinder-
lichen Strafe verfallt, einer Strafe, die vor allem Verdammnis
ist, d. h. in dem Verlust des hochsten Gutes, des letzten Zieles
besteht.!

Der letzte spekulative Grund dieser erschiitternden Glaubens-
wahrheit ist nach dem hl. Thomas die im Augenblick des Todes
natiirlich eintretende Unbeweglichkeit des Willens beziiglich
des Endzieles. Diese tiefe und schwierige Lehre, welche der
hl. Thomas De Verit.,, qu. 24, a. 11., Compend. "theol. . 174
und ganz besonders Summa cont.ra gent. 1V, 95 dargelegt, hat
geniigende Wiirdigung gefunden weder bei den iltern noch bei
den neuern Theologen und Philosophen. Sie wird von Sua.rez,
der sich ablehnend dagegen verhiilt, nicht richtig wiedergegeben,’

1 Vgl. Dr. Jos. Sachs, Die ewige Dauer der Hollenstrafen. —
Christ. Pesch S. J., Theolog. Zeitfragen. Zweite Folge.
? Vgl. Suarez, De angelis lib. 8, ¢. 7.



	Farabis Traktat "Über die Leitung"

