
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: Farabis Traktat "Über die Leitung"

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FARABIS TRAKTAT „ÜBER DIE LEITUNG".
Aus dem Arabischen übersetzt von

GEORG GRAF,
Seminar-Präfekt in Dillingen a. D.

Vorbemerkungen des Übersetzers. — Weit entfernt,
in philosophischen Fragen mitsprechen zu wollen, glaube ich
immerhin, den Gelehrten vom Fach einen Dienst zu erweisen,
wenn ich ihnen eine bis vor kurzem unbekannte Schrift eines
der hervorragendsten Vertreter der arabischen Philosophie in
Übersetzung vorlege. Der Übersetzung zu Grunde gelegt ist der
von P. Ludwig Scheicho (franz. Cheikho) S. J. in Beirut,
vielleicht dem fruchtbarsten und fähigsten Gelehrten der Jetztzeit
im Orient, zum erstenmal veröffentlichte Text in der von
demselben geleiteten wissenschaftlichen Halbmonatsschrift AI Ma-
schrik (Der Orient) IV. Jahrg. 1901 Nr. 14, S. 648 —653 und
Nr. 15. S. 689—700 nach einer der Bibliothek der Universität
St. Joseph gehörigen Sammelhandschrift, mit welcher eine
Handschrift der vatikanischen Bibliothek kollationiert wurde.

Betreffs des Autors der Schrift verweise ich vor allem auf:
Th. J. de Boer, Geschichte der Philosophie im Islam, Stuttgart

1901, S. 98—116, und auf die Einleitungen in den folgenden
Ausgaben: Dr. Fr. Dieterici, Alfarabis philosophische Abhandlungen,

aus Londoner u. 8. w. Handschriften herausgegeben,
Leiden 1890. — Dasselbe, übersetzt, Leiden 1892. — Derselbe,
Alfarabis Abhandlung Der Musterstaat. Aus Londoner und
Oxforder Handschriften herausgegeben, Leiden 1895. — Dass.

übersetzt, Leiden 1900. Zur rascheren Orientierung erwähne
ich nur folgendes:

Abu Nasr Muhammed, genannt AI Farabi nach seiner
Heimatstadt Farab in Turkestan, erhielt seine wissenschaftliche
Ausbildung (teilweise von einem christlichen Lehrer) in Bagdad.
Später erwählte er Haleb, d. i. Aleppo, wo der Gelehrten-Mäcen
Emir Saifaddaula seinen Hof hielt, zu seinem Domizil, weilte
auch einige Zeit in Ägypten und verbrachte die letzten Jahre
seines hohen Alters in Zurückgezogenheit als Sufi in Syrien.
In Damaskus starb er 339 d. H. 950/51 n. Chr. Farabi
bürgerte die aristotelische Philosophie im neuplatonischen
Gewände bei den Arabern ein, weshalb ihn schon seine Zeitgenossen
den zweiten Meister, i. e. Aristoteles hiefsen. Seine Quellen

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 25



386

waren die Kommentatoren des Aristoteles. Yon seinen sehr
zahlreichen Schriften sind nur wenige erhalten und bis jetzt bekannt.
AI Kifti zählt die Titel von 71 Büchern des Farabi auf (Diete-
rici, Alf. philos. Abhandlungen, S. 117 — übersetzt S. 190 bis
192). Mit dem unter Nr. 58 angeführten „Buch über die
Staatsleitung" (qitâb fi—ssiâsah il medinijjah) ist unser Traktat
aber nicht zu verwechseln. Er ist weder unter jenen 71 noch
in einem andern Verzeichnis genannt.

Der treffendste Titel für unsere Abhandlung, welche zu den
ethischen Schriften des Farabi zu rechnen ist, wäre
„Lebensweisheit". Farabis „Leitung" (es-siâsah) gibt nämlich nach
einem längeren Prolog, welcher eine Anleitung zur Erwerbung
einer gediegenen Welt- und Lebensanschauung ist, weise Lehren
(d. V. nennt sie aswal=principia und qawânîn=canones) für das

praktische Leben, deren Beobachtung dazu befähigt, allen
Menschen gegenüber eine „leiteude", führende Stellung einzunehmen.

Zur Ubersetzung selbst bemerke ich noch: Mein Bestreben

war, soweit die Verständlichkeit und die deutsche Ausdrucksweise

es nur zuliefs, mich getreu an die Worte des Originals
zu halten, selbst auf die Gefahr hin, durch Vermeidung der
geläufigen philosophischen Termini den Fachgelehrten nicht zu
gefallen. Auch enthalte ich mich aus dem eingangs angedeuteten
Grunde eines Kommentars mit Nachweis der Quellen des Autors,
der Vergleichung mit andern Schriften u. s. w. und füge nur
zur leichteren Erfassung des Gedankenganges ergänzende und
erklärende, im Originale nicht vertretene Worte mit in den
Text ein. Die Parenthese mit [] gibt das Plus der vatikanischen
Handschrift, während ihre Varianten in die Fufsnoten verwiesen
sind.

Schliefslich citiere ich noch die Worte de Boers (1. c. S. 99)
über den Stil unseres Philosophen, die vollkommen auch für die
vorliegende Abhandlung gelten: „Das Arabisch schreibt er klar
und nicht ohne Reiz. Nur schadet die Vorliebe für Synonymen
und parallele Satzglieder dann und wann der Präcision des

philosophischen Ausdruckes."
* *

*
Im Namen des allbarmherzigen Gottes. Es gibt keine

Gnadenspende aufser in Gott.
Unsere Absicht bei dieser Abhandlung ist, in Kürze und in

Weise eines Kompendiums die Leitung betreffende Regeln zu

geben, deren Nutzen jedem aus jedwedem Stande in gleicher
Weise zukommt, wenn er sie in den Wechselfällen seines Lebens,



Farabis Traktat „Über die Leitung". 387

im Verkehre mit jeglicher Klasse seines Standes sowohl wie im
Verkehre mit den über ihm wie mit den unter ihm Stehenden
gebraucht. Doch können wir in dieser Abhandlung nicht
umhin, das zu erwähnen, was in specieller Weise anzuwenden
ist von einer beliebigen Klasse und von einem jeden beliebigen
Individuum in einer beliebigen Zeit und im Verkehr mit jed-
welchen Leuten, da der einzelne Mensch nicht zu jeder Zeit
im Verkehr mit jedermann jeder Art (Form) der Leitungen sich
bedienen kann. Wir lassen daher folgende Prolegomena vorausgehen,

indem wir sagen:1
Ein jeder Mensch findet, wenn er in sich geht und. seine

Verhältnisse und die Verhältnisse anderer Menschenkinder
überdenkt, dafs er in -einer Rangordnung steht, innerhalb weicher
eine Menschenklasse ihn zum Genossen hat, und er findet über
seiner Rangordnung eine Menschenklasse, welche in einer
Beziehung oder in mehreren eine höhere Stellung einnimmt als er,
und unter ihr findet er eine Klasse, die in einer oder in mehreren
Beziehungen tiefer steht als er. So ist der König der Höchste,
und er sieht sich in einer Stellung, in Vergleich zu welcher kein
Mensch zu seiner Zeit eine höhere kennt; aber wenn er seine

Lage überdenkt, wirklich, da findet er unter den Menschen
solche, die ihn in irgend einer Art des Vorzugs übertreffen,
denn es gibt nichts in der ganzen Welt, was nach allen
Beziehungen hin vollkommen ist. Ebenso findet der Geringere,
der keinen Namen hat, solche, welche noch unter ihm stehen
in irgend einer Art der Erniedrigung, und so hat es damit
seine Richtigkeit, was wir ausgesprochen haben. Man zieht
Nutzen aus dem Gebrauch der Leitungen im Verkehr mit diesen
drei Klassen. Die Höherstehenden suche man zu erreichen, die
Gleichstehenden suche man zu übertreffen, zur Stufe der
Niedrigstehenden steige man durchaus nicht herab und erniedrige sich
nicht.

Der vorteilhafteste Weg nun, den man bei Erwerbung der
Wissenschaft der Leitung wie bei andern Wissenschaften
einschlägt, ist dieser: Man erwäge die Verhältnisse der Menschen
und ihre Beschäftigungen und Schicksalswechsel, sowohl das,
wovon man Augenzeuge ist, als auch das, was einem ferne ist,
sowohl das, was man hört,2 als auch das, was (durch Hören-

1 An Stelle dieser Einleitung hat die vatikanische Handschrift:
Rede des Abu Nasr al Farabi über Vorschriften, deren Nutzen jeder
Menschenklasse zukommt, die sich ihrer bedient. Er sagt

J V. dafür: Das, wovon man Augenzeuge ist, und das Gehörte,
wovon man ferne ist.

25*



388 Farabis Traktat „Über die Leitung".

sagen) zu einem gelangt; und man schaue aufmerksam auf diese

Dinge und unterscheide die guten und schlechten, die
nutzbringenden und die schädlichen. Sodann bemühe man sich, die
guten zu ergreifen, damit man von ihnen Nutzen erlange, gleichwie

jene ihn erlangt haben, sich aber zu hüten vor den schlechten

und sie zu meiden, damit man vor Schaden sicher ist und
ihren schlechten Folgen entkommt, gleichwie jene ihnen
entkommen sind.

Ferner sagen wir: Jedes menschliche Individuum hat zwei
Kräfte (Potenzen); die eine ist vernünftig (geistig), die andere
tierisch. Jeder eignet [YT. ein Begehren (Wille) und eine freie
Wahl, und er (der Mensch) steht gleichsam zwischen beiden.
Jeder eignet auch] ein vorherrschender Bethätigungstrieb.1 Der
Bethätigungstrieb der tierischen Kraft bezieht sich auf die
Zufälligkeiten der vergänglichen sinnlichen Genüsse, wie die
mancherlei Ernährungen, Auswürfe und Erholungen. Der
Bethätigungstrieb der vernünftigen Kraft bezieht sich auf die
gelobten Dinge, die letzten Ziele (des Menschen),2 wie die mancherlei
Wissenschaften und Handlungen, welche den gelobten letzten
Zielen dienlich sind.

Zuerst wächst der Mensch „im Bereich"8 der Tiere heran,
bis sich allmählich in ihm der Geist (Intellekt) entwickelt und
die vernünftige Kraft in ihm stark wird. In diesem Falle hat
also die tierische Kraft die Ubermacht über ihn ; alles aber, was
stärker und überlegener ist, mufs ihn ersticken und schwächen,
und ein Stärkerer und mehr Zwingender nimmt ihm die Bereitschaft

und Disposition. Somit ist jeder, der die Erlangung von
Tüchtigkeit erstrebt, gehalten, nicht zu unterlassen, seine Seele
zu wecken und zu allem, was ihm zum Besten dient, anzuregen
und sie keine Stunde zu vernachlässigen. Wenn er sie aber
vernachlässigt, mufs sie sich, da sie lebendig ist und das Lebende
Bewegung hat, notwendigerweise zum andern Extrem, das ist
der tierischen (Kraft), hinbewegen, und wenn sie sich zu ihr
hingeneigt hat, bleibt sie an irgend etwas davon hängen, so dafs,
wenn er sie von dem, wozu sie sich hingeneigt hat,
zurückbringen wollte, es ihm Mühe machen würde, wie es aber nicht
der Fall ist, wenn er sie nicht vernachlässigt und seine Zeit
nicht verliert, in welcher er sich Tüchtigkeit für seine Beschäftigung

mit Klugheit erwerben mufs.
Des weitern sagen wir: Stets wird man in allen seinen

1 Eigentlich „Kampf", „Streit", ar. nizâ'.
V. auf die gelobten letzten Ziele.

" Ar. hajjiz, Seite, Gegend, Bezirk, Raum.



Farabis Traktat „Über die Leitung". 389

wechselnden Lebensschicksalen etwas Löbliches und etwas
Tadelnswertes finden, auch von jedem davon Nutzen haben, sofern
man ihn sucht, und in jedem einen Gewinn, den man an sich
ziehen kann; auch wird man bei jedem von beiden auf eine
Gelegenheit zur Selbstzucht kommen. Denn, um jene löbliche
Sache zu gewinnen, auf die man stöfst, wendet man entweder
kluge Mittel an, sofern man den Weg dazu gefunden hat, oder
man gebraucht zur Erreichung derselben die Macht seiner Faust,
wenn einem jenes zu schwierig ist, oder man stellt jene (Sache)
seiner Seele als gut vor, reizt sie zum Tüchtigwerden an und
nötigt sie, dieselbe zu ergreifen, sobald sich der geeignete Augenblick

bietet. Ohne Zweifel ist dies der einzige (richtige) Weg zu
den drei (Möglichkeiten). Zeigt sich einem aber Tadelnswertes, so
hüte man sich nach Kräften vor ihm und fliehe es, und wenn
man hiezu kein Mittel findet und auf keines kommt, so halte
man es so weit als nur möglich von sich ferne, und sollte man
sich von ihm nicht freimachen können, so sei man (wenigstens)
feBt entschlossen, es nicht mehr zu erstreben, wenn man ihm
einmal glücklicherweise entgangen ist. Auch halte man seiner
Seele das Häfsliche jener Sache vor und veranlasse sie, sich
ein warnendes Beispiel au jenen zu nehmen, die ähnlicher Schaden

getroffen hat. Somit ist es erwiesen, dafs man in allen
Lagen, wichtigen und unbedeutenden, guten und schlimmen,
einer Gelegenheit zur Selbstzucht begegnet.

Ferner sagen wir: Das erste, womit man beginnen mufs,
ist, zu erkennen, dal's diese Welt und ihre Teile einen Schöpfer
haben, indem man alles Vorhandene betrachtet (und sich fragt),
ob es eine Ursache und einen Grund habe oder nicht. Und da
wird man beim Nachforschen für jedes eine Ursache finden,
durch die es in die Existenz getreten ist. Sodann schaue man
auf jene Ursachen, welche den vorhandenen Dingen am nächsten
sind, ob auch sie Ursachen haben oder ohne Ursachen sind; und
auch für sie wird man Ursachen finden. Weiter erwäge man
und sehe, ob die Ursachen nun ins Unendliche gehen [V. oder
ob sie bei einem Ende anlangen, oder ob ein Teil der existierenden

Wesen die Ursachen für die andern sind nach Art des

Kreises, und da wird man finden, dafs es unvernünftig und

widersinnig ist zu sagen, sie gingen ins Unendliche fort] ; denn
das Wissen umfafst nicht das Unendliche. Und auch die
Annahme ist, wie man finden wird, unvernünftig, das eine der
existierenden Wesen sei Ursache für das andere nach Weise der

Aufeinanderfolge (Succession), wie wenn gleichnishalber das

Alif Ursache für das Bä, das Bä Ursache für das Dschim, das



Farabis Traktat „Über die Leitung".

Dschim Ursache fiir das Däl, das Alif jedoch für sich selbst
Ursache wäre, was doch widersinnig ist. So bleibt nur die
(Annahme der) Endlichkeit der Ursachen übrig. Das Wenigste1
aber, bei dem die Vielheit anlangt und aufhört, ist das Eius,
somit die Ursache der Ursachen ein etwas Bestehendes, das nur
als eins existiert, und unmöglich kann das Wesen der Ursache
und des Verursachten ein und dasselbe sein, vielmehr ist die
Ursache der Ursachen der Welt in sich selbst getrennt von dem,
was aufser ihm ist.

Da der Mensch nur begreifen kann, was seine sinnliche
Wahrnehmung ihm bezeugt, und mit seinem Verstände nur
erfassen, was ihm nahe liegt, so ist es notwendig, den Schöpfer
als denjenigen zu bezeichnen, der die Ursache der Ursachen ist,
und auf ihn die Worte und Bezeichnungen2 anzuwenden, welche
zu ihm führen (auf ihn hinweisen). Da er (der Mensch) nun
einen Ausdruck und eine Bezeichnung für ihn will, aber weifs,
dafs keine von allen ihm gegenwärtigen Bezeichnungen für ihn
völlig adäquat ist, weil er (Gott) von allem, was der Mensch
wahrnimmt und kennt, ausgesondert ist, so findet er keinen
andern Ausweg, als dafs er seineu Blick auf die bestehenden
Dinge richtet, die ihn umgeben. Und wenn er diese betrachtet,
findet er davon zwei Kategorien, eine vorzügliche und eine

niedrige; und dann findet er, dafs es in einzig richtiger Weise
das für die Ursache der Ursachen Passendste und Würdigste
ist, ihm die vorzüglichere der beiden Kategorien beizulegen.
So kennt der Mensch z. B. das Seiende und das Nichtseiende,
und dafs das Seiende vorzüglicher ist als das Nichtseiende, und
daher sagt er von Gott aus: „Er ist seiend." Er kennt das
Lebende und das Nichtlebende und weifs, dafs das Lebende
vorzüglicher ist als das Nichtlebende, und daher sagt er von Gott:
„Er ist lebend." Er kennt das Wissende und das Nichtwissende,
und darum schreibt er ihm (Gott) das Wissen zu. So verhält
es sich mit allen Bezeichnungen. Jedoch hat jeder, der dem
Schöpfer eine Bezeichnung gibt, noch zu bedenken, dafs diese

Bezeichnung noch lange nicht seinem Wesen völlig entspricht,
sondern dafs er vielmehr (noch weit) vorzüglicher und erhabener
und höher ist. Niemand hat ja betreffs seiner eine erschöpfende
Erkenntnis davon, wie er ist.8

Hat man das soeben Genannte erkannt, so mufs man die
Teile der Welt zum Gegenstand seiner Reflexionen machen,
und hiebei kommt man zu folgenden Resultaten: Das Vorzüg-

1 Uesp. das Letzte. 2 Attribute, Prädikate.
3 V. Erkenntnis, wie er es verdient.



Farabis Traktat „Über die Leitung". 391

lichste der Welt ist der Besitzer einer Seele; das Vorzüglichste
der Seelenbesitzer ist die Wahlfreiheit und der Wille und die
Bewegung [die aus Überlegung geschieht]; das Vorzüglichste
der Besitzer von Wille und Bewegung [aus Überlegung] ist die
Unterscheidung(sgabe) und der Gedanke (die Denkkraft) und
die Reflexion über die letzten Ziele; das aber ist der [V.
Vorzugs-] Mensch. Dazu mufs man wissen,1 dafs die Natur
nichts Nichtiges wirkt, und erst recht nicht der Hervorbringer
der Natur und der erhabene Schöpfer, von dem die Verleihung
der Wahlfreiheit und des Gedankens und der Überlegung an
das Geschöpf ausgeht, dessen Sache er nicht vernachlässigen
darf. Bei seiner Gerechtigkeit und seinem vollkommenen Handeln

ist es eine Art von Notwendigkeit, dafs er ihnen (den
Geschöpfen) einen Weg vorzeichnet, den sie zu wandeln haben,
und da nun dies notwendig ist, können zu ihnen nicht solche
gesandt werden, welche nicht von ihrer Natur sind.2 Denn sie
könnten sich nicht mit denjenigen verständigen, welche von
anderer Natur sind als sie. Wie bekannt, sind nun den
Menschen und ihrem Geiste und den Kräften ihrer Seele evidente
Vorzüge eigen, so dafs der eine in einer Fähigkeit alle seines
Geschlechtes überragt3 und die übrigen hinter ihm zurückstehen.
So kann es dann unter den Menschen einen geben, der für die

Inspiration dessen geeignet ist, was seinesgleichen mangelt, so
dafs er die Übermittlung dessen übernimmt, was ihm (von Gott)
anvertraut ist, und mittels jenes Vermögens und jener Verständigung

die Befehle (Gottes) zu verkünden und die zur Wohlfahrt

der Geschöpfe erforderlichen Wege vorzuzeichnen im
stände ist.

Ferner mufs man wissen, dafs, wenn solch einer auftritt
und seiue Sendung erwiesen ist,4 jeder Urteilsfähige ihm Glauben
schenken mufs, dafs aber (auch) ein jeder Mensch Urteilskraft
hat. Wenn man dann die vielen Unterweisungen und die

1 F. will im folgenden nachweisen, dafs den Menschen göttliche
Offenbarungen notwendig sind, dafs sich aber Gott seine Offenbarungsorgane

aus den Menschen selbst auswählt.
3 Der Hsg. bemerkt zu dieser Stelle: „Der Allerhöchste könnte

seine Befehle zu den Menschen direkt gelangen lassen, ohne Vermittlung
oder Boten, aber er erwählt sich gewöhnlich solche, die zwischen ihm
und ihnen vermitteln. Vgl. Hebr. c. 5."

3 D. Hsg. „Wenn sich Gott einen Gesandten auswählt, damit er
den Menschen seinen Willen hinterbringe, stattet er ihn mit Eigenschaften
aus, die ihn für diese Berufung befähigen."

1 D. Hsg. „Die Sendung des von Gott gesandten Boten wird
erwiesen durch die wahrhaften Wunder, die er wirkt."



392 Farabis Traktat „Über die Leitung".

verschiedenen Lehren in einem Punkte („Worte") übereinstimmend
findet — nichts ist ja klarer1 und offener und überzeugender
als dies (eine solche Ubereinstimmung) —, so schliefse man sich
der Mehrheit an, denn die Wahrheit und Sicherheit ist bei der
Mehrheit. Von dem aber, was sich selten und im Gewände
glänzender Lehren zeigt, lasse man sich nicht täuschen; meistens
sind es Nichtigkeiten, wenn man sie näher betrachtet. So

ist es.
Auch mufs man wissen, dafs die Vergeltung in der Natur

notwendig ist, aber nur bei den mit Absicht verbundenen
(geschehenden) Handlungen. Beweis dafür ist, dafs einem nicht
vergolten wird, was man im Schlafe thut und was ohne Bethätigung
des Willens und der Wahlfreiheit geschieht, wie z. B. husten,
niesen, leben, sterben, atmen, Nahrung zu sich nehmen, sich
erbrechen [V. — dabei ist der Wille teilweise thätig —]. Auch
werden einem nicht die Absichten lediglich allein vergolten.
Das erste, was man als Beweis für die Notwendigkeit der
Vergeltung finden mufs, ist dieses; Ist man einmal von dem
überzeugt, was wir im Vorigen von der Erkenntnis des Schöpfers
und seiner Einzigkeit und seinem Fernsein von den
Eigenschaften der Geschöpfe und von der Erkenntnis seines Gesandten
zu irgend einer Zeit auseinander gelegt haben, und hat man den
rechten (Lebens-) Weg eingeschlagen, so findet man ein
Wohlbehagen in seinem Innern, Beständigkeit in seinen Verhältnissen,
Sicherheit vor dem Schlimmen, Glück bei der Wahl (Bethätigung
der Wahlfreiheit), gutes Situiertsein im Leben, glückliches
Gelingen dessen, was man thut und sich vornimmt. Hat man
dieses sicher erkannt, so mufs man weiterschreiten zur Leitung
der Verhältnisse mit starkem Herzen, aufrichtiger Absicht, freiem
(i. e. weitherzigem) Sinne und mit dem Vertrauen, dafs einem
das, was man davon unternimmt, auch wenn es wenig ist,
schliefslich Nutzen bringt.

I. Das Verhalten gegen die Oberhäupter.2

Wir beginnen die Verpflichtungen gegenüber den
Oberhäuptern, indem wir sagen: Im Verkehr mit dem Vorgesetzten,

1 D. H8g.: „'Nichts ist klarer als dies' will sagen, dafs zum
Erkennen des wahren Gesandten es nicht genügt, der grofsen Zahl (wovon?)
zu glauben, sondern man mufs zudem seine Verstandeskraft zu Hilfe
nehmen, um sich von der Wahrheit der Sendung zu überzeugen und sie
von der angemafsten zu unterscheiden." Das folgende ist nicht recht klar.

2 Ich gebrauche im folgenden die Worto „Oberhaupt, Oberer,
Vorgesetzter" synonym für das arabische re'îs.



Farabis Traktat „Über die Leitung". 393

der über einem steht, hat man die Pflicht, sich ihm zu Diensten
zu stellen, es sei denn, dafs zwischen einem und dem
Vorgesetzten ein Umstand obwaltet (der dies hindert), oder dafs man
von ihm in einer Entfernung ist, in der man ihn nur mit der
Erinnerung erreichen kann. Im Verkehre mit einem solchen,
dem man zu Diensten ist, mufs man aber folgendes zu thun
beachten: Man halte sich stets in seiner Nähe auf,1 sei beharrlich
bei dem, was einem aufgetragen ist, und bemühe sich, vor seinen
Augen zu sein, sobald man ihm in den Sinn kommt. Man fürchte
nicht die Laune, besonders seitens der Könige, denn die
Launenhaftigkeit ist meistens nur eine Schwäche der Menschen, ein
Zustand, in der sie keine Arbeit haben. Man spende ihm Lob,
indem man alles lobt, was er unternimmt, Geringes oder Wichtiges,

und sich bemüht, allem, was er thut [V. und sagt] und
dessen er fähig ist, eine schöne (gute) Seite abzugewinnen, da
alles in der Welt seine zwei Seiten hat, eine schöne und eine
häfsliche. So suche man für jede seiner Angelegenheiten eine
schöne Seite, die man ihm zuteilt, und an die zu denken man
sich Mühe gibt,2 sei er an- oder abwesend.

1st man ein solcher, dem die Leitung jenes Oberen anvertraut

ist [z. B. ein Vesir oder ein Staatsrat oder ein Lehrer,
und mufs man ihn die Art und Weise guten Handelns lehren,
so wisse man, dafs der Obere ist] wie ein Strom, der von der
Höhe herabstürzt. Wollte man ihn auf irgend eine Seite leiten,
indem man Bich ihm in den Weg stellte, so ginge man zu
Grunde. Der Strom kommt über einen und ertränkt einen.
Geht man aber mit ihm einem seiner Ufer entlang und verhält
sich mäfsig, um ihn auf die gewünschte Seite abzuleiten, indem
man auf das eine Ufer eine Masse Dammmaterial wirft und
ihm den Weg auf der andern Seite freigibt, so wird er
alsbald dahin geleitet sein, wohin man es wünscht. Desgleichen
mufs man im Verkehre mit dem Vorgesetzten, um ihn von der
Sache abzulenken, wovon man ihn ablenken will, danach trachten,
dafs er mit einem gehe in der Richtung, die man (selbst) geht.3
Man darf ihm nicht in einer Sache schroff entgegentreten, was
unklug wäre, sondern man mufs ihn das Gute sehen lassen in
dem Gegenteil dessen, was er unternimmt, und gelegentlich in

1 V. dafür: Es sei zwischen einem und ihm Zusammenhalten und
Anhänglichkeit.

3 „vorgibt"
3 So glaube ich, die im Original vielleicht verstümmelte Stelle, zu

der der Hsg. bemerkt, sie sei nicht frei von Dunkelheit, am getreuesten
und sinngemäfs wiedergeben zu müssen.



394

Form der Erzählung über einen andern und mit Anwendung
einer feinen List in seinen Augen irgend etwas häfslich machen,
worin eine versteckte Andeutung auf das, was ihn angeht, liegt.
Wenn man in dieser Weise mit ihm verkehrt, wird sich die
Sache bald nach Wunsch gestalten. — Man mufs seine Geheimnisse

verwahren, UDd es ist Klugheit hiebei, (auch) sämtliche
offenkundige Zustände zu verheimlichen, so viel man kann. Wer
nämlich (sogar) die offenkundigen Zustände verheimlicht, hütet
sich noch weit mehr, die intimen Geheimnisse der Öffentlichkeit
preiszugeben. Man glaube nicht, ein Geheimnis sei wohlverwahrt,

wenn man einen Teil der bereits bekannten Zustände in
die Öffentlichkeit zieht, denn die Dinge und Zustände hängen
aufs engste miteinander zusammen. — Ferner mufs man wissen,
dafs die Oberhäupter von den andern Menschen sich abgesondert
wissen wollen, so zwar, dafs sie bei allen übrigen Menschen
Dienstbereitsehaft und knechtische Unterwürfigkeit wähnen, bei
sich selbst aber geistige Überlegenheit in allem, was sie
unternehmen. Es rührt aber diese Einbildung davon her, dafs die
Menschen sie mit Beifall überhäufen, ihre Thaten übermäfsig
loben und ihre Ansichten immer für treffend finden. Dies liege
in der Natur eines jeden Menschen.

Man mufs sich sorgfältigst in acht nehmen, in Anwesenheit
des Vorgesetzten etwas von sich zu berichten, das er in irgend
einer Weise als Verfehlung gegen sich selbst betrachten könnte.
Man mufs sich mit dem Vorgesetzten ganz frei und heiter
unterhalten, darf ihm aber nicht fortwährend von sich solches bieten
(erzählen), was ihm als häfslich gilt. Erzählen und nicht mehr
aufhören ist zweierlei.1 Auch wird die Entstellung der Umstände
nicht geglaubt.

Wenn zwischen einem und dem Vorgesetzten ein Umstand
sich einstellt, von dem man das Häfsliche nur auf sich selbst
oder auf den Oberen ablenken kann, so bemühe man sich, dieses
Häfsliche auf sich selbst abzulenken, und nehme auf jenen Rücksicht.

Wenn sich aber das Häfsliche jenem zuwendet, obwohl
das Haus2 des Vorgesetzten schuldlos ist, oder wenn es eben
daran ist, sich ihm zuzuwenden, so gebrauche man die List,
dafs man für jene Sache einen Grund sucht, der von einem
andern ausgeht, damit der Tadel auf diesen zurückfalle, und dafs

man sie in zweiter Linie einem andern zuschiebt, damit nicht er
(der Obere) den Tadel auf sich nehmen muls.

1 V. dafür: Zwischen erzählen und nicht mehr aufhören ist ein
Unterschied.

2 Ar. sähah, ,,Hofraum", „Wohnung".



Farabis Traktat „Über die Leitung". 395

Nichts briDgt beträchtlicheren und umfassenderen Nutzen
im Punkte der Unterwürfigkeit, als wenn man in allen Werken,
die man für das Oberhaupt besorgt, den eigenen Vorteil
hintansetzt. Auch gibt es nichts in den wechselseitigen Beziehungen
mit dem Oberhanpte, worin man nicht eine Gelegenheit des

Eigennutzes fände, aber man mufs auf dieselbe verzichten und sie
meiden und das Beste des Vorgesetzten wollen. Wenn man
dieses thut, erntet man die Früchte seines guten Handelns, und
arbeitet man für das Vollmals seines Glückes, so kommt nichts
(Unangenehmes) über einen und trifft einen nicht Schaden.
Verzichtleisten ist besser als Unheilstiften.

Man mufs, um von den Oberhäuptern Vorteile zu erlangen,
die gröfste Klugheit anwenden, indem man bei den Forderungen
und Bitten nicht ungestüm verharrt und nicht Gier und Selbstsucht

offenbart, (sondern) indem man sich bemüht, auf Seiten
der Vorgesetzten Veranlassungen zu Vorteilen zu suchen, nicht
die Vorteile selbst, wie z. B. die Hand offen halten in Umständen,

aus denen man Gewinn und Vorteile zieht, damit die
Forderungen geringer werden und der Nutzen sich mehrt. Man
bemühe sich, den Vorgesetzten gut zu gebrauchen, nicht ihn zu
mifsbrauchen (auszunützen); denn diejenigen, welche man zum
Vorteile gebraucht, machen einen machtvoll, jene aber, die man
mifsbraucht, werden ärgerlich über einen.

Man erniedrige sich vor ihnen, als wäre man ein solcher,
der von ihnen aus seinem Besitze und seinem Erworbenen mit
einem leisen Worte und mit leichter Mühe entfernt werden
kann. Man hüte sich sehr, bei ihnen die Meinung aufkommen
zu lassen, als hänge man geizig an seinem Gelde oder poche
gerne auf etwas von seinen Besitztümern, denn sonst wird man
zum Gegenstand der nachforschenden Neugierde. Das Verbotene
wird begehrt und das im Überflufs Gespendete macht ärgerlich.
Man bemühe sich, bei seinen Forderungen zu erkennen zu geben,
dafs das, was man thut, nur Zierde und Schmuck für den Obern,
nicht für sich selbst sein soll. Das ist Grundlage der Erhaltung.

— Man hüte sich, von dem sich etwas anzueignen,
wodurch der Vorgesetzte sich auszeichnet, oder von dem, was den

Vorgesetzten, die über einen stehen, zukommt. So oft man sich
davon etwas zueignet, bringt es einen ins Verderben, und jene
Sache (selbst) geht verloren. — Man darf sich nicht anmerken
lassen, dafs man die Vorgesetzten entbehren kann, auch nicht,
in betreff wessen man an Macht gering ist. [V. Man mufs
stets Genügsamkeit und Zufriedenheit mit allem, worüber man

verfügt, zu erkennen geben, und wird man vom Zorne oder der



396 Farabis Traktat „Über die Leitung".

Verdrossenheit (Ungnade) des Obern und Ähnlichem getroffen,
so unterlasse man es ja, über ihn zu klagen, hüte sich,
Feindseligkeit und Groll zu offenbaren, und schreibe die Verschuldung

statt ihm sich selbst zu. Sodann bemühe man sich,
wieder ein Verhältnis herbeizuführen, das jenen Unwillen
beseitigt, so gut als es eben möglich ist.]

Dies sind die Regeln, deren Anwendung im Umgang mit
den Oberhäuptern Nutzen bringt.

II. Das Verhalten gegen (lie Gleichgestellten.
Von dem, was man im Verkehr mit den Gleichstehenden zu

beachten hat, wollen wir mehrere Abschnitte bringen, und wir
sagen, dafs dieselben entweder Freunde oder Feinde oder weder
Freunde noch Feinde sein können.

1. Der Freunde sind zwei Arten.
a) Die einen davon, die guten Vertrauten betreffend, die

ohne Falsch in der Freundschaft leben, so mufs man sie

fortgesetzt mit Zuvorkommenheit behandeln, um [V. ihre Verhältnisse

und] ihre Angelegenheiten wohl besorgt sein und alle Zeit
ihnen bieten, was man für gut findet, und, soweit es einem leicht
ist, auch die gegenseitigen Beziehungen zu einander geheimhalten,

ohne Verdrossenheit und Nachlässigkeit zu offenbaren.
Auch sei man bestrebt, ihre Zahl zu vermehren; ist doch der
Freund eine Zierde für einen, hilft einem, steht einem bei,
unterstützt einen, macht einem seine Tugenden öffentlich bekannt,
verdeckt einem die Fehler und wischt die Fehltritte aus. Je
mehr man dergleichen hat, desto besser und von mehr Bestand
sind die Verhältnisse in den gegenseitigen Beziehungen zu
einander.

b) Anlangend die andere Art, die Freunde nach aufsen
hin, welchen die Freundschaft, die sie nach aufsen zeigen, nicht
eigen ist, sie aber nachbilden (affektieren), so mufs man diese
wohlwollend behandeln und gegen sie sich gut zeigen. Aber
man soll ihnen nichts von seinen Geheimnissen mitteilen,
besonders nichts von seinen Schwachheiten, und sie nichts von
seinem Wohlstande und den Ursachen seiner Gewinne wissen
lassen. Man sei nach aufsen hin eines höflichen Benehmens

gegen sie und der Geduld mit ihnen beflissen, ohne sie zum
besten zu haben, behandle sie nicht mit Nachlässigkeit, mache
ihnen keine Vorwürfe wegen der Nachlässigkeit, die von ihnen
kommt, und trenne sich derentwegen nicht von ihnen. Wenn
man sich an dieses hält, hat man Hoffnung, mit ihnen auf gutem
Fufse zu bleiben und sie auf seine Wünsche eiugehen zu sehen,



397

vielleicht kommen sie sogar in die Stufe der guten Freunde.
Nichts weist mehr auf brüderliche Freundschaft und offene
Aufrichtigkeit hin, und nichts läfst stärkere Liebe erkennen und
verpflichtet stärker zur Aufrichtigkeit, als die teilnahmsvolle
Sorge um die Verhältnisse der Freunde von Freunden. Wenn
man einen Freund von sich sieht und erkundigt sich teilnehmend
über die Verhältnisse der mit ihm in vertrauter Freundschaft
Verbundenen, so findet er darin einen Beweis für die Aufrichtigkeit

der Liebe zu ihm, verläfst sich auf die (ihm erwiesene)
Zuneigung, und es wird seine Hoffnung und sein Vertrauen zu
einem stärker. Das Vorzüglichste aber, was man im Verkehr
mit seinen Freunden beachtet, besteht darin, dafs man sich um
ihre Verhältnisse kümmert, wenn sie in Not und in der Armut
sind, und sie tröstet, so viel man kann, ohne sich erst von ihnen
bitten zu lassen, und dafs man sich um ihre Verwandton und
ihre Familie annimmt, wenn sie gestorben sind. Wird dies in
der Öffentlichkeit bekannt, so begehrt ein jeder, mit einem in
Freundschaft verbunden zu werden.

2. Auch der Feinde sind zwei Arten.
a) Die von Hafs und Groll Erfüllten. — Diesen gegenüber

mufs man sehr vorsichtig sein und über ihre Verhältnisse sich
so viel als möglich erkundigen, und wenn man eine Bosheit oder
Hinterlist oder einen Anschlag, den sie machen, merkt, so

begegne man ihnen damit, dafs man ihren Anschlag hintertreibt
und über sie bei den Oberhäuptern und (selbst auch) bei
unbekannten Leuten viel Klage führt, damit ihre feindselige Gesinnung

an den Tag kommt, so dafs sie auch nicht in einem Worte
einen Erfolg zu verzeichnen haben, und damit sie in ihren Beden
und Handlungen bei den Leuten verdächtig werden wegen der
Feindseligkeiten gegen einen, die bei ihnen (den Leuten) bekannt
sind. Jeden, an dessen moralische Güte man keinen Glauben
hat, und von dem man das Schlechte seiner Natur und die Macht
des Hasses über sein Herz kennt, vernichte man bei der ersten
sich bietenden Gelegenheit, und wenn immer man die Gelegenheit

findet, ergreife man sie und versäume nichts, was einem
möglich ist, sobald man sich zu seiner Vernichtung stark genug
weifs. Weifs man aber, dafs man nicht im stände ist, seine
Sache aus- und zu Ende zu führen und sich vor ihm zu retten,
so sei man nicht voreilig, damit der Feind bei einem1 nicht etwas
findet, woran er sich anklammert, um damit bei den Leuten seine

eigene Feindseligkeit zu entschuldigen.

1 Im Original „bei dir".



398 Farabis Traktat „Über die Leitung".

b) Die andere Art der Feinde sind die Neider. — Ihnen
mufs man zeigen, was sie reizt und was sie schädigt, indem
man ihnen den Wohlstand vorhält, den man besitzt, damit sie

vor Ärger vergehen. Doch nehme man sich hiebei vor ihren
geheimen Intriguen in acht und bringe in schlauer Weise ihren
Neid gegen sich und gegen andere Leute ans Tageslicht, damit
sie durchschaut werden.

3. Von den übrigen Menschen, die weder Freund noch
Feind sind, und dies auch nicht dem Scheine nach, gibt es

mehrere Arten, deren hauptsächlichste wir nennen, ebenso das

Hauptsächlichste dessen, was man im Verkehr mit diesen Arten
zu befolgen hat.

a) Die Ratgeber, jene nämlich, welche aufrichtige
Ratschläge erteilen. — Man mufs sich mit jedem bereitwillig (zur
geheimen Besprechung) zurückziehen, der einem guten Rat zu
erteilen verlangt, und auf sein Wort hören, zuerst aber sich in
seinem Herzen vornehmen, sich nicht durch irgend ein Wort
täuschen zu lassen, das man hört [V. und es nicht voreilig
anzunehmen], und nicht (sofort) alles zu thun, was einem
vorgeschlagen wird, vielmehr ihre (der Ratgeber) Worte wohl zu
erwägen und ihre Absichten ganz zu durchschauen, um mittels
der Kenntnis ihrer Absichten auf die Wahrheit ihrer Worte
schliefsen zu können. Hat nun etwas von dem Vorgeschlagenen
den Schein des Zutreffenden und der Wahrheit für sich, so
beeile man sich, es auszuführen. Einem jeden Ratgeber aber
begegne man mit Freundlichkeit und mit Bekundung von Interesse
für das, was er einem vorschlägt.

b) Die Rechtschaffenen, das sind jene Leute, welche
selbstlos Gutes thun unter den Menschen. — Diesen mufs man
immer Lob spenden für das, was sie thun, und sie nachahmen
in allen ihren Verhältnissen. Ihre Gepflogenheiten gefallen den
Menschen, und wenn man sie nachahmt, wird (daran) der Edelsinn

und die gute Gesinnung erkannt.
c) Die Unverschämten. — Im Verkehre mit diesen mufs

man verständige Milde walten lassen, darf sich mit ihnen nicht
näher einlassen und sie nicht mit der gleichen Unverschämtheit
behandeln, welche ihnen eigen ist; vielmehr mufs man ihnen
immer mit Ernst und vollendeter Ruhe begegnen, damit sie
erkennen, wie wenig man sich um sie und das, was ihuen eigen
ist, kümmert, und damit sie einem aufserdem nicht zum Schaden
sind, wenn sie einem mit Beleidigung [V. und Unverschämtheit]
gegenübertreten. Man mufs ihnen mit Verachtung und wenig
Verehrung begegnen.



Farabis Traktat „Über die Leitung". 399

d) Die Stolzen und Anmafsenden. — Diesen mufs man
in gleicher Weise gegenübertreten. Denn benimmt man sich
bescheiden, so legen sie einem dies als Schwäche aus und bilden
sich ein, dafs [V. man Gefügigkeit besitze und] diese ihre
Handlungsweise angemessen sei, und dafs die Menschen sich
ihnen gegenüber verdemütigen müfsten. Wenn man aber gegen
eie Stolz zeigt und sie mit Geringschätzung behandelt in den
verschiedenen Verhältnissen, so dafs sie geschädigt werden, so
erkennen sie, dafs hiebei der Fehler auf ihrer Seite liegt, und
sie kehren wieder zum bescheidenen Wesen und zum guten
Umgang zurück.

III. Das Verhalten gegen diejenigen, welche unter einem
stehen.

Von dem, was man im Verkehre mit den unter einem
Stehenden zu befolgen hat, führen wir das Leichteste an, indem
wir sagen:

Zu ihnen gehören die Schwachen, deren es zwei
Arten sind.

a) Die Notleidenden, die in der Armut Lebenden, die
wieder mehrere Arten einschliefsen, nämlich: a) Die Zudringlichen.

Diese darf man nicht beschenken und ihnen nichts geben
wegen ihrer Aufdringlichkeit, damit sie von einem abgehalten
werden, aufser man weifs, dafs sie wirklich der unentbehrlichsten
Dinge bedürfen, ß) Die Lügner betreffs der Armut, die sie
beanspruchen. Unter diesen mufs man einen Unterschied machen:
Täuschen sie mit voller Überlegung, so bestehe das Verhalten
gegen sie in einem teilweisen Gewähren, indem man die Mitte
einhält zwischen nicht völlig verweigern und nicht vollständig
geben.1 y) Die betreffs der an den Tag gelegten Not wahrhaft
Bedürftigen. Um diese mufs man sich mit aller möglichen Sorgfalt

annehmen, ohne jedoch seine eigenen Verhältnisse in
Unordnung zu bringen.

b) Die Studierenden, die sich in Not befinden. Unter
ihnen gibt es verwerfliche Charaktere, welche die Erwerbung
der Wissenschaften anstreben, um sie zu Schlechtigkeiten zu
gebrauchen. Diese mufs man zur Aneignung einer moralisch guten
Gesinnung anhalten und sie keine Wissenschaft lernen lassen,
welche sie nach erworbener Kenntnis derselben zu etwas
gebrauchen, was nicht notwendig ist. Man bemühe sich, das

1 Das zweite, bezw. die weiteren Glieder der Unterscheidung
fehlen.



400 Farahis Traktat „Über die Leitung".

Schlechte des Charakters, womit sie behaftet sind, aufzudecken,
damit sie sich in acht nehmen. Dazu gehören auch die
„Ländlichen", welche nicht Intelligenz und hervorragende Leistung
erwarten lassen; diese mufs man zu dem ermuntern, was für sie

am vorteilhaftesten ist. Dazu gehören endlich die Studierenden,
welche sichtlich gute Naturanlagen und hervorragende
Geisteseigenschaften besitzen; diesen darf man nichts von seinem eigenen
Wissen vorenthalten.

IV. Die Selbstleitung.

Sodann mufs man sich auch um seine eigenen Verhältnisse
kümmern und sie verstehen und in allen seinen Verhältnissen
das anwenden, was wieder ihren guten Stand herbeiführt.

a) Die Unordnung in Besitz und Vermögen. — Hiebei mufs
man die mancherlei Einnahmen und Ausgaben in Erwägung
ziehen und den Blick auf die Quellen der Einnahmen richten
und auf Mittel und Wege sinnen, aus welchen man sich Geld
für seinen Besitz erwerben kann. Aber man mufs es von dort
her zu bekommen sich angelegen sein lassen, von wo kein Schaden

droht, gemäfs den bis jetzt angebenen Principien [V., das will
sagen; (auf eine Weise), dafs man nicht seinen Glauben, seinen
Mannescharakter und seinen guten Namen schädigt. Nicht in
jedem Mittel liegt ein Nutzen, nach dem ein jeder passenderweise

greifen kann, z. B. Gerberei, Kehricht auskehren, die
gemeinen Handelsgeschäfte, das Hazardspiel und jene
Beschäftigungen, die sich ein Mann von Charakter nicht gut zur
Gelderwerbsquelle machen darf. Verschmäht man nun diese Mittel
und erwirbt man sein Geld in seiner Weise, so darf man es

nur sich angemessen ausgeben, das heifst:] man mufs es
ausgeben im entsprechenden Verhältnisse zu seinem Einkommen.
Man sei bestrebt, Freigebigkeit zu bekunden, die aber nicht im
Herschenken des Geldes, wo es sich eben trifft, besteht, sondern
im Herschenken desselben entsprechend der quantitativen und
örtlichen Notwendigkeit und nach Mafsgabe der notwendigen
allseitigen Gleichheit [V. welche der Lage der einzelnen
Volksklassen zukommt].

b) Das Ansehen. — Das Ansehen mufs man sich mit
Aufbietung allen Eifers bewahren, und wenn in der Erlangung des
einen von zwei Dingen, die einem etwa begegnen, eine
Vermehrung des (materiellen) Gewinnes liegt und in der Erlangung
des andern eine Vermehrung des Ansehens, so greife man zu

dem, welches mehr zur Zunahme des Ansehens beiträgt, da ein



Farabis Traktat „Über die Leitung". 401

weitreichendes Ansehen notwendig auch zu Vermögen verhilft,
nicht aber das Geld notwendig Ansehen erwerben läfst.

Als eine der nutzbringendsten Verhaltungsmafsregeln im
Leben nennen wir diese: Man mufs sich alle Vergnügungen und
Genüsse mittels seines Ansehens, nicht mit seinem Gelde
verschaffen, soviel man nur kann. Wer sich die Genüsse mit
seinem Gelde verschafft, mit Ausschlufs des Ansehens, gelangt
nicht zu seinem Vergnügen, wie er es wünscht, und gar bald
wird sein Geld verschwendet sein und er zum Spott der Leute
werden, und jeder, der ihn ausgenützt hat, ihm feind werden.
Wer sich aber dieselben mittels seines Ansehens erwirbt, gelangt,
wie er es wünscht, zu ihnen [V. und zu noch mehr, als er
wünscht]; jeder, der ihm einen Genüfs verschaffte entsprechend
seiner Begierde nach Ansehen, wird ihm immer [V. und
fortdauernd] Freund sein und seine Güte lieben.

Wir wollen (jedoch damit) nicht gesagt haben, dafs man,
um sich Genüsse zu verschaffen, kein Geld aufwenden dürfe,
sondern (nur), dafs die Verlässigkeit hiebei auf dem Ansehen
beruht, nicht auf dem Gelde.

c) Von der Verwahrung der Geheimnisse und dem Erraten
derselben aus den Absichten. — Wenn man den einen dieser
Punkte kennt, ergibt sich einem auch die Kenntnis des andern.
Jeder Stand schliefst in sich dreierlei (sie!) Leute, solche, welche
die Geheimnisse wohl verwahren, und solche, welche sie erraten
lassen. Die Principien, die wir hierüber anführen, passen für einen
jeden Stand, entsprechend seiner Stellung und seiner Bangstufe.

In erster Linie besteht der Nutzen des Verwahrens der
Geheimnisse und des Verheimlichens derselben darin, dafs man im
stände ist, ein Vorhaben reiflich zu überlegen und es
auszuführen, bezw. davon abzusehen, bis sich einem die rechte
Gelegenheit dazu einstellt. Solange etwas geheim gehalten ist, ist
man darüber Herr, ist es aber offenbar gemacht, so ist es einem
auch aus der Machtsphäre entschwunden. Im Verheimlichen der
Absichten und der Pläne liegt Sicherheit vor Nachteilen. Zu
den Nachteilen gehören die aus der Veröffentlichung derselben

entspringenden unglücklichen Zufälle, so dafs Hindernisse für
ihre Ausführung eintreten, und die Machtlosigkeit des den Plan
Fassenden gegenüber seinem Vorhaben infolge jener Zufälle.
Zu ihnen gehört ferner der Entgang (des Nutzens) seiner
Bemühung [V. und des Erfolges seines Planes und des Gelingens
desselben bei seiner Bemühung] und seiner ,Neuheit' (sie!).1 Dazu

1 Ar. : tarâ'ah.

Jahrbuch flir Philosophie etc. XVI. 26



402 Farabis Traktat „Über die Leitung".

gehört, dafs der Plan auf Widerspruch stöfst, sobald er in
die Öffentlichkeit kommt, aber frei von Widerspruch bleibt, wenn
er geheimgehalten wird — jedes Ding hat eine Gegnerschaft —,
und dafs der, welcher den Plan und die Absicht gel'afst hat, die
(drohende) Gegnerschaft nicht merkt, bis sie sich einstellt, so dafs
ihn das Unerwartete überrascht und unversehens über ihn kommt.
Macht sich die Gegnerschaft vor ihrem Eintreffen bemerkbar, so
wird sie (zwar) durch Vorsicht und Achtsamkeit aufgewogen,
aber das Vorhaben und der Plan bleiben vereitelt, und die Zeit,
welche auf die Sicherstellung derselben aufgewendet wurde, ist
verloren. Es ist auch notwendig, mit einem andern über seine
Absicht und seinen Plan sich zu beraten. Aber man darf sie

nur Leuten von Edelmut, Grofsherzigkeit, Seelengröfse, Leuten
von Verstand und Geist anvertrauen, denn solche verbreiten sie
nicht in der Öffentlichkeit. Auch mufs man zur Zeit des
Kundwerdens des Vorhabens sich alles dessen bedienen, dergleichen
man als Hilfsmittel zur Sicherung jenes Vorhabens brauchen kann,
wie [V. um Rat fragen] in die Nachrichten der Alten sehen, auf
die Traditionen in den Leitungen achten, die jenem Plane an-
gepafst sind. Man mufs mit Sorgfalt auch die offenkundigen
Dinge verdecken, die mit jenem Plane in Zusammenhang stehen,
und durch deren Kundmachung auch die Geheimnisse aufgedeckt
würden, und was sich jenem Vorhaben in den Weg stellt,
ausnützen, ohne bei sich das Verlangen nach der Ausnützung der
Gegnerschaft merken zu lassen. Denn auch dann, wenn es mit
iibermäfsigem Verlangen geschieht, wird dadurch auf die Sache
selbst hingewiesen, es entsteht Verdacht, und die Kenntnis der
Geheimnisse wird zu gewinnen gesucht aus den offen zu Tage
liegenden Dingen sowohl, wie aus den geheim gehaltenen. Die
bekannten Dinge (aus denen die Geheimnisse erraten werden
können), sind aber, sofern sie sich bei den Oberhäuptern zeigen:
Beschlüsse fassen, Zurüstungen machen und Vorbereitungen treffen
für Dinge, welche früher vernachlässigt wurden; sodann:
Getrenntes sammeln, Gesammeltes trennen, kurz die öffentlich
bekannten Verhältnisse vorändern; des weiteren: sich von dem
enthalten, wessen man sich früher bediente, das Entfernte nahe

bringen, das Nahe in die Ferne rücken, mit Eifer in der
Geschichte (den Annalen) nachschlagen, mit gesteigertem Interesse
sich über die Traditionen informieren und in gesteigertem Mal'se
auf alles achtsam sein, was früher war. Die verborgenen Dinge
aber (aus denen die Kenntnis der Geheimnisse gewonnen werden
kann), sind: sich erkundigen über Umstände des Geheimgehaltenen

und Wohlverwahrten, wenn sie (die Oberhäupter) sich



403

dessen enthalten, wovon sie sich (in der Regel) nicht enthalten,
sich dessen bedienen, wovon sie sich (sonst) enthalten. Wenn
die geheimen und persönlichen Angelegenheiten nicht wohlverwahrt

sind, wird aus.ihren (der Oberen) aus- und einlaufenden
Geschäften bekannt, was das Oberhaupt geheim hält, was aber
aus dem Munde der Ungebildeten und Unerwachsenen, der
Thoren und Weiber und derjenigen, welchen wenig Unterscheidungsgabe

und Verstand eigen ist, ausgekundschaftet wird, da
diese treffendes Urteil und festen Charakter nicht besitzen und
sich nicht hüten vor dem Verbreiten der Geheimnisse.

Hauptsächlich werden durch die Mehrzahl der Unterhaltungen

über Neuigkeiten die Geheimnisse verraten. Jeder Mensch
hat einen solchen, mit dem er sich vertraulich unterhält und
den er seine Neuigkeiten oder (wenigstens) einen beträchtlichen
Teil davon wissen läfst, und wenn er viel redet und viele Neuigkeiten

erzählt, mufs jener notwendig auf einen beträchtlichen
Teil seiner inneren Gedanken kommen.

Ferner: Nicht jede Sache und jeder Plan hat in allen, die
um das Oberhaupt bezw. den Urheber des Planes sind, einen
Beistand (sondern einen Gegner). Das Hauptmittel aber, die
Feinde zu überwältigen, besteht im folgenden. Vor allem mufs
man den Feind in jedem Vorzug zu übertreffen suchen, der
hervorragenden Personen nach allgemeiner Annahme zukommt,
auch die Aufmerksamkeit des Feindes darauf lenken und es
ihn merken lassen. Solches beschämt ihn und dämpft das Feuer
seines Zornes. Man mufs gegen ihn seine Fehler aufzählen,
so dafs nichts Geringes und nichts Grot'ses, nichts Bekanntes und
nichts Geheimes von seinen Makeln übrig bleibt, das nicht
gesammelt und unter die Leute verbreitet wird. Aber man setze
sich hiebei die Wahrheit zum Ziele, um ihm nicht seinen Zorn
zu benehmen, und verabscheue es, über den Feind zu lügen;
die Lüge gegen ihn wäre für ihn Stärke. Man mufs sich ferner
über die Charaktereigenschaften des Feindes, sein Naturell, sein

Temperament und seine Gepflogenheiten informieren, um all
diesem mit dem Entgegengesetzten und mit Widerspruch
gegenüberzutreten. Man bemühe sich, zu erfahren, was ihn aufregt
und ängstigt, so dafs man sich auf jede Ursache seiner
Beängstigung und Aufregung, die ihm zusetzt, verlassen kann. Dies
ist die Grundlage des Sieges und eines der wirksamsten Mittel
der Beschämung. Grund und Zweck von all diesem ist aber
das Verlangen, sich vor ihm und seinen Listen sicherzustellen,
soviel als möglich über das Verlangen, ihn zu schädigen
(„verwunden"), hinausgehend.

26*



404

d) Zu dem Nutzbringendsten gehört auch die gute Bildung.
Die Grundlage der Bildung ist sich fernhalten von der rein
äufseren (oberflächlichen) Bildung, das Anstöfsige kennen und die
Fehltritte sich zu nutze machen. Stütze der Bildung ist
aufmerksames Schauen auf die Meinung der Leute und das
Bestreben, seine eigene Meinung die Leute nicht wissen zu lassen.
Dazu gehört ferner, dafs der Mensch sich (zuerst) das nicht
Beabsichtigte zum Ziele setzt, dann das Beabsichtigte, dafs

er allmählich vom Tieferen und Tiefsten zum Höheren und
Höchsten aufsteigt — in einem solchen Verhalten liegt
Befriedigung, im gegenteiligen Falle aber Verstimmung („Zorn") —,
dafs er (zuerst) das Schwierigere auf sich nimmt, dann das

Leichtere, dafs er nicht Zorn und nicht Befriedigung im Über-
mafse zeigt, dafs er unter Umständen (etwas) aufschiebt, wenn
ein späteres gutes Gelingen es lohnt, und geduldig zuwartet, bis
der rechte Augenblick sich einstellt, und dafs er den Geschäften
Vorläufer vorausschickt, welche ihnen den Weg ebnen. Dazu
gehört auch, dafs man etwas in einer andern Sprache
ausdrücken kann

Nun wollen wir noch zum Schlüsse dieser unserer Abhandlung

einen gröfseren Teil von Aussprüchen der Alten und
hervorragender Männer anführen, denn in den Erzählungen und
Sentenzen (eig. „Seltenheiten")1 und Gleichnissen in dergleichen
Wissenschaften liegt grofser Nutzen, und so sagen wir:

Plato sagt:2 Was sich nicht geziemt, das thue nicht, noch
wolle es! — Wenn einer von dir Gutes verdient hat, so warte
nicht, bis er zu bitten beginnt, damit die Freude vollkommener
und die erfüllte Hoffnung seliger ist. — Das abstofsende Wesen
eines Menschen wird an zwei Dingen erkannt: an seinem
unnützen Geschwätz und seinem (aufdringlichen) Erzählen über
das, worüber er nicht gefragt wird. — Richte nicht, bevor du
nicht die Worte der Gegner gehört hast! — Frage: Warum
wird euer Interesse für die Wissenschaft stärker, je mehr ihr
lernt? Antwort: Weil, je mehr unser Wissen zunimmt, desto
mehr auch unsere Kenntnis vom Nutzen des Wissens wächst.
— Was ist am erträglichsten? Der Tadel der Thoren. — Was
kann ein jeder Mensch hergeben Seine Liebe ist für die
Menschen das Beste. — Was ist das Vorzüglichste, um sich zu
trösten über die Schicksalsschläge? Für die Weisen ist es ihre
Wissenschaft, und zwar mit Notwendigkeit; für die übrigen

1 Ar. nawâdir.
» Alle folgenden Sentenzen sind eingeleitet mit kâla „er sagt" oder

kila „es wird gesagt", bezw. su'ila „es wird gefragt". '



Farabis Traktat „Über die Leitung". 405

Menschen ist es die Tröstung. — Um welches Gute wird man
nicht beneidet, und welcher Fehler gefällt niemanden? Die
Demut ist etwas Gutes,' um das man nicht beneidet wird, und die
stolze ÜberhebuDg ein Fehler (Laster), den ein jeder verachtet.
— Was ist das, dessen Verlust ein dauerndes Unglück ist?
Der Verstand. — Wer glaubt, dafs seine Meinung den (andern)
Menschen verpflichtend sei, ist ein Thor. — Wenn jemand zum
voraus für etwas gutsteht, ohne es nachfolgen zu lassen, so wird
es zu einem schönen Traume. — Glaube nicht dem, der dir
vorlügt, dafs er über dich lügt! — Wer das Botwendigste
fordert, befindet sich in zwei Extremen: Wird sein Bedürfnis
befriedigt, so fühlt er sich als Fürst, wenn nicht, wird er wie
ein bissiger Hund. — Einen beschimpfen, der deine Beschimpfung
nicht erträgt, ist eine Herausforderung deinerseits zur Beschimpfung;

den beschimpfen, der deine Beschimpfung erträgt, ist
Niedertracht.

Die Bildung ziert den Reichtum des Reichen und verdeckt
die Armut des Armen. — Man hat es gerne seitens dessen, der
Wohlthaten erwiesen hat, dafs er es sofort vergesse, seitens
dessen, der mit Wohlthaten bedacht wurde, dafs die Erinnerung
daran stets vor seinen Augen sei. — Diejenigen, welche (uns)
für etwas gutstehen, was wir nicht erlangen, gleichen eitlen
Traumgebilden. — Was ist löblicher, die Scham oder die Furcht?
Antwort: Die Scham, denn die Scham weist auf Verstand hin,
die Furcht auf Feigheit. — Lasset ab vom (spottenden) Scherz,
denn er ist der Same („die Befruchtung") der Gehässigkeiten!
— Wenn du es liebst, dafs deine Begierlichkeit dich nicht ver-
läfst, so begehre, was du nur kannst. — Der vorzüglichste
Herrscher ist der, welcher seine Begierlichkeit beherrscht und
den seine Leidenschaft nicht zum Sklaven macht. — Das
Vorzüglichste, was den Königen den Audienzsaal füllt, ist ein
Zweifaches: Leutseligkeit und Erleichterung der Lasten. — Das Beste,
das man sich erwirbt, ist ein Freund ohne Falsch. — Wer von
drei Dingen frei ist, erreicht drei Dinge: Wer frei ist von Habgier,

gelangt zur Macht; wer frei ist von Geiz, gelangt zu
Ehren; wer frei ist von Hochmut, gelangt zu Ansehen. — Drei
Dinge dürfen die Könige nicht verabsäumen, nämlich: den Flüchtling

bewachen, den Ungerechten aufsuchen, die Rechtschaffenen
zu ihren Geschäften auswählen. — Nur (in Verbindung) mit drei
Dingen ist das Wohlthun vollkommen und diese sind: es

beschleunigen, es selten anwenden und das Vorhalten der Wohlthat
unterlassen. — Wenn sich einer der Bildung befleifst, so ist
das Wenigste, was er daraus gewinnt, dafs er sich nicht mit



406 Farabis Traktat „Über die Leitung".

leichtfertigem Geschwätze abgibt. — Man darf die Bitterkeit der
Seele nicht so weit treiben, dafs man für einen bösartigen
Menschen gehalten wird, und die Geschmefdigkeit nicht so weit,
dafs man für einen Schmeichler gilt. — Suchet nicht das, was
ihr liebet, sondern liebet das, was geliebt wird (in Wirklichkeit
liebenswürdig ist)! — Womit rächt sich der Mensch an seinem
Feinde? Damit, dafs er selbst in der Tugend zunimmt.

Wenn man an diese Principien und Regeln sich hält in
seinem Leben und sie zum Mafsstab nimmt in den Wechselfällen
seiner Geschäfte und Angelegenheiten, so hat man wohlgeordnete

Verhältnisse und glückliche Tage, ist vor vielem Schaden
sicher und gelangt zum vollkommensten Glücke. Mit diesen
Worten schliefsen wir unsere Abhandlung.

Lob gebührt Gott, dem Herrn der Welten, das Lob der
Preisenden, und der Segenswunsch über seinen Gesandten Mu-
hammed und seine edle und reine Familie.

DIE SÜNDE UND IHRE AUSWIRKUNG IM
JENSEITS.

Von P. JOS. GREDT O. S. B., Dr. theol.

Katholische Glaubenslehre ist es, dafs jede im Stande der
Todsünde dahin scheidende Seele sofort einer ewigen unabänderlichen

Strafe verfällt, einer Strafe, die vor allem Verdammnis
ist, d. h. in dem Verlust des höchsten Gutes, des letzten Zieles
besteht.1

Der letzte spekulative Grund dieser erschütternden Glaubenswahrheit

ist nach dem hl. Thomas die im Augenblick des Todes
natürlich eintretende Unbeweglichkeit des Willens bezüglich
des Endzieles. Diese tiefe und schwierige Lehre, welche der
hl. Thomas De Verit., qu. 24, a. 11., Compend. theol. c. 174
und ganz besonders Summa contra gent. IV, 95 dargelegt, hat
genügende Würdigung gefunden weder bei den ältern noch bei
den neuern Theologen und Philosophen. Sie wird von Suarez,
der sich ablehnend dagegen verhält, nicht richtig wiedergegeben.-'

1 Vgl. Dr. Jos. Sachs, Die ewige Dauer der Höllenstrafen. —
Christ. Pesch S. J., Theolog. Zeitfragen. Zweite Folge.

2 Vgl. Stiarez, De angelis lib. 8, c. 7.


	Farabis Traktat "Über die Leitung"

