Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Litterarische Besprechungen. 353

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Immanwuel Kant: Metaphysische Anfangsgriinde der
Naturwissenschaft. Neu herausgegeben mit einem Nach-
wort: Studien zur gegenwirtigen Philosophie der Mechanik
von Alois Hofler. Leipzig, Pfeffer. 190v.

2. Vorreden und Einleitungen zu klassischen Werken der
Mechanik: Galilei, Newton, d’Alembert, Lagrange,
Kirchoff, Hertz, Helmholtz. Ubersetzt und herausgegeben
von Mitgliedern der Phil. Gesellschaft an der Universitit zu
Wien. Leipzig, Pfeffer. 1899.

Beide hervorragende Werke beschiftigen sich mit den philosophischen
Grundlagen der Mechanik. Trotz der grofsen Gelehrsamkeit und tiefen
Forschungskraft ihrer Verfasser ist das sichere positive Krgebnis selr
gering. Hofler scheint derselben Meinung zu sein, denn er schreibt am
Schlusse der Vorrede: ,Newton sagt: Die Geometrie ist stolz darauf, dafs
sie mit wenigem, was sie anderwirts hernimmt, so viel zu leisten vermag.
Von der Metaphysik aber kénnte man sagen: Sie steht bestiirzt, dals
sie mit so vielem, was ihr die reine Mathematik darbietet, doch nur so
wenig ausrichten kann.“ Der Grund fiir die geringe Befriedigung, den
die Methaphysik dem Forscher gewihrt, liegt eben darin, dals man die
Mathematik als einzige wahre Wissenschaft ansieht, bei der die Metaphysik
Anleihen machen muls, wihrend eher das Gegenteil der Fall sein sollte.
Wollten die Koryphiien der heutigen modernen Philosophie bei den Grund-
sitzen der Alten Anleihen machen, anstatt dafs sie alles neu konstruieren
mochten, so wiirde das Ergebnis ihres Denkens trostreicher sein. Nehmen
wir ein Beispiel. Hofler definiert die Bewegung als die Verdnderung
der dufseren Verhiltnisse eines Dinges zu einem gegebenen Raum. Das
ist ganz unklar. Der Schwamm, der ins Wasser getaucht war und nun
in der Sonne das Wasser ausdunstet, verindert seine dulseren Verhiltnisse
mit Riicksicht auf den Raum, der ihn umgibt; er ist aber nicht in Be-
wegung, sondern liegt rubig da. Aristoteles unterschied die ortliche Be-
wegung von der Verdnderung des Dinges in seinen Eigenschaften oder in
seinem Umfange. (Vgl. Phys VIII und Thomas v. Aquin, Commentar. ad
libros physicorum lect. 14.) Die &rtliche Bewegung ist danach die Ursache
der beiden andern. Und weil das Licht die ortliche Bewegung durch seine
Kraft verursacht, nennt Arist. das Licht die erste sichtbare bewegende
Kraft in der Welt. Da haben wir die erste sichere Quelle aller hier auf Erden
wirkenden mechanischen Krifte vor uns, die in der modernen Zeit dnrch
die Erfahrung alle Tage neue Bekriftigang erhilt. Das Licht wirkt in
der Elektrizitit wie auch im Magnetismus, und keine stoffliche Gewalt
vermag am Ende der Kraft des Lichtes Widerstand zu leisten. Dies
stellte Aristoteles durch metaphysische Griinde, unterstiizt durch die Er-
fahrung, fest. Die damals geltenden Grundsitze der Metaphysik waren
fruchtbar und beherrschten das ganze menschliche Wissensgebiet, wie sie
dies noch heute thun wiirden, wenn man ihnen folgte. Aristoteles fiihl"t
seine Definition von der Bewegung iiberall durch und erzielt damit die
verziiglichsten Resultate: Motus est actus existentis in potentia, in quantum
hujusmodi; oder: Motus proprie significat actum imperfectum mobilis.
Alle die verschiedenen Arten der Bewegung sind darin inbegriffen. (Vgl.
unsre Preischrift: ,Natur, Vernunft, Gott“, Manz, Regensburg.) Wir

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVI, 23



354 Litterarische Besprechungen.

konnten ebenso auf die Ungenauigkeit und darum Unfruchtbarkeit der
Definitionen hinweisen, die vom Stoffe oder vom Raume gegeben werden.
So hoch diese Verfasser als Gelehrte dastehen, sie werden in der Meta-
hysik nie zu einem festen Resultat kommen, wenn sie sich nicht an die
Elauptprincipieu anschliefsen, die von den Grifsen der Vorzeit aufgestellt
worden sind und viele Jahrhundert hindurch ein fruchtreiches Denken er-
moglicht haben.

3. Surbled: La vie affective. Paris, Amat. Lyon, Vitte.
1900. 220 S.

4. Surbled: La raison. Paris, Vaugirard. Arras, 10 rue
de Balance. 20 S.

Der Verf. dieser beiden Schriften ist Arzt, ein aufrichtiger Verchrer
des hl. Thomas. In dem ersten der zwei angezeigten Werkchen behandelt
er vom psychophysiologischen Standpunkt aus einen hochst interessanten,
in der Philosophie leider recht vernachlissigten Gegenstand: Die mensch-
lichen Leidenschaften, 8. verlegt den Sitz der Leidenschaften in das kleine
Gehirn und meint, damit in Gegensatz zum hl. Thomas zu stehen, der
das Herz als den Sitz der Leidenschaften betrachte. Wir glauben, es be-
steht da kein Gegensatz. Auch Thomas legt in seiner Lehre von den
Leidenschaften grofses Gewicht auf das Gehirn. Die bestimmte Richtung
der Leidenschaft, ihr Mafs oder ihr Grad, wir konnen sagen, die innere
Form derselben hingt von der sinnlichen Auffassung ab, deren Organ das
Gebirn ist; dagegen ist die Kraft, mit der die Leidenschaft auftritt, ihr
Ungostiim, das leicht zur Regellosigkeit wird, vom Herzen abzuleiten.
S. selbst bestdtigt dies gewissermalsen, wenn er sagt, das Kleinhirn sei
mehr als das Grofshirn von Blut durchdrungen. Auch das Experiment,
welches er erwihnt, wonach ein Tier, dem man das Gehirn nimmt, jede
bestimmte Empfindlichkeit verliert, nicht aber die Empfindlichkeit iiber-
haupt, bekriftigt diese Art Verbindung von Gehirn und Herz bei der
Leidenschaft. Dafs Thomas die delectatio dem Sinne zuschreibt, das
gaudium aber dem verniinftigen Geist, ist kein Fehler des Kopisten, wie
S. meint. Thomas selbst gibt ja die angemessenste Erklirung: Er versteht
untcr gaudium jene Freude der Sinne, die und soweit sie von der Vernunft
geregelt ist, Damit bleibt bestehen, dafs, wie auch 8. schreibt, es im
Menschen keine Freude gibt, an der nicht auch der sinnliche Teil beteiligt
ist. Die Leidenschaft gehdrt, auch nach Thomas, dem compositum, d. h.
dem Leibe und der verniinftigen Seele zu. — Bei der Untersuchung f{iber
wDie Vernunft“ wire S. zu einem bestimmteren Ergebnisse gekommen,
wenn er die ratio particularis, die im sinnlichen Teile ist und an die Stelle
des tierischen Instinktes beim Menschen tritt, beriicksichtigt hiitte. Sie
16st, wie Thomas dieselbe auffafst und lehrt, viele Schwierigkeiten. Thomas
schreibt iiber sie (S. th. I qu. 78, art. 4; Ubers. Bd. III. 8. 348): Alia
animalia percipiunt hujusmodi intentiones (die ndmlich nicht von den
dufseren Sinnen kommen, wie z. B. das Lamm den Wolf flieht, nicht wegen
der Farbe oder Figur, sondern tanquam inimicum naturae oder wie der
Vogel Strohbalme sucht, nicht weil der #ufsere Sinn sich daran ergotzt,
sondern wegen des Nutzens beim Nestbau) solum naturali quodam instinctu,
homo autem per collationem. Et ideo quae in aliis animalibus dicitur
aestimativa naturalis, in homine dicitur cogitativa, quae per
collationem quandam hujusm. intentiones adinvenit. Unde etiam dicitur
ratio particularis, cui medici assignant determinatum organum, scil.
mediam partem capitis.



Litterarische Besprechungen. 395

5. Emilia Gallo: P. Amos Comenio nella sna Magna
Didactica, Girgenti, Formica und Gaglio. 1900. 23 8.

6. Leonh. Veel: Die Piidagogik des Pessimismus. Leipzig,
Haecke. 1900. 468 S.

7. Wilh. Stern: Die allgemeinen Principien der Ethik
auf naturwissenschaftlicher Basis. Berlin, Diimmler.
1901. 22 S.

Diese drei Schriften wollen die moralische Erziehung auf rein natu-
ralistischer Grundlage aufbauen. Sie konstruieren sich einen Menschen,
wie er nach ibrer auf die blofse Vernunft sich stiitzenden Ansicht sein
miifste, und meinen dann: So ist der Mensch in der That. Was speciell
Nr. 1 betrifft, so solite man doch den alten Comenius einmal ruhen
lassen. Seine begeisterten Anbiinger selbst gestchen zu, dals nur einige
Siéitze in seinen Schriften hente noch aktuellen Wert haben. Nun, diese
Siitze findet man besser und bestimmter in den alten Philosophen, im
Aristoteles, Plato, und, auf die christlichen Vélker angewendet, im Thomas.
Was Comenius emphielt, das ward im 15. Jahrhundert und friiher bereits
praktisch geiibt, (Vgl. Janssen, Gesch. des deutschen Volkes.) Darch die
sog. Reformation fiel das Schulwesen in beklagenswerter Weise herab;
die gesunde, auf der Natur und dem Glauben fulsende Pidagogik ver-
schwand mehr und mehr, um dem jimmerlichsten Subjektivismus Platz zu
machen. Comenius hat fiir jene Zeit das Verdienst, die Pidagogik wieder
auf eine breitere, objektive Grundlage zuriickgefiihrt zu haben. Die Gegen-
wart hat ihn weit iiberholt. — In Nr. 2 versucht der Verf., den Pessi-
mismus Hartmanns zur Richtschnur der Padagogik zu machen. Wir ge-
stehen ihm gern zu, dafs, wenn unsre Natur, in sich allein abgeschlossen,
betrachtet wird, der Pessimismus gerechtfertigt werden kann. Sie hat
Hunger nach Unermelslichem und keine Kriifte in ihrem natiirlichen Be-
reiche, um ihn zu befriedigen. Sie mufs, sich allein iiberlassen, ver-
zweifeln. ,Zwei Blutegel saugen, so sagt der Prophet, ,am menschlichen
Herzen; sie heifsen: Immer mehr, immer mehr.“ Aber daraus entquillt
kein moralischer Aufbau im Menschen. Es klingt dies sehr schon, der
Mensch miisse im Ganzen aufgehen, fiir das allgemeine Beste arbeiten; in
Wabhrheit sind die Herren selber, die, wie Hartmann, es ,als ein durch
die individuelle Selbstsucht eingeblasenes Vorurteil betrachten, wenn jemand
meint, die Gliickseligkeit und das Wohl der Individuen konne objektiver
Zweck sein“ (Hartmann), fiir ihre eigene Person wenig geneigt, auf ihr
Vermogen und ibre Bequemlichkeiten zu gunsten andrer zu verzichten.
Auf dem Papiere lesen sich solche Theorieen von , Altruismus“, vom ,Ein-
gehen ins Absolute“ sehr schin; die Wirklichkeit entspricht ihnen auch
bei denen nicht, die sie vortragen. Die christliche Religion hat mit der
,indischen“ Ascese nichts, gar nichts gemein. Jene will nicht ,gegen das
Natiirliche abstumpfen, sie verwirft entschieden die ,, Empfindungslosigkeit®.
Zu den grofsen Siindern zihlt Paulus (II. Tim. 8, 3) die Menschen sine
affectione, die moralisch Empfindungslosen. Die christliche Ascese will
nichts andres wie die Sinne bis zu dem Grade abtiten, dals sie nicht den
Frieden und die Freude des Geistes storen. Sie sagt: ,Der Geist des
Gerechten ist ein bestindiges Gastmahl“, nicht Trauer und Qual, nicht
Heulen und Zihneknirschen, nicht Pessimismus oder das Nirwana. Was
der Verf. von dem theistischen Zweck sagt, um dessentwillen tht die
Welt schuf, ist ein Zeugnis dafiir, dafs er vom Theismus nicht das Mindeste
versteht. Die Herren sollten doch, ehe sie solcher offenbaren Irrtiimer und

25*



356 Litterarische Besprechungen.

Verkehrtheiten sich schuldig machen, die Schriften der Gegner zuerst
lesen. — Die an dritter Stelle genannte Schrift steht auf dem Standpunkte
des sog. ,kritischen Positivismus“ des Franzosen A. Comte. FEine Ethik
ohne personliche Freiheit ist ein Unding. Wenn man sieht, welchen
Illusionen sich alle diese Autoren hingeben, die auf blofser Vernunft eine
Moral aufbauen wollen, so fiihlt man erst recht, wie einzig fruchtbar fiir
das menschliche Handeln der christliche Glaube ist. Schiéne Moralregeln
aufzustellen, ist das Leichteste von der Welt; aber die Kraft zu verleihen,
ihnen zu folgen, darin liegt die Schwierigkeit. Solche Kraft verleiht nur
Christus durch die Gnade. Gewils ist die menschliche Natur dem Un-
frieden und der Qual iiberantwortet; aber dies kommt nicht von ihrem
Schopfer, sondern von der Siinde. Das Wort des Apostels ist die einzige
und véllig geniigende Erklirung des Ubels in der Welt und es wird durch
jede moderne Theorie immer von neuem bestitigt: ,Durch einen Menschen
ist die Siinde in (ie Welt gekommen und durch die Siinde der Tod, und
8o ist der Tod iiber alle gekommen, weil alle in einem gesiindigt haben¥,
denn alle haben ihre Natur vom ersten Stammvater. Dieser hat sie mit
grofser Schuld belastet. Also erben alle Adamskinder vom Stammvater
die mit Schuld belastete Natur, wie Kinder mit dem Hause des Vaters
auch die darauf lastende Hypothek erben. Christus allein gibt aus reiner
Licbe den Menschen die Kraft oder das Vermiogen, um die auf der Natur
lastende Hypothek zu tilgen, ihre Natur zu heilen und zu vollenden. Jede
andre Theorie fiihrt zum wissenschaftlichen Zusammenbruch, d. h, zum
inneren Widerspruch und vermehrt das menschliche Verderben,

8. Msgr. Spalding: L'éducation supérieure des femmes,
ouvrage tradunit de I'anglais par I'abbé Klein. Paris,
Bloud et Barral. 1900. 63 8.

Auch diese kleine Schrift ist der Erziechung gewidmet und zwar der
héheren Erziehung des weiblichen Geschlechts. Christliche Principien sind
zu Grunde gelegt und deshalb sind auch die Ergebnisse trostreich und
besonders praktisch, Der Verf. schreibt am Schlufs: ,Das beste Mittel,
um gliicklich zu werden, besteht darin, dals man sich Gott iberlilst, der
stete Sorge fiir uns trigt, und dals man zugleich dem Leben alle Freuden
entnimmt, die es den reinen Herzen und dem aufs Erhabene gerichteten
Geiste bietet. Wir miissen mit Vergniigen alles annehmen, was in Wirk-
lichkeit und nicht blofs dem Scheine nach gut ist, und wir miissen uns
ein fiir allemal sagen, dafs die dufseren Dinge niemals in unsern vollen wirk-
lichen Besitz fibergehen und somit zu unsrem Gliick nicht notwendig sind.
Der Erfolg wird demjenigen nicht mangeln, der sich von Herzen gern und
mit moglichster Anstrengung seiner Kriifte dem Berufe widmet, zu welchem
er in sich die Fihigkeit hat, mag es was immer fiir ein Beruf sein, Dabei
vergessen wir nie, es gibt viele Gelehrte, viele Geschiiftsleute; aber grofse,
schone Charaktere sind selten. Das klingt anders wie das Phrasen-
geklingel philosophischer Theorieen. Spalding ist ganz und gar fiir mog-
lichste Ausdehnung des hiheren Unterrichts, aber von einer Ausdehnung
des politischen Wahirechts auf das weibliche Geschlecht will er mit Recht
nichts wissen.

Floisdorf-Commern (Rheinpr.). Dr. Cesl. M. Schneider.



Litterarische Besprechungen. 357

Ernestus Dubois, Congr. S.8S. Red.: De Exemplarismo
divino ... Romae, ex typographia della Pace., Phil. Cug-
giani 1899. Tom, II et IIL

Exemplarismus ist der vom Verfasser gewiihlte neue Name fiir die
Lehre von der dreifachen Ordnung aller Dinge nach Art von Princip,
Medium und Finis, wie dieselbe in der heiligsten Dreifaltigkeit vorbildlich
enthalten und in den Geschépfen teils nachgebildet, teils noch nach-
zubilden ist. Von den vier Binden, in welchen sie nach allen Seiten
entwickelt wird, ist der erste, der die Principien darlegt und begriindet,
bereits im letzten Julibefte dieser Zeitschrift recensiert worden. Uns
liegen die beiden folgenden vor.

Der zweite Band, welcher die spekulative Seite des Exemplarismus
vollstindig entfalten soll, gestaltet sich zu einer grofsartigen, wenn auch,
wie bei der Fiille der Materien nicht anders moglich ist, nur kompen-
diarischen Synthese der natiirlichen und iibernatiirlichen Wahrheit, und
diese Synthese wiirde sich noch grofsartiger ausnehmen, wenn nur die
Lehrsiitze des zweiten Teiles des ersten Bandes, auf die hin und wieder
verwiesen wird, organisch damit verbunden worden wéren. Nach einer
angemessenen KErginzung in dieser Richtung konnte der zweite Band
auch den weiten Kreisen des Seelsorgklerus unbedingt empfohlen werden,
die keine Zeit finden, das ganze, so umfangreiche Werk zu studieren.

Nur in grofsen Ziigen konven wir den Inhalt und den Gang der
Darstellung skizzieren; denn die Reichhaltigkeit ist derart, dafs schon
die einfachen Inbaltsverzeichnisse sechsundzwanzig Seiten einnehmen.
Von den drei Teilen, in welche dieser Band zerfillt, ist der erste der
Darlegung der vollendeten dreifachen Ordnung der universalen Exemplar-
ursache, d. i. des dreieinigen Gottes gewidmet. Unter ausdriicklicher
Bezugnahme auf die Ausfibrungen des ersten Bandes iiber die Existenz
Gottes als erster wirkenden, exemplaren und finalen Ursache der Welt,
sowie iiber die KEinfachheit und unendliche Vollkommenheit der gott-
lichen Natur, werden hier zuniichst die virtuell unterschiedenen einzelnen
Attribute nach ihrer Beziehung zu dem gottlichen Sein, Intellekt und
Willen, worauf schliefslich die dreifache Ordnung in Gott und Welt
zuriickzufithren ist, erortert.

Sodann werden unter stillschweigender Voraussetzung der im ersten
Bande behandelten Lehrpunkte iiber die heiligste Dreifaltigkeit die den
einzelnen gottlichen Personen zukommenden Pridikate und zuletzt die
dense¢lben appropriierten Attribute auseinandergesetzt, Hier am Schlusse
wire dann noch die passende Stelle zu einer organischen Einreihung
der Ausfithrungen iber die dreifache Ordnung der Exemplare in mente
divini artificis, ndmlich der ideae aeternae, der lex aeterna und der
praedestinatio aeterna. So wie er vorliegt, erscheint uns der erste Teil
des zweiten Bandes, der iibrigens nur circa hundert Seiten ausfiillt, nicht,
wie der Titel uns erwarten liefs, als eine abgerundete vollstindige Ent-
wicklung der dreifachen Ordnung in Gott, sondern nur als eine teilweise
Erginzung zu dem zweiten Teile des ersten Bandes.

Der nun folgende Teil behandelt in drei Biichern die im Makro-
kosmos nachgebildete dreifache Ordnung nebst ihrer iibernatiirlichen Er-
hebung in der Kirche.

Das erste Buch bandelt von der urspriinglichen Herstellung der
Welt durch Gott und von ihrer Entstellung durch die Sinde und zwar;
zunéichst von der ersten Hervorbringung aller Dinge (Hexaemeron);
dann von der ersten Einrichtung aller Dinge (Ordnung der Natur und



358 Litterarische Besprechungen.

der Gnade in den reinen Geistern, der Natur in den reinkdrperlichen
Wesen, der Natur und der Gnade in den geistig-sinnlichen Kreaturen);
endlich von der Hinbewegung aller Dinge zu ihrem Ziele hin und von
dem Abfall eines Teiles derselben von ihrer besonderen Bestimmung,
wobei insbesondere von der Thitigkeit der guten und der bdosen Engel,
von dem Kinflusse der Himmelskdrper auf die irdischen Koérper, von der
physischen Einwirkung der Seele auf ihren Leib und durch dessen Ver-
mittlung auf andere Korper die Rede ist. Das Buch schliefst mit der
Erorterung der Frage, weshalb der KFall der Menschen, nicht aber der
der Engel Remedur zulasse. '

Das zweite Buch hat zum Gegenstande die Wiederherstellung der
Welt durch die Gnade der Erlésung und bespricht:

1. Die Vorbereitung der Erldsung, wobei Entstehung, Entwicklung
und Ziel der patriarchalen und mosaischen Kirche, sowie der vier vor-
christlichen Weltreiche, die Prophezeiungen und Vorbilder und die anti-
cipierte Zuwendung der Heilsgnade zur Darstellung kommen; weiterhin

2. die historische Ausfithrung der Erlosung durch Christus; deren
Anfang: von der Empfingnis Jesu bis zu seiner Darstellung im Tempel;
deren mittleren Verlauf: bis zur Grablegung und deren Abschlufs : Christi
Auferstehung, Himmelfahrt und Sendung des Heiligen Geistes; schliefslich

3. das Resultat der Erlosung in der Griindung der katholischen
Kirche als Universalheilmittel zur Wiederaufrichtung der Menschheit,
wobei auf die Ausfithrungen des ersten Bandes dber die Hierarchie ver-
wiesen wird und dann des weiteren von der sichtbaren Gemeinschaft,
den Gnadenmitteln, der Disciplin und Schonheit der Kirche, sowie von
der in ihr allein zu erlangenden allseitigen individuellen und sozialen
Vollkommenheit die Rede ist.

Das dritte Buch mit dem allgemeinen Titel: ,Umbildung der Welt
in der Kirche durch die Benutzung der Gnade und die ewige Glorie“
zerfillt in drei Kapitel:

1. Der thatsichliche Gebrauch und Milsbrauch der Gnade Christi
in der Welt (Fort- und Rickschritte in der Ausbreitung der Kirche, in
der Eutfaltung ihrer dufseren Vollkommenheit — Hierarchie, Ausiibung
der Kirchengewalt, Verwaltung der Sakramente — #ulserer Kultus —
und in der Entfaltung ihrer inneren Vollkommenheit-— Verteidigung
des Glaubens, Sittlichkeit, Ordensleben, Wissenschaft, Litteratur und
Kunst, Staat und Familie);

2. das Weltgericht (Vorzeichen, allgemeine Auferstehung, Richter
und Iiuisitzer, die zu richtenden, Offenbarung der Gewissen und Richter-
spruch);

3. die ewige Vergeltung (die Stadt des Teufels, Umschaffung von
Himmel und Erde, die triumphierende Kirche).

Der dritte und letzte Teil des zweiten Bandes ist der speciellen
Darlegung der im Mikrokosmos nachgebildeten dreifachen Ordnung ge-
widmet, welche in Christo infolge der hypostatischen Union ihren iiber-
natiirlichen Hohepunkt erreicht,

Das erste Buch behandelt in drei Kapiteln die dreifache Ordnung
der Vollendung des Menschen im allgemeinen. Ausgangspunkt dieser
Vollendung ist die gefallene menschliche Natur, in der der Mensch durch
cas Sein, die Fihigkeit das Wahre zu erkennen und das Vermogen das
Gute frei zu wollen noch ein natirliches Bild seines Schopfers bleibt.
Demgemiéfs werden im ersten Kapitel die menschliche Natur und ihre
Vermdgen erértert.



Litterarische Besprechungen. 359

Gegenstand des folgenden ist die Wiederaufrichtung des gefallenen
Menschen oder die Wiederherstellung des iibernatiirlichen Kbenbildes
Gottes in ihm durch die heiligmachende Gnade und die ibernatiirlichen
Habitus (Tugenden und Gaben des hl. Geistes), denen die schlechten
Habitus, die zu iberwinden sind, gegeniiber gestellt werden.

Im dritten Kapitel endlich sehen wir durch einen Wald von Detail-
ausfithrungen hindurch, wie der Mensch in diesem Leben von der ersten
Rechtfertigung durch die aktuelle Gnade, die mit Hilfe derselben ge-
setzten guten Akte (Seligkeiten und Friichte des hl. Geistes) sowie die
Meidung der Stinden zu einer héheren Vollkommenheit und, nach Eintritt
des Todes wie des besonderen Gerichts, zu seiner schlielslichen Vol-
lendung im Himmel gelangt, auf welche die Reinigung im Fegfeuer hin-
geordnet ist, und zu welcher der Zustand der Verworfenen in der Holle
den Gegensatz bildet.

Das zweite und letzte Buch des dritten Teiles fiihrt uns insbesondere
die Vollendung der drei vollkommensten Menschen vor, welche gemei hin
die Trinitdt auf Erden genannt werden und nach dem Verfasser, wegen
ihrer Wechselbeziehungen, die dreifache Ordnung der bypostatischen
Union darstellen. Es entwickelt nach allen Seiten zunichst die hochste
physische, intellektuelle und moralische Vollkommenheit, die Schonheit
und die Exemplaritiit (Mustergiltigkeit) Christi, sodann die Vorbereitung,
Wiirde und Verherrlichung, die Schénheit und Exemplaritit der Gottes-
mutter und schliefslich in &hnlicher Weise die Vollendung des hl. Joseph.
Kin Anhang mit drei bildlichen Darstellungen dient zur Veraaschau-
lichung der Entwicklung des Exemplarismus und bringt den 726 Seiten
starken Band zum Abschlufs.

Die praktische Seite des Exemplarismus besteht darin, dals die
Exemplarursache der Welt zugleich das hochste Vorbild fir die freie
Thiatigkeit des Menschen ist, indem notwendig alle Wissenschaft, Kunst
und Tugend auf Gott als hochste Wahrheit, Schonheit und Giite hin-
geordnet ist, und der Mensch nach dieser dreifachen Richtung hin nur
dadurch zur Vollendung gelangt, dals er Gott nachahmt, insofern er das
Wahre erkennt, das Schdne in seinen Werken darstellt und das Gute
vollbringt.

Der dritte, 960 Seiten starke Band befalst sich lediglich mit der
Anwendung des Exemplarismus auf die Wissenschaften. Die Ordonung
der Vollendung des menschlichen Geistes in der - Wissenschaft umfalst
drei Stufen: Reinigung vom Irrtum, Aufklirung der Schwierigkeiten,
Nachahmung der Universalitit der gottlichen Weisheit.

Demgemils zerlegt sich dieser Band in drei Teile.

Der erste (circa 100 Seiten) enthilt die Widerlegung der haupt-
séichlichsten Irrtimer tiber Gott und Welt in der Reihenfolge, die sich
aus der Entwicklung der dreifachen Ordnung im zweiten Bande ergibt.

Der zweite Teil, an 700 Seiten stark, gibt in derselben Reihenfolge
eine Darlegung der wichtigeren Kontroverspunkte, wobei stets zuniichst
der Stand der Frage klar gestellt und dann die verschiedenen Ansichten
mit objektiver Angabe der dafiir geltend gemachten Griinde erdrtert
werden. Bei der Losung der Probleme folgt der Verfasser dem heil.
Alfons, wo nur dieser eine eigene Meinung vertreten hat, so in der
Annahme einer stets zu Gebote stehenden ausreichenden Gnade zum
Gebete, in der Lehre von der Priidestination, in der Theorie des Aqui-
probabilismus. Im dbrigen steht er durchweg auf thomistischem Stanq-
punkt, den er besonders ganz entschieden in der Kosmologie gegen die
moderne Wissenschaft verteidigt, und wenn er ihn auch in einzelnen



360 Litterarische Besprechungen.

Punkten (wie in der Bestimmung der metaphysischen Essenz Gottes, in
der Lehre von der praemotio physica und in der Erklirung des gott-
lichen Vorherwissens der freien Willensakte) verlifst, so meint er doch
hidufig nur die Neuthomisten, nicht aber den hl. Thomas gegen sich zu
haben. Dieser in Schwung gekommene Ausdruck Neuthomist mit seinem
Beigeschmack von einem Gegensatze zu Thomas, den man in dem natiir-
lichen Ausdrucke ,neuere Thomisten“ nicht finden wirde, hat nach
unserer Meinung eine dhnliche Bewandtnis und ebensowenig Berechtigung
wie die vor dreifsig Jahren von den Gegnern der Infallibilitit aufgebrachte
Bezcichnung Neukatholiken. Wir figen blofs noch binzn, dafs die Schrift
des Kardinals Pecci tiber die Zusammenwirkung der gottlichen Gnade
mit dem freien menschlichen Willen, welcher der Verfasser in allen
Stiicken zustimmt, in diesem Jahrbuche eine eingehende Kritik erfahren
hat, und dafs ebendaselbst auch die ,Rechtfertigung Schneemanns durch
Frins“ von P. Feldner griindlich widerlegt worden ist.

Der Schlufsteil des dritten Bandes behandelt hauptsichlich den
Ursprung, die Entwicklung, die Vernichtung und die Wiederherstellung
der christlichen Encyklopadie, d. i. der dem Geiste des Christentums
entsprechenden systematischen Vereinigung aller Wissenschaften, welcher
der Verfasser das Wort redet. Dabei empfiehlt dieser den Gebrauch der
lateinischen Sprache, welche sich durch ihre Stabilitit und Universalitit
fir die Behandlung der Theologie und Philosophie besonders eignet,
und gibt zuletzt sein Schema zu einer Kncyklopiddie der Wissenschaften,
diel er in Bezug auf die subjektive Vollendung des Menschen ein-
teilt in:

Scientia videndorum (Physica, Mathesis, Philosophia speculativa);

Scientia credendorum (acquisita testimonio humano, angelico et
divino, also Geschichte, Wissenschaft von den Mitteilungen der guten
und der bésen Engel, Dogmatik); und

Scientia agendorum (Ethik, Naturrecht, Staatsrecht, — Moral-
theologie, Ascetik, Mystik, Kirchenrecht und Liturgie).

Trotzdem wir die Ansichten des Verfassers nicht iiberall teilen und
in seinen Ausfiihrungen manches uns weniger gefillt, so stechen wir doch
nicht an, sein Werk, soweit es uns vorgelegen hat, als eins von bleiben-
dem Werte zu bezeichnen und allen zu empfehlen, denen es um ihre
allgemein wissenschaftliche Fortbildung zu thun ist. Es ist wohlbemerkt
weder bestimmt noch geeignet, die besonderen Handbiicher zu den ein-
schligigen Disciplinen zu ersetzen, aber es bietet zu allen eine schiitzens-
werte Erginzang. Hier ist wohl so ziemlich alles zusammengetragen
und geordnet, was je die Vorzeit iiber die hochste Exemplarursache und
im Lichte derselben geschrieben hat, und indem alles unter diese Be-
leuchtung, d. i. unter den Gesichtspunkt des Exemplarismus gestellt
wird, ist es unausbleiblich, dafs manches hervortritt, das sonst im
Schatten bleibt. So bietet dieses Werk nicht blols einen allgemeinen
Uberblick aber die verschiedenen Gebiete der Wahrheit; es ist zudem
geeignet, auch im einzelnen zu einem klareren, tieferen und vollstin-
digeren Verstdndnisse zu fiihren. Zu den bereits vom ersten Referenten
hervorgehobenen methodischen Vorziigen des Werkes fiigen wir noch
rithmend hinzu die Sorgfalt, mit welcher alle vorkommenden Termini
erklirt und die Citate, wo es not thut, durch ergiinzende oder erliuternde
stets als solche erkennbare Kinschaltungen dem Verstiindnisse niber
gebracht werden.

Sourbrodt (Rheinprovinz). N. Pietkin, Pfarrer.



Litterarische Besprechungen. 361

Dr. Franz Meffert: Der heilige Alfons von Liguori,
der Kirchenlehrer und Apologet des XVIII. Jahrhunderts.
— Von der theologischen Fakultit der Universitit Wiirz-
burg approbierte Preisschrift. Mainz, F. Kirchheim 1901.
XVI, 280. S.

Mit Freude wurde von vielen das Erscheinen dieses Werkes begrii[st
und dasselbe mit hoher Erwartung zur Hand genommen. Nun macht
zwar die Lesung den Eindruck, dals der Verfasser von wirklicher Pietit
gegen den hl, Kirchenlehrer beseelt ist und sich bemiiht hat, neben vielen
Mingeln auch einige Vorzige von Alfons’ litterarischer Arbeit hervor-
zuheben; die ganze Leistung entspricht jedoch dem Titel des Buches
nicht und mufs sowohl in materieller wie in formeller Hinsicht als
verfehlt bezeichnet werden. Ist es ja dem hochwiirdigen Verfasser nicht
immer gelungen die Meinung des Heiligen, selbst in den wichtigsten
Punkten seiner Lehre, ohjektiv zu erfassen; und vermifst man in seiner
Darlegung sowohl eine Vertiefung in das Wesen und Auftreten eines
Kirchenlehrers iiberhaupt als in den eigentiimlichen Charakter von Alfons’
schriftstellerischer Thitigkeit.t Zudem fiithrt eine oberflichliche Be-
trachtung von Alfons’ Schriften nicht nur zur Unvollstiindigkeit in der
Darlegung und Wiirdigung der Verdienste des Heiligen (wie denn auch
Dr. M. an mehrere wichtige Thesen Alfons’ stillschweigend vorbeigegangen
ist), sondern schadct geradezu seinem Namen.

Das Buch zerfiillt in zwei Teile. Der erste Teil umfalst die moral-
theologischen Schriften, der zweite die apologetischen, dogmatischen und
ascetischen.

Merkwiirdigerweise ist der ganze erste Teil in eine Polemik zu
Gunsten des Probabilismus entartet, worin der Verfasser den Schein
erweckt, als sei Alfons’ hohe Bedeutung in der Moral auf die Entwicklung
und Vervollkommnung des Moralsystems beschrinkt, und worin er den
Heiligen gerade das Gegenteil von dem sagen lifst, was er wirklich sagt.

Wir miissen also erstens darauf hinweisen, dafs Alfons’ Bedeutung
als Kirchenlehrer, wie diese durch die Lobeserhebungen der Pépste und
besonders durch die Dekrete Pius’ IX. ausgesprochen ist, nicht nur in
der Entwicklung des Moralsystems, sondern auch und vielleicht noch
mehr in der heroischen Klugheit liegt, womit er iiber #ulserst wichtige
Seiten des ethischen Lebens und der Seelsorge die Principien aufgestellt
und iber fast alle Fragen der Kasuistik seine Meinung mit solchem
nachhaltigen Einfluls gediufsert hat, dafs nach den Worten eines durch
allzu grofse Pietit gegen den heiligen Lehrer gewils nicht verdichtigten
Theologen: ,,Moralis hodierna dici queat Alfonsiana‘, (Bou-
quillon, Theol. mor. fund. Introd. n. 137.); dafs ferner Kardinal Parocchi
offentlich dieses wichtige Zeugnis ausgesprochen hat: ,Siccome i
dissenzienti dall’ Angelico rischiarono dirovinar dalla fede,
cosi gli avversari d Alfonso pericolarono di naufragare
circa la sentenza morale“ (Nel. Sec. cent. di S. Alf. p. 10);
Kardinal Capecelatro: ,A quel modo che San Tommaso & diven-
tato quasi la sola guida di tutti gli studi seguiti dopo di
lui, cosi ¢ avenuto di S. Alfonso negli studi morali“ (Vita.
L. II. c. II. p. 426.); und Kardinal Manning: ,The works of S. A. are,

' Auch in der Litteraturangabe wird mehreres Wichtige vermilst.
Die Druckfehler sind zahlreich und sehr stérend.



362 Litterarische Besprechungen.

J may say, a summary of moral theology, as the great work
of S. Thomas is of Dogmatic. (The mission of S. A. sermons.
V. II. p. 209).

Was nun die Behandlung des Moralsystems betrifft, wird es jeden,
der den heutigen Stand der Kontroverse kennt, &#ulserst befremden, auf
S. 23. 24, wo die verschiedenen Moralsysteme aufgezihlt werden, den
Aquiprobabilismus ganz zu vermissen, Man liest sogar S. 121 den er-
staunlichen Satz: ,Wenn eine Meinung vere et solide probabilis ist, kann
die entgegenstehende nur mehr aeque probabilis sein, hochstens paulo
probabilior, aber nicht certe et notabiliter probabilior.“ Mit diesem
Satze wird der Status quaestionis vollig ignoriert, reicht der Verfasser,
trotz aller Polemik gegen den Aquiprobabilismus, ihm schliefslich die
Hand, verkennt er jedoch zugleich die Principien der Ethik und Noetik,
welche in dieser Frage mafsgebend sind. Diese Milsgriffe vorausgesetzt,
ist man weniger verwundert, wenn es S. 26 heifst: ,Die Freiheit [ist] so
lange im Besitze ihrer Stellung, bis dunrch strikten Beweis die Existenz
des Gesetzes erwiesen [ist];“ wenn S. 34 gesagt wird, dals das proba-
bilistische Princip schon endgiltig gesiegt hat und in der Erhebung des
hl. A. zum Kirchenlehrer kirchlich anerkannt worden ist; wenn S, b4.
55 die von uns schon als irrig erwiesene Ansicht ausgesprochen wird,
dafs beim Systemwechsel auch notwendig eine Anderung der Termino-
logie in der Kasuistik des Heiligen bhitte eintreten sollen.! Be-
sonders wird S. 59. 60 die schon so oft betonte Verwirrung der
Probabilisten beziiglich Alfons’ Argumentation wiederholt uud die aus-
driickliche Erklirung des Heiligen in seiner Kditio VII. iibersehen, wo
er als eigentlichen Grund des Aquiprobabilismns den Satz aufstellt: ,Ad
licite operandum debemus in rebus dubiis veritatem in-
quirereetsequi; atubi veritas clare inveniri nequit, tenemur
amplecti saltem opinionem illam, quae propiusadveritatem
accedit.“ (Auctoris Monitum,)? Wo bleibt denn die Kraft der ,er-
schipfenden Darstellung Ballerinis, der mit erdriickendem Material die
Identitit der certo probabilior und der moraliter certa in der alfonsianischen
Terminologie nachgewiesen haben soll (8. 61)? eine Darstellung, welche
nur jenen imponieren kann, die den Kern der Frage weder in Alfons’
Iirérterungen noch in den ethischen Principien richtig fassen. Daher
auch bei Dr. Meffert die Meinung (S. 87), Alfons’ Erklirung an Blasucci,
wobei er sich als Probabilioristen bezeichnet, sei blofs cine Ausflucht;
zwischen der Dichiarazione von 1774, in dquiprobabilistischem Sinne
aufgefalst, und den fritheren Darlegungen des Heiligen (nach 1762)

t Vergl. unsere Abhandlung in diesem Jahrbuch 1896 S. 488—489:
»Das Moralwerk des Heiligen als solches gibt eigentlich die notae pro-
positionum (probabel, probabler, gleich probabel) an; das System ent-
scheidet, wie man sich beziglich der Wahl jener gekennzeichneten
Meinungen verhalten soll.“ Vergl. etendas. 1897 8. 467; und in der
Ttabinger Theologischen Quartalschrift 1897 die Abhandlung
von Dr. Koch S. 126,

* Es ist zu bemerken, dafs, wenn auch die von Dr. Meffert S. 89
citierten Worte: ,hoec procedit etiamsi opinio illa tutior non sit magno
excessu probabilior; sufficit enim ipsam esse uno tantum gradu proba-
biliorem* in den spiteren Ausgaben ausgefallen sind, der heilige L.ehrer
den oben citierten Satz immer beibehalten hat: und dieser Satz
ist die Hauptsache und ist fir den Aquiprobabilismus entscheidend.



Litterarische Besprechungen. 363

bestehe ein Widerspruch (8. 96); daher auch die Thatsache, dals er
S. 115. 116 Alfons’ Argumentation geradezu auf den Kopf stellt,
Wihbrend A. sich auf die Abwesenheit des dubium strictum beruft,
und den Uberschufs der Kenntnis zu Gunsten der certo probabilior als
eine geniigende (indirekt verpflichtende) Promulgation bezeichnet, so dals
die certo minus probabilis -— obgleich sie an sich noch probabel bleiben
kann — picht mehr ethisch probabel, nicht mehr fiir die Praxis
verwendbar ist, nicht mehr anstatt der certo probabilior als Handlungs-
norm gewiihit werden darf, — behauptet der Verfasser, als opinio certo
probabilior sei bei Alfons blofs jene gemeint, welche an und fir sich
moraliter certa sei; eine Behauptung, die nicht nur dem oben von uns
aus der editio VIL citierten Argumente, sondern auch dem Wortlaute
der Dissertatio von 1762 widerspricht, wo der Heilige als eigentlichen
Grund seiner Entscheidung schreibt: ,Saltem dici nequit amplius
stricte dubia: cum pro se certum habeat fundamentum quod ipsa sit
vera“; d. h.: weil sie fir ihre Wahrheit einen Grund gewifs mehr hat
als die entgegenstehende; wodurch sie zur certo probabilior wird.

Ganz besonders miissen wir aber den Satz hervorheben, den der
Verfasser S. 89 iiber das Monitum von 1773 aufgestellt hat. Erst
schreibt er so: ,Hiermit [d. h. mit den Worten Alfons’]: Dixi mox supra
quod si opinio tutior apparet certe probabilior tenemur eam amplecti;
advertendum quod hoc procedit etiamsi opinio illa tutior non sit magno
excessu probabilior; sufficit enim ipsam esse uno gradu probabiliorem]
soll der hl. Alfons ausgesprochen haben, dals die certo probabilior
gleichbedeutend mit der unico gradu probabilior [sei], d. h. die Aqui-
probabilisten haben recht, wenn sie sagen, die von A. als ausschlag-
gebend erachtete grofsere Probabilitit ist mit einer unico gradu proba-
bilior gegeben;* — dann fiigt Dr. Meffert buchstiblich hinzu: ,parum
pro nihilo reputatur: also = aeque probabilis.“ Dieser Zusatz von
Dr. M. ist so erstaunlich, ja so widersinnig, dals er das Vermuten
weckt, er habe den Sinn der Kontroverse gar nicht gefafst. Gaude,
den er bei diesem Zusatz als Gewihrsmann citiert, sagt gerade das
Gegenteil.

Was die Darchfihrung des Princips ,melior est conditio possidentis®
anbetrifft, so begegnen wir bei Dr. M. von S. 100 bis in den zweiten
Abschnitt hinein einem Milsgriff iber Prioritit von Gesetz oder K'reiheit,
In seinen diesbeziiglichen Erorterungen (S. 166 ff.) verwechselt er die
physische Freiheit (= Vermodgen) mit der moralischen (= Recht); die
physische Freiheit ist immer prior lege; die moralische jedoch
— und davon ist in einem Moralsysteme die Rede — setzt den
Begriff eines allgemeinen Gesetzes, als obligatio tendendi
in finem ultimum juxta normam Legis divinae, voraus; nur bezig-
lich der besonderen Gesetze kann, weil sie nicht alle sofort jedem ein-
leuchten oder auch wohl nie mit geniigender Sicherheit erkannt werden,
eine prioritas libertatis existieren. Diese Verwechslung des Ver-
fassers veranlafst seine Polemik gegen den hl. Alfons iiber das dubium
circa cessationem legis (S. 128), veranlafst auch seine Aufserung, dafs
»mit Sicherstellung des Princips von der Prioritit der Freiheit vor dem
Gesetze® beim hl. Alfons ,der Probabilismus in nuce gegeben® war
(S. 134). Hat doch der Heilige diese Prioritit nicht in absolutem Sinne
verteidigt. Daher auch bei Dr. Meffert die durchaus unrichtige Uber-
setzung dieses Passus des heiligen Kirchenlehrers: ,Nos vero dicimus
aliquando possidere legem, aliquando libertatem; nempe cum lex non
est adhuc promulgata“. Dr. Meffert ibersetzt einfach diese letzten



364 Litterarische Besprechungen.

Worte so: ,Nimlich dann, wenn das Gesetz nicht geniigend promulgiert
ist.“ ks soll heifsen: Wenn das Gesetz noch nicht promulgiert ist:
damit wird ja die eventuelle Posterioritit der Kenntnis der besonderen
Gesetze in Bezug auf die Konstatierung des Nichtgebundenseins an-
gedeutet. !

Was den zweiten Teil dieser Arbeit betrifft, is folgendes zu be-
merken. Bei der Besprechung der apologetischen Werke von Alfons
fiahrt Dr. Meffert aus der Breve dissertazione contra gli errori
dei moderni increduli einen Passus an, worin der Heilige die
Voraussetzung der angebornen Gottesidee mache (S. 145. 176. 177.);
Alfons’ Worten eine Interpretation zu geben, wie man sie gewoéhnlich den
Kirchenvitern gibt, sei bei dem ‘ganzen Kontext wohl nicht mdéglich.
(8. 176.) — Wir bemerken, dafs, um dieses richtig zu beurteilen, der
Kernpunkt von Alfons’ Argumentation ins Auge zu fassen ist. Nun lifst
der Heilige dem dritten Kapitel, wo sich der citierte Passus befindet, den
eigentlichen Gottesbeweis aus dem Kausalititsprincip vorangehen: er
wiederholt ihn kurz im Anfange des Kapitels und fihrt dann so fort:
p,Zu dem Allen kommt noch das von der Natur selbst den Menschen
eingepflanzte innere Licht, wodurch uns das Dasein Gottes geoffenbart
wird. Man beweist aber, dals es solch ein natiirliches Licht gibt, durch
die Thatsache, dals alle Volker eine hbochste Gottheit anerkannt und an-
gebetet haben.“ Dann werden als ungentigende Erklirungen dieser That-
sache zuriickgewiesen die Sinnenlust, die Furcht, die Erziehung, die
Politik der Fiirsten. Also hat die Natur selbst die Gottesidee in das
Herz des Menschen eingeprigt. ,Und willst du den Beweis, dals
diese Ubereinstimmung der Menschen nicht irrtiimlich ist, so betracite
das Weltgebiude, mittels dessen Gott uns sein Dasein offenbart.“ Das
ist Alfons’ Gedankengang, wie jeder Leser in der Turiner Ausgabe? sich
davon iiberzeugen kann; und mit diesen Krdrterungen des Heiligen
lafst sich die den diesbeziiglichen Aufserungen der Kirchenviiter gegebene
Interpretation nicht nur sehr gut vereinbaren, sondern wird geradezu
erfordert.?®

Uber Alfons’ Gnadenlehre spricht der Verfasser das folgende Verdikt
aus: ,Dieses synkretistische System mit seinem Hinken nach beiden Seiten
[ist] unhaltbar® (S. 202); dieser Vermittlungsversuch ist ,gescheitert”
(S. 202), ,verfehlt“ (S. 204); er will ihn nur vom Standpunkte der prak-
tischen Seelsorge gelten lassen. (A. a. 0.)

Und der Beweis dieser Unhaltbarkeit? Schon der erste Satz dieses
Beweises leidet stark an einerignoratio elenchi, Dr. Meffert schreibt
(8. 202): ,Das System reduciert die zahllos miglichen Fille der Be-
rithrung der gottlichen Gnadenw:rkung mit der menschlichen Freibeit
auf den einzelnen Fall des Gebetes.“ Meint denn Dr. Meffert wirklich,
dafs nach dem heiligen Kirchenlehrer blofs die gratia sufficiens die

1 An anderen Ungenaunigkeiten im ersten Teile gehen wir still-
schweigend vorbei; z. B. 8. 27, wo der Satz: lex dubia non obligat,
ohne ndhere Unterscheidung als allgemein giltig bezeichnet wird; ist Ja
der Sinn dieses Grundsatzes gerade Gegenstand der Kontroverse, . 38,
wo Amort, den selbst d'Annibale zum Aqmprobablhsten stempelt, als
einfacher Probah:hst angefithrt wird.

2 Die deutsche Ubersetzung ist nicht ganz genau.

¢ Was das von Alfons widerlegte Buch: De la prédication aﬂ'
betrifft, gibt Dr. M. irrtiimlich Voltaire als dessen Vgrfasser an. Das
Buch ist von dem lingst vergessenen abbé de Coyer.



Litterarische Besprechungen. 365

menschliche Freiheit berithre? oder dals nach Alfons die gr. suff. blofs
das Gebet (in jenen Fillen, wo es ein opus facile ist) hervorrufe und
nicht auch alle andern opera facilia? Alfons behauptet ausdriicklich das
gerade Gegenteil.

Dann will der Verf. den Heiligen des Widerspruches zeihen, weil
die ,,zum Gebete gegebene gratia suff. zur efficax wird durch die freie
Willensbethitigung der Menschen® und A. somit in den Fehler zuriick-
fallt, den er als besonders schwerwiegend gegen den Molinismus geltend
macht, (S. 203.) In der Aufpahme der Distinktion zwischen opera
facilia und difficilia scheint Dr. Meffert nur einen Versuch zu sehen,
um das Kausalititsgesetz zu umgehen. (S.203.) Jener Widerspruch liegt
jedoch nur in Dr. Mefferts verkehrter Auffassung, und seine Beurteilung
der erwihnten Distinktion in ungeniigender Kenntnis des Kontrovers-
punktes. Nach dem heiligen Kirchenlchrer verhilt sich die Sache so:
Die Gnade, so oft sie einen Krfolg im menschlichen Willen erreicht,
erreicht ihn durch eigene Kraft: sie ist efficax ab intrinseco; weil
jedoch wirkend in sphaera moralitatis, worin die verniinftige Natur
als wesentliches Mittelglied zwischen dem eventuellen moralischen Effekt
und Gottes entsprechender (also nicht physischer) Kausalitit, und zwar
als causa instrumentalis gestellt ist, bleibt es immer mdéglich, dafs der
Effekt (= die sittliche Gutheit) nicht erreicht wird. Der Heilige nimmt
jedoch mit vielen anderen Theologen an, dafs die sittliche Kraft des
Menschen durch die Erbsiinde verwundet ist, und seine Natur sich folg-
lich auf verschiedene Weise zu den verschiedenen sittlichen Handlungen,
welche von ihm zur Erlangung der Seligkeit erfordert sind, verhilt.
Hat diese gefallene Natur fiir einige dieser Handlungen eine proportio-
nierte Kraft behalten, so ibersteigen andere Handlungen diese sittliche
Kraft; die ersteren werden ,leichte“, die anderen ,schwierige“ genannt.
Um diese letzteren zu erfiilllen, wird also eine Hilfe erfordert, welche,
ohne die Freiheit zu beeintrichtigen, dennoch unbedingt allen moglichen
Widerstand besiegt; denn beziiglich dieser schwierigen Werke ist die
Schwachheit des gefallenen Menschen so grols, dafs sein Wille keine
sittlich gute Wahl treffen wird, wenn nicht Gottes Hilfe jeden gegen-
teiligen Einfluls neutralisiert. So erfordert denn diese doppelte Art von
Handlungen eine zweifache Art von Gnade; jene, welche wir an letzter
Stelle beschrieben haben, und welche ihren Effekt auf absolute Weise
erreicht; und eine andere, welche die opera facilia erzielt, nicht aber
auf absolute, unfehlbare Weise, sondern indem sie jenen Einfliissen,
welche die Wirkung der Gnade hemmen konnen, freien Lauf lifst, so
dafs der Effekt nicht immer erreicht wird. Diese letztere Gnade ist
die gr. sufficiens des hl. Alfons. Fiir das Verhiltnis zwischen dieser
und der Erlangung der gratia absolute efficax beruft der Heilige sich auf
die Worte des Konzils von Trient Sess. VI. ¢. XI: Deus impossibilia non
Jubet, sed jubendo monet et facere, quod possis (= opera facilia), et
petere (auch facile), quod non possis (= difficilia). Der Unterschied
zwischen der sufficiens und efficax in Alfons’ Lehre liegt somit nicht
darin, dafs die erste etwa efficax ab extrinseco, die andere ab intrinseco
sei; sondern dafs die ,sufficiens® non absolute, die ,efficax“ dagegen
absolute efficax ist.? Nun mag es bei oberflichlicher Betrachtung

1 Darum kann das System des hl. Alfons derscientia media ginzlich
entbehren, und konnte A. folgerichtig schreiben:- ,Non sono favorevole
alla dottrina scolastica de’Gesuiti, che defendono mordicus la scienza
media, ma di proposito io 'oppugno.“ (Lettere p. 870.) Ks ist also ein



366 Litterarische Besprechungen.

den Anschein haben, als sei dieser Unterschied in Gottes auswirkender
Gnadenkraft ein Verstols gegen das Kausalititsprincip: es wiire dies der
Fall, wenn es sich um die causalitas efficiens handelte. Darum
handelt es sich jedoch nicht. Denn der von der Gnadenwirkung Gottes
erzielte Effekt ist die (Qbernatirliche) sittliche Gutheit der Handlung;
und weil die Art der Kausalitit der Natur des KEffektes entspricht,
kommt hier nicht die physica efficiens causalitas Dei in Betracht,
sondern die causalitas ordinans, welche sich der menschlichen Natur
(= Verstand und Wille) als einer causa vere intermedia bedient,
woraus die Thatsache erklirt wird, dafs der Einfluls Gottes nicht immer,
in dieser Sphiire, seinen bezweckten Erfolg erreicht, Die determinatio,
welche nach dem hl. Alfons die Gnade auf das Hervorbringen der sittlich
guten menschlichen Handlungen ausiibt, ist also nicht eine praedeter-
minatio physica, wie diese die Thomisten verteidigen; und so ist Alfons
in seinem Gnadensysteme durchaus nicht Molinist, aber auch nicht
Thomist. !

Die Darlegung Dr. Mefferts ist, was diese Frage anbetrifft (S. 210.
211), vollkommen irrttimlich und schlie(st fir den heiligen Kirchenlehrer
in einem Hauptpunkte seiner Lehre den Vorwurf des Widerspruchs und
der Unwissenheit ein. Dieser Vorwurf mufls aber notwendig auf den
Verf. zuriickfallen. Und man erwidge hierbei, dals sechshundertsechzig
Bischofe aus allen Teilen der Welt in ihren Gesuchschriften zur Er-
bebung Alfons’ zur Kirchenlehrerwiirde gerade sein Gnadensystem mit
Lob und als Grund seiner Krhebung betont haben. KEin solches Zeugnis
so vieler judices fidei bat gewils einen Wert, der verkehrte Dar-
legungen aufwiegt. ?

Und mit welchem Rechte wagt Dr. Meffert es zu behaupten, dafls
die Hauptfrage, ndmlich: ,wie denn diese Gnade den menschlichen
Willen determiniere zur Setzung eines Aktes“ bei Alfons ,ganz und gar
nicht beriibrt werde* (S. 203)? Sagt denn der Heilige nicht ausdriicklich:
wDiciamo anchora che questa grazia efficace per lo pilt opera e fa
operare per la dilettazione vittrice, ma alle volte ci determina ad
operare anche per altri motivi, come di speranza, di timore ece.“ (Append.
ad. Cone. Trid. n. 141.) Und meint man vielleicht, diese Antwort sei
nicht ,wissenschaftlich“, so bemerke man, dals der hl. Alfons hier nichts

Irrtum Dr. Mefferts. wenn er schreibt, das System Tournelys und auch
des hl. A. konne der Annahme der scientia media nicht entgehen. (S. 206.)
Ebenso irrtimlich wird Tournely von Dr. M. als ein Verteidiger der
scientia media bezeichnet (S. 206. 208). Hitte Dr. M. den Tournely
selbst gelesen, so wiirde er, glauben wir, diese Bebauptung nicht machen.
Tournely hat beziiglich der scientia media blofs das Fir und Wider an-
gegeben, ohne selbst Stellung zu nehmen. Der hl Alfons hat sich aber
besonders des von Montagne verfalsten Kompendiums Tournelys bedient,
wo ex professo gelehrt wird: Admittenda est gratia per se et
ab intrinseco efficax. Dals Billuart Tournely als einen Molinisten
bezeichnet hat, ist hier gleichgiiltig.

1 Was diemera resultantia physica volitionum exvolun-
tate betrifft, so lifst sich diesbeziglich eine praedeterminatio
physica Dei mit den Auffassungen des heiligen Kirchenlehrers ver-
einbaren. Ubrigens sagt derselbe niemals, die gratia sufficiens sei blol8
ab extrinseco efficax. ;

? Cfr. Acta concessionis Tituli Doctoris Ecclesiae, p. 2, 11, 125;
p. 25, 29, 130.



Litterarische Besprechungen. 367

anderes sagt als der hl. Thomas: ,Sicut influere causae efficientis est
agere, ita influere causae finalis (und darum handelt es sich in
der Sphire der Moralitit) est appeti aut desiderari.“ (De Ver. qu.
22, a. 2.) Die ,dilettazione vittrice“, die ,altri motivi des hl. Alfons
sind nichts als Nuancen des ,appeti et desiderari“ des hl. Thomas, oder
mit anderen Worten der Liebe, so dafs jene Autoren, welche die Lehre
des hl. Thomas in diesem Punkte erdrtern, einfachbhin die These auf-
stellen: Causalitas finis est amor seu desiderium sui, quod
inspirat finis voluntati. (Goudin, Phil. P.1. qu. 5. art. 3. Joannes
a S. Thoma, Cursus Phil. nat. P. I. qu. 13. art, 2. Cosmas Alamannus
S. J., Summa Phil. P. I. Qu. XII art. IV.) Das mag nun allerdings
etwas befremden, ist aber doch sehr wissenschaftlich!

Dr. Meffert unterlifst es, einen wichtigen Punkt von Alfons' dog-
matischer Lebre zu besprechen, n#mlich die Lehre von der Pri-
destination, welche A. ausfiihrlich behandelt und worin er eine sehr
markierte Stellung einnimmt. Kein Wort auch itber Alfons’ Meinung in
mehreren, jetzt noch andauernden Kontroversen, wie iber das Wesen
des heiligen Melsopfers, iiber das Wesen des sacramentum Ordinis,
Poenitentiae, Confirmationis, iber die Mdoglichkeit einer anfangs-
losen Schopfung, iiber das Los der ungetauften Kinder; itber obduratio
und die mensura peccatorum, iiber das fundamentum spei
christianae, iber den eigentlichen Gegenstand der Verehrung des
Herzens Jesu, worin damals schon der heilige Lehrer gegen P. Gallifet
die richtige Auffassung vertrat.

Wir treten jetzt an die Mariologie des hl. Alfons’ heran. Bei der
Wiirdigung dieses Werkes hebt Dr. M. stark Alfons’ ,arge Leicht-
glaubigkeit und Kritiklosigkeit® (S. 215) hervor, womit er so
viele Erzihlungen tber die wunderbare Macht der Gottesmutter auf-
genommen hat; selbst wenn man zu seiner Verteidigung auf den Charakter
des neapolitanischen Volkes hinweist, ,bleibt noch ein grofses Mals
von Kritiklosigkeit und Leichtglidubigkeit® (S. 216).

Die Ehre des hl. Alfons und die Liebe zur Wahrheit zwingen uns,
diesen Behauptungen gegeniiber Stellung zu nehmen.

Zum richtigen Verstiindnis geben wir jedoch vorab ausdriicklich
zu, dafs mehrere vom hl. Alfons angefiihrte Beispicle dem Geschmacke
der nordischen Vélker iberhaupt nicht entsprechen. ,Das mag¥, so be-
merkt der gelehrte Bischof von Chersones, Th. Laurent (in seiner Vor-
rede zur deutschen Ubersetzung dieses Werkes), ,grofsenteils aus der
Verschmihung aller Kunst in der Darstellung, aus der Kiirze und Ab-
gerissenheit der Erzidhlung selbst, aus dem gar schlichten und einfiltigen
Ausdruck herrithren. Allein Wunderereigoisse sind keine Geschmack-
sachen, und Wundererzihlungen keine Kunsterzeugnisse. KEs gibt, — so
fihrt Laurent fort —, auch in der hl. Schrift solche Wundergeschichten,
die, wenn sie anderswo erzihlt, und besonders wenn sie bruchstiicklich
aulser ihrem Zusammenhange genommen wiirden, oder auch wie sie da
stehen, manchem abgeschmackt vorkimen: Man denke an den sprechenden
Esel des Balaam, an die Vertreibung des Teufels von den jungen Ehe-
leuten Tobias und Sara durch den Dampf der gerosteten Fischleber,
sowie an die Erwiirgung der sieben frithern Ménner der Sara durch den
Teufel, an den geharnischten Reiter im Heiligtum zu Jerusalem und die
Geifselung des Heliodor; ja an die Legion Teufel, die, von Christo aus.
den Besessenen getrieben, auf seine Einwilligung in die Herde Schweine
fuhren und sie in den See stiirzten, Wie viele Wunder aus dem Leben
der Heiligen bieten nicht so auffallende Umstinde dar, als diese aus der



368 Litterarische Besprechungen.

biblischen Geschichte? An dergleichen Umstinde soll man sich also
vicht stofsen, sondern eher erforschen, wie sie in die weisesten Absichten
Gottes bei diesen Wunderthaten gehoren; und wenn sich dies auch nicht
immer ermitteln lilst, so sollen wir nichtsdestoweniger den Finger
Gottes anbeten.*“

Diesen Bemerkungen des hochw. Bischofs Laurent, der bekannter-
mafsen in dieser Hinsicht ein unverdichtiger Zeuge ist, kann man eine
doppelte Einwendung entgegenhalten.

Erstens: Wenn mehrere dieser Beispiele fiir unseren Geschmack
storend sind, ist es dann noch zweckmiifsig, sie als KErbauungsmittel in
die deutschen Ubersetzungen der ,Herrlichkeiten Mariens“ immer und
wieder hineinzutragen?

Wir antworten, dafs man diesbeziiglich verschiedener Ansicht sein
kann, und dafs jede Ansicht ihre Grinde hat; dals also, wenn auch
Dr. Meffert das Recht unverkiirzt gelassen wird, einer gesichteten Aus-
gabe den Vorzug zu geben, andere der Meinung sind, dafs das, iibrigens
sehr relative, Abstofsende in einigen Erziéhlungen, in der Autoritit des
Erzihlenden, als eines Heiligen und Kirchenlehrers, zugleich auch in
der Salbung der Lehre, in dem frischen Liebeshauch, der das ganze
Buch durchweht, sein Korrektiv findet und trotz aller litterarischen
Mingel noch zu niitzlich ist, um ausgemerzt zu werden; dals jedenfalls
die Aufnahme dieser Beispiele ,die gesunde Andachtsiibung“ (8. 214)
zur Mutter Gottes nicht gefahrden wird, und dals es jedenfalls auch nicht
angeht, auf die Beispiele der ,Herrlichkeiten Mariens* die Worte des
Bischofs Ullathorne anzuwenden (8. 216. 217), ohne die Gefahr, den
Protestanten konnten irrttimliche Auffassungen iber die katholische
Lehre beziiglich der Gottesmutter eing-flofst werden, ungeheuer zu iiber-
treiben; dafs schlielslich, was die heilige Kirche ohne Vorbehalt
gelobt und dem ganzen christlichen Volke anempfohlen hat,
nicht schiadlich wirken kann, die christliche Frommigkeit nicht
gefihrden und dem Aberglauben Thiir und Thor nicht 6ffnen
wird, wie es der Verf. a. A. O. insinuiert, sondern im Gegenteil — be-
sondere Fille natirlich ausgenommen — notwendig dem geist-
lichen Leben der Vdélker niitzlich sein mufs. Wir wiederholen jedoch:
Die von Dr. M. vertretene Ansicht iiber Auslassung des Stéorenden
in Alfons’ Beispielen wollen wir nicht bestreiten und anerkennen,
dafs sie ihre Griinde hat. Aber auch nur dieses anerkennen wir, teilen
jedoch nicht die Beftirchtungen des Verf.,, halten diese vielmehr durch
die Averkennung, welche sowohl die Pipste als das christliche Volk
dieser Schrift Alfons’ gezollt haben, fiir ausgeschlossen.!

Die zweite Einwendung ist diese: Sind die vom hl. Alfons an-
gefihrten Beispiele wahr oder wahrscheinlich, oder kann man ihn 10
dieser Hinsicht einer ,argen Leichtgliubigkeit und Kritik-
losigkeit“ (8. 215) zeihen?

Als Antwort auf diese Frage diene an erster Stelle die Bemerkung,
dafs die heilige Kirche feierlich erklirt hat, der hl. Alfons habe die
Tugend der Klugheit standhaft im heroischen Grade geiibt. Mit diesem
feierlichen Urteile der Kirche lilst sich die Anklage Dr. Mefferts, eine
Anklage, welche er auch aufrecht hilt in Bezng auf die Zeit, worid
Alfons gelebt (8. 215), nicht leicht vereinbaren. Wenigstens hitte

1 Man bemerke, dals wir uns fiir die historische Wahrheit der
Erzihlungen Alfonsens nicht auf die seinen Werken erteilte Appro-
bation der Kirche berufen.



Litterarische Besprechungen. 369

Dr. Meffert einen Beweis liefern sollen, woraus diese ,arge Leicht-
gliubigkeit und Kritiklosigkeit* erhellt. Die zwei Beispiele, welche er
S. 214 und 215 anfiithrt, beweisen gar nicht. Denn die Vision des Br. Leo
hat an sich nichts Unglaubwiirdiges, und fiir die Erzihlung einer Vision,
deren Iuhalt sich jedem als blofs symbholisch deutlich erkennbar macht,
diirfte ein Hinweis auf die Franziskanerchronik als Quelle durchaus ge-
niigen. Die Krzihlung Pelbarts iiber das Leichengerippe ist zwar mehr
autfallend; zugleich ist aber gerade diese Erzihlung unter allen von
Alfons angefiilhrten eine von den am besten erwiesenen. Denn Pelbart
gibt diese wunderbare Thatsache als zu seiner Zeit vorgefallen, und
zwar vorgefallen in der Gegenwart des Kaisers Sigismund und vieler
Reichsgrofsen. Kr erzihlt es in einem Buch, das er dem Papste
Sixtus IV. gewidmet hat, zu einer Zeit, als viele Augenzeugen noch am
Leben waren. Was ferner die Worte betrifft, womit der Heilige diese
Erzihlung einleitet, so beméngelt Dr. M. stark die Weise, wie A.
den hl. Thomas fir sich citiert. Der Heilige sagt nimlich so: ,Es ist
die Meinung vieler Theologen und speciell des hl. Thomas, dals Maria
vielen Personen, die in der Todsiinde starben, von Gott die Aufschiebung
des Richterspruches und die Ruckkehr in das Leben, um Bufse zu thun,
erlangt habe.“ Dr. Meffert (S. 214) sagt, dafs der hl. Alfons sich wohl
mit Unrecht auf den hl. Thomas beruft; dafs Thomas a. a. O. (IIL. suppl.
qu. 71. art. 5.) nur von einem Fall, nimlich von der angeblichen Be-
freiung Trajans redet. Dem ist aber nicht so. Hat doch der heil.
Thomas a. a. O. folgenden Satz: Ad 5m dicendum quod de facto Traiani
hoc modo potest probabiliter aestimari, quod precibus B. Gregorii ad
vitam fuerit revocatus et ita gratiam consecutus sit, per quam remissionem
peccatorum habuit et per consequens immunitatem a poena; sicut etiam
apparet in omnibus illis, qui fuerunt miraculose a mortuis
suscitati, quorum plures constat idololatras et damnatos
fuisse. De omnibus talibus enim similiter dici oportet, quod non
erant in inferno finaliter deputati, sed secundum praesentem propriorum
meritorum iustitiam; secundum autem superiores causas, quibus prae-
videbantur ad vitam revocandi, erat aliter de eis disponendum. Vel
dicendum secundum quosdam, quod anima Traiani non fuit simpliciter
a reatu poenae aeternae absoluta, sed eius poena fuit suspensa ad
tempus, sc. usque ad diem iudicii. Nec tamen oportet, quod hoc fiat
communiter per suffragia; quia alia sunt, quae lege communi
accidunt, et alia, quae singulariter ex privilegiis aliquibus
conceduntur; sicut alii sunt humanarum limites rerum, alia divinarum,
signa virtutam, ut Augustinus dicit. Das einzig Unprichtige also, was
sich in dieser Citation Alfons’ vorfindet, ist, dafs er den hl. Thomas
diese aulserordentliche Befreiung von den Héllenstrafen der Ver-
mittlung Mariens zuschreiben lifst. Da der hl. Alfons aber in der
Einleitung seines Buches mit Recht den hl. Thomas fir die Ansicht
citiert, dafs Maria die allgemeine Vermittlerin aller Gnaden
ist (Opusc. Explic. Salut. Angel.) und im ersten Kapitel die Worte
des hl. Thomas anfithrt: [Maria] dimidiam partem regni Dei impetravit,
ut ipsa sit regina misericordiae, ut Christus est rex iustitiae (Introd. in
ep. canonicas.), so war der hl. Alfons auch berechtigt, den hl. Thomas
diesle aufserordentliche Gnadenspendungen der Gottesmutter zuschreiben
zu lassen.

Zweitens mdge hier als Zeuge gegen die Anklage Dr. Mefferts der
schon genannte Bischof Laurent auftreten, ein Prilat, welcher der
Leichtglaubigkeit und des Mangels an Kritik am wenigsten verdichtig

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVI. 24



370 Litterarische Besprechungen.

s#in kanpn. KEr schreibt in der schon citierten Vorrede zur deutschen
Ubersetzung der Herrlichkeiten Mariens: ,KEs ist wahr, dals eine
solche Menge von Wundergeschichten, so nahe zusammengedringt und
so kurz und schlicht erzihlt, ohne alle wissenschaftliche {physiologische
oder psychologische) Begriindung und Erlauterung, wie sie in diesem
Buch enthalten, wohl eine starke Zumutung sind an unsere so un-
gliubige Zeit, die eben ibres Unglaubens wegen so wenige Wunder mehr
geschehen sieht, wie ja der Heiland selbst in seiner Vaterstadt aulser
einigen Kraokenheilungen kein Wunder thun konnte . .. wegen ihrer
Unglaubigkeit. Dann, nach Erwidhnung der auflserordentlich vielen, und
doch geniigend bestitigten Wunder einiger Heiligen aus spiiterer Zeit
und nach der Bemerkung, dals viele von den von Alfons angefiihrten
Wundern von dem apostolischen Stubl anerkannt waren, fihrt er so fort:
,Nun hat aber der hl. Alfons in diesem Buche keine Wundergeschichte
anfgefiihrt, — falls er sie nicht aus seiner eigenen durchaus sicheren
Erfahrung geschopft —, ohne den Autor, dem er dieselbe entnommen,
anzugeben; und schon die Anfihrung einer Erziblung und Benutzung
eines Autoren von einem so weisen, gelehrten, erleuchteter und frommen
Manne, zumal in Verbindung mit der vom Oberhaupt der Kirche ge-
schehenen Gutheifsung seiner Schriften und Kanonisation seines Namens,
biirgt uns dafir, was sich auch anders nachweisen lifst, dals diese
Autoren keine ligenhafte, leichtgliubige, verdichtige, dafls sie vielmehr
zuverlissige und unverwerfliche Zeugen sind.“ Soweit Laurent.

Was Caesarius anbetrifft. haben selbst protestantische Autoren dessen
Zuverlissigkeit anerkannt. Die Erzihlungen vou Alanus a Rupe waren
zu Alfons Zeiten so allgemein in Italien verbreitet und von so vielen
pamhaften Autoren in gutem Glauben aufgenommen, dafs man wegen
ihre Benutzung dem Heiligen nicht den Vorwurf der Leichtgliubigkeit
machen kann; die meisten, wenn nicht alle, Erzihlungen hat Alfons
Schriftstellern entnommen aus der Gesellschaft Jesu, deren Zuverlissig-
keit damals iiber allen Verdacht erhaben war, z. B. Nieremberg, Rho,
Lyraeuns, Auriemma, Bovio. Haben sich diese Autoren in der Anfithrung
oder Wiirdigung ihrer Quellen einige Male geirrt, so ist am wenigsten
dem hl. Alfous’ ein Vorwurf daraus zu machen,?

Ubrigens erklirt der Heilige selbst, wie ernst er bei Anfiihrung
von geschichtlichen Thatsachen seine Pflicht als Schriftsteller aufgefafst
Lhat. In der Einleitung zu seinem Buche ,die Siege der Martyrer“
schreibt er: ,Man wundere sich nicht, wenn man hier bnicht alle Um-
stinde angegeben findet, die in anderen Biichern aufgezeichnet sind. Ich
habe our solche Thatsachen geben wollen, die ganz sicher und aus zu-
verlissigen Schriftstellern genommen sind, und habe deshalb manches
iibergangen, was ich zwar nicht als falsch verwerfe, aber was mir doch
zweifelbaft und aus unsichern und verdichtigen Akten gezogen zu sein
scheint. Kardinal Baronius schreibt in seinen Annalen (a. 807. n. 23),
es sei besser, in dem Leben der Heiligen Weniges und Sicheres als Vieles
und Ungewisses zu erzihlen; denn das Wenige, wenn es getreu ist, be-
friedigt den Leser, der daraus Nutzen ziehen kann; wenn aber im Gegen-
teil Wahres mit Zweifelhaftem gemischt erscheint, dann hat man auch
das Wahre in Verdacht. Deshalb lasse ich verdichtige Thatsachen beiseite,

1 Dieses gilt besonders von der Erzihlung tber den Jingling Ernest,
wobei der Heilige sich wahrscheinlich auf Bovio verlassen hat, der als
Quelle Vincenz von Beauvais anfibrt, in dessen Speculum historiale
iedoch dieses Beispiel nicht vorhanden ist.



Litterarische Besprechungen. 371

im Falle indes der Verdacht nicht etwa aus der Luft gegriffen ist, sondern
auf einem verninftigen Grunde beruht. Denn wenn ein Schriftsteller
nicht im allgemeinen als unglaubwiirdig angesehen wird und als ein
solcher, der alles iibertreibt, sondern wenn er als treu, gewissenhaft,
gelehrt und fleifsig anerkannt wird, und kein positiver Grund vorhanden
ist, dafs die Akten der Martyrer falsch seien, dann ist es nicht billig,
die Thatsachen, die er erzihlt, zu verwerfen. Nun hatte gewifs Alfons
zu seiner Zeit das Recht, die von ihm benutzten Autoren zu der Zahl
dieser zuverlissigen Quellen zu rechnen; und so bleibt das von Dr. Meffert
beanstandete Urteil Dilgskrons? (S. 215) bestehen. Dals Dr. M. einige
dieser Erzihlungen unwahrscheinlich erachtet, thut nichts zur Sache; der
hl. Alfons hielt sie fiir wahrscheinlich, und in dieser Hinsicht ist dem
Urteile eines Kirchenlehrers, dessen Schriften von der Kirche ohne Vor-
behalt dem Volke anempfohlen sind, mehr zu trauen als den subjektiven
Auffassungen des einen oder anderen Kritikers. Gewils sollte sich aber
Dr. Meffert fir verpflichtet halten, seine gegen den Heiligen erhobene
Anklage der ,argen Leichtgliubigkeit und Kritiklosigkeit® zurick-
zunehmen,

Bei der Behandlung der Lebre von der Unbefleckten Empfingnis
der Mutter Gottes (S. 217 ff.) unterlidfst Dr. M. zu bemerken, was Alfons
iiber das debitum proximum contrahendi peccatum originale
bei Maria gelehrt hat.

Dafs der hl. Alfons sich mit Unrecht auf den hl. Bernard beruft,
kann vielleicht? nach den neuesten Untersuchungen zugegeben werden;
was jedoch den hl. Thomas betrifft, so konnen wir die Bemerkungen des
Verf. nicht so leichten Kaufes hinnehmen. Die neuesten Erdrterungen
iiber diesen Punkt, auch in dieser Zeitschrift, haben wenigstens dargethan,
dafs die Frage, ob der hl. Thomas die Unbeflekte Empfingnis verneint
bat, noch gar nicht entschieden ist, und Alfons’ Berufung auf I. Sent.
d. 44, qu. 1. a, 3. ad 3 kann nicht der Unrichtigkeit tiberwiesen werden,

In Bezug auf die Universalitit der himmlischen Mittlerschaft Marias
und auf Alfons’ These: ,Kein Gebet tinde Erhérung ohne ihre Intercession,“
bemerkt Dr. M (8. 234), dals der Sinn dieser These entweder ist: ,Jeder
mufs expresse Maria anrufen, um erhort zu werden“; oder ,Nur der
positive Ausschlufs der Intercession der Mutter Gottes gefihrdet die
Erhorung des Gebetes.“ Mit Dr. M. erkennen wir, dafs die erste Inter-
pretation unrichtig ist, die zweite unanfechtbar. KEs gibt jedoch noch
eine dritte Interpretation, welche etwas mehr sagt als die zweite, und
welche aus den Erérterungen des hl. Kirchenlehrers sich als die richtige
ergibt. Nach dieser Auffassung ist die Mittlerschaft und Fiirbitte
Marias wirklich ,eine allgemeine und pflichtméilsige Bedingung

1, Liguori entnahm diese Beispiele Schriftstellern, die damals als
Autorititen galten. Manche dieser Erzihlungen werden jetzt die Lauge
einer auch billigen Kritik nicht bestehen konnen; zur Zeit des Heiligen
batten sie noch alle Zeichen der Wahrscheinlichkeit fir sich, und er
konnte mit Recht vor Hyperkritik in Hinsicht auf sie warnen.“ (I, S.
368.) — Wie wenig Alfons von Leichtgliubigkeit besals, mag auch noch
aus der Thatsache erhellen, dals er das bekannte Wort Alberts des
Grofsen an Thomas von Aquin: Opus triginta annorum confregisti
mihi und die damit verbundene Erzihlung nur als zweifelbaft erwahnt.
Vergl Predigten, 23, Pr. )

? Es scheint ja noch nicht ausgemacht, ob der Heilige die con-
ceptio passiva formalis fiir maculata gehalten hat.

24%



372 Litterarische Besprechungen.

der Gnadenspendung“ (um uns der von Dr. M. angefithrten Worte
Schells zu bedienen, der dieses verneint S. 235). Mag das auch nicht
ausdriicklich in der heiligen Schrift stehen, — so gibt es ja noch
eine andere Weise, eine Lehre als theologisch richtige Lehre darzuthun,
wenn auch nicht mit jener Sicherheit, welche eine Lehre zur Glaubens-
lehre stempelt und deren Verneinung zum peccatum contra fidem
macht, sondern mit einer solchen Gewilsheit, die dem frommen, vom
hl. Geiste erleuchteten Sinne des christkatholischen Volkes (wozu auch
die Gelehrten sich ziihlen sollen) zur Annahme einer Lehre gentigt.
Nun hat der hl. Alfons diese Lehre aus den Zeugnissen der hl. Schrift
fiber Maria und aus der Lehre vieler Heiligen und Theologen gefolgert;
mit Kraft weist er die Meinung zuriick, als wire diese Meinung der
gesunden Theologie nicht entsprechend (Einleitung. An den Leser);
er betrachtet sie als einen Hauptpunkt seiner Lehre, und somit teilt sie
gewils auf besondere Weise die Gatheifsung und Anempfehlung, welche
das hochste kirchliche Lehramt seiner Lehre angedeihen liefs. Es mutet
aber einen Katholiken sonderbar an, wenn diese selbe Lehre von Dr. Schell
(dem sich Dr. M. anzuschliefsen scheint a. a. 0.) als eine , Uberschweng-
lichkeit“ bezeichnet wird. Und was das oben angefithrte Dilemma
Dr. Mefferts anbetrifft, so ist zu bemerken, dafs man aus dieser Alfon-
sianischen These nicht folgern kann, ein jeder sei verpflichtet, bei jedem
Gebet Maria expresse anzurufen; auch nicht, dafs es geniige, Marias
Fiirbitte nicht positiv auszuschliefsen. Nein, aus dieser These folgt nur,
aber folgt auch gewils, dafs ein jeder, der Erhorung bei Gott finden
will, in re aut in voto, explicite oder implicite sich auf Marias
Fiirbitte berufen soll, wie dieses auch beziiglich des Mittlertums Christi
und beziiglich der Taufe bei den Erwachsenen geniigt; was aber Christus
ist durch Recht, ist Maria durch die gnadenvolle Bestimmung Gottes,
der so sehr die Mutter seines eingebornen Sohnes ehren will, dals man
alles, was man ohne Verletzung der kirchlichen Lehre Maria zuschreiben
kann, ihr auch zuschreiben soll. Nun ist es aber theologisch gewils, dals
Alfons’ Lehre die kirchliche Lehre nicht verletzt.

Was aber viel mehr ist, wir konnen in Bezug auf diese These
Alfons’ das Zeugnis des jetzt regierenden Papstes anfilhren, der in seiner
an alle Bischofe gerichteten Encyklika vom 22. September 1891 schreibt:
»Vere proprieque affirmare licet, nihil prorsus de permagno illo omnis
gratiae thesauro, quem attulit Dominus, si quidem gratia et veritas
per Jesum Christum facta est, nihil nobis nisi per Mariam, Deo
sic volente, impertiri, ut quo modo ad Summum Patrem, nisi per Filium
nemo potest accedere, ita fere, nisi per Matrem, accedere nemo posset
ad Christum. — Quantum in hoc Dei consilio et sapientiae et miseri-
cordiae elucet!“! — Nun wiire es aber allzu ldcherlich, diese hehren

1 Man bemerke noch, wie der Papst a. a. 0. weiter sagt: ,Tam
carae misericordiae consilium in Maria divinitus institutum et Christl
testamento ratum inde ab initio sancti Apostoli priscique fideles summa
cum laetitia senserunt; senserunt item et docuerunt venerabiles Ecclesiae
Patres, omnesque in omni aetate christiani unanimi consensere; idque
ipsum vel memoria omni litterisque silentibus vox quaedam e cuiusqué
christiani hominis pectore erumpens loquitur disertissima. Non aliunde
est sane quam ex divina fide, quod nos praepotenti quodam impulst
agimur blandissimeque rapimur ad Mariam . . . Quarum veritate et
suavitate rerum quantam animus capit consolationem, tanta eos aegri-
tudine dolet, qui divina fide carentes Mariam neque salutant neque habent



Litterarische Besprechungen. 373

Worte in dem Satze zu verflichtigen: ,Wir werden keine Gnade von
Gott bekommen, wenn wir diese Vermittlung Marias positiv aus-
schlielsen!® Muls dieses ja von dem positiven Ausschluls der
Vermittlung eines jeden Heiligen gesagt werden; ganz besonders
aber, wenn man zudem diesen Ausschlufs — mit Dr. Meffert S. 284 —
betrachtet als ,gleichbedeutend mit Mifsachtung und Hohn“.

Bei der Besprechung der asketischen Werke des Heiligen hiitte Dr. M.,
falls seine Arbeit eine Wiirdigung der litterarischen Thitigkeit des Kirchen-
lehrers sein soll, wie doch Titel und Vorwort es bezeugen, nicht nur
die einzelnen asketischen Schriften behandeln, sondern auch die Gesamt-
lehre des Heiligen tiber das Ideal des christlichen Lebens, wie es sich
in der ganzen Alfonsianischen Litteratur mit sehr markierten Ziigen
ausprigt, hervorheben miissen. Vergebens sucht man darnach.

Auch hat der Verf, es ginzlich unterlassen, die dem Heiligen eigent-
tiimliche Methode des inneren Gebetes darzulegen. Dazu geniigt
es freilich nicht, die kurze Methode, die der Heilige an einigen Stellen
seiner Werke gibt, zu verwerten, vielmehr ist dazu ein eingehendes
Studium seiner simtlichen asketischen Schriften erfordert. Dafs Dr. M.
sich dieser Aufgabe nicht unterzogen hat, mag auch wohl daraus er-
hellen, dafs er Alfons’ Abhandlungen iiber die Menschwerdung des ewigen
Wortes nur mit einem Worte erwihnt, ohne den Reichtum und die Tiefe
der Gedanken, welche der hl. Kirchenlehrer in diesem Werke nieder-
gelegt hat, des niheren zu wiirdigen.

Bei der Besprechung von Alfons’ Lehre iiber die geistliche Bered-
samkeit wiire es wohl angezeigt gewesen, hervorzuheben, dals das aus-
fithrliche Dekret der Congregatio Episcoporum et Regul. vom
31. Juli 1894 iiber das Predigtamt die Auffassungen des hl. Alfons
picht nur was den Sinn betrifft, sondern oft fast buchstiblich wieder-
gegeben hat. Uber diesen Stoff sowohl als iber die poétischen
Leistungen des Heiligen hiitte der Verf. im Leben Alfons’ von Kardinal
Capecelatro sehr wahre und nitzliche Bemerkungen finden konnen.
Jedenfalls gehort die Besprechung dieser Punkte allerdings zur Voll-
stindigkeit der Arbeit, welche Dr. M. auf sich genommen hatte.

Wir miissen schliefslich noch eine Ungenauigkeit hervorheben.
Nicht dafs sie an und fir sich so wichtig ist, sondern weil sie dazu
Veranlassung geben kann, sich fir eine Meinung, welche in letzter Zeit
iiber die Dauer der Volksmissionen von einigen Geistlichen vertreten
wurde, mit Unrecht auf die Autoritit des hl. Kirchenlehrers, der zugleich
einer der erfahrensten Missioniire seiner Zeit war, zu berufen. Dr. M.
Jifst den hl. Alfons (S. 265) sagen: Alle drei Jahre sollte in jedem Orte
der Didcese eine Mission abgehalten werden und zwar sollte dieselbe
acht Tage lang dauern. — Ein jeder, der diese Worte liest, wiirde den
hl. Alfons fiir einen Patron der achttigigen Missionen halten. Liest man
jedoch die citierte Stelle in ihrem Zusammenbang, nimlich in § 5 des
2. Kapitels der Reflessioni utili ai Vescovi, so sieht man, dals
der Heilige die entgegengesetzte Ansicht vertritt. Um die Bischofe von
den sogenannten Centralmissionen abzuhalten (ndmlich von jenen,
wobei fir mehrere Ortschaften zugleich in einer Kirche die Exer-
citien gehalten werden), bittet er sie, an jedem noch so kleinen Orte

matrem; eorumque amplius dolet miseriam, qui fidei sanctae quum sint
participes, bonos tamen nimii in Mariam profusique cultus
audent arguere: qua re pietatem, quae liberorum est, magnopere
laedunt.“



374 Litterarische Besprechungen.

wenigstens acht Tage lang besondere Exercitien abhalten zu lassen.
Dann fahrt er jedoch weiter fort und sagt, dals man als Mafsstab fiir
die Dauer der Mission die vollkommne Beruhigung des Gewissens aller
Glaubigen nehmen soll, mit Ricksicht auf den Predigtkursus, der oft
zu begriindeter Unruhe Veranlassung gibt. Von diesem doppelten Gesichts-
punkt aus sei er der Meinung, dafs auch in kleinen Ortschaften die
Mission wenigstens zehn Tage dauern soll, in den grdéfseren selbst bis
an 20 und 30 Tage. Noch deutlicher spricht er sich dariiber aus in
seiner Selva di materie predicabili, wo er im 3, Teile Kapitel 10
n. V, ausdriicklich sagt: ,Die Mission dauert gewdhnlich zwolf Tage ...
In den kleinen Ortschaften dauert sie wenigstens zehn Tage ... Doch in
den stirker bevilkerten Orten, z. B. wo es viertausend Seelen oder mehr
gibt, muls die Mission fortgesetzt werden, solange es ndtig ist .. . damit
alle Gliubigen die Zeit gehabt haben zu beichten.“ —

Wir miissen uns auf diese Bemerkungen beschriinken. Sie scheinen
uns mehr als geniigend darzuthun, dafls ein Buch, welches mit Recht
den Titel trigt: ,.Der hl. Alfons von Liguori, der Kirchenlehrer und
Apologet des 18. Jahrhunderts“ noch zu schreiben ist, und dafs fast alle
von Dr. Meffert an der litterarischen Thitigkeit des Heiligen gemachten

Aussetzungen unbegriindet sind.
Wittem (Holland). J. L. Jansen C. S8. R., Philosophie-Professor.

Dr. Otto Willmann: Philosophische Propidentik.
1. Teil: Logik. Freiburg i. B. u. Wien, Herder 1Y01.
gr. 8. 132 8. — 2 Kr. 20 h.

Hofrat Willmann, der beriihmte Pidagoge und Geschichtschreiber
des Idealismus, hat vor einigen Monaten ein Lehrbuch der Logik
verdffentlicht, das als Leitfaden fir den Logikunterricht an Gymuasien
gedacht ist. Unterm 15. Juli 1901 (Zahl 13 726) hat dasselbe die Appro-
bation des dsterreichischen Unterrichtsministeriums erhalten.t Im Lebr-
plan des Osterreichischen Gymnasiums? sind der ,philosophischen Propii-
deutik“ in der VII. und VIII. Klasse je zwei Wochenstunden zugewiesen.
Die Aufgabe des propédeutischen Unterrichtes wird daselbst kurz folgender-
mafsen skizziert: ,Erginzung der Erfahrungserkenntnisse von der Aulsen-
welt durch erfahrungsmifsige Auffassung des Seelenlebens; zusammen-
hingende Kenntnis der allgemeinsten Gedankenformen als Abschluls des
bisherigen und als Vorbereitung des bevorstehenden strengeren wissen-
schaftlichen Unterrichtes. In der VII. Klasse wird ,Logik“, in der
VIII. ,Empirische Psychologie“ gelehrt.

Die Instruktionen fiir den Unterricht an den (dsterreichischen)
Gymnasien geben dem Lehrer folgende Winke? fiir die Belebung des
Logikunterrichtes:

»Unermiidlich mufs der Lehrer darauf bedacht sein, moglichst
lebensvolle Beispiele, am besten aus der Praxis der Schiiler selbst, bei-
zubringen und beibringen zu lassen.“ Aufser diesen kann der Lehrer
~typische Schulbeispicle (Paradigmen), Schemen (alle A sind B u. dgl.),
wohl auch die graphische Darstellung durch Kreise und Gerade”

1 Verordnungsblatt“ des k. k. Ministeriums f. Kultus und
Unterricht, Jahrgang 1901, Stick XIX.

? Lehrplan und Instruktionen fir den Unterricht an den
Gymnasien in Osterreich. Pichlers Ww. u. Sohn, Wien 1900 8. 21.

3 Kbhenda S. 317 f.



Litterarische Besprechungen, 375

verwenden, um die Lehrsiitze der Logik dem Verstindnisse der Schiler
nidher zu bringen.

wSpeciell in der Begriffslehre ist das stete Heranziehen der Sprache,
beziehungsweise der Grammatik, der klare Hinweis auf die mangelhafte
Schiirfe der Wortbedeutung, das Gegeniiberstellen des logisch strengen
Begriffsinhaltes und der mehr oder minder lockeren und schwankenden
Alltagsbedeutung eines Wortes, dann wieder der letzteren gegeniiber dem
etymologischen Gehalte des Wortes, jaderzeit eine anregende und frucht-
bare Ubung; ebenso in der Urteilslehre die logische Wiirdigung der ver-
schiedenen Satzformen, insbesondere der hypothetischen, kausalen und
konzessiven Sitze, wobei durch Heranziehung der lateinischen und grie-
chischen Ausdrucksmittel die Selbstindigkeit des logischen Gehaltes gegen-
iiber dem sprachlichen Ausdrucke besonders klar gezeigt werden kann.“

Bei Behandlung der Induktion in der Schlufslehre ist eine enge
Berithrung mit der Methode des naturwissenschaftlichen Unterrichtes
durch die Sache selbst geboten.“

Alle diese Winke der offiziellen ,Instruktionen® finden in Willmanns
Lehrbuch vollste Beriicksichtigung. Das Anknipfen an das dem Sep-
timaner zu Gebote stehende Gedankenmaterial, an seine philologischen
und stilistischen Kenntnisse, wie es in diesem neuen L.ehrbuche geiibt
wird, mufs jeden, der fiir Methode des Gymnasialunterrichtes Sion und
Verstindnis hat, geradezu entziicken.

Nachdem Willmann ankniipfend an die Bedeutungen, die das Wort
,denken“ im gewodhnlichen Sprachgebrauch besitzt, den Schiiler an-
geleitet hat, einen aufmerksamen Blick auf das buntwechselnde Bild der
eigenen Gedankenwelt zu werfen, zeigt er ihm, welche Bedeutung die
Schuluzg des Denkens, welchen Wert die Anweisung zur Technik des
Denkens, ,die Logik¥, bat.

An der Hand der Aufsatzlehre, die dem Logik-Tiro bereits durchaus
gelidufig ist, gibt er ihm einen Vorblick iber die Materien, die in der
Logik zur Sprache kommen sollen. Dieser dritte Abschnitt der Kin-
leitung, der sich betitelt: ,Die Materien der Logik, von der
Aufsatzlehre aus angesehen, ist ein didaktisches Meisterstiick.

Daran schliefsen sich einige historische Notitzen iber den ,Ur-
sprung unserer Logik“ Auch der ,Scholastiker des Mittelalters“
wird da gedacht, ,von denen unsere logischen Kunstausdriicke unmittel-
bar herstammen, die aber zudem vielfach die aristotelischen Bestimmungen
erginzten.“

Das Lehrbuch selbst nmfalst (abgesehen von der bereits erwidhnten
Einleitung) vier grofsere Abschnitte; der erste derselben bietet psycho-
logische Belehrungen iiber ,die Denkthétigkeiten,“ ganz ent-
sprechend einem Winke der osterreichischen Gymnasial - Instruktionen.
Der zweite Abschnitt fiihrt uns ,die Denkformen® vor, indem er die
Lehre vom Begriffe, Urteile und Schlusse in den Hauptumrissen hervor-
treten lifst und uns zugleich Einblick in die Art und Weise gewihrt,
wie diese Formen im natiirlichen Denken gebildet werden.

Ein dritter Abschnitt, der sich betitelt ,Die Denkgesetze®,
beschiftigt sich mit den obersten Denkprincipien: dem Identitiitsgesetz
und dem Satz vom Widerspruche; mit dem Begriff des Systems, das ein
Postulat des Identititsgesetzes, und der Methode, die ein Postulat des
Satzes vom Widerspruch ist. .

Als (vierter) abschliefsender und zusammenschliefsender Teil tritt
die Behandlung der ,Denkoperationen® hinza: der Induktion, der
Definition, der Einteilung und des Beweises.



376 Litterarische Besprechungen.

Was die Durchfithrung im einzelnen betrifft, glauben wir folgende
Charakteristika des Willmannschen Buches hervorheben zu sollen:
1. Hervortreten des historischen Gesichtspunktes
2. Ankniipfung an die Selbsterfabrung und den Wissensfonds des
Schiilers, vorab an seine philologischen und stilistischen Kennt-
nisse,

Das historische Moment tritt nicht blofs in gelegentlichen
Notizen zur Geschichte der Logik, hervor, sondern besonders darin, dafs
der Schiiler durch passend gewidhlte Citate aus den Originalwerken der
grofsen alten und mittelalterlichen Philosophen mit den geistigen kKr-
rungenschaften der Vorzeit in lebendigen Kontakt gesetzt wird. KEr
lernt Originalstellen aus Platon und Aristoteles, aus Ciceros philo-
sophischen Schriften, aus Auvgustinus und Thomas von Aquino kennen,
sieht also selbst die Auktoren ein, denen wir die noch heute giltige
Terminologie verdanken.

Willmanns Lehrbuch kniipft, wie wir weiter sagten, an die Selbst-
erfahrung und den Wissensfonds des Schiilers an: das, was der
Schitler frither gelernt, was er selbst gesehen, was er selbst erfahren hat,
wird herangezogen. Diese Ankntipfung an Bekanntes ist aulserordentlich
anregend, dieses rubige Weiterbauen auf festem Grund zeigt dem Schiiler,
dafs er bereits einen gesicherten Kenntnisstand hat, der erweiterungs-
fahig ist; dadurch wird aber die Selbstbethitigung des Schillers geweckt,
es wird ihm Mut gemacht, selbst mitzuarbeiten an der eigenen geistigen
Ausbildung.

Wie Willmann an die stilistischen Kenntnisse seines Zoglings
appelliert, um ihm von der bereits erstiegenen Warte der Aufsatzlehre
aus in grofsen Ziigen das weite Gebiet der Logik zu zeigen, in dem er
nun ein volles Jahr sinnend herumwandeln soll, wurde bereits gesagt.
Besonders interessant wird fir den Gymnasiasten das Heranziehen des
philologischen und sprachpsychologischen Momentes sein. Das
Vergniigen, die jugendliche Kraft an aristotelischen Citaten zu erproben,
ist kein geringes; die etymologische Zergliederung der Termini, der
stete Vergleich der entsprechenden griechischen, lateinischen und deutschen
Auvsdriicke in ihrer feinen Niancierung ist dulserst bildend, der Hinweis
auf die zarten begrifflichen Abstufungen, die wir in sinn- und stamm-
verwandte Worte legen, das alles regt zum Nachdenken an; zum
sNachdenken“ auch in dem Sinne, dafs wir den jahrhundertealten Ge-
dankengingen nachgehen, die im ,Sprachgebrauch“ niedergelegt sind.

Jede Seite der Willmannschen , Logik“ zeigi uns deutlich, dafs sie
nicht nur von einem Professor der Philosophie, sondern auch von einem
Professor der Pidagogik verfalst ist, von einem Mcister auf dem
Gebiete der Gymnasial-Didaktik’, vom Leiter eines blihenden
akademisch-pidagogischen Seminars.?

Wien. Subrektor Dr. Seydl.

1 Es sei hier an O. Willmanns zweibdindige ,Didaktik als
Bildungslehre® erinnert (Braunschweig, Vieweg 1894 f.).

2 Uber ,das Prager padagogische Universititsseminar
in dem ersten Vierteljahrhundert seines Bestehens“ erschien vor kurzem
aus Hofrat Willmanns Feder (Herder, Freiburg i. B. 1901) eine kleine
Schrift, die iber die Tendenzen und Erfolge des genannten Prager In-
stitutes, in dem neben theoretischer Unterweisung auch praktische
Ubung gepflegt wird, lichtvoll orientiert.

>—gfp—c



	Litterarische Besprechungen

