
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


353

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.
1. Immanuel Kant: Metaphysische Anfangsgründe der

Naturwissenschaft. Neu herausgegeben mit einein Nachwort:

Studien zur gegenwärtigen Philosophie der Mechanik
von Alois Höfler. Leipzig, Pfeffer. 1900.

2. Vorreden und Einleitungen zu klassischen Werken der
Mechanik: Galilei, Newton, d'Aleinbert, Lagrange,
Kirchoff, Hertz, Helmholtz. Übersetzt und herausgegeben
von Mitgliedern der Phil. Gesellschaft an der Universität zu
Wien. Leipzig, Pfeffer. 1899.

Beide hervorragende Werke beschäftigen sich mit den philosophischen
Grundlagen der Mechanik. Trotz der grofsen Gelehrsamkeit und tiefen
Forschungskraft ihrer Verfasser ist das sichere positive Ergebnis sehr
gering. Höfler scheint derselben Meinung zu sein, denn er schreibt am
Schlüsse der Vorrede: „Newton sagt: Die Geometrie ist stolz darauf, dafs
sie mit wenigem, was sie anderwärts hernimmt, so viel zu leisten vermag.
Von der Metaphysik aber könnte man sagen: Sie steht bestürzt, dafs
sie mit so vielem, was ihr die reine Mathematik darbietet, doch nur so
wenig ausrichten kann." Der Grund für die geringe Befriedigung, den
die Methaphysik dem Forscher gewährt, liegt eben darin, dafs man die
Mathematik als einzige wahre Wissenschaft ansieht, bei der die Metaphysik
Anleihen machen mufs, während eher das Gegenteil der Fall sein sollte.
Wollten die Koryphäen der heutigen modernen Philosophie bei den Grundsätzen

der Alten Anleihen machen, anstatt dafs sie alles neu konstruieren
möchten, so würde das Ergebnis ihres Denkens trostreicher sein. Nehmen
wir ein Beispiel. Höfler definiert die Bewegung als die Veränderung
der äufsereu Verhältnisse eines Dinges zu einem gegebenen Raum. Das
ist ganz unklar. Der Schwamm, der ins Wasser getaucht war und nun
in der Sonne das Wasser ausdunstet, verändert seine änfseren Verhältnisse
mit Rücksicht auf den Raum, der ihn umgibt; er ist aber nicht in
Bewegung, sondern liegt ruhig da. Aristoteles unterschied die örtliche
Bewegung von der Veränderung des Dinges in seinen Eigenschaften oder in
seinem Umfange. (Vgl. Phys VIH und Thomas v. Aquin, Commentar. ad
libros physicorum lect. 14.) Die örtliche Bewegung ist danach die Ursache
der beiden andern. Und weil das Licht die örtliche Bewegung durch seine
Kraft verursacht, nennt Arist. das Licht die erste sichtbare bewegende
Kraft in der Welt. Da haben wir die erste sichere Quelle aller hier auf Erden
wirkenden mechanischen Kräfte vor uns, die in der modernen Zeit durch
die Erfahrung alle Tage neue Bekräftigung erhält. Das Licht wirkt in
der Elektrizität wie auch im Magnetismus, und keine stoffliche Gewalt
vermag am Ende der Kraft des Lichtes Widerstand zu leisten. Dies
stellte Aristoteles durch metaphysische Gründe, unterstüzt durch die
Erfahrung, fest. Die damals geltenden Grundsätze der Metaphysik waren
fruchtbar und beherrschten das ganze menschliche Wissensgebiet, wie sie
dies noch heute thun würden, wenn man ihnen folgte. Aristoteles führt
seine Definition von der Bewegung überall durch und erzielt damit die
verzüglichsten Resultate: Motus est actus existentis in potentia, in quantum
hujusmodi; oder: Motus proprie significat actum imperfectum mobilia.
Alle die verschiedenen Arten der Bewegung sind darin inbegriffen. {Vgl.
unsre Preischrift: „Natur, Vernunft, Gott", Manz, Regensburg.) Wir

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 23



354 Litterarische Besprechungen.

könnten ebenso auf die Ungenauigkeit und darum Unfruchtbarkeit der
Definitionen hinweisen, die vom Stoffe oder vom Räume gegeben werden.
So hoch diese Verfasser als Gelehrte dastehen sie werden iu der
Metaphysik nie zu einem festen Resultat kommen, wenn sie sich nicht an die
Hauptprincipien anschliefsen, die von den Gröfsen der Vorzeit aufgestellt
worden sind und viele Jahrhundert hindurch ein fruchtreiches Denken
ermöglicht haben.

3. Surbled: La vie affective. Paris, Amat. Lyon, Vitte.
1900. 220 S.

4. Burbled: La raison. Paris, Vaugirard. Arras, 10 rue
de Balance. 20 S.

Der Verf. dieser beiden Schriften ist Arzt, ein aufrichtiger Verehrer
des hl. Thomas. In dem ersten der zwei angezeigten Werkchen behandelt
er vom psychophysiologischen Standpunkt aus einen höchst interessanten,
in der Philosophie leider recht vernachlässigten Gegenstand : Die menschlichen

Leidenschaften. S. verlegt den Sitz der Leidenschaften in das kleine
Gehirn und meint, damit in Gogonsatz zum hl. Thomas zu stehen, der
das Herz als den Sitz der Leidenschaften betrachte. Wir glauben, es
besteht da kein Gegensatz. Auch Thomas legt in seiner Lehre von den
Leidenschaften grofses Gewicht auf das Gehirn. Die bestimmte Richtung
der Leidenschaft, ihr Mafs oder ihr Grad, wir können sagen, die innere
Form derselben hängt von der sinnlichen Auffassung ab, deren Organ das
Gehirn ist; dagegen ist die Kraft, mit der die Leidenschaft auftritt, ihr
Ungestüm, das leicht zur Regellosigkeit wird, vom Herzen abzuleiten.
S. selbst bestätigt dies gewissertnafsen, wenn er sagt, das Kleinhirn sei
mehr als das Grofshirn von Blut durchdrungen. Auch das Experiment,
welches er erwähnt, wonach ein Tior, dem man das Gehirn nimmt, jede
bestimmte Empfindlichkeit verliert, nicht aber die Empfindlichkeit
überhaupt, bekräftigt diese Art Verbindung von Gehirn und Herz bei der
Leidenschaft. Dafs Thomas die dolectatio dem Sinne zusohroibt, das
gaudium aber dem vernünftigen Geist, ist kein Fehlor des Kopisten, wie
S. meint. Thomas selbst gibt ja die angemessenste Erklärung: Er versteht
unter gaudium jene Freude der Sinne, die und soweit sie von der Vernunft
geregelt ist. Damit bleibt bestehen, dafs, wie auch S. schreibt, es im
Menschen keine FYeude gibt, an der nicht auch der sinnliche Teil beteiligt
ist. Die Leidenschaft gehört, auch nach Thomas, dem compositum, d. h.
dem Leibe und der vernünftigen Soele zu. — Bei der Untersuchung über
„Die Vernunft" wäre S. zu einem bestimmteren Ergebnisse gekommen,
wenn er die ratio particularis, die im sinnlichen Teile ist und an die Stelle
des tierischen Instinktes beim Menschen tritt, berücksichtigt hätte. Sie
löst, wie Thomas dieselbe auffafst und lehrt, viele Schwierigkeiten. Thomas
schreibt über sie (S. th. I qu. 78, art. 4; Übers. Bd. III. S. 348): Alia
animalia pereipiunt hujusmodi intentiones (die nämlich nicht von den
äufseren Sinnen kommen, wie z. B. das Lamm den Wolf flieht, nicht wogen
der Farbe oder Figur, sondern tanquam inimicum naturae oder wie der
Vogel Strohhalme Bucht, nicht weil der äufsere Sinn sich daran ergötzt,
sondern wegen des Nutzens beim Nestbau) solum naturali quodam instinetu,
homo autem per collationem. Et ideo quae in aliis animalibus dicitur
aestimativa naturalis, in homine dicitur cogitativa, quae por
collationem quandam bujusm. intentiones adinvenit. Unde otiam dicitur
ratio particularis, cui medici assignant determinatum Organum, seil-
modiam partem capitis.



Litterarische Besprechungen. 355

5. Emilia Gallo: P. Amos Comenio nella sua Magna
Pidactica. Girgenti, Formica und Gaglio. 1900. 23 S.

6. Leonh. Veeh: Die Pädagogik des Pessimismus. Leipzig,
Haecke. 1900. 408 S.

7. Willi. Stern: Die allgemeinen Principien der Ethik
auf naturwissenschaftlicher Basis. Berlin, Dümmler.
1901. 22 S.

Diese drei Schriften wollen die moralische Erziehung auf rein
naturalistischer Grundlage aufbauen. Sie konstruieren sich einen Menschen,
wie er nach ihrer auf die blofse Vernunft sich stützenden Ansicht sein
müf8te, und meinen dann: So ist der Mensch in der That. Was speciell
Nr. 1 betrifft, so sollte man doch den alten Comenius einmal ruhen
lassen. Seine begeisterten Anbänger selbst gestehen zu, dafs nur einige
Sätze in seinen Schriften heute noch aktuellen Wert haben. Nun, diese
Sätze findet man bosser und bestimmter in den alten Philosophen, im
Aristoteles, Plato, und, auf die christlichen Völker angewendet, im Thomas.
Was Comenius emphielt, das ward im 15. Jahrhundert und früher boreits
praktisch geübt. (Vgl. Janssen, Gesch. des deutschen Volkes.) Durch die
sog. Reformation fiel das Schulwesen in beklagenswerter Weise herab;
die gesunde, auf der Natur und dem Glauben fufsende Pädagogik
verschwand mehr und mehr, um dem jämmerlichsten Subjektivismus Platz zu
machen. Comenius hat für jene Zeit das Verdienst, die Pädagogik wieder
auf eine breitere, objektive Grundlage zurückgeführt zu haben. Die Gegenwart

hat ihn weit überholt. — In Nr. 2 versucht der Verf., den
Pessimismus Hartmanns zur Richtschnur der Pädagogik zu machen. Wir
gestehen ihm gern zu, dafs, wenn unsre Natur, in sich allein abgeschlossen,
betrachtet wird, der Pessimismus gerechtfertigt werden kann. Sie hat
Hunger nach Unermefslichem und keine Kräfte in ihrem natürlichen
Bereiche, um ihn zu befriedigen. Sie mufs, sich allein überlassen,
verzweifeln. „Zwei Blutegel saugen", so sagt der Prophet, „am menschlichen
Herzen; sie heifsen: Immer mehr, immer mehr." Aber daraus entquillt
kein moralischer Aufbau im Menschen. Es klingt dies sehr schön, der
Mensch müsse im Ganzen aufgehen, für das allgemeine Beste arbeiten ; in
Wahrheit sind die Herren solber, die, wie Hartmann, es „als ein durch
die individuelle Selbstsucht eingeblasenes Vorurteil betrachten, wenn jemand
meint, die Glückseligkeit und das Wohl der Individuen könne objektiver
Zweck sein" (Hartmann), für ihre eigene Person wenig geneigt, auf ihr
Vermögen und ihre Bequemlichkeiten zu gunsten andrer zu verzichten.
Auf dem Papiere leson sich solche Theorieen von „Altruismus", vom
„Eingehen ins Absolute" sehr schön; die Wirklichkeit entspricht ihnen auch
bei denen nicht, die sie vortragen. Die christliche Religion hat mit der
„indischen" Ascese nichts, gar nichts gemein. Jene will nicht „gegen das
Natürliche abstumpfen", sie verwirft entschieden die „Empfindungslosigkeit".
Zu den grofsen Sündern zählt Paulus (II. Tim. 3, 3) die Menschen sine
affectione, die moralisch Empfindungslosen. Die christliche Ascese will
nichts andres wie die Sinne bis zu dem Grade abtöten, dafs sie nicht den
Frieden und die Freude des Geistes stören. Sie sagt: „Der Geist dos
Gerechten ist ein beständiges Gastmahl", nicht Trauer und Qual, nicht
Heulen und Zähneknirschen, nicht Pessimismus oder das Nirwana. Was
der Verf. von dem theistischen Zweck sagt, um dessentwillen Gott die
Welt schuf, ist ein Zeugnis dafür, dafs er vom Theismus nicht das Mindeste
versteht. Die Herren sollten doch, ehe sie solcher offenbaren Irrtümer und

23*



356 Litterarische Besprechungen.

Verkehrtheiten sich schuldig machen, die Schriften der Gegner zuerst
lesen. — Die an dritter Stelle genannte Schrift steht auf dem Standpunkte
des sog. „kritischen Positivismus" des Franzosen A. Comte. Eine Ethik
ohne persönliche Freiheit ist ein Unding. Wenn man sieht, welchen
Illusionen sich alle diese Autoren hingeben, die auf blofser Vernunft eine
Moral aufbauen wollen, so fühlt man erst recht, wie einzig fruchtbar für
das menschliche Handeln der christliche Glaube ist. Schöne Moralregeln
aufzustellen, ist das Leichteste von der Welt; aber die Kraft zu verleihen,
ihnen zu folgen, darin liegt die Schwierigkeit. Solche Kraft verleiht nur
Christus durch die Gnade. Gewifs ist die menschliche Natur dem Un-
frioden und der Qual überantwortet; aber dies kommt nicht von ihrem
Schöpfer, sondern von der Sünde. Das Wort des Apostels ist die einzige
und völlig genügende Erklärung des Übels in der Welt und es wird durch
jede moderne Theorie immer von neuem bestätigt: „Durch einen Menschen
ist die Sünde in die Welt gekommen und durch die Sünde der Tod, und
so ist der Tod über alle gekommen, weil alle in einem gesündigt haben",
denn alle haben ihre Natur vom ersten Stammvater. Dieser hat sie mit
grofser Schuld belastet. Also erben alle Adamskinder vom Stammvater
die mit Schuld heiastete Natur, wie Kinder mit dem Hause des Vaters
auch die darauf lastende Hypothek erben. Christus allein gibt aus reiner
Liebe den Menschen die Kraft oder das Vermögen, um die auf der Natur
lastende Hypothek zu tilgen, ihre Natur zu heilen und zu vollenden. Jede
andre Theorie führt zum wissenschaftlichen Zusammenbruch, d. h. zum
inneren Widerspruch und vermehrt das menschliche Vorderben.

8. Msgr. Spalding: L'éducation supérieure des femmes,
ouvrage traduit de l'anglais par l'abbé Klein. Paris,
Bloud et Barrai. 1900. 63 S.

Auch diese kleine Schrift ist der Erziehung gewidmet und zwar der
höheren Erziehung des weiblichen Geschlechts. Christliche Principien sind
zu Grunde gelegt und deshalb sind auch die Ergebnisse trostreich und
besonders praktisch. Der Verf. schreibt am Schlufs: „Das beste Mittel,
um glücklich zu werden, besteht darin, dafs man sich Gott üherläfst, der
stete Sorge für uns trägt, und dafs man zugleich dem Leben alle Freuden
entnimmt, die es den reinen Herzen und dem aufs Erhabene gerichteten
Geiste bietet. Wir müssen mit Vergnügen alles annehmen, was in
Wirklichkeit und nicht blofs dem Scheine nach gut ist, und wir müssen uns
ein für allemal sagen, dafs die äufseren Dingo niemals in unsern vollen
wirklichen Besitz übergehen und somit zu unsrem Glück nicht notwendig sind.
Der Erfolg wird demjenigen nicht mangeln, der sich von Herzen gern und
mit möglichster Anstrengung seiner Kräfte dem Borufe widmet, zu welchem
er in sich die Fähigkeit hat, mag es was immer für ein Beruf sein. Dabei
vergessen wir nie, es gibt vielo Gelehrte, viele Geschäftsleute; aber grofse,
schöne Charaktere sind selten." Das klingt anders wie das
Phrasengeklingel philosophischer Theorieen. Spalding ist ganz und gar für
möglichste Ausdehnung des höheren Unterrichts, aber von einer Ausdehnung
des politischen Wahlrechts auf das weibliche Geschlecht will er mit Recht
nichts wissen.

Floisdorf-Commern (Rheinpr,). Dr. Cesl. M. Schneider.



357

Ernestus Dubois, Congr. S.S. Red.: De Exemplarisino
divino Romae, ex typographia della Pace., Phil. Cug-
giani 1899. Tora, II et III.
Exemplarismus ist der vom Verfasser gewählte neue Name für die

Lehre von der dreifachen Ordnung aller Dinge nach Art von Princip,
Medium und Finis, wie dieselbe in der heiligsten Dreifaltigkeit vorbildlich
enthalten und in den Geschöpfen teils nachgebildet, teils noch
nachzubilden ist. Von den vier Bänden, in welchen sie nach allen Seiten
entwickelt wird, ist der erste, der die Principien darlegt und bpgrüud't,
bereits im letzten Julihefte dieser Zeitschrift recensiert worden. Uns
liegen die beiden folgenden vor.

Der zweite Band, welcher die spekulative Seite des Exemplarismus
vollständig entfalten soll, gestaltet sich zu einer grofsartigen, wenn auch,
wie bei der Fülle der Materien nicht anders möglich ist, nur
kompendiarischen Synthese der natürlichen und übernatürlichen Wahrheit, und
diese Synthese würde sich noch grofsartiger ausnehmen, wenn nur die
Lehrsätze des zweiten Teiles des ersten Bandes, auf die hin und wieder
verwiesen wird, organisch damit verbunden worden wären. Nach einer
angemessenen Ergänzung in dieser Richtung könnte der zweite Band
auch den weiten Kreisen des Seelsorgklerus unbedingt empfohlen werden,
die keine Zeit finden, das ganze, so umfangreiche Werk zu studieren.

Nur in grofsen Zügen können wir den Inhalt und den Gang der
Darstellung skizzieren; denn die Reichhaltigkeit ist derart, dafs schon
die einfachen Inhaltsverzeichnisse sechsundzwanzig Seiten einnehmen.
Von den drei Teilen, in welche dieser Band zerfällt, ist der erste der
Darlegung der vollendeten dreifachen Ordnung der universalen Exemplarursache,

d. i. des dreieinigen Gottes gewidmet. Unter ausdrücklicher
Bezugnahme auf die Ausführungen des ersten Bandes über die Existenz
Gottes als erster wirkenden, exemplaren und finalen Ursache der Welt,
sowie über die Einfachheit und unendliche Vollkommenheit der
göttlichen Natur, werden hier zunächst die virtuell unterschiedenen einzelneu
Attribute nach ihrer Beziehung zu dem göttlichen Sein, Intellekt und
Willen, worauf schliefslich die dreifache Ordnung in Gott und Welt
zurückzuführen ist, erörtert.

Sodann werden unter stillschweigender Voraussetzung der im ersten
Bande behandelten Lehrpunkte über die heiligste Dreifaltigkeit die den
einzelnen göttlichen Personen zukommenden Prädikate und zuletzt die
denselben appropriierten Attribute auseinandergesetzt. Hier am Schlüsse
wäre dann noch die passende Stelle zu einer organischen Einreihung
der Ausführungen über die dreifache Ordnung der Exemplare in mente
divini artificis, nämlich der ideae aeternae, der lex aeterna und der
praedestinatio aeterna. So wie er vorliegt, erscheint uns der erste Teil
des zweiten Bandes, der übrigens nur circa hundert Seiten ausfüllt, nicht,
wie der Titel uns erwarten liefs, als eine abgerundete vollständige
Entwicklung der dreifachen Ordnung in Gott, sondern nur als eine teilweise
Ergänzung zu dem zweiten Teile des ersten Bandes.

Der nun folgende Teil behandelt in drei Büchern die im
Makrokosmos nachgebildete dreifache Ordnung nebst ihrer übernatürlichen
Erhebung in der Kirche.

Das erste Buch handelt von der ursprünglichen Herstellung der
Welt durch Gott und von ihrer Entstellung durch die Sünde und zwar;
zunächst von der ersten Hervorbringung aller Dinge (Hexaemeron);
dann von der ersten Einrichtung aller Dinge (Ordnung der Natur und



358 Litterarische Besprechungen.

der Gnade in den reinen Geistern, der Natur in den reinkörperlichen
Wesen, der Natur uud der Gnade in den geistig-sinnlichen Kreaturen);
endlich von der Hir.bewegung aller Dinge zu ihrem Ziele hin und von
dem Abfall eines Teiles derselben von ihrer besonderen Bestimmung,
wobei insbesondere von der Thätigkeit der guten und der bösen Engel,
von dem Einflüsse der Himmelskörper auf die irdischen Körper, von der
physischen Einwirkung der Seele auf ihren Leib und durch dessen
Vermittlung auf andere Körper die Rede ist. Das Buch schliffst mit der
Erörterung der Frage, weshalb der Fall der Menschen, nicht aber der
der Engel Remedur zulasse.

Das zweite Buch hat zum Gegenstande die Wiederherstellung der
Welt durch die Gnade der Erlösung und bespricht :

1. Die Vorbereitung der Erlösung, wobei Flntstehung, Entwicklung
und Ziel der patriarchalen und mosaischen Kirche, sowie der vier
vorchristlichen Weltreiche, die Prophezeiungen und Vorbilder und die anti-
cipierte Zuwendung der Heilsgnade zur Darstellung kommen; weiterbin

2. die historische Ausführung der Erlösung durch Christus; deren
Anfang: von der Empfängnis Jesu bis zu seiner Darstellung im Tempel;
deren mittleren Verlauf: bis zur Grablegung und deren Abschlufs : Christi
Auferstehung, Himmelfahrt und Sendung des Heiligen Geistes; schliefslich

3 das Resultat der Erlösung in der Gründung der katholischen
Kirche als Universalheilmittel zur Wiederaufrichtung der Menschheit,
wobei auf die Ausführungen des ersten Bandes über die Hierarchie
verwiesen wird und dann des weiteren von der sichtbaren Gemeinschaft,
den Gnadenmitteln, der Disciplin und Schönheit der Kirche, sowie von
der in ihr allein zu erlangenden allseitigen individuellen und sozialen
Vollkommenheit die Rede ist.

Das dritte Buch mit dem allgemeinen Titel: „Umbildung der Welt
in der Kirche durch die Benutzung der Gnade und die ewige Glorie"
zerfällt in drei Kapitel:

1. Der thatsächliche Gebrauch und Mifsbrauch der Gnade Christi
iu der Welt (Fort- und Rückschritte in der Ausbreitung der Kirche, in
der Entfaltung ihrer äufseren Vollkommenheit — Hierarchie, Ausübung
der Kirchengewalt, Veiwaltung der Sakramente — äufserer Kultus —
und in der Entfaltung ihrer inneren Vollkommenheit — Verteidigung
des Glaubens, Sittlichkeit, Ordensleben, Wissenschaft, Litteratur und
Kunst, Staat und Familie);

2. das Weltgericht (Vorzeichen, allgemeine Auferstehung, Richter
und Beisitzer, die zu richtenden, Offenbarung der Gewissen und Richter-
sprucb);

3. die ewige Vergeltung (die Stadt des Teufels, Umschaffung von
Himmel und Erde, die triumphierende Kirche).

Der dritte und letzte Teil des zweiten Bandes ist der speciellen
Darlegung der im Mikrokosmos nachgebildeten dreifachen Ordnung
gewidmet, welche in Christo infolge der hypostatischen Union ihren
übernatürlichen Höhepunkt erreicht.

Das erste Buch behandelt in drei Kapiteln die dreifache Ordnung
der Vollendung des Menschen im allgemeinen. Ausgangspunkt dieser
Vollendung ist die gefallene menschliche Natur, in der der Mensch durch
das Sein, die Fähigkeit das Wahre zu erkennen und das Vermögen das
Gute frei zu wollen noch ein natürliches Bild seines Schöpfers bleibt.
Demgemäfs werden im ersten Kapitel die menschliche Natur und ihre
Vermögen erörtert.



Litterarische Besprechungen. 359

Gegenstand des folgenden ist die Wiederaufrichtung des gefallenen
Menschen oder die Wiederherstellung des übernatürlichen Ebenbildes
Gottes in ihm durch die heiligmachende Gnade und die übernatürlichen
Habitus (Tugenden und Gaben des hl. Geistes), denen die schlechten
Habitus, die zu überwinden sind, gegenüber gestellt werden.

Im dritten Kapitel endlich sehen wir durch einen Wald von
Detailausführungen hindurch, wie der Mensch in diesem Leben von der ersten
Rechtfertigung durch die aktuelle Gnade, die mit Hilfe derselben
gesetzten guten Akte (Seligkeiten und Früchte des hl. Geistes) sowie die
Meidung der Sünden zu einer höheren Vollkommenheit und, nach Eintritt
des Todes wie des besonderen Gerichts, zu seiner schliefslichen
Vollendung im Himmel gelangt, auf welche die Reinigung im Fegfeuer
hingeordnet ist, und zu welcher der Zustand der Verworfenen in der Hölle
den Gegensatz bildet.

Das zweite und letzte Buch des dritten Teiles führt uns insbesondere
die Vollendung der drei vollkommensten Menschen vor, welche gemei hin
die Trinität auf Erden genannt werden und nach dem Verfasser, wegen
ihrer Wechselbeziehungen, die dreifache Ordnung der hypostatischen
Union darstellen. Es entwickelt nach allen Seiten zunächst die höchste
physische, intellektuelle und moralische Vollkommenheit, die Schönheit
und die Exemplarität (Mustergültigkeit) Christi, sodann die Vorbereitung,
Würde und Verherrlichung, die Schönheit und Exemplarität der Gottesmutter

und schliefslich in ähnlicher Weise die Vollendung des hl. Joseph.
Ein Anhang mit drei bildlichen Darstellungen dient zur Veranschaulichung

der Entwicklung des Exemplarismus und bringt den 726 Seiten
starken Band zum Abschlufs.

Die praktische Seite des Exemplarismus besteht darin, dafs die
Exemplarursache der Welt zugleich das höchste Vorbild für die freie
Thätigkeit des Menschen ist, indem notwendig alle Wissenschaft, Kunst
und Tugend auf Gott als höchste Wahrheit, Schönheit und Güte
hingeordnet ist, und der Mensch nach dieser dreifachen Richtung hin nur
dadurch zur Vollendung gelangt, dafs er Gott nachahmt, insofern er das
Wahre erkennt, das Schöne in seinen Werken darstellt und das Gute
vollbringt.

Der dritte, 960 Seiten starke Band befafst sich lediglich mit der
Anwendung des Exemplarismus auf die Wissenschaften. Die Ordnung
der Vollendung des meuschlichen Geistes in der Wissenschaft umfafst
drei Stufen: Reinigung vom Irrtum, Aufklärung der Schwierigkeiten,.
Nachahmung der Universalität der göttlichen Weisheit.

Demgemäfs zerlegt sich dieser Band in drei Teile.
Der erste (circa 100 Seiten) enthält die Widerlegung der

hauptsächlichsten Irrtümer über Gott und Welt in der Reihenfolge, die sich
aus der Entwicklung der dreifachen Ordnung im zweiten Bande ergibt.

Der zweite Teil, an 700 Seiten stark, gibt in derselben Reihenfolge
eine Darlegung der wichtigeren Kontroverspunkte, wobei stets zunächst
der Stand der Frage klar gestellt und dann die verschiedenen Ansichten
mit objektiver Angabe der dafür geltend gemachten Gründe erörtert
werden. Bei der Lösung der Probleme folgt der Verfasser dem heil.
Alfons, wo nur dieser eine eigene Meinung vertreten hat, so in der
Annahme einer stets zu Gebote stehenden auareichenden Gnade zum
Gebete, in der Lehre von der Prädestination, in der Theorie des Aqui-
probabilismus. Im übrigen steht er durchweg auf thomistischem Standpunkt,

den er besonders ganz entschieden in der Kosmologie gegen die
moderne Wissenschaft verteidigt, und wenn er ihn auch in einzelnen



360 Litterarische Besprechungen.

Punkten (wie in der Bestimmung der metaphysischen Essenz Gottes, in
der Lehre von der praemotio physica und in der Erklärung des
göttlichen Vorherwissens der freien Willensakte) verläfst, so meint er doch
häufig nur die Neuthomisten, nicht aber den hl. Thomas gegen sich zu
haben. Dieser in Schwung gekommene Ausdruck Neuthomist mit seinem
Beigeschmack von einem Gegensatze zu Thomas, den man in dem natürlichen

Ausdrucke „neuere Thomisten" nicht finden würde, hat nach
unserer Meinung eine ähnliche Bewandtnis und ebensowenig Berechtigung
wie die vor dreifsig Jahren von den Gegnern der Infallibilität aufgebrachte
Bezeichnung Neukatholiken. Wir fügen blofs noch hinzu, dafs die Schrift
des Kardinals Pecci über die Zusammenwirkung der göttlichen Gnade
mit dem freien menschlichen Willen, welcher der Verfasser in allen
Stücken zustimmt, in diesem Jahrbuche eine eingehende Kritik erfahren
hat, und dafs ebendaselbst auch die „Rechtfertigung Schneemanns durch
Frins" von P. Feldner gründlich widerlegt worden ist.

Der Schlufsteil des dritten Bandes behandelt hauptsächlich den
Ursprung, die Entwicklung, die Vernichtung und die Wiederherstellung
der christlichen Encyklopädie, d. i. der dem Geiste des Christentums
entsprechenden systematischen Vereinigung aller Wissenschaften, welcher
der Verfasser das Wort redet. Dabei empfiehlt dieser den Gebrauch der
lateinischen Sprache, welche sich durch ihre Stabilität und Universalität
für die Behandlung der Theologie und Philosophie besonders eignet,
und gibt zuletzt sein Schema zu einer Encyklopädie der Wissenschaften,
die er in Bezug auf die subjektive Vollendung des Menschen
einteilt in:

Scientia videndorum (Physica, Mathesis, Philosophia speculativa);
Scientia credendorum (acquisita testimonio humano, angelico et

divino, also Geschichte, Wissenschaft von den Mitteilungen der guten
und der bösen Engel, Dogmatik); und

Scientia agendorum (Ethik, Naturrecht, Staatsrecht, —
Moraltheologie, Ascetik, Mystik, Kirchenrecht und Liturgie).

Trotzdem wir die Ansichten des Verfassers nicht überall teilen und
in seinen Ausführungen manches uns weuiger gefällt, so stehen wir doch
nicht an, sein Werk, soweit es uns vorgelegen hat, als eins von bleibendem

Werte zu bezeichnen und allen zu empfehlen, denen es um ihre
allgemein wissenschaftliche Fortbildung zu thun ist. Es ist wohlbemerkt
weder bestimmt noch geeignet, die besonderen Handbücher zu den
einschlägigen Disciplinen zu ersetzen, aber es bietet zu allen eine schätzenswerte

Ergänzung. Hier ist wohl so ziemlich alles zusammengetragen
und geordnet, was je die Vorzeit über die höchste Exemplarursache und
im Lichte derselben geschrieben hat, und indem alles unter diese
Beleuchtung, d. i. unter den Gesichtspunkt des Exemplarismus gestellt
wird, ist es unausbleiblich, dafs manches hervortritt, das sonst im
Schatten bleibt. So bietet dieses Werk nicht blofs einen allgemeinen
Überblick über die verschiedenen Gebiete der Wahrheit; es ist zudem
geeignet, auch im einzelnen zu einem klareren, tieferen und vollständigeren

Verständnisse zu führen. Zu den bereits vom ersten Referenten
hervorgehobenen methodischen Vorzügen des Werkes fügen wir noch
rühmend hinzu die Sorgfalt, mit welcher alle vorkommenden Termin»
erklärt und die Citate, wo es not tliut, durch ergänzende oder erläuternde
stets als solche erkennbare Einschaltungen dem Verständnisse näher
gebracht werden.

Sourbrodt (Rheinprovinz). N. Pietkin, Pfarrer.



Litterarische Besprechungen. 3ßl

Dr. Franz Meffert: Der heilige Alfons von Liguori,
der Kirchenlehrer und Apologet des XVIII. Jahrhunderts.
— Von der theologischen Fakultät der Universität Wiirz-
burg approbierte Preisschrift. Mainz, F. Kirchheim 1901.
XVI, 280. S.

Mit Freude wurde von vielen das Erscheinen dieses Werkes begrüf-t
und dasselbe mit hoher Erwartung zur Hand genommen. Nun macht
zwar die Lesung den Eindruck, dafs der Verfasser von wirklicher Pietät
gegen den hl. Kirchenlehrer beseelt ist und sich bemüht hat, neben vielen
Mängeln auch einige Vorzüge von Alfons' litterarischer Arbeit
hervorzuheben; die ganze Leistung entspricht jedoch dem Titel des Buches
nicht und mufs sowohl in materieller wie in formeller Hinsicht als
verfehlt bezeichnet werden. Ist es ja dem hoebwürdigen Verfasser nicht
immer gelungen die Meinung des Heiligen, selbst in den wichtigsten
Punkten seiner Lehre, objektiv zu erfassen; und vermifst man in seiner
Darlegung sowohl eine Vertiefung in das Wesen und Auftreten eines
Kirchenlehrers überhaupt als in den eigentümlichen Charakter von Alfons'
schriftstellerischer Thätigkeit.1 Zudem führt eine oberflächliche
Betrachtung von Alfons' Schriften nicht nur zur Unvollständigkeit in der
Darlegung und Würdigung der Verdienste des Heiligen (wie denn auch
Dr. M. an mehrere wichtige Thesen Alfons' stillschweigend vorbeigegangen
ist), sondern schadet geradezu seinem Namen.

Das Buch zerfällt in zwei Teile. Der erste Teil umfafst die
moraltheologischen Schriften, der zweite die apologetischen, dogmatischen und
ascetisehen.

Merkwürdigerweise ist der ganze erste Teil in eine Polemik zu
Gunsten des Probabilismus entartet, worin der Verfasser den Schein
erweckt, als sei Alfons' hohe Bedeutung in der Moral auf die Entwicklung
und Vervollkommnung des Moralsystems beschränkt, und worin er den
Heiligen gerade das Gegenteil von dem sagen läfst, was er wirklich sagt.

Wir müssen also erstens darauf hinweisen, dafs Alfons' Bedeutung
als Kirchenlehrer, wie diese durch die Lobeserhebungen der Päpste und
besonders durch die Dekrete Pius' IX. ausgesprochen ist, nicht nur in
der Entwicklung des Moralsystems, sondern auch und vielleicht noch
mehr in der heroischen Klugheit liegt, womit er über äufserst wichtige
Seiten des ethischen Lebens und der Seelsorge die Principien aufgestellt
und über fast alle Fragen der Kasuistik seine Meinung mit solchem
nachhaltigen Einflufs geäufsert hat, dafs nach den Worten eines durch
allzu grofse Pietät gegen den heiligen Lehrer gewifs nicht verdächtigten
Theologen: „Moralis hodierna dici queat Alfonsiana", (Bou-
quillon, Theol. mor. fund. Introd. n. 137.); dafs ferner Kardinal Parocchi
öffentlich dieses wichtige Zeugnis ausgesprochen hat: „Siccome i
dissenzienti dall'Angelico rischiaronodirovinar dalla fede,
cosi gli avversari d'Alfonso pericolarono di naufragare
circa la sentenza morale" (Nel. Sec. cent, di S. Alf. p. 10);
Kardinal Capecelatro; „A quel modo che San Tommaso è diven-
tato quasi la sola guida di tutti gli studi seguiti dopo di
lui, cosi è avenuto di S. Alfonso negli studi morali" (Vita.
L. II. c. II. p. 42C.); und Kardinal Manning: „The works of S. A. are,

' Auch in der Litteraturangabe wird mehreres Wichtige vermifst.
Die Druckfehler sind zahlreich und sehr störend.



362

J may say, a summary of moral theology, as the great work
of S. Thomas is of Dogmatic." (The mission of S. A. sermons.
V. II. p. 209).

Was nun die Behandlung des Moralsystems betrifft, wird es jedeu,
der den heutigen Stand der Kontroverse kennt, äufserst befremden, auf
S. 23. 24, wo die verschiedenen Moralsysteme aufgezählt werden, den
Äquiprobabilismus ganz zu vermissen. Man liest sogar S. 121 den
erstaunlichen Satz: „Weun eine Meinung vere et solide probabilis ist, kann
die entgegenstehende nur mehr aeque probabilis sein, höchstens paulo
probabiiior, aber nicht certe et notabiliter probabilior." Mit diesem
Satze wird der Status quaestionis völlig ignoriert, reicht der Verfasser,
trotz aller Polemik gegen den Äquiprobabilismus, ihm schliefslich die
Hand, verkennt er jedoch zugleich die Principien der Ethik und Noetik,
welche in dieser Frage mafsgebend sind. Diese MifsgrilTe vorausgesetzt,
ist man weniger verwundert, wenn es S. 26 heifst: „Die Freiheit [ist] so
lange im Besitze ihrer Stellung, bis durch strikten Beweis die Existenz
des Gesetzes erwiesen [ist];" wenn S. 34 gesagt wird, dafs das proba-
bilistiscbe Princip schon endgültig gesiegt hat und in der Erhebung des
hl. A. zum Kirchenlehrer kirchlich anerkannt worden ist; wenn S. 64.
65 die von uns schon als irrig erwiesene Ansicht ausgesprochen wird,
dafs beim Systemwechsel auch notwendig eine Änderung der Terminologie

in der Kasuistik des Heiligen hätte eintreten sollen.1
Besonders wird S. 59. 60 die schon so oft betonte Verwirrung der
Probabilisten bezüglich Alfons' Argumentation wiederholt uud die
ausdrückliche Erklärung des Heiligen in seiner Editio VII. übersehen, wo
er als eigentlichen Grund des Äquiprobabilismus den Satz aufstellt: „Ad
licite operandum debemus in rebus dubiis veritatem in-
quirere et sequi; at ubi Veritas clare invenirinequit, tenemur
amplecti saltern opinionem illam, quae propius ad veritatem
accedit." (Auctoris Monitum.)' Wo bleibt denn die Kraft der
„erschöpfenden Darstellung Ballerinis, der mit erdrückendem Material die
Identität der certo probabilior und der moraliter certa in der alfonsianischen
Terminologie nachgewiesen haben soll (S. 61)? eine Darstellung, welche
nur jentn imponieren kann, die den Kern der Frage weder in Alfons'
Erörterungen noch in den ethischen Principien richtig fassen. Daher
auch bei Dr. Meffert die Meinung (S. 87), Alfons' Erklärung an Blasucci,
wobei er sich als Probabilioristen bezeichnet, sei blofs eine Ausflucht;
zwischen der Dichiarazione von 1774, in äquiprobahilistischem Sinne
aufgefafst, und den früheren Darlegungen des Heiligen (nach 1762)

1 Vergl. unsere Abhandlung in diesem Jahrbuch 1896 S. 488—489:
„Das Moralwerk des Heiligen als solches gibt eigentlich die notae pro-
positionum (probabel, probabler, gleich probabel) an; das System
entscheidet, wie man sich bezüglich der Wahl jener gekennzeichneten
Meinungen verhalten soll." Vergl. elendas. 1897 S. 467; und in der
Tübinger Theologischen Q ua rta 1 s ch rift 1897 die Abhandlung
von Dr. Koch S. 126.

» Es ist zu bemerken, dafs, wenn auch die von Dr. Meffert S. 89
citierten Worte: „hoc procedit etiamsi opinio ilia tutior non sit magno
excessu probabilior; suificit enim ipsam esse uno tantum gradu proba-
biliorem" in den späteren Ausgaben ausgefallen sind, der heilige Lehrer
den oben citierten Satz immer beibehalten hat: und dieser Satz
ist die Hauptsache und ist für den Äquiprobabilismus entscheidend.



Litterarische Besprechungen. 363

bestehe ein Widerspruch (8. 96); daher auch die Tbatsache, dafs er
S. 115. 116 Alfons' Argumentation geradezu auf den Kopf stellt.
Während.A. sich auf die Abwesenheit des dubium strictum beruft,
und den Überschufs der Kenntnis zu Gunsten der certo probabilior als
eine genügende (indirekt verpflichtende) Promulgation bezeichnet, so dafs
die certo minus probabilis — obgleich sie an sich noch probabel bleiben
kann — nicht mehr ethisch probabel, nicht mehr für die Praxis
verwendbar ist, nicht mehr anstatt der certo probabilior als Handlungsnorm

gewählt werden darf, — behauptet der Verfasser, als opinio certo
probabilior sei bei Alfons blofs jene gemeint, welche an und für sich
moraliter certa sei; eine Behauptung, die nicht nur dem oben von uns
aus der editio VII. citierten Argumente, sondern auch dem Wortlaute
der Dissertatio von 1762 widerspricht, wo der Heilige als eigentlichen
Grund seiner Entscheidung schreibt: „Saltem dici nequit amplius
stricte dubia; cum pro se certum habeat fundamentum quod ipsa sit
vera"; d. h.: weil sie für ihre Wahrheit einen Grund gewifs mehr hat
als die entgegenstehende; wodurch sie zur certo probabilior wird.

Ganz besonders müssen wir aber den Satz hervorheben, den der
Verfasser S. 89 über das Monitum von 1773 aufgestellt hat. Erst
schreibt er so: „Hiermit [d. h. mit den Worten Alfons']: Dixi mox supra
quod si opinio tutior apparet certe probabilior tenemur earn amplecti ;
advertendum quod hoc procedit etiamsi opinio ilia tutior non sit magno
excessu probabilior; sufficit enim ipsam esse uno gradu probabiliorem]
soll der hl. Alfons ausgesprochen haben, dafs die certo probabilior
gleichbedeutend mit der unico gradu probabilior [seij, d. h. die Äqui-
probabilisten haben recht, wenn sie sagen, die von A. als ausschlaggebend

erachtete gröfsere Probabilität ist mit einer unico gradu probabilior

gegeben;" — dann fügt Dr. Meffert buchstäblich hinzu: „partim
pro nihilo reputatur: also aeque probabilis." Dieser Zusatz von
Dr. M. ist so erstaunlich, ja so widersinnig, dafs er das Vermuten
weckt, er habe den Sinn der Kontroverse gar nicht gefafst. Gaudè,
den er bei diesem Zusatz als Gewährsmann citiert, sagt gerade das
Gegenteil.

Was die Durchführung des Princips „melior est conditio possidentis"
anbetrifft, so begegnen wir bei Dr. M. von S. 100 bis in den zweiten
Abschnitt hinein einem Mifsgriflf über Priorität von Gesetz oder Freiheit.
In seineu diesbezüglichen Erörterungen (S. 166 ff.) verwechselt -er die
physische Freiheit Vermögen) mit der moralischen Recht); die
physische Freiheit ist immer prior lege; die moralische jedoch
— und davon ist in einem Moralsysteme die Rede — setzt den
Begriff eines allgemeinen Gesetzes, als obligatio tendendi
in tinem ultimum juxta normam Legis divinae, voraus; nur bezüglich

der besonderen Gesetze kann, weil sie nicht alle sofort jedem
einleuchten oder auch wohl nie mit genügender Sicherheit erkannt werden,
eine prioritas libertatis existieren. Diese Verwechslung des
Verfassers veranlafst seine Polemik gegen den hl. Alfons über das dubium
circa cessationem legis (S. 128), veraülafst auch seine Äufserung, dafs
„mit Sicherstellung des Princips von der Priorität der Freiheit vor dem
Gesetze" beim hl. Alfons „der Probabilismus in nuce gegeben" war
(S. 134). Hat doch der Heilige diese Priorität nicht in absolutem Sinne
verteidigt. Daher auch bei Dr. Meffert die durchaus unrichtige
Übersetzung dieses Passus des heiligen Kirchenlehrers : „Nos vero dicimus
aliquando possidere legem, aliquando libertatem; nempe cum lex non
est adhuc promulgata". Dr. Meffert übersetzt einfach diese letzten



364 Litterarische Besprechungen.

Worte so: „Nämlich dann, wenn das Gesetz nicht genügend promulgiert
ist." Es soll heifsen: Wenn das Gesetz noch nicht promulgiert ist:
damit wird ja die eventue 1 le Posteriorität der Kenntnis der besonderen
Gesetze in Bezug auf die Konstatierung des Nichtgebundenseins
augedeutet.1

Was den zweiten Teil dieser Arbeit betrifft, is folgendes zu
bemerken. Bei der Besprechung der apologetischen Werke von Alfons
führt Dr. Meffert aus der Breve dissertazione contra gli errori
dei moderni increduli einen Passus an, worin der Heilige die
Voraussetzung der angebornen Gottesidee mache (S. 145. 176. 177.);
Alfons' Worten eine Interpretation zu geben, wie man sie gewöhnlich den
Kirchenvätern gibt, sei bei dem ganzen Kontext wohl nicht möglich.
(S. 176.) — Wir bemerken, dafs, um dieses richtig zu beurteilen, der
Kernpunkt von Alfons' Argumentation ins Auge zu fassen ist. Nun läfst
der Heilige dem dritten Kapitel, wo sich der citierte Passus befindet, den
eigentlichen Gottesbeweis aus dem Kausalitätsprincip vorangehen; er
wiederholt ihu kurz im Anfange des Kapitels und fährt dann so fort:
„Zu dem Allen kommt noch das von der Natur selbst den Menseben
eingepflanzte innere Licht, wodurch uns das Dasein Gottes geoffenhart
wird. Mau beweist aber, dafs es solch ein natürliches Licht gibt, durch
die Thatsache, dafs alle Völker eine höchste Gottheit anerkannt und
angebetet haben." Dann werden als ungenügende Erklärungen dieser Thatsache

zurückgewiesen die Sinnenlust, die Furcht, die Erziehung, die
Politik der Fürsten. Also hat die Natur selbst die Gottesidee in das
Herz des Menschen eingeprägt. „Und willst du den Beweis, dafs
diese Übereinstimmung der Menschen nicht irrtümlich ist, so betrachte
das Weltgebäude, mittels dessen Gott uns sein Dasein offenbart." Das
ist Alfons' Gedankengang, wie jeder Leser in der Turiner Ausgabe® sich
davon überzeugen kann; und mit diesen Erörterungen des Heiligen
läfst sich die den diesbezüglichen Äufserungen der Kirchenväter gegebene
Interpretation nicht nur sehr gut vereinbaren, sondern wird geradezu
erfordert.8

Über Alfons' Gnadenlehre spricht der Verfasser das folgende Verdikt
aus: „Dieses synkretistische System mit seinem Hinken nach beiden Seiten
[ist] unhaltbar" (S. 202); dieser Vermittlungsversuch ist „gescheitert"
(S. 202), „verfehlt" (S. 204); er will ihn nur vom Standpunkte der
praktischen Seelsorge gelten lassen. (A. a. 0.)

Und der Beweis dieser Unhaltbarkeit Schon der erste Satz dieses
Beweises leidet stark an einer ignoratio elenchi. Dr. Meffert schreibt
(S. 202): „Das System redimiert die zahllos möglichen Fälle der
Berührung der göttlichen Gnadenwirkung mit der menschlichen Freiheit
auf den einzelnen Fall des Gebetes." Meint denn Dr. Meffert wirklieb,
dafs nach dem heiligen Kirchenlehrer blofs die gratia sufficiens die

1 An anderen Ungenauigkeiten im ersten Teile gehen wir
stillschweigend vorbei ; z. B. S. 27, wo der Satz : lex dubia non obligat,
ohne nähere Unterscheidung als allgemein gültig bezeichnet wird; ist ja
der Sinn dieses Grundsatzes gerade Gegenstand der Kontroverse; S. 38,
wo Amort, den selbst d'Annibale zum Äquiprobabilisten stempelt, als
einfacher Probabilist angeführt wird.

® Die deutsche Übersetzung ist nicht ganz genau.
» Was das von Alfons widerlegte Buch: De la prédication

anbetrifft, gibt Dr. M. irrtümlich Voltaire als dessen Verfasser an. Das
Buch ist von dem längst vergessenen abbè de Coyer.



Litterarische Besprechungen. 365

menschliche Freiheit berühre? oder dafs nach Alfons die gr. suif, blofs
das Gebet (in jenen Fällen, wo es ein opus facile ist) hervorrufe und
nicht auch alle andern opera facilia? Alfons behauptet ausdrücklich das
gerade Gegenteil.

Dann will der Verf. den Heiligen des Widerspruches zeihen, weil
die „zum Gebete gegebene gratia suif, zur efticax wird durch die freie
Willensbethätigung der Menschen" und A. somit in den Fehler zurückfällt,

den er als besonders schwerwiegend gegen den Molinismus geltend
macht. (S. 203.) In der Aufnahme der Distinktion zwischen opera
facilia und difficilia scheint Dr. Meffert nur einen Versuch zu sehen,
um das Kausalitätsgesetz zu umgehen. (S. 203.) Jener Widerspruch liegt
jedoch nur in Dr. Mefferts verkehrter Auffassung, und seine Beurteilung
der erwähnten Distinktion in ungenügender Kenntnis des Kontrovers-
puuktes. Nach dem heiligen Kirchenlehrer verhält sich die Sache so:
Die Gnade, so oft sie einen Erfolg im menschlichen Willen erreicht,
erreicht ihn durch eigene Kraft: sie ist efticax ab intrinseco; weil
jedoch wirkend in sphaera moralitatis, worin die vernünftige Natur
als wesentliches Mittelglied zwischen dem eventuellen moralischen Effekt
und Gottes entsprechender (also nicht physischer) Kausalität, und zwar
als causa instrumentalis gestellt ist, bleibt es immer möglich, dafs der
Effekt die sittliche Gutheit) nicht erreicht wird. Der Heilige nimmt
jedoch mit vielen anderen Theologen an, dafs die sittliche Kraft des
Menschen durch die Erbsünde verwundet ist, und seine Natur sich folglich

auf verschiedene Weise zu den verschiedenen sittlichen Handlungen,
welche von ihm zur Erlangung der Seligkeit erfordert sind, verhält.
Hat diese gefallene Natur für einige dieser Handlungen eine proportionierte

Kraft behalten, so übersteigen andere Handlungen diese sittliche
Kraft; die ersteren werden „leichte", die anderen „schwierige" genannt.
Um diese letztereu zu erfüllen, wird also eine Hilfe erfordert, welche,
ohne die Freiheit zu beeinträchtigen, dennoch unbedingt allen möglichen
Widerstand besiegt; denn bezüglich dieser schwierigen Werke ist die
Schwachheit des gefallenen Menschen so grofs, dafs sein Wille keine
sittlich gute Wahl treffen wird, wenn nicht Gottes Hilfe jeden
gegenteiligen Einflufs neutralisiert. So erfordert denn diese doppelte Art vou
Handlungen eine zweifache Art von Gnade; jene, welche wir au letzter
Stelle beschrieben haben, und welche ihren Effekt auf absolute Weise
erreicht; und eine andere, welche die opera facilia erzielt, nicht aber
auf absolute, unfehlbare Weise, sondern indem sie jenen Einflüssen,
welche die Wirkung der Gnade hemmen können, freien Lauf läfst, so
dafs der Effekt nicht immer erreicht wird. Diese letztere Gnade ist
die gr. sufficiens des hl. Alfons. Für das Verhältnis zwischen dieser
und der Erlangung der gratia absolute efticax beruft der Heilige sich auf
die Worte des Konzils von Trient Sess. VI. c. XI: Deus impossibilia non
jubet, sed jubendo monet et facere, quod possis opera facilia), et
petere (auch facile), quod non possis d if fi cil ia). Der Unterschied
zwischen der sufficiens und efticax in Alfons' Lehre liegt somit nicht
darin, dafs die erste etwa efticax ab extriuseco, die andere ab intrinseco
sei; sondern dafs die „sufficiens" non absolute, die „efticax" dagegen
absolute efficax ist.1 Nun mag es bei oberflächlicher Betrachtung

1 Darum kann das System des hl. Alfons der scientia media gänzlich
entbehren, und konnte A. folgerichtig schreiben: „Non sono favorevole
alla dottrina scolastica de'Gesuiti, che defendono mordicus la scienza
media, ma di proposito io l'oppugno." (Lettere p. 370.) Es ist also ein



Litterarische Besprechungen.

den Anschein haben, als sei dieser Unterschied in Gottes auswirkender
Gnadenkraft ein Verstofs gegen das Kausalitätsprincip: es wäre dies der
Fall, wenn es sich um die causalitas efficiens handelte. Darum
handelt es sich jedoch nicht. Denn der von der Gnadenwirkung Gottes
erzielte Effekt ist die (übernatürliche) sittliche Gutheit der Handlung;
und weil die Art der Kausalität der Natur des Effektes entspricht,
kommt hier nicht die physica efficiens causalitas Dei in Betracht,
sondern die cau sal i t as or din ans, welche sich der menschlichen Natur

Verstand und Wille) als einer causa vere intermedia bedient,
woraus die Thatsache erklärt wird, dafs der Einflufs Gottes nicht immer,
in dieser Sphäre, seinen bezweckten Erfolg erreicht. Die detorrninatio,
welche nach dem hl. Alfons die Gnade auf das Hervorbringen der sittlich
guten menschlichen Handlungen ausübt, ist also nicht eine praedeter-
minatio physica, wie diese die Thomisten verteidigen ; und so ist Alfons
in seinem G n a den s y s te me durchaus nicht Molinist, aber auch nicht
Tbomist.1

Die Darlegung Dr. Mefferts ist, was diese Frage anbetrifft (S. 210.
211), vollkommen irrtümlich und schliefst für den heiligen Kirchenlehrer
in einem Hauptpunkte seiner Lehre den Vorwurf des Widerspruchs und
der Unwissenheit ein. Dieser Vorwurf mufs aber notwendig auf den
Verf. zurückfallen. Und mau erwäge hierbei, dafs sechshundertsechzig
Bischöfe aus allen Teilen der Welt in ihren Gesuchschriften zur
Erhebung Alfons' zur Kirchenlehrerwürde gerade sein Gnadensystem mit
Lob und als Grund seiner Erhebung betont haben. Ein solches Zeugnis
so vieler judices fidei hat gewifs einen Wert, der verkehrte
Darlegungen aufwiegt.5

Und mit welchem Rechte wagt Dr. Meffert es zu behaupten, dafs
die Hauptfrage, nämlich: „wie denn diese Gnade den menschlichen
Willen determiniere zur Setzung eines Aktes" bei Alfons „ganz und gar
nicht berührt werde" (S. 203)? Sagt denn der Heilige nicht ausdrücklich:
„Diciamo anchora che questa grazia efficace per lo più opera e fa
operare per la dilettazione vittrice, ma alle volte ci détermina ad

operare anche per altri motivi, come di speranza, di timore ece." (Append,
ad. Conc. Trid. n. 141.) Und meint man vielleicht, diese Antwort sei
nicht „wissenschaftlich", so bemerke man, dafs der hl. Alfons hier nichts

Irrtum Dr. Mefferts. wenn er schreibt, das System Tournelys und auch
des hl. A. könne der Annahme der scientia media nicht entgehen. (S. 206.)
Ebenso irrtümlich wird Tournely von Dr. M. als ein Verteidiger der
scientia media bezeichnet (S. 206. 208). Hätte Dr. M. den Tournely
selbst gelesen, so würde er, glauben wir, diese Behauptung nicht machen.
Tournely hat bezüglich der scientia media blofs das Für und Wider
angegeben, ohne selbst Stellung zu nehmen. Der hl Alfons hat sich aber
besonders des von Montagne verfafsten Kompendiums Tournelys bedient,
wo ex professo gelehrt wird: Admittenda est gratia per se et
ab intrinseco efficax. Dafs Billuart Tournely als einen Molinisten
bezeichnet hat, ist hier gleichgültig.

1 Was diemera resultantia physica voiitionum exvolun-
tate betrifft, so läfst sich diesbezüglich eine praede t er m i natio
physica Dei mit den Auffassungen des heiligen Kirchenlehrers
vereinbaren. Übrigens sagt derselbe niemals, die gratia sufficiens sei blofs
ab extrinseco efficax.

2 Cfr. Acta concessionis Tituli Doctoris Ecclesiae, p. 2, 11, 125;
p. 25, 29, 130.



Litterarische Besprechungen.

anderes sagt als der hl. Thomas: „Sicut influere causae efficients est
agere, ita influere causae finalis (und darum handelt es sich in
der Sphäre der Moralität) est appeti aut desiderari." (De Ver. qu.
22. a. 2.) Die „dilettazione vittrice", die „altri motivi" des hl. Alfons
sind nichts als Nuancen des „appeti et desiderari" des hl. Thomas, oder
mit anderen Worten der Liebe, so dafs jene Autoren, welche die Lehre
des hl. Thomas in diesem Punkte erörtern, einfachbin die These
aufstellen: Causalitas finis est amor seu desiderium sui, quod
inspirât finis voluntati. (Goudin, Phil. P. 1. qu. 5. art. 3. Joannes
a S. Thoma, Cursus Phil. nat. P. I. qu. 13. art. 2. Cosmas Alamannus
S. J., Summa Phil. P. I. Qu. XII. art. IV.) Das mag nun allerdings
etwas befremden, ist aber doch sehr wissenschaftlich!

Dr. Meffert unterläfst es, einen wichtigen Punkt von Alfons'
dogmatischer Lehre zu besprechen, nämlich die Lehre von der
Prädestination, welche A. ausführlich behandelt und worin er eine sehr
markierte Stellung einnimmt. Kein Wort auch über Alfons' Meinung in
mehreren, jetzt noch andauernden Kontroversen, wie über das Wesen
des heiligen Mefsopfers, über das Wesen des sacramentum Ordinis,
Poenitentiae, Confirmation^, über die Möglichkeit einer anfangslosen

Schöpfung, über das Los der ungetauften Kinder; über obduratio
und die mensura peccatorum, über das fundameutum spei
christianae, über den eigentlichen Gegenstand der Verehrung des
Herzens Jesu, worin damals schon der heilige Lehrer gegen P. Gallifet
die richtige Auffassung vertrat.

Wir treten jetzt an die Mariologie des hl. Alfons' heran. Bei der
Würdigung dieses Werkes hebt Dr. M. stark Alfons' „arge
Leichtgläubigkeit und Kritiklosigkeit" (S. 215) hervor, womit er so
viele Erzählungen über die wunderbare Macht der Gottesmutter
aufgenommen hat; selbst wenn man zu seiner Verteidigung auf den Charakter
des neapolitanischen Volkes hinweist, „bleibt noch ein grofses Mafs
von Kritiklosigkeit und Leichtgläubigkeit" (S. 216).

Die Ehre des hl. Alfons und die Liebe zur Wahrheit zwingen uns,
diesen Behauptungen gegenüber Stellung zu nehmen.

Zum richtigen Verständnis geben wir jedoch vorab ausdrücklich
zu, dafs mehrere vom hl. Alfons angeführte Beispiele dem Geschmacke
der nordischen Völker überhaupt nicht entsprechen. „Das mag", so
bemerkt der gelehrte Bischof von Chersones, Th. Laurent (in seiner Vorrede

zur deutschen Übersetzung dieses Werkes), „grofsenteils aus der
VerSchmähung aller Kunst in der Darstellung, aus der Kürze und Ab-
gerissenheit der Erzählung selbst, aus dem gar schlichten und einfältigen
Ausdruck hprrühren. Allein Wunderereignisse sind keine Geschmacksachen,

und Wundererzählungen keine Kunsterzeugnisse. Es gibt, — so
fährt Laurent fort —, auch in der hl. Schrift solche Wundergeschichten,
die, wenn sie anderswo erzählt, und besonders wenn sie bruchstücklich
aufser ihrem Zusammenhange genommen würden, oder auch wie sie da

stehen, manchem abgeschmackt vorkämen: Man denke an den sprechenden
Esel des Balaam, au die Vertreibung des Teufels von den jungen
Eheleuten Tobias und Sara durch den Dampf der gerösteten Fischleber,
sowie an die Erwürgung der sieben frühern Männer der Sara durch den
Teufel, an den geharnischten Reiter im Heiligtum zu Jerusalem und die
Geifselung des Heliodor; ja an die Legion Teufel, die, von Christo aus
den Besessenen getrieben, auf seine Einwilligung in die Herde Schweine
fuhren und sie in den See stürzten. Wie viele Wunder aus dem Leben
der Heiligen bieten nicht so auffallende Umstände dar, als diese aus der



Litterarische Besprechungen.

biblischen Geschichte? An dergleichen Umstände soll man sich also
nicht stofsen, sondern eher erforschen, wie sie in die weisesten Absichten
Gottes bei diesen Wuuderthaten gehören; und wenu sich dies auch nicht
immer ermitteln läfst, so sollen wir nichtsdestoweniger den Finger
Gottes anbeten."

Diesen Bemerkungen des hochw. Bischofs Laurent, der bekaunter-
mafsen in dieser Hinsicht ein unverdächtiger Zeuge ist, kann man eine
doppelte Einwendung entgegenhalten.

Erstens: Wenn mehrere dieser Beispiele für unseren Geschmack
störend sind, ist.es dann noch zweckmäfsig, sie als Erbauungsmittel in
die deutschen Übersetzungen der „Herrlichkeiten Märiens" immer und
wieder hineinzutragen?

Wir antworten, dafs man diesbezüglich verschiedener Ansicht sein
kann, und dafs jede Ansicht ihre Gründe hat; dafs also, wenn auch
Dr. Meffert das Recht unverkürzt gelassen wird, einer gesichteten
Ausgabe den Vorzug zu gehen, andere der Meinung sind, dafs das, übrigens
sehr relative, Abstofsende in einigen Erzählungen, in der Autorität des
Erzählenden, als eines Heiligen und Kirchenlehrers, zugleich auch in
der Salbung der Lehre, in dem frischen Liebesbauch, der das ganze
Buch durchweht, sein Korrektiv findet und trotz aller litterarischen
Mängel noch zu nützlich ist, um ausgemerzt zu werden; dafs jedenfalls
die Aufnahme dieser Beispiele „die gesunde Andachtsübnng" (S. 214)
zur Mutter Gottes nicht gefährden wird, und dafs es jedenfalls auch nicht
angeht, auf die Beispiele der „Herrlichkeiten Mariens" die Worte des
Bischofs Ullathorne anzuwenden (S. 216. 217), ohne die Gefahr, den
Protestanten könnten irrtümliche Auffassungen über die katholische
Lehre bezüglich der Gottesmutter eingfflöfst werden, ungeheuer zu
übertreiben; dafs schliefslich, was die heilige Kirche ohne Vorbehalt
gelobt und dem ganzen christlichen Volke anempfohlen hat,
nicht schädlich wirken kann, die christliche Frömmigkeit nicht
gefährden und dem Aberglauben Thür und Thor nicht öffnen
wird, wie es der Verf. a. A. 0. insinuiert, sondern im Gegenteil —
besondere Fälle natürlich ausgenommen — notwendig dem
geistlichen Leben der Völker nützlich sein mufs. Wir wiederholen jedoch:
Die von Dr. M. vertretene Ansicht über Auslassung des Störenden
in Alfons' Beispielen wollen wir nicht bestreiten und anerkennen,
dafs sie ihre Gründe hat. Aber auch nur dieses anerkennen wir, teilen
jedoch nicht die Befürchtungen des Verf., halten diese vielmehr durch
die Anerkennung, welche sowohl die Päpste als das christliche Volk
dieser Schrift Alfons' gezollt haben, für ausgeschlossen.1

Die zweite Einwendung ist diese: Sind die vom hl. Alfons
angeführten Beispiele wahr oder wahrscheinlich, oder kann man ihn in
dieser Hinsicht einer „argen Leichtgläubigkeit und
Kritiklosigkeit" (S. 215) zeihen?

Als Antwort auf diese Frage diene an erster Stelle die Bemerkung,
dafs die heilige Kirche feierlich erklärt hat, der hl. Alfons habe die
Tugend der Klugheit standhaft im heroischen Grade geübt. Mit diesem
feierlichen Urteile der Kirche läfst sich die Anklage Dr. Mefferts, eine
Anklage, welche er auch aufrecht hält in Bezug auf die Zeit, worin
Alfons gelebt (S. 215), nicht leicht vereinbaren. Wenigstens hätte

1 Man bemerke, dafs wir uns für die historische Wahrheit der

Erzählungen Alfonsens nicht auf die seinen Werken erteilte Appr°*
bation der Kirche berufen.



Litterarische Besprechungen. 369

Dr. Meffert einen Beweis liefern sollen, woraus diese „arge
Leichtgläubigkeit und Kritiklosigkeit" erhellt. Die zwei Beispiele, welche er
S. 214 und 215 anführt, beweisen gar nicht. Denn die Vision des Br. Leo
hat an sich nichts Unglaubwürdiges, und für die Erzählung einer Vision,
deren Iuhalt sich jedem als blofs symbolisch deutlich erkennbar macht,
dürfte ein Hinweis auf die Franziskanerchronik als Quelle durchaus
genügen. Die Erzählung Pelbarts über das Leichengerippe ist zwar mehr
autfallend; zugleich ist aber gerade diese Erzählung unter allen von
Alfons angeführten eine von den am besten erwiesenen. Denn Beibart
gibt diese wunderbare Thatsache als zu seiner Zeit vorgefallen, und
zwar vorgefallen in der Gegenwart des Kaisers Sigismund und vieler
Reichsgrofsen. Er erzählt es in einem Buch, das er dem Papste
Sixtus IV. gewidmet hat, zu einer Zeit, als viele Augenzeugen noch am
Leben waren. Was ferner die Worte betrifft, womit der Heilige diese
Erzählung einleitet, so bemängelt Dr. M. stark die Weise, wie A.
den hl. Thomas für sich citiert. Der Heilige sagt nämlich so: „Es ist
die Meinung vieler Theologen und speciell des hl. Thomas, dafs Maria
vielen Personen, die in der Todsünde starben, von Gott die Aufschiebung
des Richterspruches und die Rückkehr in das Leben, um Bufse zu thun,
erlangt habe." Dr. Metfert (S. 214) sagt, dafs der hl. Alfons sich wohl
mit Unrecht auf den hl. Thomas beruft; dafs Thomas a. a. 0. (III. suppl.
qu. 71. art, 5.) nur von einem Fall, nämlich von der angeblichen
Befreiung Trajans redet. Dem ist aber nicht so. Hat doch der heil.
Thomas a. a. 0. folgenden Satz: Ad 5 dicendum quod de facto Traiani
hoc modo potest probabiliter aestimari, quod precibus B. Gregorii ad
vitam fuerit revocatus et ita gratiam consecutus sit, per quam remissionem
peccatorum habuit et per consequeus immunitatem a poena; sicut etiam
apparet in omnibus illis, qui fuerunt miraculose a mortuis
suscitati, quorum plures constat idololatras et damnatos
fuisse. De omnibus talibus enim similiter dici oportet, quod non
erant in inferno finaliter deputati, sed secundum praesentem propriorum
meritorum iustitiam; secundum autem superiores causas, quibus prae-
videbantur ad vitam revocandi, erat aliter de eis disponendum. Vel
dicendum secundum quosdam, quod anima Traiani non fuit simpliciter
a reatu poenae aeternae absoluta, sed eius poena fuit suspensa ad
tempus, sc. usque ad diem iudicii. Nec tarnen oportet, quod hoc fiat
communiter per suffragia; quia alia sunt, quae lege communi
accidunt, et alia, quae singulariter ex privilegiis aliquibus
conceduntur; sicut alii sunt humanarum limites rerum, alia divinarum,
signa virtutum, ut Augustinus dicit. Das einzig Unrichtige also, was
sich in dieser Citation Alfons' vorfindet, ist, dafs er den hl. Thomas
diese atifserordentliche Befreiung von den Höllenstrafen der
Vermittlung Mariens zuschreiben läfst. Da der hl. Alfons aber in der
Einleitung seines Buches mit Recht den hl. Thomas für die Ansicht
citiert, dafs Maria die allgemeine Vermittlerin aller Gnaden
ist (Opusc. Explic. Salut. Angel.) und im ersten Kapitel die Worte
des hl. Thomas anführt: [Maria] dimidiam partem regni Dei impetravit,
ut ipsa sit regina misericordiae, ut Christus est rex iustitiae (Introd. in
ep. canonicas.), so war der hl. Alfons auch'berechtigt, den hl. Thomas
diese aufserordentliche Gnadenspendungen der Gottesmutter zuschreiben
zu lassen.

Zweitens möge hier als Zeuge gegen die Anklage Dr. Mefferts der
schon genannte Bischof Laurent auftreten, ein Prälat, welcher der
Leichtgläubigkeit und des Mangels an Kritik am wenigsten verdächtig

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 24



370 Litterarische Besprechungen.

si'in kann. Er schreibt in der schon citierten Vorrede zur deutschen
Ubersetzung der Herrlichkeiten Mariens: „Es ist wahr, dafs eine
solche Menge von Wundergeschichten, so uahe zusammengedrängt und
so kurz und schlicht erzählt, ohne alle wissenschaftliche (physiologische
oder psychologische) Begründung und Erläuterung, wie sie in diesem
Buch enthalten, wohl eine starke Zumutung sind an unsere so
ungläubige Zeit, die eben ihres Unglaubens wegen so wenige Wunder mehr
geschehen sieht, wie ja der Heiland selbst in seiner Vaterstadt aul'ser
einigen Krankenheilungen kein Wunder thun konnte wegen ihrer
Uugläubigkeit." Dann, nach Erwähnung der aufserordentlich vielen, und
doch genügend bestätigten Wunder einiger Heiligen aus späterer Zeit
und nach der Bemerkung, dafs viele von den von Alfons angeführten
Wundern von dem apostolischen Stuhl anerkannt waren, fährt er so fort:
„Nun hat aber der hl. Alfons in diesem Buche keine Wundergeschichte
aufgeführt, — falls er sie nicht aus seiner eigenen durchaus sicheren
Erfahrung geschöpft —, ohne den Autor, dem er dieselbe entnommen,
anzugeben; und schon die Anführung einer Erzählung und Benutzung
eines Autoreu von einem so weisen, gelehrten, erleuchteter, und frommen
Manne, zumal in Verbindung mit der vom Oberhaupt der Kirche
geschehenen Gutheifsung seiner Schriften und Kanouisation seines Namens,
bürgt uns dafür, was sich auch anders nachweisen läfst, dafs diese
Autoren keine lügenhafte, leichtgläubige, verdächtige, dafs sie vielmehr
zuverlässige und unverwerfliche Zeugen sind." Soweit Laurent.

Was Caesarins anbetrifft, haben selbst protestantische Autoren dessen
Zuverlässigkeit anerkannt. Die Erzählungen von Alanus a Rupe waren
zu Alfons Zeiten so allgemein in Italien verbreitet und von so vielen
namhaften Autoren in gutem Glauben aufgenommen, dafs man wegen
ihre Benutzung dem Heiligen nicht den Vorwurf der Leichtgläubigkeit
machen kann; die meisten, wenn nicht alle, Erzählungen hat Alfons
Schriftstellern entnommen aus der Gesellschaft Jesu, deren Zuverlässigkeit

damals über allen Verdacht erhaben war, z. B. Nieremberg, Rho,
Lyraeii8, Auriemma, Bovio. Haben sieh diese Autoren in der Anführung
oder Würdigung ihrer Quellen einige Male geirrt, so ist am wenigsten
dem hl. Alfous' ein Vorwurf daraus zu machen.1

Übrigens erklärt der Heilige selbst, wie ernst er bei Anführung
von geschichtlichen Thatsacbeu seine Pflicht als Schriftsteller aufgefafst
hat. In der Einleitung zu seinem Buche „die Siege der Märtyrer"
schreibt er: „Man wundere sich nicht, wenn man hier nicht alle
Umstände angegeben findet, die in anderen Büchern aufgezeichnet sind. Ich
habe nur solche Thatsachen geben wollen, die ganz sicher und aus
zuverlässigen Schriftstellern genommen sind, und habe deshalb manches
übergangen, was ich zwar nicht als falsch verwerfe, aber was mir doch
zweifelhaft und aus unsichern und verdächtigen Akten gezogen zu sein
scheint. Kardinal Baronius schreibt in seinen Annalen (a. 307. n. 23),
es sei besser, in dem Leben der Heiligen Weniges und Sicheres als Vieles
und Ungewisses zu erzählen; denn das Wenige, wenn es getreu ist,
befriedigt den Leser, der daraus Nutzen ziehen kann; wenn aber im Gegenteil

Wahres mit Zweifelhaftem gemischt erscheint, dann hat man auch
das Wahre in Verdacht. Deshalb lasse ich verdächtige Thatsachen beiseite,

1 Dieses gilt besonders von der Erzählung über den Jüngling Ernest,
wobei der Heilige sich wahrscheinlich aul Bovio verlassen hat, der als
Quelle Vinceuz von Beauvais anführt, in dessen Speculum historiale
iedoch dieses Beispiel nicht vorhanden ist.



Litterarische Besprechungen. 371

im Falle indes der Verdacht nicht etwa aus der Luft gegriffen ist, sondern
auf einem vernünftigen Grunde beruht. Denn wenn ein Schriftsteller
nicht im allgemeinen als unglaubwürdig angesehen wird und als ein
solcher, der alles übertreibt, sondern wenn er als treu, gewissenhaft,
gelehrt und fleifsig anerkannt wird, und kein positiver Grund vorhanden
ist, dafs die Akten der Märtyrer falsch seien, dann ist es nicht hillig,
die Thatsachen, die er erzählt, zu verwerfen." Nun hatte gewifs Alfons
zu seiner Zeit das Recht, die von ihm benutzten Autoren zu der Zahl
dieser zuverlässigen Quellen zu rechnen; und so bleibt das von Dr. Meffert
beanstandete Urteil Dilgskrons1 (S. 215) bestehen. Dafs Dr. M. einige
dieser Erzählungen unwahrscheinlich erachtet, thut nichts zur Sache; der
hl. Alfons hielt sie für wahrscheinlich, und in dieser Hinsicht ist dem
Urteile eines Kirchenlehrers, dessen Schriften von der Kirche ohne
Vorbehalt dem Volke anempfohlen sind, mehr zu trauen als den subjektiven
Auffassungen des einen oder anderen Kritikers. Gewifs sollte sich aber
Dr. Meffert für verpflichtet halten, seine gegen den Heiligen erhobene
Anklage der „argen Leichtgläubigkeit und Kritiklosigkeit"
zurückzunehmen.

Bei der Behandlung der Lehre von der Unbefleckten Empfängnis
der Mutter Gottes (S. 217 ff.) unterläfst Dr. M. zu bemerken, was Alfons
über das debitum proximum contrahendi peccatum originale
bei Maria gelehrt hat.

Dafs der hl. Alfons sich mit Unrecht auf den hl. Bernard beruft,
kann vielleicht2 nach den neuesten Untersuchungen zugegeben werden;
was jedoch den hl. Thomas betrifft, so können wir die Bemerkungen des
Verf. nicht so leichten Kaufes hinnehmen. Die neuesten Erörterungen
über diesen Punkt, auch in dieser Zeitschrift, haben wenigstens dargethau,
dafs die Frage, ob der hl. Thomas die Unbeflekte Empfäugnis verneint
hat, noch gar nicht entschieden ist, und Alfons' Berufung auf I. Sent,
d. 44. qu. 1. a. 3. ad 3 kann nicht der Unrichtigkeit überwiesen werden.

In Bezug auf die Universalität der himmlischen Mittlerschaft Marias
und auf Alfons' These: „Kein Gebet finde Erhörung ohne ihre Intercession,"
bemerkt Dr. M (S. 234), dafs der Sinn dieser These entweder ist: „Jeder
mufs expresse Maria anrufen, um erhört zu werden"; oder „Nur der
positive Ausschlufs der Intercession der Mutter Gottes gefährdet die
Erbörung des Gebetes." Mit Dr. M. erkennen wir, dafs die erste
Interpretation unrichtig ist, die zweite unanfechtbar. Es gibt jedoch noch
eine dritte Interpretation, welche etwas mehr sagt als die zweite, und
welche aus den Erörterungen des hl. Kirchenlehrers sich als die richtige
ergibt. Nach dieser Auffassung ist die Mittlerschaft und Fürbitte
Marias wirklich „eine allgemeine und pflichtmäfsige Bedingung

1 „Liguori entnahm diese Beispiele Schriftstellern, die damals als
Autoritäten galten. Manche dieser Erzählungen werden jetzt die Lauge
einer auch billigen Kritik nicht bestehen können; zur Zeit des Heiligen
hatten sie noch alle Zeichen der Wahrscheinlichkeit für sich, und er
konnte mit Recht vor Hyperkritik in Hinsicht auf sie warnen." (I, S.

363.) — Wie wenig Alfons von Leichtgläubigkeit besafs, mag auch noch
aus der Thatsache erhellen, dafs er das bekannte Wort Alberts des
Grofsen au Thomas von Aquin: Opus trigiuta annorum confregisti
mihi und die damit verbundene Erzählung nur als zweifelhaft erwähnt.
Vergl Predigten, 23. Pr.

2 Es scheint ja noch nicht ausgemacht, ob der Heilige die con-
ceptio passiva formalis für maculata gehalten hat.

24*



Litterarische Besprechungen.

der Gnadenspendung" (um uns der von Dr. M. angeführten Worte
Schells zu bedienen, der dieses verneint S. 235). Mag das auch nicht
ausdrücklich in der heiligen Schrift stehen, — so giht es ja noch
eine andere Weise, eine Lehre als theologisch richtige Lehre darzuthun,
wrnn auch nicht mit jener Sicherheit, welche eine Lehre zur Glaubenslehre

stempelt und deren Verneinung zum peccatum contra fidem
macht, sondern mit einer solchen Gewifsheit, die dem frommen, vom
hl. Geiste erleuchteten Sinne des christkatholischen Volkes (wozu auch
die Gelehrten sich zählen sollen) zur Annahme einer Lehre genügt.
Nun hat der hl. Alfons diese Lehre aus den Zeugnissen der hl. Schrift
über Maria und aus der Lehre vieler Heiligen und Theologen gefolgert;
mit Kraft weist er die Meinung zurück, als wäre diese Meinung der
gesunden Theologie nicht entsprechend (Einleit un g. An den Leser);
er betrachtet sie als einen Hauptpunkt seiner Lehre, und somit teilt sie
gewifs auf besondere Weise die Gutbeifsung und Anempfehlung, welche
das höchste kirchliche Lehramt seiner Lehre angedeihen liefs. Es mutet
aber einen Katholiken sonderbar an, wenn diese selbe Lehre von Dr. Schell
(dem sich Dr. M. anzuschliefsen scheint a. a. 0.) als eine „Überschweng-
licbkeit" bezeichnet wird. Und was das oben angeführte Dilemma
Dr. Mefferts anbetrifft, so ist zu bemerken, dafs man aus dieser Alfou-
sianischen These nicht folgern kann, ein jeder sei verpflichtet, bei jedem
Gebet Maria expresse anzurufen; auch nicht, dafs es genüge, Marias
Fürbitte nicht positiv auszuschliefsen. Nein, aus dieser These folgt nur,
aber folgt auch gewifs, dafs ein jeder, der Erhörung bei Gott finden
will, in re aut in voto, explicite oder implicite sich auf Marias
Fürbitte berufen soll, wie dieses auch bezüglich des Mittlertums Christi
und bezüglich der Taufe bei den Erwachsenen genügt; was aber Christus
ist durch Recht, ist Maria durch die gnadenvolle Bestimmung Gottes,
der so sehr die Mutter seines eingebornen Sohnes ehren will, dafs man
alles, was man ohne Verletzung der kirchlichen Lehre Maria zuschreiben
kann, ihr auch zuschreiben soll. Nun ist es aber theologisch gewifs, dafs
Alfons' Lehre die kirchliche Lehre nicht verletzt.

Was aber viel mehr ist, wir können in Bezug auf diese These
Alfons' das Zeugnis des jetzt regierenden Papstes anführen, der in seiner
an alle Bischöfe gerichteten En cykIi ka vom 22. September 1891 schreibt:
„Vere proprieque affirmare licet, nihil prorsus de permagno illo omnis
gratiae thesauro, quem attulit Dominus, si quidem gratia et veritas
per Jesum Christum facta est, nihil nobis nisi per Mariam, Deo
sie volente, impertiri, ut quo modo ad Summum Patrem, nisi per Filium
nemo potest accedere, ita fere, nisi per Matrem, accedere nemo posset
ad Christum. — Quantum in hoc Dei consilio et sapientiae et miseri-
cordiae elucet!"1 — Nun wäre es aber allzu lächerlich, diese hehren

1 Man bemerke noch, wie der Papst a. a. 0. weiter sagt: „Tarn
carae misericordiae consilium in Maria divinitus institutum et Christi
testamento ratum inde ab initio saneti Apostoli priscique fidelos summa
cum laetitia senserunt; senserunt item et docuerunt venerabiles Ecclesiae
Patres, omnesque in omni aetate christiani unanimi consensere; idque
ipsum vel memoria omni litterisque silentibus vox quaedam e cuiusque
christiani hominis pectore erumpeus loquitur disertissiina. Non aliunde
est sane quam ex dirina fide, quod nos praepotenti quodain impulstt
agimur blandissimeque rapimur ad Mariam Quarum veritate e'
suavitate rerum quantam animus capit consolationem, tanta eos aegrt-
tudine dolet, qui divina fide carentes Mariam neque salutant neque habent



Litterarische Besprechungen. 373

Worte in dem Satze zu verflüchtigen: »Wir werden keine Gnade von
Gott bekommen, wenn wir diese Vermittlung Marias positiv aus-
schliefsen!" Mufs dieses ja von dem positiven Ausschlufs der
Vermittlung eine s jeden Heiligen gesagt werden; ganz besonders
aber, wenn man zudem diesen Ausschlufs — mit Dr. Meffert S. 234 —
betrachtet als „gleichbedeutend mit Mifsachtung und Hohn".

Bei der Besprechung der asketischen Werke des Heiligen hätte Dr. M.,
falls seine Arbeit eine Würdigung der litterarischen Thätigkeit des Kirchenlehrers

sein soll, wie doch Titel und Vorwort es bezeugen, nicht nur
die einzelnen asketischen Schriften behandeln, sondern auch die Gesamtlehre

des Heiligen über das Ideal des christlichen Lebens, wie es sieb
in der ganzen Alfonsianischen Litteratur mit sehr markierten Zügen
ausprägt, hervorheben müssen. Vergebens sucht man darnach.

Auch hat der Verf. es gänzlich unterlassen, die dem Heiligen eigent-
tümliche Methode des inneren Gebetes darzulegen. Dazu genügt
es freilich nicht, die kurze Methode, die der Heilige an einigen Stellen
seiner Werke gibt, zu verwerten, vielmehr ist dazu ein eingehendes
Studium seiner sämtlichen asketischen Schriften erfordert. Dafs Dr. M.
sich dieser Aufgabe nicht unterzogen hat, mag auch wohl daraus
erhellen, dafs er Alfons'Abhandlungen über die Menschwerdung des ewigen
Wortes nur mit einem Worte erwähnt, ohne den Reichtum und die Tiefe
der Gedanken, welche der hl. Kirchenlehrer in diesem Werke niedergelegt

hat, des näheren zu würdigen.
Bei der Besprechung von Alfons' Lehre über die geistliche

Beredsamkeit wäre es wohl angezeigt gewesen, hervorzuheben, dafs das
ausführliche Dekret der Congregatio Episcoporum et Regul. vom
31. Juli 1894 über das Predigtamt die Auffassungen des hl. Alfons
nicht nur was den Sinn betrifft, sondern oft fast buchstäblich
wiedergegeben hat. Über diesen Stoff sowohl als über die poetischen
Leistungen des Heiligen hätte der Verf. im Leben Alfons' von Kardinal
Capecelatro sehr wahre und nützliche Bemerkungen finden können.
Jedenfalls gehört die Besprechung dieser Punkte allerdings zur
Vollständigkeit der Arbeit, welche Dr. M. auf sich genommen hatte.

Wir müssen schliefslich noch eine Ungenauigkeit hervorheben.
Nicht dafs sie an und für sich so wichtig ist, sondern weil sie dazu
Veranlassung geben kann, sich für eine Meinung, welche in letzter Zeit
über die Dauer derVolksmissionen von einigen Geistlichen vertreten
wurde, mit Unrecht auf die Autorität des hl. Kirchenlehrers, der zugleich
einer der erfahrensten Missionäre seiner Zeit war, zu berufen. Dr. M.
läfst den hl. Alfons (S. 265) sagen: Alle drei Jahre sollte in jedem Orte
der Diöcese eine Mission abgehalten werden und zwar sollte dieselbe
acht Tage lang dauern. — Ein jeder, der diese Worte liest, würde den
hl. Alfons für einen Patron der achttägigen Missionen halten. Liest man
jedoch die citierte Stelle in ihrem Zusammenhang, nämlich in § 5 des
2. Kapitels der Reflessioni utili ai Vescovi, so sieht man, dafs
der Heilige die entgegengesetzte Ansicht vertritt. Um die Bischöfe von
den sogenannten Centraimissionen abzuhalten (nämlich von jenen,
wobei für mehrere Ortschaften zugleich in einer Kirche die Exer-
citien gehalten werden), bittet er sie, an jedem noch so kleinen Orte

matrem; eorumque amplius dolet miseriam, qui fidei sanetae quum sint
participes, bonos tarnen nimii in Mariam profusique cultus
audent arguere: qua re pietatem, quae liberorum est, magnopere
laedunt."



374 Literarische Besprechungen.

wenigstens acht Tage lang besondere Exercitien abhalten zu lassen.
Dann fährt er jedoch weiter fort und sagt, dafs man als Mafsstab fiir
die Dauer der Mission die vollkommne Beruhigung des Gewissens aller
Gläubigen nehmen soll, mit Rücksicht auf den Predigtkursus, der oft
zu begründeter Unruhe Veranlassung gibt. Von diesem doppelten Gesichtspunkt

aus sei er der Meinung, dafs auch iu kleinen Ortschaften die
Mission wenigstens zehn Tage dauern soll, in den gröfseren selbst bis
an 20 und 30 Tage. Noch deutlicher spricht er sich darüber aus in
seiner Selva di materie predicabili, wo er im 3. Teile Kapitel 10
n. V, ausdrücklich sagt: „Die Mission dauert gewöhnlich zwölf Tage
In den kleinen Ortschaften dauert sie wenigstens zehn Tage Doch in
den stärker bevölkerten Orten, z. B. wo es viertausend Seelen oder mehr
gibt, mufs die Mission fortgesetzt werden, solange es nötig ist damit
alle Gläubigen die Zeit gehabt haben zu beichten." —

Wir müssen uns auf diese Bemerkungen beschränken. Sie scheiuen
uns mehr als genügend darzuthun, dafs ein Buch, welches mit Recht
den Titel trägt: „Der hl. Alfons von Liguori, der Kirchenlehrer und
Apologet des 18. Jahrhunderts" noch zu schreiben ist, und dafs fast alle
von Dr. Meffert an der litterarischen Tbätigkeit des Heiligen gemachten
Aussetzungen unbegründet sind.

Wittern (Holland). J. L. Jansen C. SS. R., Philosophie-Professor.

Dr. Otto Willmann: Philosophische Propädeutik.
1. Teil: Logik. Freiburg i. B. u. Wien, Herder 11)01.

gr. 8. 132 8. - 2 Kr. 20 h.

Hofrat Willmann, der berühmte Pädagoge und Geschichtschreiber
des Idealismus, hat vor einigen Monaten ein Lehrbuch der Logik
veröffentlicht, das als Leitfaden für den Logikunterricht an Gymnasien
gedacht ist. Unterm 15. Juli 1901 (Zahl 13 726) hat dasselbe die Approbation

des österreichischen Unterrichtsministeriums erhalten.1 Im Lehrplan

des österreichischen Gymnasiums2 sind der „philosophischen
Propädeutik" in der VII. und VIII. Klasse je zwei Woclienstunden zugewiesen.
Die Aufgabe des propädeutischen Unterrichtes wird daselbst kurz folgender-
mafsen skizziert: „Ergänzung der Erfahrungserkenntnisse von der Aufsen-
welt durch erfahrungsmäfsige Auffassung des Seelenlebens; zusammenhängende

Kenntnis der allgemeinsten Gedankenformen als Abschlufs des
bisherigen und als Vorbereitung des bevorstehenden strengeren
wissenschaftlichen Unterrichtes." In der VII. Klasse wird „Logik", in der
VIII. „Empirische Psychologie" gelehrt.

Die Instruktionen für den Unterricht an den (österreichischen)
Gymnasien geben dem Lehrer folgende Winke" für die Belebung des

Logikunterrichtes.-
„Unermüdlich mufs der Lehrer darauf bedacht sein, möglichst

lebensvolle Beispiele, am besten aus der Praxis der Schüler selbst,
beizubringen und beibringen zu lassen." Aufser diesen kann der Lehrer
„typische Schulbeispiele (Paradigmen), Schemen (alle A sind B u. dgl.)>
wohl auch die graphische Darstellung durch Kreise und Gerade"

1 „Verordnungsblatt" des k. k. Ministeriums f. Kultus und

Unterricht, Jahrgang 1901, Stück XIX.
2 Lehrplan und Instruktionen für den Unterricht an den

Gymnasien in Österreich. Pichlers Ww. u. Sohn, Wien 1900 S. 21.
» Ebenda S. 317 f.



Litterarische Besprechungen. 375

verwenden, um die Lehrsätze der Logik dem Verständnisse der Schüler
näher zu bringen.

„Speciell in der Begriffslehre ist das stete Heranziehen der Sprache,
beziehungsweise der Grammatik, der klare Hinweis auf die mangelhafte
Schärfe der Wortbedeutung, das Gegenüberstellen des logisch strengen
Begriffsinhaltes und der mehr oder minder lockeren und schwankenden
Alltagsbedeutung eines Wortes, dann wieder der letzteren gegenüber dem
•etymologischen Gehalte des Wortes, jederzeit eine anregende und fruchtbare

Übung; ebenso in der Urteilslehre die logische Würdigung der
verschiedenen Satzformen, insbesondere der hypothetischen, kausalen und
konzessiven Sätze, wobei durch Heranziehung der lateinischen und
griechischen Ausdrucksmittel die Selbständigkeit des logischen Gehaltes gegenüber

dem sprachlichen Ausdrucke besonders klar gezeigt werden kann."
Bei Behandlung der Induktion in der Schlufslehre ist eine enge

Berührung mit der Methode des naturwissenschaftlichen Unterrichtes
durch die Sache selbst geboten."

Alle diese Winke der offiziellen „Instruktionen" finden in Willmanns
Lehrbuch vollste Berücksichtigung. I)as Anknüpfen an das dem Sep-
timaner zu Gebote stehende Gedankenmaterial, an seine philologischen
und stilistischen Kenntnisse, wie es in diesem neuen Lehrbuche geübt
wird, mufs jeden, der für Methode des Gymnasialunterrichtes Sinn und
Verständnis hat, geradezu entzücken.

Nachdem Willmann anknüpfend an die Bedeutungen, die das Wort
„denken" im gewöhnlichen Sprachgebrauch besitzt, den Schüler
angeleitet hat, einen aufmerksamen Blick auf das buntwechselnde Bild der
eigenen Gedankenwelt zu werfen, zeigt er ihm, welche Bedeutung die
Schulung des Denkens, welchen Wert die Anweisung zur Technik des

Denkens, „die Logik", hat.
An der Hand der Aufsatzlehre, die dem Logik-Tiro bereits durchaus

geläufig ist, gibt er ihm einen Vorblick über die Materien, die in der
Logik zur Sprache kommen sollen. Dieser dritte Abschnitt der
Einleitung, der sich betitelt: „Die Materien der Logik, von der
Aufsatzlehre aus angesehen", ist ein didaktisches Meisterstück.

Daran schliefsen sich einige historische Notitzen über den

„Ursprung unserer Logik". Auch der „Scholastiker des Mittelalters"
wird da gedacht, „von denen unsere logischen Kunstausdrücke unmittelbar

herstammen, die aber zudem vielfach die aristotelischen Bestimmungen
ergänzten."

Das Lehrbuch selbst umfafst (abgesehen von der bereits erwähnten
Einleitung) vier gröfsere Abschnitte; der erste derselben bietet
psychologische Belehrungen über „die Denkthätigkeiten," ganz
entsprechend einem Winke der österreichischen Gymnasial - Instruktionen.
Der zweite Abschnitt führt uns „die Denkformen" vor, indem er die
Lehre vom Begriffe, Urteile und Schlüsse in den Hauptumrissen hervortreten

läfst und uns zugleich Einblick in die Art und Weise gewährt,
wie diese Eormen im natürlichen Denken gebildet werden.

Ein dritter Abschnitt, der sich betitelt „Die Denkgesetze",
beschäftigt sich mit den obersten Denkprincipien: dem Identitätsgesetz
und dem Satz vom Widerspruche; mit dem Begriff des Systems, das ein
Postulat des Identitätsgesetzes, und der Methode, die ein Postulat des
Satzes vom Widerspruch ist.

Als (vierter) abschliefsender uud zusammenschliefsender Teil tritt
die Behandlung der „Den k Operationen" hinzu: der Induktion, der
Definition, der Einteilung und des Beweises.



37(5 Litterarische Besprechungen.

Was die Durchführung im einzelnen betrifft, glauben wir folgende
Charakteristika des Willmannschen Buches hervorheben zu sollen:

1. Hervortreten des historischen Gesichtspunktes
2. Anknüpfung an die Selbsterfabrung und den Wissensfonds des

Schülers, vorab an seine philologischen und stilistischen Kenntnisse.

Das historische Moment tritt nicht blofs in gelegentlichen
Notizen zur Geschichte der Logik, hervor, sondern besonders darin, dafs
der Schüler durch passend gewählte Citate aus den Originalwerken der
grofsen alten und mittelalterlichen Philosophen mit den geistigen
Errungenschaften der Vorzeit in lebendigen Kontakt gesetzt wird. Er
lernt Originalstellen aus Piaton und Aristoteles, aus Ciceros
philosophischen Schriften, aus Augustinus und Thomas von Aquino kennen,
sieht also selbst die Auktoren ein, denen wir die noch heute gültige
Terminologie verdanken.

Willmanns Lehrbuch knüpft, wie wir weiter sagten, an die
Selbsterfahrung und den Wissensfonds des Schülers an: das, was der
Schüler früher gelernt, was er selbst gesehen, was er selbst erfahren hat,
wird herangezogen. Diese Anknüpfung an Bekanntes ist aufserordentlich
anregend, dieses ruhige Weiterbauen auf festem Grund zeigt dem Schüler,
dafs er bereits einen gesicherten Kenntnisstand hat, der erweiterungsfähig

ist; dadurch wird aber die Selbstbetätigung des Schülers geweckt,
es wird ihm Mut gemacht, selbst mitzuarbeiten an der eigenen geistigen
Ausbildung.

Wie Willmann an die stilistischen Kenntnisse seines Zöglings
appelliert, um ihm von der bereits erstiegenen Warte der Aufsatzlehre
aus in grofsen Zügen das weite Gebiet der Logik zu zeigen, in dem er
nun ein volles Jahr sinnend herumwandelu soll, wurde bereits gesagt.
Besonders interessant wird für den Gymnasiasten das Heranziehen des
philologischen und sprachpsychologisehen Momentes sein. Das
Vergnügen, die jugendliche Kraft an aristotelischen Citaten zu erproben,
ist kein geringes; die etymologische Zergliederung der Termiui, der
stete Vergleich der entsprechenden griechischen, lateinischen und deutschen
Ausdrücke in ihrer feinen Nüancierung ist äufserst bildend, der Hinweis
auf die zarten begrifflichen Abstufungen, die wir in sinn- und
stammverwandte Worte legen, das alles regt zum Nachdenken an; zum
„Nachdenken" auch in dem Sinne, dafs wir den jahrhundertealten
Gedankengängen nachgehen, die im „Sprachgebrauch" niedergelegt sind.

Jede Seite der Willmannschen „Logik" zeigt uns deutlich, dafs sie
nicht nur von einem Professor der Philosophie, sondern auch von einem
Professor der Pädagogik verfafst ist, von einem Meister auf dem
Gebiete der Gymnasial-Didaktik1, vom Leiter eines blühenden
akademisch-pädagogischen Seminars.'

Wien. Subrektor Dr. Seydl.
1 Es sei hier an 0. Willmanns zweibändige „Didaktik als

Bil dungs lehre" erinnert (Braunschweig, Vieweg 1894 f.).
Über „das Prager pädagogische Universitätsseminar

in dem ersten Vierteljahrhundert seines Bestehens" erschien vor kurzem
aus Hofrat Willmanns Feder (Herder, Freiburg i. B. 1901) eine kleine
Schrift, die über die Tendenzen und Erfolge des genannten Prager
Institutes, in dem neben theoretischer Unterweisung auch praktische
Übung gepflegt wird, lichtvoll orientiert.


	Litterarische Besprechungen

