Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Artikel: De diversis perfectionis gradibus in physica praemotione
Autor: Prado, Norbertus del
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762114

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

De diversis perfectionis gradibus in phys. praem. 329

Ja, der Verfasser der Nachfolge ist selbst nicht ganz frei von
monchischer (sic!) Auffassung des Lebens in seinen anmutigen
Schilderungen des inneren Lebens . . . Es ist vielleicht das
grofste unter den Verdiensten des hl. Franz von Sales, die
falsche Trennung von Weltmoral und Klostermoral iiberwunden
zu haben. Seine Schriften, wie namentlich die ,Philothea‘, ge-
horen zu den weltgeschichtlichen Thaten; er hat in seiner Art
einen Akt der Versohnung zwischen Welt und Kirche
zu stande gebracht und die christliche Moral aus der sublimen
Hohe der Klostermystik herab in das christliche Haus ein-
gebiirgert. (Lehrb. der Moral S. 28.)

—— e

DE DIVERSIS PERFECTIONIS GRADIBUS
IN PHYSICA PRAEMOTIONE.

Scripsit

P. NORBERTUS DEL PRADO, Ord. Praed.
L,

1. Sensus quaestionis declaratur a Divo Thoma, de Potent.
qu. 1. a. 2., his verbis: ,Intensio autem in operatione divina
non est attendenda secundum quod operatio est in operante,
quia sic semper est infinita, cum operatio sit divina essentia;
sed attendenda est secundum quod attingit effectum; sic enim
a Deo moventur quaedam efficacius, quaedam minus efficaciter.*

2. Ut ergo diversi huius efficaciae gradus perspiciantur,
opus erit aliquid praelibare de ipsis actibus, qui sunt immediate
ipsius voluntatis, velut a voluntate eliciti. — Cum autem voluntas
moveatur in finem et in ea, quae sunt ad finem, distinguere
oportet actus, quibus voluntas movetur in finem, et actus, quibus
voluntas movetur in ea, quae sunt ad finem. — Actus vero
voluntatis in finem videntur esse tres, scilicet velle, intendere
et frui. Actus denique voluntatis in ea, quae sunt ad finem,
ad tres quoque reducuntur: eligere, consentire et uti. — 1. 2.
qu. 8. et qu. 13. ' )

3. Velle nominat simplicem actum voluntatis, sicut intelli-
gere nominat simplicem actum intellectus. Simplex autem actus
potentiae est in id, quod est secundum se obiectum potentiae. —
Cum ergo potentia voluntatis non sit nisi boni, velle, proprie



330 De diversis perfectionis gradibus

loquendo, est in id, quod est propter se bonum et volitum. —
Cum denique id, quod est propter se bonum et volitum, habeat
rationem finis, velle proprie est ipsius finis.

Intendere nominat etiam actum voluntatis, praesupposita
tamen ordinatione rationis ordinantis aliquid in finem. Importat
quidem motum voluntatis in finem, non simpliciter ut velle, sed
secundum quod finis acquiritur per ea, quae sunt ad finem.

Frui nominat quoque motum voluntatis in finem, sicut in-
tendere; attamen differt ab intentione, quoniam fruitio importat
quietem, quae est in fine, ac consequenter exprimit motum vo-

luntatis in finem, in quantum iam habetur finis ipse. — Si habetur
dumtaxat in intentione, fruitio est imperfecta; si vero habetur
iam in re, est perfecta. — Si finis, qui habetur vel realiter vel

in intentione tantum, sit ultimus, fruitio est propria; si autem
non est ultimus, fruitio est impropria.

4. Eligere importat in sua quidditate aliquid pertinens ad
rationem et aliquid pertinens ad voluntatem; quamobrem Philo-
sophus dixit, quod electio est wvel appetitivus intellectus vel
appetitus intellectivus. — Electio tamen substantialiter non est
actus rationis, sed voluntatis; perficitur enim in motu quodam
animae ad bonum, quod eligitur. — KElectio est semper eorum,
quae sunt ad finem. Unde finis, in quantum huiusmodi, non
cadit sub electione.

Consentire similiter non est nisi de his, quae sunt ad finem.
Actus appetitivae virtutis importat quamdam coniunctionem ad
id, cui consentitur. — Praecedit electionem, quae addit supra
consensum quamdam relationem respectu eius, cui aliquid prae-
ligitur; et ideo post consensum adhuc remanet electio. — Sed
sl inveniatur unum solum ducens ad finem, quod placeat, non
differunt re consensus et electio, sed ratione tantum; ut con-
sensus dicatur, secundum quod placet ad agendum, electio autem
secundum quod praefertur his, quae non placent.

Uti proprie est actus voluntatis; et semper est eius, quod
est ad finem; et si referantur ad idem, usus sequitur electionem
et electio praecedit usum.

5. Pro pleniori horum omnium motuum voluntatis notitia
von abs re erit illos examinare per comparationem 1. ad intel-
lectum. 2. ad ipsam potentiam voluntatis, 3. ad obiectum, quod
est bonum.

Quoad primum regula generalis est, quae nullam patitur
exceptionem, quod ad omnem motum voluntatis praecedat semper,
saltem prioritate naturae et causalitatis, motus ipsius intellectus;
etenim nihil volitum, quin praecognitum, ac ignoti nulla cupido-



in physica praemotione. 331

Voluntas namque est appetitus rationalis; et ut Divus Thomas
expresse ait: ,,Ubi non est aliquis rationis motus, per conse-
quens nec voluntatis.” (1. 2. qu. 10. a. 3.) Unde si intellectus
non movet voluntatem, sicut praesentans ei obiectum suum, nullus
aderit voluntatis motus.

Iam vero intellectus praesentat voluntati obiectum suum,
quod est bonum, dupliciter: uno modo apprehendendo aliquid in
ratione boni ut simpliciter bonum, ut propter se bonum; ac con-
sequenter simpliciter ac propter se volendum. Et istiusmodi
actus, qui est apprehendere aliquod obiectum ut simpliciter bonum,
praecedit tres actus voluntatis, qui sunt velle, intendere et
frui. Alio modo, apprehendendo aliquid in ratione boni, non
ut propter se bonum, sed ut bonum in ordine ad aliud; ideoque
ut volendum ratione alterius. Et huiusmodi actus est inquisitio
rationis ante iudicium de eligendis; ac haec inquisitio consilium
vocatur, quod praecedit electionem, consensum et usum,

Per comparationem autem ad ipsam potentiam voluntatis,
tres actus velle, intendere et frui constituunt unam speciem
actium diversam ab illa, quam constituunt tres alii, qui sunt
eligere, consentire et uti. — Manifestum est enim, quod unus
et idem motus voluntatis est, quo fertur in finem secundum
quod est ratio volendi ea, quae sunt ad finem, et in ipsa, quae
sunt ad finem. Sed alius actus est, quo fertur in ipsum finem
absolute, et quandoque praecedit tempore. — Velle itaque, in-
tendere et frui, atque eligere, consentire et uti sunt duae species
actuum voluntatis: quae tamen non diversificant potentiam vo-
lendi propter communem rationem obiecti, quod est bonum. (1. 2.
qu. 8. a. 3. et 3. Part. qu. 18. a. 3; et de Verit. qu. 22. a. 13
ad 12.)

Velle, intendere et frui sunt motus voluntatis, secundum
quod voluntas est matura; eligere vero, consentire et uti sunt
motus voluntatis, secundum quod voluntas est ratio. (1. P. qu. 83.
a. 4. et 3. P. qu. 18. a. 4.)

Eligere, consentire et uti sunt semper actus liberae volun-
tatis; velle, intendere et frui possunt esse et sunt etiam actus
liberae voluntatis, quamvis exerceantur ad instar motuum natu-
ralium; etenim id, quod est in una operatione ut finis, potest
ordinari et ordinatur in altera operatione ad aliquid aliud ut ad
finem: idcirco hoc modo omnia cadunt aut cadere possunt sub
electione praeter unum, quod est absolute ultimus finis; respectu
cuius velle, intendere et frui sunt absolute actus naturales ac
necessarii voluntatis; necessarii, inquam, saltem quoad specifi-
cationem. (1. 2. qu. 13. a. 3. et qu. 9. a. 4.)




332 De diversis perfectionis gradibus

Denique, cum voluntas duplicem habitudinem habeat ad
volitum, unam quidem in ordine intentionis, alteram vero in
ordine executionis; unam enim in volente per proportionem ad
rem desideratam, et alteram in re, qua volens tendit per exe-
cutionem ad consequendam rem volitam; ideo ommes actus, qui
praecedunt electionem, pertinent ad primam habitudinem volun-
tatis; quoniam in electione completur proportio voluntatis, ut
complete velit id, quod est ad finem. — Atque in actu, qui
dicitur msus, fit transitus ab ordine intentionis ad ordinem exe-
cutionis, et incipit secunda habitudo voluntatis, cuius proportio
completur per hoe, quod ipsum finem habeat realiter; quod est
perfecte habere ipsum atque in ipso per fruitionem propriam et
perfectam quiescere. (1. 2. qu. 16. a. 4.)

7. Per comparationem tandem ad obiectum, quod est bonum,
et a quo specificantur actus voluntatis, velle, intendere et frui
respiciunt bonum delectabile; et eligere, consentire et uti tendunt
immediate in bonum utile. — De ratione boni est esse appeti-
bile terminans motum appetitus; si enim terminat secundum
quid, ut medium, per quod tenditur in aliud, vocatur bonum
utile; si autem terminat motum appetitus totaliter ita, ut quiescat
in re desiderata, vocatur bonum delectabile. — Exinde oritur
determinatio seu specificatio actuum voluntatis, quae se habet ex
parte obiecti; et quantum ad hoc voluntas se habet passive et
dependet ab intellectu, a quo movetur isto modo motionis. Unde
principium formale specificans in ordine physico omnes motus
seu actus voluntatis est obiectum praesentatum ei ab intellectu
sub ratione boni delectabilis et sub ratione boni utilis. — Quod
bonum volitum sit desiderabile propter se, tamquam terminus
simpliciter, velut finis appetitivus motus; vel econtra sit deside-
rabile propter aliud, tamquam terminus secundum quid, velut
medium in motu appetitus: hoc pendet ab obiecto diversimodo
apprehenso; hoc derivatur ab intellectu prout praesentat volun-
tati obiectum suum. Ex qua diversa obiecti praesentatione
consurgit diversa species actuum voluntatis, nempe velle, inten-
dere et frui; et eligere, consentire et uti. (1. P. qu. 5. a. 6. et
qu. 82. a. 4. et 1. 2. qu. 9. a. 1.)

8. Ac supra hanc specificationem motunm voluntatis in 0I-
dine physico, supervenit alia specificatio in ordine morali etiam
dependens ab obiecto, etiam causata formaliter ab intellectu; at
iuxta hanc determinationem actus voluntatis distinguuntur in duas
quoque species, videlicet actus boni et actus mali; ita ut aliae
duae species in ordine entitativo vel physico se habeant in ist0
novo ordine superveniente tamquam materia vel subjectum; et



in physica praemotione. 333

sic possunt esse similiter boni aut similiter mali: velle, intendere,
frui, eligere, consentire et uti; quoniam omnes isti motus con-
stituunt unum solum actum humanum. — Huiusmodi autem
specificatio pendet ex obiecto praesentato voluntati per rationem,
non ut obiectum habet rationem boni delectabilis vel utilis, sed
in quantum obiectum cadit sub ordine rationis, quae est prin-
cipium humanorum actuum et regula voluntatis humanae; ex qua
regula regulata per Legem aeternam, quae est ipsa Ratio Divina,
mensuratur bonitas, quae pertinet ad genus moris et causat
bonitatem moralem in actibus voluntatis, sive actus demominetur
simplex volitio aut intentio aut fruitio aut electio aut consensus
aut usus aut opus externum in ordine executionis. — Haec con-
formitas sive adaequatio voluntatis in agendo ad rectam rationem,
et mediante rectitudine rationis humanae ad Rationem aeternam,
quae est Deus, constituit essentialiter rationem boni honesti,
quae se extendit et ad bonum delectabile et ad bonum utile, ad
volitum propter se et ad volitum propter aliud; et ex qua se-
quitur ratio laudabilis et ratio meriti, et ex cuius privatione
procedit ratio culpabilis et demeriti — Rectitudo voluntatis est
per debitum ordinem ad finem ultimum, qui est Deus. (1. 2.
qu. 4. a. 4. et qu. 19. a. 4) — Omnia bona honesta habent
quoque rationem boni delectabilis et rationem boni utilis praeter
Summum Bonum, quod cum sit per essentiam honestum, est tota-
liter delectabile et in semetipso continet totam prorsus rationem,
unde desideretur, et in quo omne desiderium complete quiescit.
— Unde 8. Augustinus lib. 1. confess. c. 1: ,,Magnus es, Domine,
et laudabilis valde . .. Tu excitas, ut laudare te delectet;
quia fecisti mos ad Te, et inquietum est cor nostrum, domec
requiescat n te.

9. Postremo notandum, quod ,,movere seipsum*‘ potest signi-
ficare: 1) activitatem intrinsecam rerum ad exercendas actiones
immanentes, quibus viventia, dum agunt, per seipsa perficiuntur;
atque in hoc sensu docet Divus Thomas 1. P. qu. 18. a. 3:
wInveniuntur igitur quaedam, quae movent seipsa . . . Ft huius-
mody sunt plantae.*

2) Activitatem intrinsecam, qua viventia ita moventur a
principio intrinseco, quod habent in seipsis, ut non solum agant,
sed etiam agant cum aliqua notitia finis sive perfecta sive 1m-
perfecta; et in hac acceptione Divus Thomas asserit, quod ani-
malia, quibus competit voluntarium secundum rationem imperfeciam,
wdicuntur movere seipsa‘‘. (1. 2. qu. 6. a. 1. et 2.) .

3) Activitatem intrinsecam, qua sola rationalis creatura, cui
voluntarium secundum rationem perfectam competit, potest deliberans



334 De diversis perfectionis gradibus

de fine, cuius cognitionem perfectam habet, et de his, quae sunt
ad finem, movere seipsam in finem vel non movere. — Ac in
hac profundiori significatione Divus Thomas 1. 2, qu. 1. a. 2.
concludit: ,,Ft ideo proprium est naturae rationalis, ut tendat
in finem, quasi se agens vel ducens ad finem; naturae vero
irrationalis, quasi ab alio acta vel ducta; sive in finem appre-
hensum, sicut bruta animalia; sive in finem non apprehensum,
sicut ea, quae omnino cognitione carent.*

4) Activitatem intrinsecam, qua sola creatura intellectnalis,
angelus vel homo, determinat se ad volendum hoc vel illud, vel
etiam ad volendum vel non volendum hoc; nam ex hoe, quod
ratio deliberans se habet ad opposita, voluntas in utrumque
potest. Homo autem est dominus sui actus ex hoe, quod habet
deliberationem de suis actibus. — Atque in hoc sensu magis
proprio ac stricto nulla creatura rationalis, quantumvis perfectis-
sima, potest se movere absolute quantum ad omnia. — In hoc
sensu Divus Thomas 1. P. qu. 18. a. 3. ait: ,Sed quamvis
intellectus moster ad aliqua se agat, tamen aliqua sunt ei
praestituta a natura; sicut sunt prima principia, circa quac
non potest aliter se kabere, et ultimus finis, quem mon potest
non velle.*

10. In hac posteriori ac plus circumscripta significatione
accipere oportet movere se, quotiescumque affirmabitur vel nega-
bitur de humana voluntate. Etenim humana voluntas sive moveat
seipsam, sive tantum a Deo moveatur ad operandum, semper
aliquid agit, semper activitatem suam propriam exercet, eo ip=o,
quod elicit operationem, qua virtus intrinseca agendi evolvitur
et augetur. — Unde movere seé in hoc postremo sensu, non
modo exprimit virtutem agendi, qua voluntas est naturaliter
praedita; et actionem immanentem, qua voluotas, dum agit, per-
ficitur; sed praeterea praesupponit cognitionem perfectam finis,
propter quem voluntas agit, et in quem agendo tendit: non modo
significat facultatem voluntatis et rationis, qua homo est dominus
suorum actuum, et qua creatura rationalis est causa sui in ope-
rando; sed etiam importat hoc, quod homo reducat se de potentia
in actum, quatenus per rationem determinat se ad volendum ho¢
vel illud. — Hoc sensu Divus Thomas docet 1. P. qu. 2. a. 3.:
nMovere enim nihil aliud est quam educere aliquid de potentid
in actum.“ — Et 1. 2. qu. 9. a. 1.: ,,Oportet enim quod id;
quod est potentza reducatur in actum per aliquid, quod est "
actu; et hoc est movere. -— Et a. 3.: ,,Manifestum est, quod
intellectus per hoc, quod cognoscit principium, reducit se de
potentia in actum, quantum ad cognitionem conclusionum, e



in physica praemotione, 335

hoc modo movet seipsum; et similiter voluntas per hoe, quod
vult finem, movet seipsam ad volendum ea, quae sunt ad finem.*
— Et a. 6. ad 3: ,,Homo per rationem determinat seipsum ad
volendum hoc wvel illud, quod est vere bonum vel apparens
bonum.“ — Itaque voluntatem movere se significat, quod vo-
luntas non modo vult, verum etiam quod seipsam applicat ad
volendum.!

11.

11. Conclusio prima: Fo modo, quo movetur quantum ad
exercitium actus, id est tamquam a causa efficiente actum,
voluntas non movetur nisi a solo Deo sicut ab Exteriori Prin-
cipio.

Ratio prima. — Quoniam haec est differentia inter motionem
voluntatis per modum causae finalis et motionem per modum
causae efficientis, quod licet utroque modo sit proprium Dei
movere voluntatem, sed maxime secundo modo nlerius eam
inclinando. — Nam movere voluntatem, interius eam inclinando,
est movere physice potentiam voluntatis et immutare ipsius actum
in aliud. — Quod est proprium Dei solius. — 1. P. qu. 105.
a. 4. et de Verit. qu. 22, a. 8.

12. Ratio secunda. — Movere voluntatem efficienter quan-
tum ad exercitium actus nihil aliud est nisi motum voluntarium
efficere intra potentiam ipsius voluntatis et ipsa voluntate medi-
ante; nam motus vel actus voluntatis est ab intrinseco et pro-
cedens ab ipsa potentia volendi. Sed huiusmodi motus ab
intrinseco voluntatis procedens, impossibile est quod efficiatur ab
aliquo principio extrinseco, nisi sit ipsa causa voluntatis. — Ergo.
solus Deus, ‘qui causavit naturam voluntatis, potest efficienter
causare motum ipsi voluntati conunaturalem.

13. Ratio tertia. — Cum voluntas, ut potentia, habeat.
ordinem ad universale bonum, voluntas ut actus exprimit hunc

1 Quod quidem eximie declarat Caietanus in 1.2. qu. 9. a. 4., dum
scribit: ,,Scito, quod aliud est loqui de volitione, et aliud de volitione ut
a voluntate applicante seipsam ad volendum. Volitio enim nihil aliud
dicit nisi operationem voluntatis, qua vult; et certum est, quod ad vo-
lendum sufficit voluntas cum obiecto. — Sed ad volendum a se, ita quod
ly a se dicat causalitatem applicantem seipsam ad volendum, non sufficit
voluntas cum obiecto, sed exigitur voluntas praevolens finem; et ratio
huius est, quia velle a se non solum importat velle, sed agere seu mo-
vere: quod, quia oportet fieri propter finem, praeexigit natura vel tem--
pore appetitum finis, ut dictum est; et hoc non advertere, casus est

loquentium.*



336 De diversis perfectionis gradibus

ordinem ita, quod in omni motu voluntario claudatur haec uni-
versalis motio ad universum obiectum voluntatis, quod est bonum.
— Sed nemo potest dare sive virtualiter sive actualiter hanc
inclinationem universalem nisi ipse Deus, qui est Universale
Bonum. — 1. 2. qu. 9. a. 6.

14. Ratio quarta. — Omnis motus voluntatis ab interiori
procedit; voluntarium enim est, quod procedit ab intrinseco cum
cognitione finis. — Sed solus Deus coniungitur animae intellectuali
quantum ad sua interiora, qui solus est causa ipsius et sustinens
eam in esse. — A solo igitur Deo potest motus voluntarius cau-
sari., — 1. 2. qu. 6. a. 1. et lib. 3. cont. g. Cap. 88. n. 4.

15. Ratio quinta. — Nulla creatura potest directe immutare
voluntatem quasi agendo intra ipsam voluntatem; potest autem
extrinsecus aliquid proponendo voluntati eam aliqualiter indu-
cere. — Sed hoc est movere ex parte obiecti; non interius, sed
ab extra per repraesentationem seu apprehensionem boni medi-
ante facultate cognoscitiva. — Solus itaque Deus potest intrin-
secus immutare voluntatem; et inclinationem voluntatis, quam
et dedit, transferre de uno in aliud, secundum quod vult. —
1. 2. qu. 9. per totum; de Verit. qu. 22. a. 9.

16. Ratio sexta. — Quoniam per omnem motum tam volun-
tatis quam intellectus oportet devenire ad aliquod primum movens,
quod a nullo movetur in ordine volitionum et intellectionum: et
hoc omnes intelligunt Deum. — Sub Deo igitur, qui est Primus
Intellectus et Volens, ordinantur omnes intellectus et voluntates,
sicut instrumenta sub principali agente. — 1. P. qu. 2. a. 3.;
1. 2. qu. 6. a. 1.; Lib. 3. c. gentes cap. 147. n. 4.

17. Conclusio secunda: Ad wuniversale obiectum voluntatrs,
quod est bonum in universali, voluntas non movet seipsam, sed
a solo Deo movetur.

Observatio. — Cum dicitur, quod ,obiectum wvoluntatis est
finis et bonum in universali“ (1. 2. qu. 1. a. 2. ad 3), hoo
vocabulum ,bonum in universali* potest significare: 1. Bonum
per essentiam, in quo continetur eminenter tota latitudo boni,
et a quo derivatur omne bonum in quantum huiusmodi; et hoc
Bonum infinitum est solus Deus; — 2. Bonum in commnm,
facta abstractione ab hac vel illa re, in qua ratio boni partici-
pata a Bono per essentiam adinvenitur; — 3. Bonum conveniens
homini volenti secundum suam naturam, et sine quo non potest
homo esse beatus, — Ibn conclusione supra posita non agitur de
Bono universali per essentiam; quoniam im via non videmus
Deum, sicuti est, et antequam per certitudinem divinae visioni®
non demonstretur necessaria connexio huiusmodi Boni Infiniti



in physica praemotione. 337

ad nostram beatitudinem, voluntas non ex necessitate Deo in-
haeret. Sed agitur: 1. de bono in communi; quia voluntas,
quae est potentia ad bonum appetendum, nihil appetit nisi sub
ratione boni, nihilque operatur nisi intendens aliquod bonum; et
2. de omnibus illis bonis in particulari, quae naturaliter
unusquisque vult, et ad quae de necessitate naturali movetur;
ut esse, vivere et huiusmodi alia, quae respiciunt consistentiam
naturalem, et sine quibus homo non potest esse beatus, quia

prius est esse quam beatus esse. — 1. P. qu. 82. a. 2. et 1.
2. qu. 1. a. 6. et qu. 10. a. 1.
18. Ratio prima. — Bonum in universali, quod est obiectum

voluntatis, est ulfimus finis sumptus formaliter, non materialiter;
in communi, non in particulari quantum ad ipsam rem, quae
revera est finis, et in qua sola stat de facto nostra beatitudo. —
Sed ultimus finis si accipiatur formaliter et in generali, id est
pro ratione finis ultimi, et non pro illa re, in qua finis ultimi
ratio vera invenitur, est illud, propter quod homo vult omnia,
quae vult; illad, propter quod amantur cetera, et illud autem
propter seipsum; illad, in quo appetendo omnes homines conve-
niunt, et ratione cuius omnes appetunt Deum, etiam cum a Deo
recedunt per peccatum. — Ergo cum talis motus voluntatis in-
cludatur in omni voluntario motu ac sit fundamentum ad appe-
tendum bona particularia, creata et per participationem, naturaliter
prodiit ex ipsa potentia voluntatis. — Ergo voluntas ad obiectum
ipsius universale movetur a solo Deo et non movet seipsam.

19. Ratio secunda. — Natura et voluntas hoc modo ordi-
nata sunt, ut ipsa voluntas quaedam natura sit; quia omne,
quod in rebus invenitur, natura quaedam dicitur. Kt ideo in
voluntate oportet invenire non solum quod voluntatis, sed etiam
quod naturae est. — Ergo voluntas quoad aliquid appetendum
movetur a Deo absque eo, quod seipsam moveat, et a solo Deo
inclinatur absque eo, quod seipsam inclinet. — De Verit. qu. 22.
a. 4. et J.

20. Ratio tertia. — Sic se habet principium motuum vo-
luntariorum, quod est bonum in communi seu finis in appetibilibus,
respectu potentiae voluntatis, sicut prima principia cognitionis
respectu potentiae intellectus. — Sed principia intellectualis
cognitionis sunt naturaliter nota. — Ergo finis ultimus et illa,
sine quibus finis haberi non potest, sicut esse, vivere et huius-
modi, sunt naturaliter volita. — 1. P. qu. 83. a. 4. et 1. 2.
qu. 10. a. 1. et 2.

21. Ratio quarta. — In tantum voluntas movet seipsam ad

volendum ea, quae sunt in finem, in quantum vult ipsum finem.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVI, 22



338 De diversis perfectionis gradibus

Unde in appetibilibus finis est fundamentum et principiorum

eorum, quae sunt ad finem. — Non enim eligit voluntas, nisi
quia aliquid simpliciter vult; quia, quae sunt propter finem, non
appetuntur nisi ratione finis. — Krgo finis ultimus, ut beatitudo

et ea, quae in ipsa includuntur, ut est cognitio veritatis et alia
huiusmodi, non cadit sub electione; sed omnia haec voluntas de
necessitate vult quasi naturali inclinatione. — De Verit. qu. 22.
a. 5.; 1. 2. qu. 9. a. 3.

22. Ratio quinta. — Sicut se habet intellectus ad rationem,
ita se habet voluntas ut nmatura ad voluntatem ut rationalem.
— Si non darentur primae veritates per se notae, minime da-
rentur conclusiones; absque intellectu primorum principiorum,
impossibilis redderetur discursus; si potentia cognoscitiva non
intelligeret, non valeret ratiocinari. — Pariter si voluntas non
moveretur a Deo, ut ipsa est nmatura, non moveretur a seipsa,
ut est rationalis; absque motu naturali in ultimum finem non
perduceretur motus liberi arbitrii; si voluntas aliquid natura-
liter non appeteret, non relinqueretur locus electionis. — 1. P.
qu. 83. a. 4.

23. Conclurio tertia: Quotiescumque homo per rationem
determinat se ad volendum hoc vel tllud bonum, voluntas mo-
vetur etiam a Deo per modum causae efficientis.

Ratio prima. — Quia omnis motus tam voluntatis quam
naturae a Deo procedit sicut a Primo Movente; et omnia, quae
ex proposito atque deliberatione fiunt, oportet reducere in aliquam
altiorem causam, quae non sit ratio et voluntas humana. —
Primo quoniam ratio et voluntas humana mutabilia sunt et de-
fectibilia. — Secundo quoniam aliter Deus non esset Primum
Movens per wviam causarum efficientium. — 1. P. qu. 2. a. 3.
ad 2. et 1. 2. qu. 6. a. 1. ad 3.

24. Ratio secunda. — Quotiescumque voluntas movet seipsam
ad volendum ea, quae sunt ad finem, voluntas elicit illos actus,
qui sunt in comparatione ad ea, quae sunt ad finem, scilicet
eligere, consentire et uti. — Voluntas enim utitur ratione mo-
vendo illam ad inquirendum et consiliandum; et hoc modo usus
praecedit electionem. (1. 2. qu. 16. a. 4) Unde hoc modo
voluntas movet intellectum. — Utitur etiam voluntas semetipsa
ad consentiendum vel eligendum media adinventa per inquisitionem
et consilium rationis. Unde hoc modo voluntas movetur a seipsa
quantum ad exercitium actus secundum rationem finis. — 1. 2.
qu. 9. a. 3. ad 3.

Sed voluntas 1. etsi quantum ad aliquid sufficienter 8¢
movet et in suo ordine, scilicet sicut agens proximum, non tamep



in physica praemotione. 339

potest seipsam movere quantum ad omnia; unde indiget moveri
ab alio sicut a Primo Movente. — 2. Hoc ipsum, quod voluntas
movet seipsam sufficienter et in suo ordine sicut agens proximum,
habet voluntas et ex vi propria et ex eo, quod movetur a Deo
in ordine Causae Primae, per cuius motionem completur virtus

propria ipsius voluntatis. — 1. 2, qu. 9. a. 4. ad 3. et 1. P.
qu. 105. a. 4. ad 1. 2. et 3. et de Malo qu. 3. a. 2. ad 4.
25. Ratio tertia. — Homo determinat se ad volendum hoc

vel illud per consilium rationis; nam quantum ad determina-
tionem actus, quae est ex parte obiecti, intellectus movet volun-
tatem, intellectus quidem non speculativus tantummodo, sed
practicus. — 1. 2. qu. 9. a. 1.

Sed Deus est universale principium omnis interioris motus
humani, Deus causat bona interius movendo voluntatem, Deus
illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum et est
seminator ommnis boni comsilit. — Et prudentiam docet et
wustitiam. (Sap. 8. v. 7.) — Deus denique est actor bonorum
nostrorum opernm tam ex parte intellectus quam ex parte volun-
tatis et sicut exterius persuadens et sicut wnterius movens, id
est movendo physice utramque potentiam intellectus et voluntatis.

26. Ratio quarta. — Quotiescumque homo determinat se
per rationem ad volendum hoc vel illud, voluntas ipsius, quae
ante determinationem ad unum per consilium rationis erat ad
utrumlibet, transmutatur et reducitur de potentia in actum; etenim
prius erat eligens in potentia et postea fit eligens n actu. —
Sed haec liberae voluntatis transmutatio est ab aliquo movente,
win quantum ipsa voluntas movet seipsam ad agendum, et in
quantum etiam movetur ab aliquo exteriori agente, scilicet a
Deo.*“ — De Malo qu. 6. a. unico ad 17. — Ergo Deus non
solum agit in liberam voluntatem per viam intellectus, agendo
physice in ipsam potentiam intellectivam, et per inspirationemn
sanctae illuminationis agendo moraliter in voluntatem; sed etiam
agit in ipsam potentiam liberi arbitrii, quando de novo incipit
eligere, transmutando illam de potentia eligendi ad actum elec-
tionis.

27. Ratio quinta. — Divaus Thomas 1. 2. qu. 109. a. 1.
statuit hoc philosophicum ac simul theologicum principium:
»Quantumcumque natura aliqua corporalis vel spiritualis po-
natur perfecta, non potest in suum actum procedere, nisy mo-
veatur a Deo.“ — Ergo in omni actu liberi arbitrii creatura
rationalis, quantumvis ponatur perfecta, indiget moveri a Deo ut
a Prima Causa Efficienti, ut possit in actum liberum transire.

2%



340 De diversis perfectionis gradibus

28. Ratio sexta. — Electio est actus proprius ac specificus
voluntatis ut voluntatis, ut appetitus rationalis, ut libera. —
Sed ,,Deus est causa electionis et voluntatis nostrae*; et ,,Deus
solus directe ad electionem hominis operatur®; et ,ex diwvina
operatione inclinante inclinatur hominis voluntas ad aliquid
eligendum sibi utile“; et ,semper hoc homo eligit, quod Deus
operatur in eius voluntate, ut Divus Thomas docet et solide
ostendit lib. 3. contra gentes cap. 0. 91. et 92.

29. Ratio septima. — Cum homo per rationem determinat
se ad volendum hoc vel illud, libere agit, libere operatur et est
dominus sui actus; et antequam agat et dum agit, actus revera
est in potestate sui liberi arbitrii. — Sed Divus Thomas lib. 3.
contra gentes cap. 89. tradit, quod Deus causat efficienter in
nobis omnem actum voluntatis: 1. ,im quantum dat nobis vir-
tutem volendi®; 2. ,in quantum facit nos velle hoc vel llud*.
— Atque hoc probat sex argumentis; et expresse praeterea
declarat, quod asserere contrarium est ,resistere evidenter auc-
toritatibus Sacrae Scripturae, in qua dicitur: ,,Domine, . .
omnia enim opera mnostra operatus es wn nobis“. (Isaiae
cap. 26.); ,,Cor regis in manu Domini; quocumque voluerit,
inclinabit Wllud.” (Prov. cap .21.); ,,Deus est enim, qui operatur
wn vobis et velle et perficere. (Philipp. cap. 2.)

30. Ratio octava. — Ex supradictis characteres essentiales
physicae praemotionis stant in hoc, quod huiusmodi motio est:
1. Dei motio immediata immediatione suppositi in potentiam liberi
arbitrii; 2. Del motio immediata immediatione virtutis in ipsum
actum liberi arbitrii; 3. Dei motio determinans potentiam liberi
arbitrii ad unum; 4. Dei motio faciens nos velle hoc vel illud;
9. Dei motio, ad quam infallibiliter semper consequitur effectus.

Dicendum est ergo, quod libera hominis voluntas praemo-
vetur physice a Deo ad actus ipsos liberos; et quod in omni
actu libero homo indiget physice moveri a Deo ut a Prima Causa
efficienti, ut ipse homo per rationem et voluntatem suam deter-
minet se ad volendum hoc vel illud.

31. Ratio nona. — S8i dum voluntas creata movet seipsam
ad electionem, consensum et usum, qui sunt actus liberi arbitril,
non moveretur prius prioritate naturae et causalitatis in ordine
Causae Primae, ab ipsa Dei Voluntate; sequeretur: 1. quod vO-
luntas creata esset primum principium agendi quoad actus suos
liberos; 2. quod huiusmodi actus nec essent actus, nec liberi.

Ratio primae consequentiae: Quia praedicti motus voluntatis
non reducuntur ad Deum sicut ad Primum Movens in via causae
efficientis; nec Deus influeret immediate immediatione virtutis



in physica praemotione, 341

in hos liberi arbitrii actus. — Unde Div. Thomas lib. 2. Sent.
dist. 37. qu. 2. a. 2.: ,,Non posset vitari, quin voluntas esset
primum agens.“

Ratio secundae consequentiae: Quia non causantur efficienter
a Voluntate Dei, ,,quae est actus purus et semper est in actu
volendi“ (1. 2. qu. 10. a. 1. ad 2); nec causantur efficienter a
Voluntate Dei, quae est Primum Liberum. —— Quod enim mnon
efficitur ab Actu per essentiam, nequit esse actus per participa-
tionem; et quod non procedit immediate immediaiione virtutis a
Voluntate per essentiam, nequit esse voluntarium aut liberum per
participationem. — 1. P. qu. 44. a. 1.

32. Ratio decima. — Si Deus non determinaret hominem,
dum homo determinat se ad volendum hoc vel illud; si Deus
physice non moveret et intellectum hominis et ipsius voluntatem,
et si non ageret ut Causa Prima efficiens in utramque potentiam:
1. nec intellectus intelligeret aut indicaret aut aliquid determi-
naret inquirendo; nec voluntas vellet aut aliquid eligeret; 2. nec
Deus cogitationes mentium et voluntates cordium cognosceret, —
Deus enim cognoscit mofus voluntatis creatae, quoniam scit et
vult causare ipsum voluntatis motum tam necessarium quam
liberum, tam naturalem quam voluntarium. — Quod ex professo
declarat Divus Thomas lib. 1. contra gentes cap. 68: , Cogno-
scendo, inquit, suum intelligere et velle cognoscit omnem cogi-
tationem et voluntatem. — Et 1. P. qu. 57. a. 2.: ,,Secundum
quod causat, sic et cognoscit; quia scientia eius est causa rei,
ut ostensum est qu. 14. a. 8.“

33. Ratio undecima. — Qui actus liberos voluntatis creatae
subtrahunt a physica Dei praemotione, subtrahunt eos et a divina
causalitate et a divina praescientia; et' consequenter a divina
providentia. —- Et velint nolint, annumerandi erunt inter illos,
qui unum eligunt e duobus, aut esse aliquid in nostra volun-
tate, aut esse praescientiam futurorum; quoniam utrumque arbi-
trantur esse non posse; sed si elegerimus praescientiam futurorum,
tolli libertatis arbitrium; si elegerimus voluntatis arbitrium, tolli
praescientiam futurorum. — Unde de Cicerove ita philosophante
scribit Augustinus lib. 5. de Civit. Dei cap. Y.: ,,Ipse itaque ut
vir magnus et doctus et vitae humanae plurimum ac peritissime
consulens ex his duobus elegit liberum wvoluntatis arbitrium;
quod ut confirmaretur, negavit praescientiam futurorum; atque
ita dum vult facere liberos, facit sacrilegos. Religiosus autem
antmus utrumque eligit, ulrumque confitetur et fide pietatis
utrumque confirmet.

Sunt tamen aliqui, qui habentes animum religiosum in has



342 De diversis perfectionis gradibus

easdem angustias coarctatum, utrumque elegerunt, scilicet liberum
voluntatis arbitrium et praescientiam divinam futurorum,
attamen negant divinam causalitatem quoad actus liberi arbitrii;
exinde praescientia futurorum, quam ponunt in Deo, est quaedam
praescientia sui generis, praescientia media, de qua infra loque-
mur, si Deus voluerit. — Ad praesens sufficiat insinuare, quod
Divus Thomas pro eadem re accepit negationem praescientiae
divinae futurorum et negationem divinae causalitatis. Quam-
obrem per nullam aliam viam Angelicus Doctor existimat esse
possibile perfecte et in ultima resolutione demonstrare praescien-
tiam futurorum in Deo nisi per viam divinae causalitatis, ut infra
quoque patebit. — Et cum hanc quaestionem tangit 1. P. qu. 116,
ait de Tullio, de quo Augustinus dixerat, quod negaverat prae-
scientiam futurorum, quod noluit reducere haec futura in divinam
causalitatem. — ,,Fuenmt igitur aliqui, qui huiusmodi causalia
et fortuita, quae in his inferioribus accidunt, in nullam supe-
riorem causam reducere voluerunt; et hi fatum et Providentiam
negaverunt; wut de Tullio Augustinus recitat de Civit. Dei
lib. 5. cap. 9.; quod est comtra ea, quae superius de Provi-
dentia dicta sunt qu. 22. a. 2.

Unde negare praemotionem physicam ad liberos actus effi-
ciendos est negare divinam causalitatem; negare autem divinam
causalitatem in efficientia physica actuum liberorum est negare
divinam praescientiam futurorum; et negare divinam actuum
liberorum praescientiam est negare divinam providentiam et di-
vinam praedestinationem, quae quoad obiecta est pars specialis
providentiae.

34. Maneat igitur firmum, quod voluntas creata sive quoad
actus necessarios sive quoad actus liberos non iungitur effectul
suo nisi mendicando talem coniunctionem a virtute Dei, quae
vehementius ingreditur in actus liberos quam virtus propria ipsius
liberae voluntatis. — Liberum enimn arbitrium in agendo pendet
a Deo, a quo habet complementum suae virtutis operativae; nam
ut Caietanus recte capiens doctrinam Divi Thomae et illam
declarans ait 1. P. qu. 14. a. 13.: , Secundum independentiam
et immediationem wvirtutis Causa Prima prior independentius
et immediatius immediatione wvirtutis attingit effectum quam
secunda. In eodem tamen instanti naturae effectus ab utraque
attingitur.* — Quoniam totus motus proficiscitur a Deo tam-
quam a tota Causa motus; et quidquid est entis, actus, boni in
actu libero, efficitur a Deo mediante potentia ipsius voluntatls
quae mota movet, effecta et'ﬁcit, causata causat; et per divinam
iotionem completur virtus propria libere operandi.



in physica praemotione. 343

11T

35. Conclusio quarta: Cum Deus convertit hominem ad
seipsum sicut ad specialem finem, propter quem homo wvelit
omnia, quaecumque vult, voluntas hominis movetur a solo Deo
i huiusmodi prima conversione.

Ratio prima. — Sic se habet Deus ut Auctor gratiae, dum
primo hominem aversum a Deo per peccatum convertit ad seipsum
sicut ad finem specialem, quem homo conversus intendat, et cui
cupiat adhaerere sicut bono proprio; sicut se habet Deus ut
Auctor naturae, quando movet voluntatem hominis ad universale
oblectum voluntatis, quod est bonum in communi. -— Sed in hac
universali motione, sine qua homo non potest aliquid velle, vo-
luntas est mota et non movens, solus autem Deus movens. —
Ergo simili modo, servata proportione, in illa prima conversione
ad Deum, sine qua homo non potest aliquid velle in ordine ad
vitam aeternam, solus Deus est movens, et voluntas dumtaxat
mota.

36. Ratio secunda. —- Sic se habet voluntas ut voluntag
in suo primo motu ad Deum sicut ad illud, in quo ratio ultimi
finis invenitur et vera beatitudo, sicut se habet voluntas wut
natura ad rationem ultimi finis formaliter sumpti sive ad beati-
tudinem in communi. — Sed in motu voluntatis ad bonum in
communi, ad finem formaliter sumptum, utpote naturali, voluntas
non movet seipsam, sed tantummodo movetur a solo Deo, qui
est Motor Universalis. — Ergo pariter in primo motu voluntatis
ad Bonum per essentiam, tamquam ad bonum particulare ac sibi
proprium, voluntas non movet seipsam, sed solum movetur a Deo,
qui est Motor specialissimus omnium hominum ad ipsum se con-
vertentium.

37. Ratio tertia. — Divus Thomas 1. 2. qu. 9. a. 6. ad 3.:
wDicendum, quod Deus movet voluntatem hominis sicut univer-
salis motor ad wuniversale obiectum voluntatis, quod est bonum,
et sine hac unwersalt motione homo mon potest aliquid velle;
sed homo per rationem determinat se ad wvolendum hoc vel
tlud, quod est vere bonum vel apparens bonum. — Sed tamen
interdum specialiter Deus movet aliquos ad aliquid determinate
volendum, quod est bonum, sicut in his, quos movet per gra-
tiam, ut infra dicetur. — Qu. 109. qu. 111. et qu. 112. et
qu. 113. _

Ergo iuxta hanc profundissimam doctrinam Angelici Doctoris,
motio Dei ad universale obiectum voluntatis; et motio Dei spe-
cialis per gratiam ad aliquid determinatum bonum conveniunt:



344 De diversis perfectionis gradibus
1) in hoc, quod ad volendum homo non determinat se per

rationem ad volendum nec bonum universale in primo motu nec
bonum particulare in secundo;

2) in hoc, quod terminus utriusque motus non solum ex
parte Dei moventis, sed etiam ex parte voluntatis motae est
semper bonum, in primo motu bonum in communi, in secundo
bonum in speciali;

3) in hoc, quod a solo Deo voluntas hominis movetur, qua-
propter voluntas sic mota numquam movetur ad malum;

4) in hoc, quod prima motio est veluti introitns ad omnes
motus tam necessarios quam liberos voluntatis humanae in ordine
naturali et in executione generalis Provideuntiae; et altera motio
est quasi introitus ad omnes motus liberos, bonos, et vitae
aeternae meritorios et quasi porta ad ordinem supernaturalem
et veluti primus passus in executione divinae Praedestinationis:
,»cuius ordinis executio est passive quidem in praedestinatis, active
autem est in Deo. — 1. P. qu. 23. a. 2.

5) in hoc, quod motus voluntatis sub prima motione est
motus naturalis et necessarius quoad specificationem seu de-
termicationem actus; unde homo non determinat se per rationemn
ad huiusmodi velle. — Et motus voluntatis sub altera motione,
quamvis liberrimus, est etiam ad instar motus naturalis per
modum simplicis volitionis; et homo non valet per rationem se
primo determinare ad huiusmodi velle, quod excedit omnem
naturalem facultatem tam rationis quam voluntatis.

6) Unde in primo motu voluntatis non habet locum electio;
quia talis motus est fundamentum omnium electionum liberi arbi-
trii in ordine naturae; et prius est velle quam eligere, sicut
prior est amor finis quam amor mediorum. — In secundo autem
motu voluntatis nec habet locum electio per solam liberum
arbitrinm, quia superat omues naturales liberi arbitrii vires; et
huiusmodi motus liberae quidem voluntatis constituit fundamentum
omnium sanctarum electionum in ordine gratiae. — Quamobrem
Divus Thomas 2. 2. qu. 24. a. 1. ad 3. evolvit hanc sublimem
doctrinam lucis suae radiis edocens: , Dicendum, quod liberum
arbitrium mon est alia potentia a voluntate, ut dictum est.
(1. P. qu. 83. a. 4.) — , Lt tamen caritas non est in voluntate
secundum rationem liberi arbitrii, cuius actus est eligere.
Electio enim est eorum, quae sunt ad finem. Voluntas autem
est ipsius finis, ut dicitur Ethic. lib. 3. — Unde caritas, cuius
obiectum est finmis ultimus, magis debet dici esse in voluntate
quam n libero arbitrio. —



in physica praemotione. 345

38. Ratio quarta. — Sub hac, de qua loquimur, divina
motione, transmutatur homo de statu iniustitiae ad statum iustitiae.
Et quamvis in eo, qui habet usum liberi arbitrii, non fit motio
a Deo ad iustitiam absque motu liberi arbitrii, tamen liberum
arbitrium in huiusmodi interiori transmutatione non movet se,
sed movetur a solo Deo; non transmutat se, sed a solo Deo
transmutatur et reducitur de uno extremo in alterum. -— Unde
Deus ita infundit donum gratiae iustificantis, quod etiam simul
cum hoc movet liberum arbitrium ad donum gratiae acceptandum
in his, qui sunt huius motionis capaces. — 1. 2. qu. 113. a. 1.
et 3.

39. Ratio quinta. — Quia huius divinae motionis, de qua
est sermo, effectus in anima est ille effectus, in quo mens nostra
est mota et non movens, solus autem Deus movens: ut ex pro-
fesso declaratur per subsequentem conclusionem.

40. Conclusio quinta: Quotiescumque Deus movet potentiam
liberi arbitriv per gratiam operantem, voluntas movetur equi-
dem libere, sed movetur a solo Deo, absque eo, quod moveat
seipsam.

Ratio prima. — Divus Thomas 1. 2. qu. 111. a. 2: ,Re-
spondeo dicendum, quod, sicut supra dictum est qu. 110. a. 2,
gratia dupliciter potest intelligi: uno modo divinum auxilium, quo
nos movet ad bene volendum et agendum; alio modo habituale
donum nobis divinitus inditum. — Utroque autem modo gratia
dicta convenienter dividitur per operantem et cooperantem.

,Operatio enim alicuius effectus non attribuitur mobili, sed
moventi. In illo ergo effectu, in quo mens nostra est mota et
non movens, solus autem Deus movens, operatio Deo attribuitur;
et secundum hoc dicitur gratia operams. — In illo autem
effectu, in quo mens nostra et movet et movetur, operatio non
solum attribuitur Deo, sed etiam animae; et secundum hoc dicitur
gratia cooperans. — Est autem in nobis duplex actus: primus
quidem interior voluntatis; et quantum ad istum actum voluntas
se habet ut mota, Deus autem ut movens; et praesertim, cum
voluntas incipit bonum velle, quae prius malum volebat; et ideo
secundum quod Deus movet humanam mentem ad hunc actum,
dicitur gratia operams. — Alius autem actus est exterior, qui
cum a voluntate imperetur, ut supra habitum est qu. 17. a. 9,
consequens est, quod quantum ad hunc actum operatio attribuatur
voluntati. Kt quia etiam ad hunc actum Deus nos adiuvat et
interius confirmando voluntatem, ut ad actum perveniat, et exterius
facultatem operandi praebendo; respectu huiusmodi actus dicitur
gratia cooperans. — Unde post praemissa verba subdit



346 De diversis perfectionis gradibus

Augustinus: Ut autem velimus, operatur; cum autem volumus,
ut perficcamus, nobis cooperatur.

,Olc igitur, si gratia accipiatur pro gratuita Dei motione,
qua movet nos ad bonum meritorium, convenienter dividitur
gratia in operantem et cooperantem.‘

41. Praedictus Divi Thomae Articulus ex una parte con-
stituit commentarium breve ac fidelissimum totius doctrinae S.
Augustini circa gratiam Dei et circa praedestinationem Sanctorum;
et ex alia lapidem angularem pro integra theoria physicae prae-
motionis tam in ordine naturae quam in ordine supernaturali. —
Iam supra fusius explanatus est iste famosus Articulus, in quo
continetur radix prima omnium differentiarum, gunibus ad invicem
opponuntur ac separantur documenta S. Augustini et Divi Thomae
et documenta Molinae ac Suarezii circa divinum inflaxum in
causas secundas et praesertim in causas liberas. — Ex isto
Articulo infertur:

1) Effectum divinae motionis esse: 1. actum interiorem
voluntatis; 2. actum exteriorem a voluntate imperatum. — Et
quoniam actus interior voluntatis distinguitur in tres motus volun-
tatis in finem et tres motus voluntatis ir ca, quae sunt ad finem,
inde habetur, esse effectun divinae motionis totum processum
interioris voluntariae operationis, nempe wvelle, intendere, frui:
eligere, consentire, uti.

2) Potentiam liberi arbitrii, quae est facultas voluntatis et
rationis, posse esse motam a Deo et simul seipsam moventem in
toto processu actus interioris, scilicet dum vult, dum intendit,
dum fruitur, dum eligit, dum consentit, et dum per usum transit
ex ordine intentionis ad ordinem executionis; et hoc contingit in
omnibus actibus voluntariis in ordine naturae, in quo homo per
rationem determinat se ad volendum hoc vel illad, quod est
vere bonum vel apparens bonum.

3) Potentiam liberi arbitrii, quae est facultas voluntatis et
rationis, posse esse solummodo motam a Deo, absque eo, quod
seipsam moveat, in toto processu interioris actus, volendo, inten-
dendo, fruendo, eligendo seu comsentiendo; et hoc contingit,
quotiescumque Deus movet potentiam liberi arbitrii per gratuitam
motionem, quae vocatur gratia operams.

4) Potentiam liberi arbitrii, quae est facultas voluntatis et
rationis, se habere uf motam, et mon moventem, quantum ad
actum interiorem, ,praesertim cum voluntas incipit bonum velle,
quae prius malum volebat. — Nam tum est, cum libera vo-
luntas ex aversa a Deo fit ad Deum conversa tamquam ad
Incommutabile Bonum, tamquam ad verum finem ultimum tam



in physica praemotione. 347

formaliter quam materialiter acceptum. — Tunc ergo est, cum
voluntas creata transmutatur a solo Deo, et sic per infusionem
gratiae ac caritatis tendit in Deum per motum fidei et dilectionis
velut in Bonum propter se, et in Finem specialissimum, propter
quem omnia vult, intendit, eligit et utitur. — Et hoc est, quod
asseritur in Conclusione quarta.

42. Ratio secunda. — Caietanus, qui 1. P. qu. 19. a. 8.
uno verbo expressit quidditatem physicae praemotionis dicens:
wMovere secundae causae provenire ex moveri a Causa Prima
et ex virtnte propria ipsius causae secundae, sic etiam
breviter et terminanter declaravit 1. 2. qu. 111. a. 2. quiddi-
tatem gratiae operantis ex suo effectu in libera voluntate:
»Voluntas, inquit, mota a Deo ad huiusmodi novum velle, non
movet seipsam ad hoc, sed est tantum mota a Deo; est tamen
tale velle ipsius elicitive, sicut descendere est motus (zo9¥)
gravis. — Eu est liberum, quia potest dissentire a tali velle;
Deus enim movet suaviter liberum arbitrium secundum condi-
tionem eius.“

,Gratia operans non solum invenitur in infusione gratiae et
iustificatione impii, sed post acceptam gratiam pluries, quamvis
manifestius in iustificatione impii.*

43. Conclusio sexta: Quotiescumque post ustificationem
homo movetur a Deo, ut Auctor est gratiae, ad operandum
utendo habitibus infusis gratiae sanctificantis et caritatis cete-
rarumque virtutum, de lege ordinaria voluntas sub Dei gratuita
motione movet etiam seirpsam.

Ratio prima. -— Quia de iege ordinaria etiam intra ordinem
supernaturalem homo per rationem suam lumine fidei, quae per
caritatem operatur, illuminatam determinat se ad volendum hoc
vel illud verum bonum et ad agendum hoc vel illud bonum opus
propter Deum Summum Bonum super omuia dilectum.

44. Ratio secunda. — Quia, praesupposito iam fine per
gratiam operantem, consequens est, ut gratia nobis cooperetur. —
Effectus autem gratiae cooperantis ic nobis est ille effectus, ,in
quo mens nostra et movet et movetur, et operatio mon Solum
attribuitur Deo, sed etiam animae.“ -—— 1. 2. qu. 111. a. 2.

45. Ratio tertia. — Cum homo motus a Deo, ut Auctor
gratiae est, virtute huius gratuitae motionis utitur gratia iusti-
ficanti et habitibus simul cum gratia infusis, operatur opera
meritoria vitae aeternae. — Meritum autem est effectus grafiae
cooperantis, sicut iustificatio est effectus gratiae operantis; etsi
ad gratiam operantem etiam expectet motus liberi arbitrii meri-
torios gloriae causare. — Ergo de lege ordinaria in omni opere



348 De diversis perfectionis gradibus

meritorio, de cuius ratione est esse opus liberum, voluntas et a
Deo movetur et seipsam movet.
IV.

46. Conclusio septima: Quotiescumque homo habens gratiam
sanctificantem ac caritatem wmovetur a Deo secundum habitus
nfusos, qui vocantur dona Spiritus Sancti, libera hominis
voluntas mon movet seipsam, sed est tantum mota.

Ratio prima. — Ad Rom. cap. 8. v. 14.: ,,Quicumque enim
Spiritu Dei aguntur, it sunt filis Dei.** — Supra quae verba
Divas Thomas lect. 3.: ,Illa enim agi dicuntur, quae quodam
superiori instinctu moventur; unde de brutis dicimus, quod non
agunt, sed aguntur; quia a natura moventur et non ex proprio
motu ad suas actiones agendas. — Similiter antem homo spiri-
tualis, non quasi ex motu propriae voluntatis principaliter, sed
ex instinctu Spiritus Sancti inclinatur ad aliquid agendum, se-
cundum illud Isaiae cap. 59. v. 19.: ,,Cum venerit quasi fluvius
violentus, quem Spiritus Domini- cogit;* et Lucae cap. 4. v. 1.:
yJesus . . . agebatur a Spiritu in desertum.“ -— Non tamen
per hoc excluditur, quin viri spirituales per voluntatem et liberum
arbitrium operentur; quia ipsum motum voluntatis et liberi arbi-
trii Spiritus Sanctus in eis causat, secundum illud ad Philipp.
cap. 2. v. 13.: ,,Deus est enim, qui operatur in vobis et velle
et perficere.‘

Unde homo, at non quicumque homo, sed homo spiritualis,
1. inclinatur ad aliquid agendum ex instinctu superiori Spiritus
Sancti; 2. inclinatur motu propriae suae voluntatis, sed non quasi
ex motu propriae voluntatis principaliter; quoniam voluntas est
mota, sed non movens, solus antem Deus movens; 3. inclinatur
motu quidem libero, quem Spiritus Sanctus causat in voluntatis
potentia; 4. et sic inclinatus atque motus per liberam voluntatem
operatur.

Commentarium Divi Thomae supra haec verba Apostoli est
etiam genuina atque authentica declaratio doctrinae ipsius Ange-
lici Doctoris circa naturam gratiae operantis. — Qui desideret
penetrare Articulum secundum qu. 111. Part. 1. 2., attente
perspiciat Lectionem tertiam super cap. 8. Epistolae ad Ro-
manos.

47. Ratio secunda. — Divus Thomas in Matth. cap. 4.
declarans illa verba: ,,Tunc Iesus ductus est in desertum @
Spiritu®, ait: ,,Homines enim tunc ducuntur a Spiritu Sancto,
quando caritate moventur sic, quod non motu proprio moventur,
sed alieno; quia sequuntur impetum caritatis. 2. Corinth. cap. 9.



in physica praemotione.

v. 14.: Caritas Dei urget nos. "Et sic filii Dei aguntur a Spi-
ritu Sancto, ut tempus huius vitae, quae plena est tentationibus,
. . . transeant cum victoria per Christi virtutem. Ipse enim
tentari voluit, ut sicut morte sua vicit nostram, sic tentatione
sua superaret omnes tentationes nostras.‘

48. Ratio tertia. — Divus Thomas 1. 2. qu. 68. a. 1.
ostendens, dona Spiritus Sancti differre secundum rem a virtu-
tibus etiam infusis, docet: , Est enim considerandum, quod in
homine est duplex principium movens: unum quidem interius,
quod est ratio; aliud vero exterius, quod est Deus, ut supra
dictum est qu. 9. a. 4. et 6.; et etiam Philosophus dicit hoc in
cap. de bona Fortuna. — Manifestum est autem quod omue,
quod movetur, necesse est proportionatum esse motori; et haec
est perfectio mobilis, in quantum est mobile, dispositio, qua dis-
ponitur ad hoc, quod bene moveatur a suo motore. Quanto
igitur movens est altior, tanto necesse est, quod mobile perfectiori
dispositione ei proportionetur; sicut videmus, quod perfectius
oportet esse discipulum dispositum ad hoc, quod altiorem doctri-
nam capiat a doctore.”

,Manifestum est autem, quod virtutes humanae perficiunt
hominem, secundum quod homo natus est moveri per rationem
in his, quae exterius vel interius agit. — Oportet igitur inesse
homini altiores perfectiones, secundum quas sit dispositus ad hoc,
quod divinitus moveatur; et istae perfectiones vocantur dona,
non solum quia infunduntur a Deo, sed quia secundum ea homo
disponitur, ut efficiatur prompte mobilis ab inspiratione divina,
sicut dicitur Isaiae cap. 50. v. 5: Dominus aperuit mihi aurem,
ego autem mnon contradico, retrorsum non abit, — Et Philo-
sophus etiam dicit . . ., quod his, qui moventur per instinctum
divinum, non expedit consiliari secundum rationem humanam, sed
quod sequantur interiorem instinctum; quia moventur a meliori
principio, quam sit ratio humana. — Et hoc est, quod quidam
dicunt, quod dona perficiunt hominem ad altiores actus, quam
sint actus virtutum.“ — Hucusque Angelicus Doctor.

49. Quamvis alta, licet profunda, omnia tamen fiunt plana
quaerentibus veritatem in secriptis Divi Thomae. — Primo: ex
dictis supra 1. 2. qu. 9. a. 1. in homine primum principium
movens quoad specificationem actuum humanorum est 7ratio;
unde quantum ad determinationem actus, quae est ex parte ob-
iecti, intellectus movet voluntatem. — Primum verc principium
movens quantum ad exercitium actus in omnibus actibus hu-
manis est voluntas.



350 De diversis perfectloms gradibus

Secundo: Dens est primum principium movens hominem ad
agendum per utramque viam, per viam nempe intellectus et per
viam voiuntatis; ac consequenter est primum principium movens
actuum humanorum et quoad specificationem actus et quoad
ipsius actus exercitinm: aliter tamen et aliter. — Unde Divus
Thomas lib. 12. Metaphys. lect. 9.: ,,Primum Movens idem
est, quod primum Intelligibile et primum Appetibile, quod est
Optimum.*

Tertio: Haec praeterea notanda iterum differentia, quod per
viam intellectus plus vel minus directe vel indirecte multa possunt
movere voluntatem ex parte obiecti; ut late exponit Divus Tho-
mas in hac quaestione Y. et alibi pluries in 1. Parte. — Per
viam tamen voluntatis, ex parte potentiae, ab intrinseco, quantum
ad exercitium actus, nihil potest movere voluntatem nisi solus
Deus et ipsa voluntas.

Quarto: Motio, qua Deus movet physice potentiam liberae
voluntatis, servat semper proportionem cum mofione, qua Deus
movet ipsam voluntatem per viam intellectus. Unde Deus phy-
sice movet voluntatem: 1. antequam homo determinet se per
rationem ad volendum hoc vel illud; et haec est motio physica
ad bonum in communi; 2. cum homo determinat se per rationem
ad volendum hoc vel illud; et haec est motio physica ad bonum
particulare; 3. cum homo determinatur per rationem Divinam
supra modum suae propriae rationis; et ista est motio physica.
superioris generis respondens determinationi humanae rauoms
factae ex instinctu Spiritus Sancti.

Quinto: Ad hoc autem, quod physica motio, qua Deus movet,
ut Auctor naturae est, habeat tanquam mobile bene dispositum
ipsam potentiam voluntatis, requiruntur virtutes morales acquisitae,
gquarum prima est prudentia, quae sedet in ratione practica. —
Ad hoc, quod physica motio, qua Dens movet, ut Auctor gratiae
est, babeat tamquam mobile bene dispositum ipsam potentiam
voluntatis, requiruntur virtutes morales infusae, quibus homo
moveatur ad operandum conformiter ad esse gratiae sanctificantis;
at in isto ordine virtus suprema non est prudentia infusa, sed
caritas, qua mens tendit per amorem in Deum sicut in finem
cogunitum lumine fidei. — Ad hoc tandem, quod physica motio,
qua Deus movet, ut Auctor gratiae quidem est, at aliquos, in-
terdum, specialiter, habeat tamquam mobile bene dispositum
ipsam potentiam voluntatis, requiruntur altiores perfectiones, vir-
tutes superioris generis quam ipsae virtutes morales infusae; et
hae virtutes seu habitus infusi, quibus homo perficitur ad prompte
obediendum Spiritui Sancto, vocantur dona.



in physica praemotione, 391

Sexto: Cum ergo Deus movet physice hominem determi-
nantem se per rationem, sed absque virtutibus moralibus infusis,
voluntas est mota et movens. — Cum autem movet Deus physice
hominem determinantem se per rationem lumine fidei adiutam
et cum virtutibus moralibus infusis, voluntas etiam est mota et
simul movens. — Cum denique Deus movet physice hominem
spiritualem, non quidem determinantem se per rationem, sed per
rationem ipsius hominis determinatam immediate ex consilio Di-
vinae Sapientiae, voluntas est quidem libera, at non est seipsam
movens, sed tantum mota. — Quoniam homo utpote filius Dei,
agitur a Deo; et homo movetur a meliori principio, quam sit
ratio humana.

Septimo: Unde quanto altior est motio actuum humanoram
quantum ad specificationem, tanto perfectior est motio physica
voluntatis quantum ad exercitium ipsorum actuum.

50. Ratio quarta. — KEx his, quae Divus Thomas 1. P.
q. 82, a. 4. et 1. 2. qu. 9. a. 1. docet, voluntas movet intellectum
per modum agentis quantum ad exercitium actus, et intellectus
movet voluntatem per modum finis, quantum ad specificationem
actus. — Voluntas enim per hoc, quod vult finem, movet intel-
lectum, ut inquirat ea, quae sunt ad finem, ut comparet illa ad
invicem per ordinem ad finem consequendum, et ut determinet
unum inter plura praeeligendum: ac intellectus, postquam inqui-
sivit, adinvenit atque ioter media adinventa iudicavit, movet
voluntatem per ultimum iudicium practicum ad eligendum hoc
vel illud.

Sed dum homo agitur a Deo et movetur per dona Spiritus
Sancti, voluntas non movet intellectum, ut inquirat, ut comparet,
ut sententiam proferat de bonitate rerum eligendarum; quoniam
in huiusmodi actibus liberi arbitrii intellectus reduplicative ut
iudicans praevolat voluntatem et praevenit ipsam motionem, qua
voluntas instigat intellectum ad consiliandum. Unde intellectus
humanus iudicat et proponit id, quod agendum est sub ratione
boni ex dono sapientiae et consiliz.

Unde in tali motu liberae voluntatis actus praerequisitus ex
parte rationis est per modum simplicis intelligentiae: et actus
voluntatis, in quo formaliter completur actio libera, est per modum
simplicis wvolitionis.

51. Ratio quinta. — Ex ipsa perfectione quantum ad mo-
dum operandi. — Actus humani, quos homo exercet, dum
movetur a Deo per dona Spiritus Sancti, sunt actus seu opera-
tiones, quae denominantur beatitudines. — Huiusmodi autem
actus sunt eiusdem generis quam actus virtutum, sed differunt



352 De diversis perfectionis gradibus in phys. praem.

in gradu perfectionis praecise ob hoc, quod exercentur excellen-
tiori modo Supra mensuram humanae rationis, non quidem contra
eam. — Unde Divus Thomas 1. 2. qu. 68. a. 2. ad 1.: ,,Dona
excedunt communem perfectionem virtutum, non quantum ad
genus operum, eo modo, quo consilia praecedunt praecepta;
sed quantum ad modum operandi, secundum quod movetur
homo ab altiori principio.* — Et Qu. disp. de Carit. qu. unica
a. 2. ad 17.: ,Dona perficiunt virtutes elevando cas supra
modum humanum, Ssicut donum ntellectus wvirtutem fider et
donum timoris virtutem temperantiae in recedendo a delectabi-
bilibus ultra humanum modum. .

Sed dum homo operatur opera virtutum ultra humanum
modum, operatur ultra determinationem propriam suae rationis,
et movetur quantum ad specificationem suorum actuum ab altiori
principio, quam sit humana ratio, et ab abundantiori lumine,
quam sit lumen naturale, et per quod perficitur ipsum etiam
lumen supernaturale fidei. — Unde Divus Thomas 1. 2. qu. 68.
a. 2.: ,,In ordine ad finem ultimum supernaturalem, ad quem
ratio movet, secundum quod est aliqualiter et imperfecte in-
formata per virtutes theologicas, non sufficit tpsa motio rationis,
nisi desuper adsit instinctus et motio Spiritus Sancti, secun-
dum illud ad Rom. cap. 8. v. 14.: Qus spiritu Der aguntur,
hi filiv. Dei sunt . . . et haeredes; et in Psalm. 142. v. 10.
dicitur: Spiritus tuus bonum deducet me in terram rectam; quia
scilicet in haereditatem illius terrae beatorum nullus potest
pervenire, nist moveatur et deducatur a Spiritu Sancto. Et
ideo ad illum finem consequendum necessarium est homini
habere donum Spiritus Sancti.*



	De diversis perfectionis gradibus in physica praemotione

