
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: De diversis perfectionis gradibus in physica praemotione

Autor: Prado, Norbertus del

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


De diversis perfectionis gradibus in pbys. praem. 329

Ja, der Verfasser der Nachfolge ist selbst nicht ganz frei von
mönchischer (Ric!) Auffassung des Lebens in seinen anmutigen
Schilderungen des inneren Lebens Es ist vielleicht das

gröfste unter den Verdiensten des hl. Franz von Sales, die
falsche Trennung von Weltmoral und Klostermoral überwunden
zu haben. Seine Schriften, wie namentlich die ,Philothea',
gehören zu den weltgeschichtlichen Thaten; er hat in seiner Art
einen Akt der Versöhnung zwischen Welt und Kirche
zu stände gebracht und die christliche Moral aus der sublimen
Höhe der Klostermystik herab in das christliche Haus
eingebürgert." (Lehrb. der Moral S. 28.)

^5^-c

DE DIVERSIS PERFECTIONIS GRADIBUS

IN PHYSICA PRAEMOTIONE.

Scripsit

P. NORBERTUS DEL PRADO, Ord. Praed.

I.

1. Sensus quaestionis declaratur a Divo Thoma, de Potent,

qu. 1. a. 2., his verbis: „Intensio autem in operatione divina
non est attendenda secundum quod operatio est in opérante,
quia sic semper est infinita, cum operatio sit divina essentia;
sed attendenda est secundum quod attingit effectuai; sic enim
a Deo moventur quaedam efficacius, quaedam minus efficaciter."

2. Ut ergo diversi huius efficaciae gradus perspiciantur,
opus erit aliquid praelibare de ipsis actibus, qui sunt immediate
ipsius voluntatis, velut a voluntate eliciti. — Cum autem voluntas
moveatur iu fineru et in ea, quae sunt ad finem, distinguere
oportet actus, quibus voluntas movetur in finem, et actus, quibus
voluntas movetur in ea, quae sunt ad finem. — Actus vero
voluntatis in finem videntur esse très, scilicet velle, intendere
et frui. Actus denique voluntatis in ea, quae sunt ad finem,
ad très quoque reducuntur: eligere, consentire et uti. — 1. 2.

qu. 8. et qu. 13.
3. Velle nominat simplicem actum voluntatis, sicut intelli-

gere "nominat simplicem actum intellectus. Simplex autem actus

potentiae est in id, quod est secundum se obiectum potentiae. —
Cum ergo potentia voluntatis non sit nisi boni, velle, proprie



330 De diversis perfection« gradibus

loquendo, est in id, quod est propter se bonum et voliturn. —
Cum denique id, quod est propter se bonum et volitum, habeat
rationem finis, velle proprie est ipsius finis.

Inteiidere Dominât etiam actum voluntatis, praesupposita
tarnen ordinatione rationis ordinantis aliquid in finem. Importât
quidem motum voluntatis in finem, non simpliciter ut velle, sed
secundum quod finis acquiritur per ea, quae sunt ad finem.

Frui nominat quoque motum voluntatis in finem, sicut in-
tendere; attamen difi'ert ab intentione, quoniam fruitio importât
quietem, quae est in fine, ac consequenter exprimit motum
voluntatis in finem, in quantum iam habetur finis ipse. — 8i habetur
dumtaxat in intentione, fruitio est imperfecta; si vero habetur
iam in re, est perfecta. — Si finis, qui habetur vel realiter vel
in intentione tantum, sit ultimus, fruitio est propria; si autem
non est ultimus, fruitio est impropria.

4. Eligere importât in sua quidditate aliquid pertinens ad
rationem et aliquid pertinens ad voluntatera; quamobrem Philo-
sophus dixit, quod electio est vel appetitivus intellectus vel
appetitus intellectivus. — Electio tarnen substantialiter non est
actus rationis, sed voluntatis; perficitur enim in motu quodam
animae ad bonum, quod eligitur. — Electio est semper eorum,
quae sunt ad finem. Unde finis, in quantum huiusmodi, non
cadit sub electione.

Consentire similiter non est nisi de his, quae sunt ad finem.
Actus appetitivae virtutis importât quamdam coniunctionem ad

id, cui consentitur. — Praecedit electionem, quae addit supra
consensum quamdam relationem respectu eius, cui aliquid prae-
ligitur; et ideo post consensum adhuc remanet electio. — Sed
si inveniatur ununi solum ducens ad finem, quod placeat, non
differunt re consensus et electio, sed ratione tantum; ut
consensus dicatur, secundum quod placet ad agendum, electio autem
secundum quod praefertur his, quae non placent.

Uti proprie est actus voluntatis; et semper est eius, quod
est ad finem; et si referantur ad idem, usus sequitur electionem
et electio praecedit usum.

5. Pro pleniori horum omnium motuum voluntatis notitia
non abs re erit illos examinare per comparationem 1. ad intel-
lectum. "2. ad ipsam potentiam voluntatis, 3. ad obiectum, quod
est bonum.

Quoad primum régula generalis est, quae nullam patitur
exceptionem, quod ad omnem raotum voluntatis praecedat semper,
saltern prioritate naturae et causalitatis, motus ipsius intellectus;
etenim nihil volitum, quin praecognitum, ac ignoti nulla cupido-



331

Voluntas naraque est appetitus rationalis; et ut Divus Thomas

expresse ait: ,,Ubi non est aliquis rationis motus, per conse-
quens nec voluntatis.'1 (1. 2. qu. 10. a. 3.) Unde si intellectus
Don movet voluntatem, sicut praesentans ei obiectum suum, nullus
aderit voluntatis motus.

Iam vero intellectus praesentat voluntati obiectum suum,
quod est bonum, dupliciter: uno modo apprehendendo aliquid iu
ratione boni ut simpliciter bonum, ut propter se bonum; ac con-
sequenter simpliciter ac propter se volendum. Et istiusmodi
actus, qui est apprehendere aliquod obiectum ut simpliciter bonum,
praecedit très actus voluntatis, qui sunt velle, illteildere et
frui. — Alio modo, apprehendendo aliquid in ratione boni, non
ut propter se bonum, sed ut bouum in ordine ad aliud; ideoque
ut volendum ratione alterius. Et huiusmodi actus est inquisitio
rationis ante iudicium de eligendis; ac haec inquisitio consilium
vocatur, quod praecedit electioiieni, conseiisum et usum.

6. Per comparationem autem ad ipsam potentiam voluntatis,
très actus velle, illteildere et frui constituunt unam speciem
actuum diversam ab ilia, quam constituunt très alii, qui sunt
eligere, coiisentire et uti. — Manifestum est enim, quod unus
et idem motus voluntatis est, quo fertur in finem secundum
quod est ratio volendi ea, quae sunt ad finem, et in ipsa, quae
sunt ad finem. Sed alius actus est, quo fertur in ipsum finem
absolute, et quandoque praecedit tempore. — Velle itaque, in-
tendere et frui, atque eligere, consentire et uti sunt duae species
actuum voluntatis: quae tamen non diversificant potentiam
volendi propter communem rationem obiecti, quod est bonum. (1.2.
qu. 8. a. 3. et 3. Part. qu. 18. a. 3; et de Verit. qu. 22. a. 13
ad 12.)

Velle, intenderc et frui sunt motus voluntatis, secundum
quod voluntas est natura; eligere vero, consentire et uti sunt
motus voluntatis, secundum quod voluntas est ratio. (1. P. qu. 83.
a. 4. et 3. P. qu. 18. a. 4.)

Eligere, consentire et uti sunt semper actus liberae voluntatis;

velle, intendere et frui possunt esse et sunt etiam actus
liberae voluntatis, quamvis exerceantur ad instar motuum
naturalem; etenim id, quod est in una operatione ut finis, potest
ordinari et ordinatur in altera operatione ad aliquid aliud ut ad

finem: idcirco hoc modo omnia cadunt aut cadere possunt sub

electione praeter unnni, quod est absolute ultimus finis; respectu
cuius velle, intendere et frui sunt absolute actus naturales ac
nece88arii voluntatis; necessarii, inquam, saltern quoad specifi-
eationem. (1. 2. qu. 13. a. 3. et qu. 9. a. 4.)



332 De diversis perfectionis gradibus

Denique, cum voluntas duplicem habitudinem habeat ad

volitum, unam quidem in ordine intentionis, alteram vero in
ordine executionis; unam enim in volente per proportionem ad

rem desideratara, et alteram in re, qua volens tendit per exe-
cutionem ad consequendam rem volitam; ideo omnes actus, qui
praecedunt electionem, pertinent ad primam habitudinem voluntatis;

quoniam in electione completur proportio voluntatis, ut
complete velit id, quod est ad finem. — Atque in actu, qui
dicitur USUS, fit transitus ab ordine intentionis ad ordinem
executionis, et incipit secunda habitudo voluntatis, cuius proportio
completur per hoc, quod ipsum finem habeat realiter; quod est

perl'ecte habere ipsum atque in ipso per fruitionem propriam et
perfectam quiescere. (1. 2. qu. 16. a. 4.)

7. Per comparationem tandem ad obiectum, quod est bouum,
et a quo specificantur actus voluntatis, velle, intendere et frui
respiciunt bonum delectabile; et eligere, consentire et uti tendunt
immediate in bonum utile. — De ratione boni est esse appeti-
bile terminans motum appetitus; si enira terminât secundum
quid, ut medium, per quod tenditur in aliud, vocatur bouuni
utile; si autem terminât motum appetitus totaliter ita, ut quiescat
in re desiderata, vocatur bonum delectabile. — Exinde oritur
determinatio seu specificatio actuum voluntatis, quae se habet ex
parte obiecti ; et quantum ad hoc voluntas se habet passive et
dependet ab intellectu, a quo movetur isto modo motionis. Unde
principium formale specificans in ordine physico omnes motus
seu actus voluntatis est obiectum praesentatum ei ab intellectu
sub ratione boni delectabilis et sub ratione boni utilis. — Quod
bonum volitum sit desiderabile propter se, tamquam terminus
simpliciter, velut finis appetitivus motus; vel econtra sit desiderabile

propter aliud, tamquam terminus secundum quid, velut
medium in motu appetitus: hoc pendet ab obiecto diversimodo
apprehen8o; hoc derivator ab intellectu prout praesentat volun-
tati obiectum suum. Ex qua diversa obiecti praesentatione
consurgit diversa species actuum voluntatis, nempe velle, intendere

et frui; et eligere, consentire et uti. (1. P. qu. 5. a. 6. et

qu. 82. a. 4. et 1. 2. qu. 9. a. 1.)
8. Ac supra hanc specificationem motuum voluntatis in

ordine physico, supervenit alia specificatio in ordine niorali etiam
dependens ab obiecto, etiam causata formaliter ab intellectu; at

iuxta hanc determinationem actus voluntatis distinguuntur iu duas

quoque species, videlicet actus boni et actus tnali; ita ut aliae
duae species in ordine entitativo vel physico Be habeant in isto

novo ordine superveniente tamquam materia vel subiectum; et



in pbysica praemotione. 333

sic possunt esse similiter boni aut similiter mali: velle, intendere,
frui, eligere, consentire et uti; quoniam omnes isti motus
constituant unum solum actum humanum. — Huiusinodi autem
specificatio pendet ex obiecto praesentato voluntati per rationem,
non ut obiectum habet rationem boni delectabilis vel utilis, sed
in quantum obiectum cadit sub ordine rationis, quae est prin-
eipium huraanorum actuum et régula voluntatis humanae; ex qua
régula regulata per Legem aeternam, quae est ipsa Ratio Divina,
mensuratur bonitas, quae pertinet ad genus moris et causat
bonitatem moralem in actibus voluntatis, sive actus denominetur
simplex volitio aut intentio aut fruitio aut electio aut consensus
aut usus aut opus externum in ordine executionis. — Haec con-
formitas sive adaequatio voluntatis in agendo ad rectam rationem,
et mediante rectitudine rationis humanae ad Rationem aeternam,
quae est Deus, constituit essentialiter rationem boni lionesti,
quae se extendit et ad bonum delectabile et ad bonum utile, ad
volitum propter se et ad volitum propter aliud; et ex qua se-

quitur ratio laudabilis et ratio meriti, et ex cuius privatione
procedit. ratio culpabilis et demeriti. — Rectitudo voluntatis est

per debitum ordinem ad finem ultimum, qui est Deus. (1. 2.

qu. 4. a. 4. et qu. 19. a. 4.) — Omnia bona honesta habent

quoque rationem boni delectabilis et rationem boni utilis praeter
Summum Bonum, quod cum sit per essentiam honestum, est tota-
liter delectabile et in semetipso continet totam prorsus rationem,
unde desideretur, et in quo omne desiderium complete quiescit.
— ITnde S. Augustinus lib. 1. confess, c. 1: „Magnus es, Domine,
et laudabilis valde Tu excitas, ut laudare te delectet;
quia fecisti nos ad Te, et inquietum est cor nostrum, donee
requiescat in te."

9. Postremo notandum, quod „movere seipsum" potest signi-
ficare: 1) activitatem intrinsecam rerum ad exercendas actiones
immanentes, quibus viventia, dum agunt, per seipsa perficiuntur;
atque in hoc sensu docet Divus Thomas 1. P. qu. 18. a. 3:
„Inveniuntur igitur quaedam, quae movent seipsa Et huius-
modi sunt plantae."

2) Activitatem intrinsecam, qua viventia ita moventur a

prineipio intrinseco, quod habent in seipsis, ut non solum agant,
sed etiam agant cum aliqua notitia finis sive perfecta sive
imperfecta; et in hac aeeeptione Divus Thomas asserit, quod ani-

malia, quibus competit voluntarium secundum rationem imperfectam,
„dicuntur movere seipsa". (1. 2. qu. 6. a. 1. et 2.)

3) Activitatem intrinsecam, qua sola rationalis creatura, cui

voluntarium secundum rationem perfectam competit,potest deliberans



334 De diversis perfectionis gradibus

de fine, cuius cognitionem perfectam habet, et de his, quae sunt
ad finem, movere seipsam in finem vel non movere. — Ac in
hac profundiori significatione Divus Thomas 1. 2. qu. 1. a. 2.

concludit : „Et ideo proprium est naturae rationalis, ut tendat
in finem, quasi se agens vel ducens ad finem; naturae vero
irrationalis, quasi ab alio acta vel ducta; sive in finem
apprehension, sicut bruta animalia ; sive in finem non apprehensum,
sicut ea, quae omnino cognitione carent."

4) Activitatem intrinsecam, qua sola creatura intellectualis,
angelus vel homo, déterminât se ad volendum hoc vel illud, vel
etiam ad volendum vel non volendum hoc; nam ex hoc, quod
ratio deliberans se habet ad opposita, voluntas in utrumque
potest. Homo autem est dominus sui actus ex hoc, quod habet
deliberationem de suis actibus. — Atque in hoc sensu magis
proprio ac stricto nulla creatura rationalis, quantumvis perfectis-
siraa, potest se movere absolute quantum ad omnia. — In hoc
sensu Divus Thomas 1. P. qu. 18. a. 3. ait: „Sed quamvis
intellectus noster ad aliqua se agat, tarnen aliqua sunt ei
praestituta a natura; sicut sunt prima principia, circa quae
non potest aliter se habere ; et ultimus finis, quem non potest
non velle."

10. In hac posteriori ac plus circumscripta significatione
accipere oportet movere se, quotiescumque al'firmabitur vel nega-
bitur de humana voluntate. Etenim humana voluntas sive moveat
seipsam, sive tantum a Deo moveatur ad operandum, semper
aliquid agit, semper activitatem suam propriam exercet, eo ipso,
quod elicit Operationen], qua virtus intrinseca agendi evolvitur
et augetur. — Undo movere se in hoc postremo sensu, non
modo exprimit virtutem agendi, qua voluntas est naturaliter
praedita; et actionem immanentem, qua voluntas, dum agit, per-
ficitur; sed praeterea praesupponit cognitionem pert'ectam finis,
propter quem voluntas agit, et in quem agendo tendit: non modo

8ignificat facultatem voluntatis et rationis, qua homo est dominus
suorum actuum, et qua creatura rationalis est causa sui in ope-
rando; sed etiam importât hoc, quod homo reducat se de potentia
in actum, quatenus per rationem déterminât se ad volendum hoc

vel illud. — Hoc sensu Divns Thomas docet 1. P. qu. 2. a. 3.:
„Movere enim nihil aliud est quam educere aliquid de potentia
in action." — Et 1. 2. qu. 9. a. 1.: „Oportet enim quod id,
quod est potentia, reducatur in actum per aliquid, quod est in
acta; et hoc est movere." — Et a. 3.: „Manifestum est, quod
intellectus per hoc, quod cognoscit principium, reducit se de

potentia in actum, quantum ad cognitionem conclusionum; et'



in physica praemotione. 335

hoc modo movet seipsum; et similiter voluntas per hoc, quod
vult finem, movet seipsam ad volendum ea, quae sunt ad finem
— Et a. 6. ad 3: „Homo per rationem déterminât seipsum ad
volendum hoc vel illud, quod est vere bonum vel apparens
bonum." — Itaque yolnntatem movere se significat, quod
voluntas non modo vult, verum etiam quod seipsam applicat ad
volendum.1

II.
11. Conclusio prima: Eo modo, quo movetur quantum ad

exercitium actus, id est tamquam a causa efficiente actum,
voluntas non movetur nisi a solo Deo sicut ab Exteriori Prin-
cipio.

Ratio prima. — Quoniam haec est differentia inter motionem
voluntatis per modum causae finalis et motionem per modum
causae efficientis, quod licet utroque modo sit proprium Dei
movere voluntatem, sed maxime secundo modo interius earn
inclinando. — Nam movere voluntatem, interius eam inclinando,.
est movere physice potentiam voluntatis et immutare ipsius actum
in aliud. — Quod est proprium Dei solius. — 1; P. qu. 105.
a. 4. et de Verit. qu. 22. a. 8.

12. Ratio secunda. — Movere voluntatem efficiente:- quantum

ad exercitium actus nihil aliud est nisi motum voluntarium.
efficere intra potentiam ipsius voluntatis et ipsa voluntate medi-
ante; nam motus vel actus voluntatis est ab intrinseco et pro-
cedens ab ipsa potentia volendi. Sed huiusmodi motus ab
intrinseco voluntatis procedens, impossibile est quod efficiatur ab

aliquo principio extrinseco, nisi sit ipsa causa voluntatis. — Ergo
solus Deus, qui causavit naturam voluntatis, potest efficienter
causare motum ipsi voluntati connaturalem.

13. Ratio tertia. — Cum voluntas, ut potentia, habeat.
ordinem ad universale bonum, voluntas ut aetns exprimit hune

1 Quod quidem eximie declarat Caietanus in 1. 2. qu. 9. a. 4., dum
scribit: „Scito, quod aliud est loqui de volitione, et aliud de volitione ut
a voluntate applicante seipsam ad volendum. Volitio enim nihil aliud
dicit nisi operationem voluntatis, qua vult; et certum est, quod ad
volendum sufficit voluntas cum obiecto. — Sed ad volendum a se, ita quod
ly a se dicat causalitatem applicantem seipsam ad volendum, non sufficit
voluntas cum obiecto, sed exigitnr voluntas praevolens finem; et ratio
huius est, quia velle a se non solum importât velle, sed agere seu
movere: quod, quia oportet fieri propter finem, praeexigit natura vel
tempore appetitum finis, ut dictum est; et hoc non advertere, casus est
loquentium."



336 De diversis perfectionis gradibus

ordinem ita, quod in omni motu voluntario claudatur haec
universalis motio ad Universum obiectum voluntatis, quod est bonum.

— Sed nemo potest dare sive virtualiter sive actualiter hanc
inclinationem universalem nisi ipse Deus, qui est Universale
Bonum. — 1. 2. qu. 9. a. 6.

14. Ratio quarta. — Omnis motus voluntatis ab interiori
procedit; voluntarium enim est, quod procedit ab intrinseco cum
cognitione finis. — Sed solus Deus coniungitur animae intellectuali
quantum ad sua interiora, qui solus est causa ipsius et sustinens
earn in esse. — A solo igitur Deo potest motus voluntarius cau-
sari. — 1. 2. qu. 6. a. 1. et lib. 3. cont. g. Cap. 88. n. 4.

15. Ratio quinta. — Nulla creatura potest directe immutare
voluntatem quasi agendo intra ipsam voluntatem; potest autem
extrinsecus aliquid proponendo voluntati eam aliqualiter indu-
cere. — Sed hoc est movere ex parte obiecti; non interius, sed
ab extra per repraesentationem seu apprehensionom boni medi-
ante facultate cognoscitiva. — Solus itaque Deus potest intrin-
secus immutare voluntatem; et inclinationem voluntatis, quam
et dédit, transferre de uno in aliud, secundum quod vult. —
1. 2. qu. 9. per totum; de Verit. qu. 22. a. 9.

16. Ratio sexta. — Quoniam por omnem motum tarn voluntatis

quam intellectus oportet devenire ad aliquod primum movens,
quod a nullo raovetur in ordine volitionum et intellectionum : et
hoc omne8 intelligunt Deum. — Sub Deo igitur, qui est Primus
Intellectus et Volens, ordinantur omnes intellectus et voluntates,
sicut instrumenta sub principali agente. — 1. P. qu. 2. a. 3.;
1. 2. qu. 6. a. 1.; Lib. 3. c. gentes cap. 147. n. 4.

17. Conclusio secunda: Ad universale obiectum voluntatis,
quod est bonum in universali, voluntas non movet seipsam, sed

a solo Deo movetur.
Observatio. — Cum dicitur, quod „obiectum voluntatis est

finis et bonum in universali" (1. 2. qu. 1. a. 2. ad 3), hoc
vocabulum „bonum in universali" potest significare: 1. Bonum
per essentiam, in quo continetur eminenter tota latitudo boni,
et a quo derivatur omne bonum in quantum huiusmodi; et hoc
Bonum infinitum est solus Deus; — 2. Bonum in COmmuni,
facta abstractione ab hac vel ilia re, in qua ratio boni partici-
pata a Bono per essentiam adinvenitur; — 3. Bonum conveniens
homini volenti secundum suam naturam, et sine quo non potest
homo esse beatus. — In conclusione supra posita non agitur de

Bono universali per essentiam; quoniam in via non videmus
Deum, sicuti est, et antequam per certitudinem divinae visionis
non demonstretur necessaria connexio huiusmodi Boni lnfiniti



in physica praemotione. 337

ad nostram beatitudinem, voluntas non ex necessitate Deo in-
haeret. Sed agitur: 1. de bono ill COmniUlli; quia voluntas,
quae est potentia ad bonum appetendum, nihil appétit nisi sub
ratione boni, nihilque operatur nisi intendens aliquod bonum; et
2. de omnibus illis bonis in particulari, quae naturaliter
unusquisque vult, et ad quae de necessitate naturali movetur;
ut esse, vivere et huiusmodi alia, quae respiciunt consistentiam
naturalem, et sine quibus homo non potest esse beatus, quia
prius est esse quam beatus esse. — 1. P. qu. 82. a. 2. et 1.
2. qu. 1. a. 6. et qu. 10. a. 1.

18. Ratio prima. — Bonum in universali, quod est obiectum
voluntatis, est ultimus finis sumptus formaliter, non materialiter;
in comrauni, non in particulari quantum ad ipsam rem, quae
revera est finis, et in qua sola stat de facto nostra beatitudo. —
Sed ultimus finis si accipiatur formaliter et in generali, id est

pro ratione finis Ultimi, et non pro ilia re, in qua finis ultimi
ratio vera invenitur, est illud, propter quod homo vult omnia,
quae vult; illud, propter quod amantur cetera, et illud autem
propter seipsum; illud, in quo appetendo omnes homines conve-
niunt, et ratione cuius omnes appetunt Deum, etiam cura a Deo
recedunt per peccatum. — Ergo cum talis motus voluntatis in-
cludatur in omni voluntario motu ac sit fundamentum ad
appetendum bona particularia, creata et per participationem, naturaliter
prodiit ex ipsa potentia voluntatis. — Ergo voluntas ad obiectum
ipsius universale movetur a solo Deo et non movet seipsain.

19. Ratio secunda. — Natura et voluntas hoc modo ordi-
nata sunt, ut ipsa voluntas qnaedam natura sit; quia omne,
quod in rebus invenitur, natura quaedam dicitur. Et ideo in
voluntate oportet invenire non solum quod voluntatis, sed etiam
quod naturae est. — Ergo voluntas quoad aliqnid appetendum
movetur a Deo absque eo, quod seipsam moveat, et a solo Deo
inclinatur absque eo, quod seipsam inclinet. — De Verit. qu. 22.
a. 4. et 5.

20. Ratio tertia. — Sic se habet priucipium motuum vo-
luntariorum, quod est bonum in communi seu finis in appetibilibus,
respectu potentiae voluntatis, sicut prima principia cognitionis
respectu potentiae intellectus. — Sed principia intellectualis
cognitionis sunt naturaliter nota. — Ergo finis ultimus et ilia,
sine quibus finis haberi non potest, sicut esse, vivere et huiusmodi,

sunt naturaliter volita. — 1. P. qu. 83. a. 4. et 1. 2.

qu. 10. a. 1. et 2.
21. Ratio quarta. — In tantum voluntas movet seipsam ad

volendum ea, quae sunt in finem, in quantum vult ipsum finem.

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI.



338

Unde in appetibilibus finis est i'undamentum et principiorum
eorum, quae sunt ad finem. — Non eniin digit voluntas, nisi
quia aliquid simpliciter vult ; quia, quae sunt propter finem, non
appetuntur nisi ratione finis. — Ergo finis ultimus, ut beatitudo
et ea, quae in ipsa includuntar, ut est cognitio veritatis et alia
huiusmodi, non cadit sub electione; sed omnia haec voluntas de
necessitate vult quasi naturali inclinatione. — De Verit. qu. 22.
a. 5.; 1. 2. qu. 9. a. 3.

22. Ratio quinta. — Sicut se habet intellectus ad rationem,
ita se habet voluntas ut natura ad voluutatem ut rationalem.
— Si non darentur primae veritates per se notae, minime da-
rentur conclusiones; absque intellectu primorum principiorum,
impossibilis redderetur discursus; si potentia cognoscitiva non
intelligeret, non valeret ratiocinari. — Pariter si voluntas non
moveretur a Deo, ut ipsa est uatura, non moveretur a seipsa,
ut est rationalis; absque motu naturali in ultimum finem non
perduceretur motus liberi arbitrii; si voluntas aliquid natura-
liter non appeteret, non relinqueretur locus electionis. — 1. P-

qu. 83. a. 4.
23. Conclusio tertia: Quotiescumque homo per rationem

déterminât se ad volendum hoc vel illud bonum, voluntas mo-
vetur etiam a Deo per modum causae effcientis.

Ratio prima. — Quia omnia motus tam voluntatis quam
naturae a Deo procedit sicut a Primo Movente; et omnia, quae
ex proposito atque deliberatione Sunt, oportet reducere in aliquant
altiorem causam, quae non sit ratio et voluntas humana. —
Primo quoniam ratio et voluntas humana mutabilia sunt et de-
fectibilia. — Secundo quoniam aliter Deus non esset Primuni
Movens per viam causarum efticientium. — 1. P. qu. 2. a. 3.
ad 2. et 1. 2. qu. 6. a. 1. ad 3.

24. Ratio secunda. — Quotiescumque voluntas movet seipsam
ad volendum ea, quae sunt ad finem, voluntas elicit illos actus,,
qui sunt in comparatione ad ea, quae sunt ad finem, scilicet
eligere, consentire et uti. — Voluntas enim utitur ratione mo-
vendo illam ad inquirendum et consiliandum; et hoc modo usus
praecedit electionem. (1. 2. qu. 16. a. 4.) Unde hoc modo-

voluntas movet intellectual. — Utitur etiam voluntas semetipsa
ad consentienduin vel eligendum media adinventa per inquisitionem
et consilium rationis. Unde hoc modo voluntas movetur a seips»
quantum ad exercitium actus secundum rationem finis. — 1. 2.

qu. 9. a. 3. ad 3.
Sed voluntas 1. etsi quantum ad aliquid suificienter s»

movet et in suo ordine, scilicet sicut agens proximura, non tamou



in physica praemotione. 339

potest seipsam movere quantum ad omnia; unde indiget moveri
ab alio sicut a Primo Movente. — 2. Hoc ipsum, quod voluntas
movet seipsam sufficienter et in suo ordine sicut agens proximum,
habet voluntas et ex vi propria et ex eo, quod movetur a Deo
in ordine Causae Primae, per cuius motionem completur virtus
propria ipsius voluntatis. — 1. 2. qu. 9. a. 4. ad 3. et 1. P.

qu. 105. a. 4. ad 1. 2. et 3. et de Malo qu. 3. a. 2. ad 4.

25. Ratio tertia. — Homo déterminât se ad volendum hoc
vel illud per consilium rationis; nam quantum ad determina-
tiouem actus, quae est ex parte obiecti, intellectus movet volun-
tatem, intellectus quidem non speculativus tantummodo, sed

practicus. — 1. 2. qu. 9. a. 1.

Sed Deus est universale principium omnis interioris motus
humani, Deus causat bona interius movendo voluntatem, Deus
illuminât omnem hominem venientem in hunc mundum et est
seminator omnis boni consilii. — Et prudentiam docet et
iustitiam. (Sap. 8. v. 7.) — Deus denique est actor bonorum
nostroruin opernm tarn ex parte intellectus quam ex parte voluntatis

et sicut exterius persuadens et sicut interius movens, id
est movendo physice utramque potentiam intellectus et voluntatis.

26. Ratio quarta. — Quotiescumque homo déterminât se

per rationein ad volendum hoc vel illud, voluntas ipsius, quae
ante determinationem ad unurn per consilium rationis erat ad

utrumlibet, transmutatur et reducitur de potentia in actum; etenim
prius erat eligens in potentia et postea fit eligens in actu. —
Sed haec liberae voluntatis transmutatio est ab aliquo movente,
„in quantum ipsa voluntas movet seipsam ad agendum, et in
quantum etiam movetur ab aliquo exteriori agente, scilicet a
Deo." — De Malo qu. 6. a. unico ad 17. — Ergo Deus non
solum agit in liberam voluntatem per viam intelleotus, agendo
physice in ipsam potentiam intellectivam, et per inspirationem
sanctae illuminationis agendo moraliter in voluntatem; sed etiam
agit in ipsam potentiam liberi arbitrii, quando de novo incipit
eligere, transmutando illam de potentia eligendi ad actum elec-
tionis.

27. Ratio quinta. — Divus Thomas 1. 2. qu. 109. a. 1.

statuit hoc philosophicum ac simul theologicum principium;
„Quantumcumque natura aliqua corporalis vel spiritualis po-
natur perfecta, non potest in suum actum procedere, nisi mo-
veatur a Deo." — Ergo in omni actu liberi arbitrii creatura
rationalis, quantumvis ponatur perfecta, indiget moveri a Deo ut
a Prima Causa Efficienti, ut posait in actum liberum transire.

22*



340 De diversis perfections gradibus

28. Ratio sexta. — Electio est actus proprius ac specificus
voluntatis ut voluntatis, ut appetitus rationalis, ut libera. —
Sed „Deus est causa electionis et voluntatis nostrae"; et „Deus
solus directe ad electionem hominis operatur"; et „ex divina
operatione inclinante inclinatur hominis voluntas ad aliquid
eligendum sibi utile"; et „semper hoc homo eligit, quod Deus
operatur in eius voluntate", ut Divus Thomas docet et solide
ostendit lib. 3. coatra gentes cap. 90. 91. et 92.

29. Ratio septima. — Cum homo per rationem déterminât
se ad volendum hoc vel illud, libéré agit, libéré operatur et est
dominus sui actus; et antequam agat et dum agit, actus révéra
est in potestate sui liberi arbitrii. — Sed Divus Thomas lib. 3.
contra gentes cap. 89. tradit, quod Deus causât efficienter in
nobis omnem actum voluntatis: 1. „in quantum dat nobis vir-
tutem volendi"; 2. „in quantum facit nos celle hoc vel illud".
— Atque hoc probat sex argumentis ; et expresse praeterea
déclarât, quod asserere contrarium est „resistcre evidenter auc-
toritatïbus Sacrae Scripturae", in qua dicitur: „Domine,
omnia enim opera nostra operatus es in nobis". (Isaiae
cap. 26.); „Cor regis in manu Domini; quocumque voluerit,
inclinabit illud." (Prov. cap .21.); „Deus est enim, qui operatur
in vobis et velle et perficere." (Philipp, cap. 2.)

30. Ratio octava. — Ex supradictis characteres essentiales
physicae praemotionis stant in hoc, quod huiusmodi motio est:
1. Dei motio immodiata immediatione suppositi in potentiam liberi
arbitrii; 2. Dei motio immediata immediatione virtutis in ipsum
actum liberi arbitrii ; 3. Dei motio determinans potentiam liberi
arbitrii ad unum; 4. Dei motio faciens nos velle hoc vel illud;
5. Dei motio, ad quam infallibiliter semper consequitur effectua.

Dicendum est ergo, quod libera hominis voluntas praeroo-
vetur physice a Deo ad actus ipsos liberos; et quod in omni
actu libero homo indiget physice moveri a Deo ut a Prima Causa

efficienti, ut ipse homo per rationem et voluntatem suam deter-
minet se ad volendum hoc vel illud.

31. Ratio nona. — Si dum voluntas creata movet seipsam
ad electionem, consensum et usura, qui sunt actus liberi arbitrii,
non moveretur prius prioritate naturae et causalitatis in ordine
Causae Primae, ab ipsa Dei Voluntate; sequeretur: 1. quod
voluntas creata esset primum principium agendi quoad actus suos

liberos; 2. quod huiusmodi actus nec essent actus, neo liberi.
Ratio primae consequentiae: Quia praedioti motus voluntatis

non reducuntur ad Deum sicut ad Primum Movens in via causae

efficientis; nec Deus influeret immediate immediatione virtutis



in physica praemotione. 341

in hos liberi arbitrii actus. — Unde Div. Thomas üb. 2. Sent,
dist. 37. qu. 2. a. 2.: ,,Non posset vitari, quin voluntas esset
primum agens."

Ratio secundae consequentiae: Quia non causantur efficienter
a Voluntate Dei, „quae est actus purus et semper est in actu
volendi" (1. 2. qu. 10. a. 1. ad 2); nec causantur efficienter a
Voluntate Dei, quae est Primum Liberum. — Quod enim non
efficitur ab Actu per essentiam, nequit esse actus per participa-
tionem; et quod non procedit immediate immediaiione virtutis a
Voluntate per essentiam, nequit esse voluntarium aut liberum per
participationem. — 1. P. qu. 44. a. 1.

32. Ratio décima. — Si Deus non determinaret hominem,
dum homo déterminât se ad voiendum hoc vel illud; si Deus
physice non moveret et intellectum hominis et ipsius voluntatem,
et si non ageret ut Causa Prima efficiens in utramque potentiam:
1. nec intellectus intelügeret aut iudicaret aut aliquid determinaret

inquirendo; nec voluntas vellet aut aliquid eligeret; 2. nec
Deus cogitationes mentium et voluntates cordium cognosceret. —
Deus enim cognoscit motus voluntatis creatae, quoniam seit et
vult causare ipsum voluntatis motum tarn necessarium quam
liberum, tarn naturalem quam voluntarium. — Quod ex professo
declarat Divus Thomas lib. 1. contra gentes cap. 68: „Cogno-
scendo, inquit, suum intelligere et velle cognoscit omnem cogi-
tationem et voluntatem." — Et 1. P. qu. 57. a. 2.: „Secundum
quod causât, sie et cognoscit; quia scientia eins est causa rei,
ut ostensum est qu. 14. a. 8."

33. Ratio undeeima. — Qui actus liberos voluntatis creatae
subtrahunt a physica Dei praemotione, subtrahunt eos et a divina
causalitate et a divina praescientia; et ' consequenter a divina
Providentia. -- Et velint nolint, annumerandi erunt inter illos,
qui unum eligunt e duobus, aut esse aliquid in nostra voluntate,

aut esse praescientiam futurorum; quoniam utrumque arbi-
trantur esse non posse; sed si elegerimus praescientiam futurorum,
tolli libertatis arbitrium; si elegerimus voluntatis arbitrium, toi Ii
praescientiam futurorum. — Unde de Cicerone ita philosophante
scribit Augustinus üb. 5. de Civit. Dei cap. 9. : „Ipse itaque ut
vir magnus et doctus et vitae humanae plurimum ac peritissime
consulens ex his duohus elegit liberum voluntatis arbitrium;
quod ut confirmaretur, negavit praescientiam futurorum; atque
ita dum vult facere liberos, facit sacrilegos. Religiosus autem
animus utrumque eligit, utrumque conßetur et fide pietatis
utrumque confirmet."

Sunt tarnen aliqui, qui habentes animum religiosum in has



342 De diversis perfections gradibus

easdem angustias coarctatum, utrumque elegerunt, scilicet liberum
voluntatis arbitrium et praescientiam divinam futurorum,
attamen negant divinam causalitatem quoad actus liberi arbitrii;
exinde praescientia futurorum, quam ponunt in Deo, est quaedam
praescientia sui generis, praescientia media, de qua infra loque-
mur, si Deus voluerit. — Ad praesens sufficiat insinuare, quod
Divus Thomas pro eadem re accepit negationem praescientiae
divinae futurorum et negationem divinae causalitatis. Quam-
obrem per nullam aliam viam Angelicus Doctor existimat esse
possibile perfecte et in ultima resolutione demonstrare praescientiam

futurorum in Deo nisi per viam divinae causalitatis, ut infra
quoque patebit. — Et cum hanc quaestionem tangit 1. P. qu. 116.,
ait de Tullio, de quo Augustinus dixerat, quod negaverat
praescientiam futurorum, quod noluit reducere haec futura in divinam
causalitatem. — „Fuerunt igitur aliqui, qui huiusmodi causalia
et fortuita, quae in his inferioribus accidunt, in nullam supe-
riorem causam reducere voluerunt; et hi fatum et Providentiam
negaverunt; ut de Tullio Augustinus récitât de Civit. Dei
lib. 5. cap. 9.; quod est contra ea, quae superius de Providentia

dicta sunt qu. 22. a. 2.
Unde negare praemotionem physicam ad liberos actus effi-

ciendos est negare divinam causalitatem; negare autem divinam
causalitatem in efticientia physica actuum liberorum est negare
divinam praescientiam futurorum; et negare divinam actuum
liberorum praescientiam est negare divinam providentiam et
divinam praedestinationom, quae quoad obiecta est pars specialis
providentiae.

34. Maneat igitur firmum, quod voluntas creata sive quoad
actus necessarios sive quoad actus liberos non iungitur effectui
suo nisi mendicando talem coniunctionem a virtute Dei, quae
vehementius ingreditur in actus liberos quam virtus propria ipsius
liberae voluntatis. — Liberum enitn arbitrium in agendo pendet
a Deo, a quo habet complementum suae virtutis operativae; nam
ut Caietanus recto capiens doctrinam Divi Thomae et illam
declarans ait 1. P. qu. 14. a. 13.: „Secundum independentiam
et immediationem virtutis Causa Prima prior independentius
et immediatius immediatione virtutis attingit effectum quam
secunda. In eodem tarnen instanti naturae effectus ab utraque
attingitur." — Quoniam totus motus proficiscitur a Deo tam-

quam a tota Causa motus; et quidquid est entis, actus, boni in

actu libero, efficitur a Deo, mediante potentia ipsius voluntatis,
quae mota movet, effecta efficit, causata causat; et per divinam
motionem completer virtus propria libéré operandi.



in physica praemotione. 343

III.
35. Conclusio quarta: Cum Deus convertit liominem ad

seipsum sicut ad specialem finem, propter quem homo velit
omnia, quaecumque vult, voluntas hominis movetur a solo Deo
in huiusmodi prima conversione.

Ratio prima. — Sic se habet Deus ut Auetor gratiae, dum
primo homiuem aversum a Deo per peccatum convertit ad seipsum
sicut ad finem specialem, quem homo conversus intendat, et cui
-cupiat adhaerere sicut bono proprio; sicut se habet Deus ut
Auetor naturae, quando movet voluntatem hominis ad universale
obiectum voluntatis, quod est bonum in communi. — Sed in hac
universali motione, sine qua homo non potest aliquid velle,
voluntas est mota et non movens, solus autem Deus movens. —
Ergo simili modo, servata proportione, in iIIa prima conversione
•ad Deum, sine qua homo non potest aliquid velle in ordine ad

vitam aeternam, solus Deus est movens, et voluntas dumtaxat
mota.

36. Ratio secunda. — Sic se habet voluntas ut voluntas
in suo primo motu ad Deum sicut ad illud, in quo ratio ultimi
finis invenitur et vera beatitudo, sicut se habet voluntas ut
natura ad rationem ultimi finis formaliter sumpti sive ad beati-
tudinem in communi. — Sed in motu voluntatis ad bonum in
communi, ad finem formaliter sumptum, utpote naturali, voluntas
non movet seipsam, sed tantummodo movetur a solo Deo, qui
est Motor Universalis. — Ergo pariter in primo motu voluntatis
ad Bonum per essentiam, tamquam ad bonum particulare ac sibi
proprium, voluntas non movet seipsam, sed solum movetur a Deo,
qui est Motor specialissimus omnium hominum ad ipsum se con-
vertentium.

37. Ratio tertia. — Divus Thomas 1. 2. qu. 9. a. 6. ad 3.:
„Dicendum, quod Deus movet voluntatem hominis sicut universalis

motor ad universale obiectum voluntatis, quod est bonum,
et sine hac universali motione homo non potest aliquid velle;
sed homo per rationem déterminât se ad volendum hoc vel
illud, quod est vere bonum vel apparens bonum. — Sed tarnen
interdum specialiter Deus movet aliquos ad aliquid determinate
volendum, quod est bonum, sicut in his, quos movet per gra-
tiam, ut infra dicetur.'1, — Qu. 109. qu. 111. et qu. 112. et

qu. 113.
Ergo iuxta hanc profundissimam doctrinam Angelici Doctoris,

motio Dei ad universale obiectum voluntatis; et moti© Dei
specialis per gratiam ad aliquid determinatum bonum conveniunl:



344 De diversis perfections gradibus

1) in hoc, quod ad volendum homo non déterminât se per
rationem ad volendum nec bonum universale in primo motu nec
bonum particulare in secundo;

2) in hoc, quod terminus utriusque motus non solum ex
parte Dei moventis, sed etiam ex parte voluntatis motae est

semper bonum, in primo motu bonum in communi, in secundo
bonum in speciali;

3) in hoc, quod a solo Deo voluntas hominis movetur, qua-
propter voluntas sic mota numquam movetur ad malum;

4) in hoc, quod prima motio est veluti illtroitus ad omnes
motus tarn necessarios quam liberos voluntatis humanae in ordine
naturali et in executione generalis Providentias; et altera motio
est quasi illtroitus ad omnes motus liberos, bonos, et vitae
aeternae meritorios et quasi porta ad ordinem supernaturalem
et veluti primus passus in executione divinae Praedestinationis :

„cuius ordinis executio est passive quidem in praedestinatis, active
autem est in Deo." — 1. P. qu. 23. a. 2.

5) in hoc, quod motus voluntatis sub prima motione est
motus naturalis et necessarius quoad specificationem seu de-
terminationem actus; unde homo non déterminât se per rationem
ad huiusmodi velle. — Et motus voluntatis sub altera motione,
quamvis liberrimus, est etiam ad instar motus naturalis per
modum 9implicis volitionis; et homo non valet per rationem se
primo determinare ad huiusmodi velle, quod excedit omnem
naturalem facultatem tarn rationis quam voluntatis.

6) Unde in primo motu voluntatis non habet locum electio;
quia talis motus est fundamentum omnium electionum liberi arbi-
trii in ordine naturae; et prius est velle quam eligere, sicut
prior est amor finis quam amor mediorum. — In secundo autem
motu voluntatis nec habet locum electio per solum liberum
Arbitrium, quia superat omnes naturales liberi arbitrii vires; et
huiusmodi motus liberae quidem voluntatis constituit fundamentum
omnium sanctarum electionum in ordine gratiae. — Quamobrem
Divus Thomas 2. 2. qu. 24. a. 1. ad 3. evolvit hanc sublimem
doctrinam lucis suae radiis edocens: „Dicendum, quod liberum
arbitrium non est alia potentia a voluntate, ut dictum est.u
(1. P. qu. 83. a. 4.) — „Et tarnen Caritas non est in voluntate
secundum rationem liberi arbitrii, cuius actus est eligere.
Electio enim est eorum, quae sunt ad finem. Voluntas autem
est ipsius finis, ut dicitur Ethic, lib. 3. — Unde Caritas, cuius
obiectum est finis ultimus, magis debet did esse in voluntate
quam in libero arbitrio." —



in physica praemotione. 345

38. Ratio quarta. — Sub hao, de qua loquimur, divina
motione, transmutatur homo de statu iniustitiae ad statum iustitiae.
Et quamvis in eo, qui habet usum liberi arbitrii, non fit motio
a Deo ad iustitiam absque motu liberi arbitrii, tarnen liberum
arbitrium in huiusmodi interiori transmutatione non movet se,
sed movetur a solo Deo; non transmutât se, sed a solo Deo
transmutatur et reducitur de uno extremo in alterum. — Unde
Deus ita infundit donum gratiae iustificantis, quod etiam simul
cum hoc movet liberum arbitrium ad donum gratiae acceptanduin
in his, qui sunt huius motionis capaces. — 1. 2. qu. 113. a. 1.
et 3.

39. Ratio quinta. — Quia huius divinae motionis, de qua
est sermo, effectus in anima est ille effectus, in quo mens nostra
eBt mota et non movens, solus autem Deus movens: ut ex pro-
fesso declaratur per subsequentein conclusionem.

40. Conc.lu8io quinta: Quotiescumque Deus movet potentiam
liberi arbitrii per gratiam operantem, voluntas movetur equi-
dem libere, sed movetur a solo Deo, absque eo, quod moveat
seipsam.

Ratio prima. — Divus Thomas 1. 2. qu. 111. a. 2: „Re-
spondeo dicendum, quod, sicut supra dictum est qu. 110. a. 2.,

gratia dupliciter potest intelligi: uno modo divinum auxilium, quo
nos movet ad bene volendum et agendum; alio modo habituale
donum nobis divinitus inditum. — Utroque autem modo gratia
dicta convenienter dividitur per operantem et cooperantem."

„Operatio enim alicuius effectus non attribuitur mobili, sed
rnoventi. In illo ergo effectu, in quo mens nostra est mota et
non movens, solus autem Deus movens, operatio Deo attribuitur;
et secundum hoc dicitur gratia operaus. — In illo autem
effectu, in quo mens nostra et movet et movetur, operatio non
solum attribuitur Deo, sed etiam animae; et secundum hoc dicitur
gratia cooperans. — Est autem in nobis duplex actus: primus
quidem interior voluntatis; et quantum ad istum actum voluntas
se habet ut mota, Deus autem ut movens; et praesertim, cum
voluntas incipit bonum velle, quae prius malum volebat; et ideo
secundum quod Deus movet humanam mentem ad hunc actum,
dicitur gratia operaus. — Alius autem actus est exterior, qui
cum a voluntate imperetur, ut supra habitum est qu. 17. a. 9.,

eon8equens est, quod quantum ad hunc actum operatio attribuatur
voluntati. Et quia etiam ad hunc actum Deus nos adiuvat et
interiu8 confirmando voluntatem, ut ad actum perveniat, et exterius
facultatem operandi praebendo; respectu huiusmodi actus dicitur
gratia cooperans. — Unde post praemissa verba subdit



346 De diversis perfectionna gradibus

Augustinus: Ut autem velimus, operatur; cum autem volumus,
ut perficiamus, nobis cooperatur.

„Sic igitur, si gratia accipiatur pro gratuita Dei motione,
qua movet nos ad bonum meritorium, convenienter dividitur
gratia in operantem et cooperantem."

41. Praedictus Divi Thomae Articulus ex una parte con-
stituit commentarium breve ac fidelissimum totius doctrinae S.

Augustini circa gratiam Dei et circa praedestinationem Sanctorum;
et ex alia lapidem angularem pro intégra theoria physicae prae-
motionis tarn in ordine naturae quam in ordine supernaturali. —
lam supra fusius explanatus est iste famosus Articulus, in quo
continetur radix prima omnium differentiarum, quibus ad invicem
opponuntur ac separantur documenta S. Augustini et Divi Thomae
et documenta Molinae ac Suarezii circa divinum influxutu in
causas secundas et praesertim in causas libéras. — Ex isto
Articulo inf'ertur:

1) Effectum divinae motionis esse: 1. actum inferiorem
voluntatis; 2. actum exteriorem a voluntate imperatum. — Et
quoniam actus interior voluntatis distinguitur in très motus voluntatis

in finem et très motus voluntatis in ea, quae sunt ad finem,
inde habetur, esse effectutn divinae motionis totura processum
interioris voluntariae operationis, nempe velle, intendiere, frui;
eligere, consentire, uti.

2) Potentiam liberi arbitrii, quae est facultas voluntatis et
rationis, posse esse motam a Deo et simul seipsam moventem in
toto processu actus interioris, scilicet dum vult, dum intendit,
dum fruitur, dum eligit, dum consentit, et dum per tisum transit
ex ordine intentionis ad ordinem executionis; et hoc coutingit in
omnibus actibus voluntariis in ordine naturae, in quo homo per
rationem déterminât se ad volendum hoc vel illud, quod est
vere bonum vel apparens bonum.

3) Potentiam liberi arbitrii, quae est facultas voluntatis et
rationis, posse esse solummodo motam a Deo, absque eo, quod
seipsam moveat, in toto processu interioris actus, volendo, inten-
dendo, fruendo, eligendo sen consentiendo ; et hoc contingit,
quotie8Cumque Deus movet potentiam liberi arbitrii per gratuitam
motionem, quae vocatur gratia operans.

4) Potentiam liberi arbitrii, quae est facultas voluntatis et
rationis, se habere ut motam, et non moventem, quantum ad

actum interiorem, „praesertim cum voluntas incipit bonum velle,
quae prius malum volebat." — Nam tum est, cum libera
voluntas ex aversa a Deo fit ad Deum conversa tamquam ad
Incommutabile Bonum, tamquam ad verum finem ultimum tarn



in physica praemotione. 347

formaliter quam materialiter acceptum. — Tunc ergo est, cum
voluntas crcata transmutatur a solo Deo, et sie per infusionem
gratiae ac caritatis tendit in Deum per inotum fidei et dilectionis
velut in Bonum propter se, et in Finem specialissimum, propter
quem omnia vult, intendit, eligit et utitur. — Et hoc est, quod
asseritur in Conclusione quarta.

42. Ratio secunda. — Caietanus, qui 1. P. qu. 19. a. 8.
uno verbo expressit quidditatem physicae praemotionis dicens:
„Movere secundae causae provenire ex moveri a Causa Prima
et ex virtnte propria ipsius causae secundae", sie etiam
breviter et terminanter declaravit 1. 2. qu. 111. a. 2. quidditatem

gratiae operantis ex suo effectu in libera voluntate:
„Voluntas, inquit, mota a Deo ad huiusmodi novum velle, non
movet seipsam ad hoc, sed est tantum mota a Deo; est tarnen
tale velle ipsius elicitive, sicut descendere est motus (rov)
gravis. — Ec est liberum, quia potest dissentire a tali velle;
Dens enim movet suaviter liberum arbitrium secundum condi-
tionem eius."

„Gratia operans non solum invenitur in infusione gratiae et
iustificatione impii, sed post aeeeptam gratiam pluries, quamvis
manifestius in iustificatione impii."

43. Conclusio sexta: Quotiescumque post iustificationem
homo movetur a Deo, ut Auetor est gratiae, ad operandum
utendo hahitibus infusis gratiae sanctificantis et caritatis cete-

rarumque virtutum, de lege ordinaria voluntas sub Dei gratuita
motione movet etiam seipsam.

Ratio prima. Quia de lege ordinaria etiam intra ordinem
supernaturalem homo per rationem suam lumine fidei, quae per
caritatem operatur, illuminatam déterminât se ad volendum hoc
vel illud verum bonum et ad agendum hoc vel illud bonum opus
propter Deum Summum Bonum super omnia dilectum.

44. Ratio secunda. — Quia, praesupposito iam fine per
gratiam operantem, consequens est, ut gratia nobis cooperetur. —
Effectus autem gratiae cooperantis in nobis est ille effectus, „in
quo mens nostra et movet et movetur, et operatio non solum
attribuitur Deo, sed etiam animae." — 1. 2. qu. 111. a. 2.

45. Ratio tertia. — Cum homo motus a Deo, ut Auetor
gratiae est, virtute huius gratuitae motionis utitur gratia iusti-
ficanti et habitibus simul cum gratia infusis, operatur opera
meritoria vitae aeternae. — Meritum autem est effectus gratiae
cooperantis, sicut iustificatio est effectus gratiae operantis; etsi
ad gratiam operantem etiam expectet motus liberi arbitrii meri-
torios gloriae causare. — Ergo de lege ordinaria in omni opere



De diversis perfections gradibus

meritorio, de cuius ratione est esse opus liberum, voluntas et a
Deo movetur et seipsam movet.

IV.
46. Conclusio septima : Quotiescumque homo habens gratiam

sanctificantem ac caritatem movetur a Deo secundum habitus
infusos, qui vocantur dona Spiritus Sancti, libera hominis
voluntas non movet seipsam, scd est tantum mota.

Ratio prima. — Ad Rom. cap. 8. v. 14.: „Quicumque enim
Spiritu Dei aguntur, ii sunt filii Dei." — Supra quae verba
Divus Thomas lect. 3.: „Ilia enim agi dicuntur, quae quodam
superiori instinetu moventur; unde de brutis dicimus, quod non
agunt, sed aguntur; quia a natura moventur et non ex proprio
motu ad suas actiones agendas. — Similiter autem homo
spirituals, non quasi ex motu propriae voluntatis principaliter, sed

ex instinetu Spiritus Sancti inclinatur ad aliquid agendum,
secundum illud Isaiae cap. 59. v. 19.: „Cum venerit quasi fluvius
violentas, quem Spiritus Domini cogit;" et Lucae cap. 4. v. 1.:
„Jesus agebatur a Spiritu in desertum." — Non tarnen

per hoc excluditur, quin viri spirituales per voluntatem et liberum
arbitrium operentur; quia ipsum motuiu voluntatis et liberi arbi-
trii Spiritus Sanctus in eis causat, secundum illud ad Philipp,
cap. 2. v. 13.: „Dens est enim, qui operatur in vobis et velle
et perficere."

Unde homo, at non quicumque homo, sed homo spirituals,
1. inclinatur ad aliquid agendum ex instinetu superiori Spiritus
Sancti; 2. inclinatur motu propriae suae voluntatis, sed non quasi
ex motu propriae voluntatis principaliter; quoniam voluntas est
mota, sed non movens, solus autem Deus movens; 3. inclinatur
motu quidem libero, quem Spiritus Sanctus causat in voluntatis
potentia; 4. et sic inelinatus atque motus per liberam voluntatem
operatur.

Commentarium Divi Thomae supra haec verba Apostoli est
etiam genuina atque authentica declaratio doctrinae ipsius Ange-
lici Doctors circa naturam gratiae operantis. — Qui desideret
penetrare Artictiluni secundum qu. 111. Part. 1. 2., attente
perspiciat Lectionem tertiam super cap. 8. Epistolao ad
Romanos.

47. Ratio secunda. — Divus Thomas in Matth, cap. 4.
declarans ilia verba: „Tunc Iesus ductus est in desertum a
Spiritu", ait: „Homines enim tunc ducuntur a Spiritu Sancto,
quando caritate moventur sic, quod non motu proprio moventur,
sed alieno; quia sequuntur impetum caritatis. 2. Corinth, cap. 5.



in physica praemotione. 349

v. 14.: Caritas Dei urget nos. Et sic filii Dei aguntur a Spi-
ritu Sancto, ut tempus huius vitae, quae plena est tentationibus,

transeant curn victoria per Christi virtutem. Ipse enim
tentari voluit, ut sieut morte sua vicit nostram, sic tentatione
sua superaret omnes tentationes nostras."

48. Ratio tertia. — Divus Thomas 1. 2. qu. 68. a. 1.

ostendens, dona Spiritus Sancti differre secundum rem a virtu-
tibus etiam infusis, docet: „Est enim considerandum, quod in
homine e6t duplex prineipium movens: unum quidem interius,
quod est ratio; aliud vero exterius, quod est Deus, ut supra
dictum est qu. 9. a. 4. et 6.; et etiam Philosophus dicit hoc in
cap. de bona Fortuna. — Manifestum est autem quod omne,
quod movetur, necesse est proportionatum esse motori; et haec
est perfectio mobilis, in quantum est mobile, dispositio, qua dis-
ponitur ad hoc, quod bene moveatur a suo motore. Quanto
igitur movens est altior, tanto necesse est, quod mobile perfection
dispositione ei proportionetur ; sicut videmus, quod perfectius
oportet esse diseipulum dispositum ad hoc, quod altiorem doctri-
nam capiat a doctore."

„Manifestum est autem, quod virtutes humanae perficiunt
hominem, secundum quod homo natus est moveri per rationem
in his, quae exterius vel interius agit. — Oportet igitur inesse
homini altiores perfectiones, secundum quas sit dispositus ad hoc,
quod divinitus moveatur; et istae perfectiones vocantur dona,
non solum quia infunduntur a Deo, sed quia secundum ea homo

disponitur, ut efficiatur prompte mobilis ab inspiratione divina,
sicut dicitur Isaiae cap. 50. v. 5: Dominus aperuit mihi aurem;
ego autem non contradico, retrorsum non abii. — Et
Philosophus etiam dicit quod his, qui moventur per instinctum
divinum, non expedit consiliari secundum rationem humanam, sed

quod sequantur interiorem instinctum; quia moventur a meliori
principio, quam sit ratio humana. — Et hoc est, quod quidam
dicunt, quod dona perficiunt hominem ad altiores actus, quam
sint actus virtutum." — Hucusque Angelicus Doctor.

49. Quamvis alta, licet profunda, omnia tainen fiunt plana
quaerentibus veritatem in scriptis Divi Thomae. — Primo : ex
dictis supra 1. 2. qu. 9. a. 1. in homine primum prineipium
movens qnoad specificationem actuum humanorum est ratio;
unde quantum ad determinationem actus, quae est ex parte ob-

iecti, intellectus movet voluntatem. — Primum vero prineipium
movens quantum ad exercitilllll act-US in omnibus actibus hu-

manis est voluntas.



350 De diversis perfections gradibus

Secundo: Dens est primum principium movens hominem ad
agendum per utramque viam, per viam nempe intellectus et per
viam voluntatis; ac consequenter est primum principium movens
actuum humanorum et quoad specificationem actus et quoad
ipsius actus exercitinm: aliter tarnen et aliter. — Unde Divus
Thomas lib. 12. Aletaphys. lect. 5.: „Primum Movens idem
est, quod primum Intelligibile et primum Appetibile, quod est
Optimum."

Tertio: Haec praeterea notanda iterum differentia, quod per
viam intellectus plus vel minus directe vel indirecte inulta possunt
movere voluntatem ex parte obiecti; ut late exponit Divus Thomas

in hac quaestione 9. et alibi pluries in 1. Parte. — Per
viam tarnen voluntatis, ex parte potentiae, ab intrinseco, quantum
ad exercitium actus, nihil potest movere voluntatem nisi solus
Deus et ipsa voluntas.

Quarto: Motio, qua Deus movet physice potentiam liberae
voluntatis, servat semper proportionem cum motione, qua Deus
movet ipsam voluntatem per viam intellectus. Unde Deus physice

movet voluntatem: 1. antequam homo determinet se per
rationem ad volendum hoc vel illud; et haec est motio physica
ad bonum in communi; 2. cum homo déterminât se per rationem
ad volendum hoc vel illud; et haec est motio physica ad bonum
particulare; 3. cum homo determinatur per rationem Divinara
supra modum suae propriae ratiouis; et ista est motio physica
superioris generis respondens determination! humanae rationis
factae ex instinctu Spiritus Sancti.

Quinto: Ad hoc autem, quod physica motio, qua Deus movet,
ut Auetor naturae est, habeat tanquam mobile bene dispositum
ipsam potentiam voluntatis, requiruntur virtutes morales acquisitae,
qnarum prima est prudentia, quae sedet in ratione practica. —
Ad hoc, quod physica motio, qua Deus movet, ut Auetor gratiae
est, habeat tamquam mobile bene dispositum ipsam potentiam
voluntatis, requiruntur virtutes morales infusae, quibus homo
moveatur ad operandum conf'ormiter ad esse gratiae sanctificantis;
at in isto ordine virtus suprema non est prudentia infusa, sed
Caritas, qua mens tendit per amorem in Deum sicut in finem
cognitum lumine fidei. — Ad hoc tandem, quod physica motio,
qua Deus movet, ut Auetor gratiae quidem est, at aliquos, in-
terdum, specialiter, habeat tamquam mobile bene dispositum
ipsam potentiam voluntatis, requiruntur altiores perfectioues,
virtutes superioris generis quam ipsae virtutes morales infusae; et
hae virtutes seu habitus infusi, quibus homo perficitur ad prompte
obediendum Spiritui Sancto, vocantur dona.



351

Sexto: Cum ergo Deus movet physice hominem determinantem

se per rationem, sed absque virtutibus moralibus infusis,
voluntas est mota et movens. — Cum autem movet Deus physice
hominem determinantem se per rationem lumine fidei adiutam
et cum virtutibus moralibus infusis, voluntas etiam est mota et
simul movens. — Cum denique Deus movet physice hominem
spiritualein, non quidem determinantem se per rationem, sed per
rationem ipsius hominis determinatam immediate ex consilio Di-
vinae Sapientiae, voluntas est quidem libera, at non est seipsam
movens, sed tantum mota. — Quoniam homo utpote filius Dei,
agitur a Deo; et homo movetur a meliori principio, quam sit
ratio humana.

Septimo: Unde quanto altior est motio actuum humanorum
quantum ad specijicationem, tanto perfectior est motio physica
voluntatis quantum ad exercitium ipsorum actuum.

50. Ratio quarta. — Ex his, quae Divus Thomas 1. P.

q. 82. a. 4. et 1. 2. qu. 9. a. 1. docet, voluntas movet intellectum
per modum agentis quantum ad exercitium actus, et intellectus
movet voluntatem per modum finis, quantum ad specificationem
actus. — Voluntas enim per hoc, quod vult finem, movet
intellectum, ut inquirat ea, quae sunt ad finem, ut comparet illa ad
invicem per ordinem ad finem consequendum, et ut determinet
unum inter plura praeeligendum: ac intellectus, postquam inqui-
sivit, adinvenit atque inter media adinventa iudicavit, movet
voluntatem per ultimum iudicium practicum ad eligendum hoc
vel illud.

Sed dum homo agitur a Deo et movetur per dona Spiritus
Sancti, voluntas non movet intellectum, ut inquirat, ut comparet,
ut sententiam proférât de bonitate rerum eligendarum; quoniam
in huiusmodi actibus liberi arbitrii intellectus reduplicative ut
iudicans praevolat voluntatem et praevenit ipsam motionem, qua
voluntas instigat intellectum ad consiliandum. Unde intellectus
humanus iudicat et proponit id, quod agendum est sub ratione
boni ex dono sapientiae et consilii.

Unde in tali motu liberae voluntatis actus praerequisitus ex
parte rationis est per modum simplicis intelligentiae: et actus

voluntatis, in quo formaliter completur actio libera, est per modum

simplicis volitionis.
51. Ratio quinta. — Ex ipsa perfectione quantum ad

modum operandi. — Actus humani, quos homo exercet, dum
movetur a Deo per dona Spiritus Sancti, sunt actus seu opera-
tiones, quae denominantur beatitudines. — Huiusmodi autem.

actus sunt eiusdem generis quam actus virtutum, sed différant



352 De diversis perfections gradibus in pbys. praeni.

in gradu perfectionis praecise ob hoc, quod exercentur excellen-
tiori modo supra mensuram humanae rationis, non quidem contra
earn. —- Undo Divus Thomas 1. 2. qu. 68. a. 2. ad 1.: „Dona
excedunt communem perfectionem virtutum, non quantum ad
genus operum, eo modo, quo consilia praecedunt praccepta;
sed quantum ad modum operandi, secundum quod movetur
homo ab altiori prineipio— Et Qu. disp. de Carit. qu. unica
a. 2. ad 17.: „Dona perficiunt virtutes elevando cas supra
modum humanum, sicut donum intellectus virtutem fidei et
donum timoris virtutem temperantiae in recedendo a delectabi-
bilibus ultra humanum modum.'1

Sed dum homo operatur opera virtutum ultra humanum
modum, operatur ultra determinationem propriam suae rationis,
et movetur quantum ad specificationem suorum actuum ab altiori
prineipio, quam sit hurnana ratio, et ab abundantiori lumine,
quam sit lumen naturale, et per quod perficitur ipsum etiam
lumen supernaturale fidei. — Unde Divus Thomas 1. 2. qu. 68.
a. 2. : „In ordine ad finem ultimum supernaturalem, ad quem
ratio movet, secundum quod est aliqualiter et imperfecte in-
formata per virtutes theologicas, non sufficit ipsa motio rationis,
nisi desuper adsit instinetus et motio Spiritus Sancti, secundum

illud ad Rom. cap. 8. v. 14.: Qui spiritu Dei aguntur,
hi filiiDei sunt et haeredes; et in Psalm. 142. v. 10.
dicitur: Spiritus tuus bonum deducet me in terram rectam; quia
scilicet in haereditatem illius terrae beatorum nullus potest
pervenire, nisi moveatur et deducatur a Spiritu Sancto. Et
ideo ad illum finem consequendum necessarium est homini
habere donum Spiritus Sancti "


	De diversis perfectionis gradibus in physica praemotione

