
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: Die Thübinger katholisch-theologische Schule, vom spekulativen
Standpunkt kritisch beleuchtet [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Linsenmann, der Moralist. 309

allem Geschöpflichen durch dessen eigene Kraft, rein in sich
besteht und alles Sein von vornherein in sich hat. Diese beiden
Punkte treten bei unserm heiligen Verfasser immer wieder von
neuem hervor: 1. Das Zu-Gott-werden der vernünftigen Natur
als der Endzweck und die letzte Ruhe des All; und 2. die
allseitigste Trennung des göttlichen Wesens vom Geschöpflichen,
Gottes reinste Thatsächlichkeit (actus purissimus). Zu-Gott-werden
heifst das göttliche Wesen besitzen, es als das alleinige und
unmittelbare Princip des Thätigseins haben, also in dasselbe
eintreten. Dazu kann aber keine geschöpfliehe Kraft fuhren.
Dazu ist durchaus die Gnade notwendig, d. h. jene Kraft, welche
über alle geschaffene Natur hinaus einzig vom WilTen Gottes
ausgeht und kraft dieses Willens allein die Verbindung mit dem

göttlichen Wesen als dem Princip des Thätigseins vermittelt.
Nicht blofs dem Wortlaut, sondern auch der Sache nach stimmten
darin mit dem Areopagiten die griechischen heiligen Väter ganz
überein, so Athanasius, die grofsen Kappadocier, Cyrillus von
Alexandrien u. s. w. (vgl. Scheeben-Weifs, Herrlichkeiten
der göttl. Gnade6; insbesondere 1. u. 2. Buch). Ihre diesbezüglichen

Ausführungen zeigen auch deutlich, dais sie des Areopagiten

Werke sehr wohl kannten, wenngleich sie seinen Namen
nicht ausdrücklich nennen, um Unberufene nicht auf dieselben
aufmerksam zu machen.

(Schlufs folgt.)

—CG—

DIE TÜBINGER KATHOLISCH-THEOLOGISCHE
SCHULE, VOM SPEKULATIVEN STANDPUNKT

KRITISCH BELEUCHTET.

^Fortsetzung von Bd. XV, S. 166, XVI, S. 1.)

VON

Dr. M. GLOSSNER.

III.
Linsenmann, der Moralist.

Der spekulative Standpunkt der Tübinger Schule ist nicht
allein auf apologetischem und dogmatischem Gebiete, sondern



310 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

auch auf dem der Moraltheologie zur Geltung gelangt und hat
in Linsenmann einen hervorragenden Vertreter gefunden.
Linsenmann zeigt sich durchweg von Kuhn abhängig. Wie bei
Kuhn steht auch in seinem Moralsystem der Begriff der
Persönlichkeit im Mittelpunkte. Die Idee eines persönlichen
Gottes, der zum Menschen in ein persönliches Verhältnis tritt
und in den Ideen der Vernunft sowie durch äufsere Kundgebung
sich ihm offenbart, kurz der Theismus im Sinne Kuhns verleiht
der christlichen, katholischen Moral ihren besonderen Charakter.1
„Der Theismus und nur er statuiert ein Ethos, d. h. ein
sittliches Gut und ein sittliches Thun, weil nur er einen persönlichen

Gott kennt, der zwar über der Welt ist, aber als
persönlicher Geist zu den vernunftbegabten Geschöpfen in ein
geistiges Verhältnis tritt. Dieses persönlich-geistige Verhältnis
erzeugt den Begriff der Willensfreiheit der
Verantwortlichkeit, der Pflicht."2
s Wie schon diese Worte andeuten, entspringt das Bewufst-
sein der Freiheit aus dem Glauben an einen persönlichen Gott.
Unser Moralist ist ganz und gar in der Kuhnschen Glaubeus-
philosophie befangen. „Unsere Erkenntnis vom Sittlichen
hat zu ihrer Voraussetzung den Glauben—hier zunächst
vom Vernunftglauben zu verstehen —, denn die sittlichen Ideen
sind dem Geiste transcendent, bleiben ihm bis zu einem gewissen
Punkte Geheimnisse."8 Die hier vorausgesetzte Erkenntnistheorie
ist die Jakobi-Kuhn8che, die aufser dem rein formal gefafsten
Verstände ein Vermögen der Vernunftideen annimmt, eine Art
von Schauung, für das Bewufstsein sich zunächst als Gefühl
manifestierend, worin die Wahrheit in einem prägnanten Sinne
gegeben ist und als solche Anerkennung, Glauben heischt: in
inniger Analogie mit den durch Offenbarung gegebenen Wahrheiten

und Geheimnissen, die sich, wie wir von Kuhn wissen,
unmittelbar an die Vernunftideen anschliefsen und sich zu diesen
als nähere Bestimmungen, gleichsam ausgeführte Zeichnungen
eines unbestimmten Entwurfes verhalten.

Den Gedanken Kuhns vollständig entsprechend heifst es

vom „Schlufsverfahren, vermittelst dessen die Philosophie sich
der Ideen bemächtigt", es erzeuge nicht selbst die Ideen
(Erkenntnisse), sondern leiste nur die Hobammendienste, eine
Behauptung, in der, wie längst gegen Kuhn bemerkt wurde,

1 Dr. F. X. Lin sen mann, Lehrbuch der Moraltheologie. Freiburg

1878. S. 5 ff.
2 A. a. 0. S. 5. 3 A. a. 0. S. 6.



Linsenmann, der Moralist. 311

das Wesen der Verstandesthätigkeit völlig verkannt ist; denn
diese erhebt nicht, wie es allerdings die Hegeische Philosophie
und überhaupt der Apriorisrnus thut, den Anspruch, die Wahr-
heit zu erzeugen, sondern sie am Faden des objektiven Seins
zu erkennen. Es ist daher durchaus kein Grund vorhanden,
um dem allerdings verwerflicheu Apriorisrnus der nachkantischen
Philosophen zu entgehen, in das Extrem einer im Grunde
skeptischen Glaubens- und Gefühlsphilosophie sich zu flüchten und
auf verstandesmäfsige, wissenschaftliche Erkenntnis des „Geistigen
und Transcendenten" Verzicht zu leisten. Soll daher mit den
Sätzen: „Das geistige Wesen Gottes selbst, sodann die Freiheit
und Unsterblichkeit des Menschen selbst bleiben Geheimnisse",
„die sittlichen Gesetze seien transcendental (transcendent?) wie
die sittliche Ordnung selbst"1 gesagt sein, dafs diese Gegenstände

nicht rational erkennbar (beweisbar) seien, so ist dem
entschieden zu widersprechen. Freilich das Wesen Gottes in
seinem einfachen und unendlich vollkommenen Ansichsein ist für
uns unerkennbar, aber das Attribut der Geistigkeit ist strikte
beweisbar.

Selbst der Begriff und die Künste der Kuhnschen Dialektik,
die „gegensätzliche Bestimmungen, Antiuomieen (!)" in
einer „höheren Einheit ausgleicht", sind dem Tübinger Moralisten
nicht fremd, und er geht in der Wertschätzung der dialektischen
Kunstgriffe, „Antinomieen in den Gedankenreihen nicht für
ausschliefsende Widersprüche anzusehen" so weit, dafs er erklärt, das

logische Problem der Dreieinigkeitslehre, wie nämlich drei Personen
in einem Wesen seien, sei nicht entlegener und schwerer
durchzudenken, als die Idee eines persönlichen Gottes, die Idee
der Willensfreiheit, der zeitlichen Weltschöpfung u. s. w. Dazu
sei freilich eine höhere spekulative Kraft erforderlich, als sie
dem blofs verstandesmäfsigen Denken eigen ist. Man habe diese

„sog. höheren Vermittlungen" lächerlich gemacht, weil man sie

nur aus der Hegeischen Dialektik kennen gelernt, die folgende
Darstellung jedoch werde hoffentlich zeigen, wie diese Vermittlung

in der Anwendung auf sittliche Probleme zu verstehen sei;
der Gedankenprozefs einer solchen Vermittlung trete unter anderm
deutlich in der scholastischen Lehre von der Gotteserkenntnis
auf dem dreifachen Wege, via negationis, via positionis, via
eminentiae hervor.

In diesem Beispiel ist von der Dialektik der in einer höhereu
Einheit zu vermittelnden „Antinomieen" nichts zu bemerken;

1 A. a. 0.



312 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

denn was negiert wird, ist etwas anderes, als was poniert wird;
negiert wird jede Unvollkommenheit, poniert jede reine
Vollkommenheit; kraft der via eminentiae aber werden alle
Vollkommenheiten in einer die Art, wie sie in den Geschöpfen
bestehen, überragenden Weise gedacht. Überhaupt ist die
Antinomie, d.h. der Widerspruch, entweder scheinbar oder wirklich;
trifft das letztere zu, so ist jede Versöhnung unmöglich; wenn
das erstere, so bedarf es einer solchen nicht. In die Trinität
wird die Antinomie hineingetragen, wenn man mit der Tübinger
Schule die Hervorgänge als Momente eines Geistwerdungs-, also
eines Naturprozesses auffafst, Natur im Sinne des Dogmas gleich
Wesen genommen. In diesem Falle ergibt sich allerdings die
Antinomie der Einheit und Mehrheit in derselben Beziehung:
eine Antinomie, die dann aber keine Dialektik zu heben vermag.

Wie ein lebhaftes Echo Kuhnscher Lehren mutet die
Unterscheidung von Physis und Ethos in Gott an;1 es ist die uns
bekannte des Realen und Idealen (Moralischen), an die sich als
an ihr Fundament bei Kuhn wie bei Linsenmann die Auffassung
des Übernatürlichen als des Persönlichen, über die Natur
Hinausliegenden anschliefst, wie dies noch deutlicher aus der
besonders betonten Bemerkung hervorgeht: „An dem Begriff
des Übernatürlichen hängt der Begriff der Freiheit,
durch dessen Bestimmung sich die katholische Lehre nicht nur
vom Pelagianismus, sondern auch von der Lehre der Reformatoren,

des Bajus, Jansenius u. s. w. unterscheidet."2 D. h. das
Übernatürliche, die Gnade ist etwas Ethisches, Moralisches; sie
als etwas Physisches zu fassen, heifst sie in die Natur
herabziehen und dem reformatorischen Irrtum verfallen, somit
dasselbe Mif8verständnis, dem wir bei dem Dogmatiker begegnet sind.

Auch Linsenmann sucht dem Einwand vorzubeugen, dafs
mit der Annahme eines Gegensatzes von Physis und Ethos ein
solcher von Natur und Geist in Gott statuiert werde. „Nicht
einen Gegensatz von Natur und Geist statuieren wir in Gott,
wohl aber eine Unterscheidung von Notwendigkeit und Freiheit
in Gott; und für diese Notwendigkeit selbst haben wir wieder
keine andere Vorstellung als die, dafs der Wille Gottes in der
einen Richtung nämlich als Machtwille sich mit Notwendigkeit
vollzieht, dagegen als heiliger Wille die Freiheit des kreatiir-
lichen Geistes voraussetzt, anerkennt, gewähren läfst. Auch der
heilige Wille Gottes wird zwar unfehlbar erfüllt, nicht aber auf
dem Wege der physischen Notwendigkeit, sondern auf dem Wege

1 A. a. 0. S. 7. 2 A. a. 0. S. 14



Linsenmann, der Moralist. 313

eines ethischen Verhaltens Gottes zu dem Menschen und des
Menschen zu Gott. Man kann diesen Unterschied von Physis
und Ethos in andere Formeln fassen, aber so wie so bleibt er
ein Geheimnis der natürlichen Religion."1

Man kann nun allerdings gewisse Attribute Gottes, wie
Heiligkeit, Gerechtigkeit, als moralische bezeichnen, aber diese
stehen zu den übrigen in keinem Gegensatz; statuiert man aber
einen solchen, so genügt es nicht, „die Vorstellung von irgend
welcher körperhaften Natur abzuweisen": denn in einer
Kosmologie, wie es die Kuhns, des Lehrmeisters unseres Moralisten,
ist, besteht die Körperlichkeit der Natur schliefslich doch nur
in der sinnlichen Auffassungsweise des Menschengeistes. Was
dann die Unterscheidung des ethischen und physischen
Verhaltens Gottes zum Menschen und die Behauptung, der heilige
Wille Gottes werde zwar unfehlbar erfüllt, nicht aber auf dem
Wege der physischen Notwendigkeit, betrifft: so enthält diese

Behauptung unverkennbar eine Polemik gegen die mifsverstandene
physica praemotio der Thomisten, jeDe Unterscheidung aber
richtet ihre Spitze gegen die den theologischen Schulen gemeinsame

Auffassung der Gnade als einer Art höherer Natur und der
Gnadeneinwirkung als einer physischen. Der Tübinger Moralist
wandelt in diesem Punkte, auf den wir zurückzukommen haben

werden, ganz und gar am Gängelbande des Dogmatikers, der
die Auffassung der Gnade als qualitas physica als eine niedere,
sinnliche verwirft.

Auch die übrigen, direkt in das Gebiet des Moralischen
einschlagenden vermeintlichen „ Antinomieen" bedürfen einer
dialektischen Vermittlung nicht. Sowenig Gottheit und
Menschheit im Gottmenschen Christus dialektisch vermittelt sind,
ebenso wenig sind Geist und Fleisch, zeitliche und ewige
Bestimmung, innerliches und äufserliches Leben, innerliche und
äufserliche Moralität „dialektisch" zu vermitteln. Im Gottmenschen
könnte die Vermittlung der beiden Naturen in einer höhern
Einheit nur deren Vermischung herbeiführen, anstatt dafs, dem
Dogma gemäfs, die menschliche Natur in der Verbindung mit
der göttlichen in ihrer vollen Integrität bestünde. Die übrigen
„Antinomieen" aber sind nicht dialektisch aufzuheben, sondern das
Fleisch hat sich dem Geiste, wie der Geist Gott, unterzuordnen,
das Äufsere dem Innern,, die äufserliche Moralität der
innerlichen. Die Anwendung jeuer dialektischen Formel auf die
sittlichen Verhältnisse kann, wenn damit Ernst gemacht wird, nur

1 A. a. 0. S. 7.



314 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

zu verhängnisvollen Konsequenzen, zu unzulässigen Kompromissen
zwischen Gottesdienst und Weltdienst u. s. w. führen, wie sie
auf dem rein spekulativen Gebiete, z. B. in der Theosophie, zur
Vermischung göttlichen und endlichen Seins führt. Inwieweit
der Tübinger Moralist von dieser Strömung sich fortreifsen liefs,
darüber wird uns die "weitere Erörterung belehren.

Mit der Dialektik der höheren Einheiten hängt die schiefe
Anwendung des Begriffs des Geheimnisses auf das Pflichtengebiet
zusammen.1 Freiheit und Unsterblichkeit sollen für uns immer
Geheimnisse bleiben, wenn auch in einem anderen Sinne als die
Mysterien der Offenbarung. Eben damit bleibe ein Dunkel
bestehen über unserem Pflichtengebiete; das absolut Rechte und
Gute zu erkennen und zu verwirklichen, sei uns in Hunderten
von schweren Lebensfragen nicht vergönnt, daher die Erscheinung,

dafs wir gerne eine schwere sittliche Entscheidung auf
eine besondere Manifestation des göttlichen Willens ankommen
lassen möchten, auf eine innere Einsprechung, ein äufseres
Ereignis, das uns zum Gottesurteile werden sollte. Bezüglich der
letzteren Bemerkung tritt die Verwechslung von mysterium und
secretum zu Tage. Die Schwierigkeiten aber, die in der
Applikation der allgemeinen sittlichen Grundsätze und Gesetze auf
die Fälle des Lebens gelegen sind, haben ihren Grund nicht in
angeblichen Geheimnissen, einer mysteriösen Natur des sittlichen
Gebietes als solchen, wie sie zwar einem Teile desselben, dein
übernatürlichen Gnadenleben zukommt, sondern in der
Kompliziertheit des menschlichen Lebens mit seinen kollidierenden
Interessen und Pflichten.

Wie wir sahen, knüpft Linsenmann das Bewufstsein der
Willensfreiheit an den Glauben an einen persönlichen Gott; an
denselben Begriff eines persönlichen Gottes und seines persönlichen

Verhaltens zu den vernunftbegabten Geschöpfen, und damit
zugleich an den Begriff der Freiheit knüpft derselbe Moralist
den Begriff des Ubernatürlichen. Man mufs diese Bestimmungen
im Auge behalten, wenn man die Aussprüche Linsenmanns über
das Übernatürliche richtig verstehen und würdigen will. „Der
katholischen Theologie eigentümlich ist der Bogriff des
Übernatürlichen, vielleicht würde man richtiger sagen, die
Vorstellung des Übernatürlichen, vermittelst deren man das Wesen
des Mysteriums zu begreifen sucht. Indem wir von der natürlichen

Ordnung der Dinge eine übernatürliche unterscheiden und
unter letztere alles einreihen, was der höheren Offenbarung und

1 A. a. 0. S. 6.



Linsenmann, der Moralist. 315

dem Heilsplane angehört, fordern wir zugleich, dafs zwischen
dem Übernatürlichen und dem Natürlichen Vergleichungspunkte
erkannt werden. Wir wollen nicht, dafs die Gnade ganz in die
Kategorie der natürlichen Ordnung herabgezogen werde; das
Übernatürliche ist nicht blofs eine Steigerung der Natur; jede
sinnliche Auffassung der Gnade ist der kirchlichen Lehre fremd.
Aber das Übernatürliche hebt auch die Natur nicht auf, so dafs
irgend ein geistig-sittliches Vermögen der Natur aufser Thätigkeit
und Beruf gesetzt, irgend ein Pflichtverhältnis des natürlichen
Lebens aufser Verbindlichkeit gesetzt würde."

Gegen diese Erklärungen liefse sich an und für sich nichts
einwenden. Bedenkt man jedoch, dafs auch in der Kuhnschen
Auflassung das Übernatürliche nicht als Steigerung der Natur
erscheint, dabei aber Natur im Gegensatze zur Persönlichkeit
genommen wird, also doch der traditionelle Sinn des Wortes
geändert ist, in welchem das theologisch Übernatürliche als das alle
geschöpfliche Kraft und allen geschöpflichen Anspruch
Überragende bestimmt wird, so wird man an der Übereinstimmung
der Linsenmannschen „Vorstellung" vom Übernatürlichen mit der
hergebrachten Lehre mit Recht zweifeln müssen, umsomehr, da

der, wie es scheint, epexegetisch gemeinte Zusatz, jede sinnliche
Auffassung sei der Lehre der Kirche fremd, auf dieselbe
Begriffsbestimmung des Natürlichen hinweist, die wir bei Kuhu gefunden
haben, wo es das Spontane gegenüber dem Voluntären, das
Sinnliche (Psychische der Gnostiker) gegenüber dem Pneumatischen

bedeutet.
Jeder Zweifel über die wahre Meinung Linsenmanns mufs

jedoch schwinden, wenn man beachtet, wie er, gleich Kuhn, das
Ideelle dem Geistigen gleichsetzt und unter den vorgeblichen
„falschen Extremen im Gebiete der katholischen Doktrin"1 gegen
eine Auffassung des Übernatürlichen polemisiert, derzufolge, „um
die Realität des Übernatürlichen festzustellen, dasselbe möglichst
materiell, körperhaft" vorgestellt werde, „als ob das Materielle
wahrhaft real sei im Gegensatz zum Ideellen, Geistigen".2
Dieser Ausfall erneuert in der möglichst schroffsten Weise die
Vorwürfe, die von Linsenmanns Meister und Lehrer Kuhn gegen
die Auffassung der Gnade als eines physischen Accidens in
der Kontroverse mit Schäzler erhoben wurden. Wir werden
hieraus den Schlufs zu ziehen haben, dafs auch der Moralist die
Gnade und überhaupt das Übernatürliche als etwas Ideelles,
Moralisches, als eine Richtung, Füllung, llabitnierung der natür-

i Lehrb. S. 17. 2 A. a. 0. S. 18.



310 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

liehen Vermögen sich denke, womit der wahre Sinn, den die

Theologen mit den Ausdrücken: Übernatur, Übernatürliches
verbinden, preisgegeben ist.

Mit der Polemik gegen die physische Auffassungsweise der
Gnade verbindet sich eine weitere gegen krafssinnliche
Vorstellungen vom Verhältnis der Gläubigen zum menschgewordenen
Erlöser; man denke sich die reale Gegenwart der Menschheit
des Erlösers im Sakrament recht körperlich, und ebenso die
Wirksamkeit der Sakramente und Sakramentalien.1 Da von
fälschen Extremen im Gebiete der katholischen Doktrin, keineswegs

aber von zufälligen irrtümlichen Vorstellungen naiver Gläubigen

die Rede ist, so werden wir nicht fehlgehen, wenn wir
die Kritik des Tübinger Theologen auf die Annahme des heil.
Thomas und seiner Schule von einem physisch-werkzeuglichen
Verhältnis der hl. Menschheit Jesu Christi zu den Gliedern
seines mystischen Leibes, den Gerechten und Gläubigen, und
auf deren Theorie von einer physischen Wirkungsweise der
Sakramente beziehen, eine Kritik, die zugleich geeignet ist, auf
die vermeintliche Übereinstimmung der Kuhnsehen Lehre vom
Urständ mit der „thomistisch-realistischen Anthropologie" ein
helles Licht zu werfen.2

Der Vorwurf einer „recht körperlichen" Vorstellung der
realen Gegenwart Christi im Sakramente erinnert uns an eine

Darstellung dieser Gegenwart durch Transsubstantiation in der
ersten Auflage des Freiburger Kirchenlexikons, in welcher ein

Anhänger der Tübinger Schule, Mattes, die Wesensverwandlung
(Transsubstantiation) in einem Sinne erklärt, der darauf hinausläuft,

dafs — da das Wesen (die Substanz) in allem Körperlichen

ein und dasselbe sei, die „Substanz" des Brotes nicht
auf dieses gemeinsame Wesen bezogen werden dürfe, sondern
im Sinne der Bestimmung, des Zweckes genommen werden
müsse; die Verwandlung bezöge sich also darauf, dafs das Brot
seiner natürlichen, gemeinen Bestimmung entzogen und einer
höheren, geistigen, religiösen zugeführt würde.8 Vom Standpunkt

1 A. a. 0.
2 Dr Linsenmann, Michael Bajus und die Grundlegung des

Jausenismus. 1867. S. 127. Wir werden auf diesen Punkt zurückzukommen
haben.

3 Fb. K.-L. Bd. XI. S. 133 ff., besonders S. 162 f. „Das Vorgetragene

hat uns überzeugt, dafs man sich beim Aufsuchen von Analogieen
des in Frage stehenden Prozesses nicht auf die reinen Naturdinge
beschränken dürfe, sondern solche Gegenstände ins Auge fassen müsse, die
zwar aus Naturstoffen bestehen, das aber, was sie sind, nicht durch die
Natur, sondern durch den Menschen geworden sind und dafs man



317

der Tübinger Dialektik müfste diese „ideale" Verwandlung dem
Dogma vollständig genügen, denn Bestimmung, Zweck ist dem
Princip der Identität des Idealen und Realen zufolge etwas
wahrhaft Reales.

Die Konsequenzen dieser Dialektik sowie die Folgen der
zum Begriffe eines moralischen Einflusses und blofsen
Gebrauches der natürlichen Vermögen abgeschwächten Vorstellung
vom Ubernatürlichen geben sich in den übrigen gegen „fälsche
Extreme im Gebiete der katholischen Doktrin" gerichteten
Vorwürfen kund. In der Moral zeige sich die Verirrung einer
fälsch-supernaturalisti8chen Richtung in dreifacher Form:

1. Geringschätzung der Leiblichkeit und des leiblichen
Lebens; der Körper sei demnach ein Kerker der Seele, aus dem
sie so frühe als möglich befreit zu sein sich sehnt; die Stärke
des Leibeslebens bedeute Schwäche des Geisteslebens; wahres
Geistesleben bestehe nur, wenn der Körper geschwächt, mortifiziert

wird.1 In dieser Allgemeinheit und Unbestimmtheit ist
der Vorwurf entschieden unberechtigt. Nicht alle sind zur
Vollkommenheit, zur vollen Ähnlichkeit mit dem Erlöser berufen;
ein gewisses Mafs von Ascese aber ist allen notwendig; denn
die zum Kampfe auch im Gerechtfertigten fortdauernde Konku-
piscenz macht den Körper desselben, obgleich er ein Tempel des
hl. Geistes ist, vielfach zu einem Kerker für die Seele, aus dem
sie mit dem Apostel erlöst zu werden wünscht — quis me
liberabit a corpore mortis huius — um mit Christus zu sein.
Wie er liegt, enthält der Vorwurf Linsenmanns eine Verwerfung
der Ascese überhaupt und insbesondere in jenen Stadien, in
welchen sie vielfach von den Heiligen geübt worden ist. Wollte
der Tübinger Moralist nur gewisse Übertreibungen und
Ausschreitungen treffen, so mufste er sich klarer und bestimmter
ausdrücken.

2. Als ein anderes Extrem wird die „falsche Trennung von
Welt und Kirche, Religion und Weltlichkeit" hingestellt; wer
seine Stellung in der Welt habe, in weltlichen Ämtern und
Geschäften stehe, der sei ein Weltkind.2 Wir wissen nicht, auf
welche „Doktrin" hier der Moralist zielt; als Weltkind gilt uns,
wer der dreifachen Konkupiscenz sich hingibt, nach dem
bekannten Ausspruch I. Joh. 2, 16: Omue, quod est in mundo,

ferner zweitens zu beachten habe, als Substanz oder Wesen solcher Dinge
habe allein das zu gelten, was eben der Mensch dazu gethan, der Zweck,
die Bestimmung, die Beziehungen desselben, kurz der in ihnen
verwirklichte Gedanke."

1 A. a. 0. S. 17. » A. a. 0.



318 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

concupiscentia carnis est, et concupiscentia oculorum, et superbia
vitae. Wer in weltlichen Geschäften steht, ist also noch kein
Weltkind, ist aber Gefahren ausgesetzt, denen der Berufene
durch „Weltflucht" sich entzieht, um im engeren Verkehre mit
Gott sein Heil sicherer zu wirken. So wird weder die Welt
entvölkert noch eine besondere Moral des Gesetzesgehorsams
statuiert.

3. Kin anderes Extrem soll die Bevorzugung des beschaulichen

Lebens vor dem thätigen sein. Der Tübinger Moralist
scheint vergessen zu haben, dafs die bekannten Worte Christit
Maria optimam partem elegit, allgemein von dem Vorzug des
beschaulichen Lebens vor dem thätigen ausgelegt wird. Ist der
Mensch zur Anschauung Gottes bestimmt, so wird doch wohl
schon hieniedcn die Beschäftigung mit den göttlichen Dingen in
Betrachtung und auf höherer Stufe in mystischer Schauung jede
andere an Würde übertreffen. Gab doch sogar vom
philosophischen Standpunkt Aristoteles dem beschaulichen vor dem
thätigen Leben den Vorzug.

Wie dem beschaulichen Leben, so wird Linsenmann auch
der Jungfräulichkeit nicht vollkommen gerecht, wenn er meint,
sie werde nur darum ein bonum melius genannt, um jene rigo-
ristische Auflassung auszuschließen, wornach die Ehe selbst etwas
Böses wäre.2

Die Abhängigkeit von jener Theorie, die für die Erkenntnis
des Göttlichen und Sittlichen aufser und über der Vernunft
(resp. dem Verstände) noch ein tiefer gründendes Mittel der
Erkenntnis annimmt, tritt in den Bemerkungen Linsenmanns über
das Gewissen deutlich hervor; auch in diesem Falle ist die
Fühlung mit Kuhn unverkennbar; nur wird von Linsenmann die
mystische Seite dieser Erkenntnis schärfer betont als die
spekulative.

„Die richtigen Elemente für eine Weiterbildung der Lehre
von dem Gewissen waren aber schon in der mittelalterlichen
Theologie selbst enthalten, nämlich in der Seelenlehre der
Mystiker. Diese Elemente lassen sich in kurzem auf folgenden
Ausdruck bringen. Es ist etwas in der Seele, sagt die Mystik,
was von der Sünde nicht zerstört und von allen Schwächenzuständen

der Seelenvermögen nicht berührt wird, der jungfräuliche

Teil der Seele, scintilla animae, das Fünklein Licht,
das Gott selbst in die Seele gelegt hat, die synteresis oder
die bewahrende, erhaltende Kraft, der unzerstörbare Teil

' S. 18. 2 S. 131.



Linsenmann, der Moralist. 319

des Seelenwesens. Tiefer als die Vermögen liegt der
Seelengrund, in welchem Gott wohnt, und in welchen sich
der kontemplative Mensch zurückzieht, um hier Gott unmittelbar
wahrzunehmen, also in anderer Weise als in der spekulativen
Vernunfterkenntnis, welche ja eben ein Erkennen per speculum
creaturarum ist. — In der neueren Psychologie würde etwa
gesagt werden, dafs Gott sich nicht blofs in der Vernunft offenbart,

sondern dafs es noch tiefer im Wesen der Seele ein
verborgenes Vermögen gibt, das Gemüt oder das Herz, in welchem
die Gottesnähe erfahren und empfunden wird."1

In dieser „Perception" Gottes soll einerseits die Quelle der
Religion liegen, andererseits aber soll sich daraus die Funktion
des Gewissens ergeben, „das Berührtsein von der
Heiligkeit Gottes und die Empfindung unseres
Pflichtenverhältnisses zu Gott".2

In dieser Auffassung der religiösen Erkenntnis und des
Gewissens liegt einerseits eine völlige Verkennung der rationalen
Natur des Menschen, dem es nicht gegeben ist, die höhere
Wahrheit unmittelbar und intuitiv zu erkennen, andererseits aber
eine Überspannung des natürlichen Verhältnisses, in welchem
der menschliche Geist zu Gott steht, indem jene Erkenntnistheorie

eine wesentliche Gottesverwandtschaft des geschöpflichen
mit dem göttlichen Geiste voraussetzt und, was nach katholischer
Lehre freie Gnade Gottes ist, die Teilnahme an göttlicher Natur
und göttlicher Erkenutnisweise, bereits für die natürliche
Ausstattung des geschaffenen Geistes in Anspruch nimmt.

Wir werden uns daher auch nicht in der Erwartung
getäuscht finden, dafs Linsenmann eine andere mögliche Bestimmung
des menschlichen Geistes als die zur unmittelbaren Anschauung
Gottes nicht kennt und nicht anerkennt und folgerichtig mit
Kuhn die Möglichkeit eines reinen Naturstandes (status naturae
purae) in dem Sinne, in welchem sie von den Theologen gegen
Bajus und Jansenius behauptet wird, in Abrede stellt.

Über die Bestimmung des Menschen, die mit Recht als

Ausgangspunkt der Ethik bezeichnet wird,8 lesen wir folgende
Erklärungen. „Der Mensch ist zur Glückseligkeit bestimmt, das
heifst nichts anderes, als er ist bestimmt, das Höchste zu
erreichen, was er nach seiner ganzen Anlage werden und sein

kann, die Voll höhe des Lebens. Dafs wir diesen Zustand als

Glückseligkeit bezeichnen, hat einen doppelten Grund. Fürs
erste nämlich liegt es im Wesen des Menschen, dafs er sich des

» A. a. Ü. S. 89. » A. a. 0. 3 S. 19.



320

glücklich erreichten Zieles bewufst ist, eine Empfindung und eine
Befriedigung davon hat; fürs zweite liegt es im Wesen des

Geistes, dafs der Zustand der Vollendung Bestand bat, nicht
wieder vorübergeht und den Schwankungen zeitlicher Schicksale
unterworfen ist."1

Worin nun aber besteht diese dem Menschen „nach seiner

ganzen Anlage" erreichbare Glückseligkeit? Mit anderen Worten:
Was verleiht dem Menschen, erzeugt in ihm jenen dauernden
Zustand der vollen Befriedigung, der bewufsten Empfindung des

Glückes, der Beseligung, scheuen wir uns nicht zu sagen: der
Lust, den wir Glückseligkeit nennen? In der Beantwortung
dieser Frage polemisiert der Tübinger Moralist gegen eine
Reihe von Distinktionen der Theologen, die durchaus notwendig
sind, um die Frage in einer der Schrift- und Kirchenlehre
entsprechenden Weise zu beantworten. Wenn er gegenüber der
Uberspannung, die in der Forderung einer völlig selbstlosen,
jede Rücksicht auf das eigene Wohl ausschliefsenden Liebe liegt,
einem berechtigten Eudämonismus das Wort redet, so ist dagegen
nichts zu erinnern. Indem er aber die Unterscheidung der im
Anschauen Gottes liegenden, substantiellen und einer acciden-
tellen Seligkeit2 in die Frage hineinzieht, von welcher die
Unterscheidung zwischen Gott dem höchsten Gut und der Seligkeit,
als einem sekundären Gqt, einer res creata, eine spätere „Abart"
sein soll, so ist diese Verquickung wesentlich verschiedener Dinge
nur geeignet, Verwirrung anzurichten.

Diese letztere Unterscheidung nämlich hat mit der ersteren
überhaupt nichts zu schaffen, da gerade die substantielle Seligkeit

in der Anschauung Gottes selbst von den Theologen als
eine res creata begriffen und von der beatitudo increata
unterschieden wird.

Der Tübinger Moralist erklärt dagegen die Vorstellung der
Seligkeit als einer geschöpflichen Sache für unzutreffend, da es
sich hier um das Wesen der Seligkeit und nicht um
theologische Meinungen über den Charakter der accidentellen
Herrlichkeit des Himmels, über ungeschaffenes und geschaffenes
Licht, welches die himmlische Glorie ausmachen werde, handle.
Das Wesen unserer Seligkeit werde darin bestehen, dafs wir in
Gott leben, dafs Gott uns sein Wesen mitteilt, dafs wir in seinem
Lichte das Licht schauen, dafs, wie der Apostel sagt, nicht mehr
wir leben, sondern Christus in uns lebt. „Die Seligkeit, das ist
also Gott selbst." Diese letztere Behauptung ist indes durch

1 A. a. 0. 8 S. 21.



Linsenmann, der Moralist. 321

die citierten biblischen Aussprüche nicht begründet und enthält
selbst nur eine „theologische Meinung", und zwar eine unhaltbare.

Es liegt darin eine Verwechslung der formellen
Glückseligkeit mit der objektiven. Wenn auch diese Gott selbst
ist, da der Menschengeist, allgemein gesprochen, in keinem
geschaffenen Gute seine volle Befriedigung finden kann, so ist
doch jene als ein Zustand der Vollendung, der Vollkommenheit,
wie sie Linsenmann selbst erklärt, unmöglich ein ungeschaffenes
Gut, unmöglich Gott selbst. Gegen diese bereits von Heinrich
von Gent vertretene Auffassung der Glückseligkeit, sie bestehe
in illapsu, seu in circumincessione quadam, secundum quam
divina essentia veluti pénétrât naturam humanam, ei intime
illabitur, aut insinuât se in earn, ipsam quodammodo in se trans-
formando: ita ut nihil aliud esse videatur quam Deus
ipse,1 wird mit Recht geltend gemacht, die Glückseligkeit
bestehe vielmehr darin, dafs der Mensch Gott besitze, nicht darin,
dafs er von Gott besessen werde.2

Das göttliche Licht, in welchem die Seligen Gott schauen

(In lumine tuo videbimus lumen), kann unmöglich das
ungeschaffene Licht selbst sein, da in diesem Falle nicht die Seligen
Gott, sondern vielmehr Gott in den Seligen sich selbst schauen
würde: eine Annahme, die mit mehr Recht den Vorwurf eines
unklaren Mysticismus verdienen würde, als die der Theologen
von einer physischen Teilnahme an der göttlichen Natur, wenn
sie nicht geradezu als pantheistisch zu bezeichnen ist. Es ist
ein Merkmal, das der falschen Mystik und dem Pantheismus
gemeinsam anhaftet, dafs sich beide über wohlbegründete
Unterscheidungen hinwegsetzen. In der vorliegenden Frage aber sind
es gerade die Unterscheidungen der objektiven und formalen
Glückseligkeit, des lumen gloriae und des an die Stelle eines
Erkenntnismittels (species intellegibilis) tretenden göttlichen
Wesens, das sich dem übernatürlich vervollkommneten Intellekt
modo intellegibili verbindet, durch welche unklare und verworrene
Vorstellungen ferngehalten werden, wenn sie auch nicht den

Anspruch erheben noch erheben können, das Geheimnis der
künftigen Seligkeit begreiflich zu machen.

Auch in der Annahme der Theologen von einem geschaffenen
Lichte und ungeschaffenen Erkenntnismittel kommen die von
Linsenmann angeführten biblischen Aussprüche zu ihrem Rechte;
ffenn das Licht, in welchem die Seligen Gott schauen, wird als

1 Guérinois, Clypeus Philos. Thom. Eth. qu. III. art. 2.
2 Ibid. § 1.

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 21



322 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

eine derartige Teilnahme am göttlichen Lichte bestimmt, dafs
der geschaffene Intellekt befähigt wird, das Wesen Gottes nicht
wie in einem Spiegel oder durch das Medium der Geschöpfe zu
erkennen, sondern unmittelbar, so wie es in sich selbst ist, zu
schauen. Da nun dies nur möglich ist durch unmittelbare (intelle-
gible) Verbindung des göttlichen Wesens mit dem Intellekte, so
kann man wohl sagen, die objektive Glückseligkeit sei in
einem emphatischen Sinne Gott selbst, keineswegs aber die
formelle, die als Thätigkeit des wenn auch übernatürlich
vervollkommneten Intellekts offenbar nicht Gott selbst sein kann.

Die Unterscheidungen der Theologen lassen auch den
Eudämonismus der christlichen Auffassung des menschlichen
Endziels im rechten Lichte erscheinen, ein Eudämonismus, der
sich wesentlich vom Hedonismus, dem Streben nach Lust, sei es
in gröberer oder feinerer Form, unterscheidet. Die thatsächliche
Bestimmung des menschlichen Geistes ist jene durch natürlich©
Kraft nicht erreichbare, mit Hilfe der göttlichen Gnade allein
realisierbare Vollkommenheit desselben, die er durch den
unmittelbaren intellektuellen Besitz Gottes erlangt. Das Glück,
die Befriedigung, die höchste geistige Lust, die dieser Besitz;

gewährt, macht keineswegs das Wesen der zu erstrebenden
Glückseligkeit aus, sondern erscheint als eine Folge, gleichsam
als ein Wohlgeschmack, der von der vollkommensten, durch
göttliche Güte ermöglichten Thätigkeit unzertrennbar ist, wie
schon Aristoteles die (berechtigte) Lust als einen solohen
Wohlgeschmack der ungehinderten, naturgemäfsen Thätigkeit erklärte.
Gewährt doch schon hienieden die Kontemplation den reinsten
und vollkommensten Genufs. Besteht aber die Glückseligkeit
wesentlich in dem Besitze Gottes, so wird sie mit Recht mit
dem hl. Thomas und seiner Schule wesentlich und wurzelhaft,
d. h. in erster Linie in die Thätigkeit des durch das lumen
gloriae übernatürlich gehobenen Intellekts, nicht aber in die
Liebe gesetzt werden, da der Besitz Gottes wesentlich durch
die intellektuelle Aufnahme Gottes in der unmittelbaren
Anschauung sich vollzieht, während die Liebe ihrem Wesen nach
dieselbe ist, mag sie zur Voraussetzung die Vorstellung, den
Glauben oder die Anschauung, den wirklichen unmittelbaren
Besitz des höchsten Gutes haben. Sagt doch der Apostel, offenbar
von demselben Gedanken geleitet, die Liebe bleibe, während
Glaube in Schauen, Hoffnuug in Besitz sich verwandle. Di&

logische Reihenfolge in dem Vollbegriffe der übernatürlichen
Glückseligkeit ist demnach folgende. In erster Linie und als-

ihr eigentliches Wesen erscheint die Anschauung Gottes als-



Linsenmann, der Moralist. 323

intellektueller, durch unmittelbare intellegible Verbindung mit
dem göttlichen Wesen effektuierter Besitz Gottes; diesem Besitz
entspricht in zweiter Linie die davon unzertrennliche Liebe,
von der den seligen Geist kein geschaffenes Gut mehr abzuziehen

vermag; erst in dritter Linie steht das Gefühl und Bewufstsein
unaussprechlicher Befriedigung und reiner geistiger Lust im
Genüsse des höchsten Gutes als Folge seines unverlierbaren
Besitzes und der dadurch erlangten Vollkommenheit und
vollkommensten Thätigkeit.

Die Funktion des lumen gloriae aber besteht darin, dafs
sie den geschaffenen Geist für jene intellegible Verbindung mit
dem göttlichen Wesen, für die unmittelbare Anschauung empfänglich

macht, während das natürliche Licht desselben nur fähig
ist, eine Erkenntnis Gottes aus den Geschöpfen zu gewinnen —
in aenigmate sicut in speculo: eine Erkenntnis, die nie
Wesenserkenntnis werden kann, da kein Geschöpf, kein Mittel, was
Gott an sich ist, seinem Wesen nach, auszudrücken vermag.

Indem der Tübinger Moralist ohne ein solches übernatürliches

Licht das Wesen Gottes dem geschaffenen Geiste (modo
intellegibili) sich verbinden läfst, verkennt er den übernatürlichen
Charakter der thatsächlichen Bestimmung desselben und erneuert
jene pseudomystische Ansicht, die bereits kirchlich censuriert
wurde in dem Satze: quod quaelibet intellectualis natura in se

ipsa naturaliter est beata, quodque omnino non indiget lumine
gloriae ipsam elevante ad Deutn videndum et ipso beate fru-
endum.1

Wir werden diese Auffassung begreiflich finden, wenn wir
uns an die Sympathieen erinnern, die Linsenmann der „mystischen
Seelenlehre" in der Theorie des Gewissens entgegenbringt. Es
ist das „Fünklein Licht, das Gott selbst in die Seele gelegt
hat" (S. 89), der alle Kräfte überragende Seelengrund des
Meisters Eckhart, kurz jene wesentliche Gottesgemeinschaft, in
deren Annahme die falsche, neuplatonisch gefärbte Mystik die
übernatürliche Bestimmung des kreatürlichen Geistes anticipiert.2
Fach Eckhart „liegt die Gottähnlichkeit der Seele nicht in ihren
Kräften, sondern in ihrem Grunde. In dem Seelengrunde ist
Gott unmittelbar. In diesem Punkte geht Eckhart über die
Scholastik hinweg. Thomas hatte die Vernunft, Duns Scotus

1 Vgl. Scheben, Dogmatik I. S. 563.
2 „Etliche heizen disen funken einen haven der sêle. Etliche

heizen in die worbele (Achse) der sêle. Etliche heizen in ein gotechen
in der sêle. Etliche heizen in ein antlitze der sêle" u. s. w. Hermann
v. Fritzlar bei Pfeiffer, Deutsche Mystiker I. S. 32.

21*



324 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

den Willen als die höchste Seelenkraft und die Spitze der Seele
bezeichnet. Eckhart fafst diese beiden Kräfte als Funktionen
des Seelengrundes, des Gottesbildes, welches der Komplex aller
geistigen Kräfte im Menschen ist, aus dem diese dann wirken.
Er bezeichnet es mit den Namen Gemüt, Fünklein, Synteresis,
Wesen der Seele."

So Hach (Meister Eckhart, der Vater der deutschen
Spekulation, S. 83), der Bewunderer Eckharts, der indes mit der
Behauptung, dafs Eckhart über Thomas „hinwegging", es
richtiger traf als Kuhn, welch letzterer, wesentlich mit Eckhart
übereinstimmend, meinte, mit seiner Annahme, die Gnade dringe
in das Wesen der Seele, d. h. nach seiner Erklärung in das

Gefühl, das Gemüt, den Indifferenzpunkt von Intellekt und Willen,
sich mit dem hl. Thomas in Übereinstimmung zu befinden.1

Meister Eckhart schreibt der Natur zu, was die Theologen
mit dem hl. Thomas als ein naturae superadditum erklären. Im
Geiste, im Wesen der Seele vollzieht sich die Verbindung mit
Gott ohne Mittel. „In dem gründe da ist daz mitel swîgen,
hie ist alleine ruowe und ein wonunge zuo dirre gebiirte unde
zuo disem werke, daz got der vater aida sprichet sin wort, wan
diz ist von nature nihtes enpfenclich denne alleine des götlichen
Wesens an allez mitel." (Pfeiffer a. a. 0. Ii. S. 4 f.) In der
menschlichen Seele ist nämlich ein Doppeltes zu unterscheiden,
ein Ungeschaffenes und ein Geschaffenes. Das Ungeschaffene
ist der Geist oder Grund der Seele, das Bild Gottes; das
Geschaffene dagegen sind die Kräfte der Seele, durch welche sie
nach aufsen hin erkennend und wollend thätig ist.2 „Im Geiste
(dem Seelengrunde) schaut die Seele Gott unmittelbar, wie er
ist, sie schaut das reine Wesen, wie es in sich selbst ist, nicht
wie es geteilt ist in den Kreaturen. Und in dieser mystischen
Kontemplation fallen dann das Erkennen Gottes und das
Erkennen der Seele in eins zusammen. ,Was gesehen wird, sagt
Eckhart, mit dem Auge, damit ich Gott sehe, das ist dasselbe
Auge, darin mich Gott sieht. Mein Auge und Gottes Auge ist
ein Auge und ein Gesicht, und ein Erkennen und eine
Liebe'." 8

Die Aufgabe des menschlichen Lebens kann demnach nur
darin bestehen, das bereits im Wesen angelegte Gottesbild, den
Gott in uns aus der Verdunklung durch die Sünde und der

1 Vgl. unsere Schrift : Die Lehre des bl. Thomas vom Wesen der
Gnade, S. 137 f.

' Stöckl, Gesch. d. Ph. d. M.-A. II. S. 1107.
» A. a. 0. S. 1108.



Linsenmann, der Moralist. 325

Überwucherung durch die Sinnlichkeit zu befreien und zur vollen
Ausgestaltung zu bringen. Von der Möglichkeit eines reinen
Naturstandes im Sinne der Theologen, in welchem der menschliche

Geist seine Bestimmung in einer aus den Geschöpfen zu
gewinnenden Erkenntnis Gottes hätte finden können, kann auf
diesem Standpunkte keine Rede sein. Wir sehen denn auch, dafs
Linsenmann in der Polemik gegen die Möglichkeit eines status
naturae purae, wie dieselbe gegen Bajus von Thomisten und
Molinisten gleichmäfsig verteidigt wurde, auf die Seite seines
Lehrers Kuhn tritt. Ja, die Aufstellung einer solchen Möglichkeit

wird für die Irrtümer des Bajus verantwortlich gemacht.
„Wenn sich für die Irrtümer des Bajus — so äufsert sich

der Tübinger Moralist1 — ein Anlafs in der Darstellung seiner
Zeit finden läfst, so liegt er ganz gewifs in der Vorstellung,
welche sich die spätere Scholastik von dem reinen Naturstand
macht." „Die mangelhafte Darstellung des Natürlichen, der
natura pura, in der damaligen Theologie brachte Bajus und
Jansenius zu ihrer Theorie des Übernatürlichen; sie dachten
konsequenter als ihre Gegner, waren aber zu wenig geschickt,
die Mifsgriffe der späteren Scholastik durch den Rückschritt auf
die thomistisch-realistische Anthropologie zu verbessern."2

Um die zuletzt angeführten Worte zu verstehen, müssen
wir einen Blick auf die Wandlungen der Kuhnschen Lehre
vom Übernatürlichen und von der Gnade werfen. Ursprünglich
das Übernatürliche — völlig abweichend vom theologischen
Sprachgebrauch — im Sinne vom Persönlichen, Moralischen
nehmend, sowie die Gnade als Princip des guten Willens
überhaupt fassend, und somit die Möglichkeit eines guten Vermögensgebrauches

ohne die Gnade, damit aber auch diejenige eines
reinen Naturstandes leugnend, unterschied der Tübinger Dogma-
tiker, von seinen Gegnern gedrängt, in einer weiteren
Entwicklungsphase seiner Theologie zwischen einem zweifachen guteu
Vermögensgebrauch, einem natürlichen und übernatürlichen, so
dafs das Wort „übernatürlich" nunmehr einen doppelten Sinn,
einen weiteren und engeren, erhielt. Der natürlich gute
Gebrauch habe zur Voraussetzung und zum Princip die natürliche
Neigung zum Guten, die den Willen zur Herrschaft über die
Sinnlichkeit befähige, und ohne welche er ein Spielball der
sinnlichen und selbstsüchtigen Triebe sein würde. Dasselbe sei

auch die Lehre des hl. Thomas, der im Gegensatz zu den

1 M. Bajus und die Grundlegung des Jansenismus. Tübingen 1867.
8. 129.

2 A. a. 0. S. 127.



326 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

späteren Theologen, die sich den möglichen Naturstand als einen
mit der zügellosen Konkupiscenz behafteten denken, eine
angeborene natürliche Neigung zum Guten als notwendige
Ausstattung des Menschengeistes, wie er allein aus der Hand Gottes
hervorgehen konnte, angenommen habe, eine Ausstattung, ohne
die der Mensch nicht als wahrhaft vernünftig, als aktuales
Geistwesen gedacht werden könnte.1 Da diese Neigung als eine
natürliche zwar unterdrückt, jedoch nicht völlig ausgerottet
werden kann, gelangt Kuhn bezüglich des Zustandes der
gefallenen Natur im schroffen Gegensatz zu seiner früheren Lehre,
derzufolge der Wille in diesem Zustande ohne Hilfe der Gnade
nur zu sündigen vermag, zu der Annahme der Möglichkeit
einer natürlichen moralischen Disposition für die Gnade.

Der Tübinger Dogmatiker spielt sonach den hl. Thomas

gegen die Thomisten und überhaupt gegen die nachtridentinischen
Theologen aus, und sein gelehriger Schüler, der Moralist der
Tübinger Schule, spricht ihm dies ohne nähere Prüfung gläubig
nach.

Wie verhält es sich aber in Wirklichkeit mit der vermeintlichen

Ubereinstimmung Kuhns mit dem hl. Thomas und dem

behaupteten Gegensatz zwischen Thomas und den Gegnern des

Bajus und Jansenius? Die Wahrheit ist, dafs weder dieser
Gegensatz noch jene Übereinstimmung besteht.2 Abgesehen
davon, dafs sich der englische Lehrer entschieden gegen die
Annahme einer natürlichen moralischen Disposition für die Gnade
verwahrt, so ist die von ihm gelehrte natürliche Neigung zum
Guten etwas ganz anderes als jene natürliche, dem Menschen
in einem möglichen Naturstande der Lehre Kuhns zufolge
geschuldete „Obmacht des Geistes über das Fleisch". Schon die
anthropologischen Voraussetzungen sind wesentlich verschiedene.
Dies gilt vor allem von dem beiderseitigen Freiheitsbegriff. Nach
Kuhn vermag sich der Wille nur auf Grund und in der Richtung

der vorwiegenden Willensstimmung und Willensneigung zu
bethätigen, mit anderen Worten: Kuhn identifiziert das Freie
mit dem Willigen, das Liberum mit dem Voluntarium und verlangt
eine positive Habituierung des Willens in der Richtung auf
das Gute, um sich als ein wahrhaft vernünftiger, nicht blofs

Spontan, sondern bewufst und seiner selbst mächtig (voluntarie)
bethätigen zu können, während der englische Lehrer dem
Willensvermögen als solchem die Fähigkeit, das Gute zu wollen,

1 Siehe unsere oben citierte Schrift: Die Lehre des hl. Thomas.
S. 11 ff.

2 Den Nachweis findet man a. a. 0. S. 3—97.



Linsenmann, der Moralist. 327

zuschreibt, allerdings in seiner Bethätigung abhängig von der
vorausgehenden göttlichen Bewegung, die indes eine
Vorausbewegung zur Selbstbestimmung ist. Dagegen ist es nach Kuhn
die Natur des Willens, für das Gute wie für das Böse, das

Vernunftgut wie das Sinnengut bestimmbar zu sein. Der
Freiheitsbegriff Kuhns stimmt im wesentlichen mit dem des

Bajus und Jansenius überein, welche beide den Willen als den
passiven Schauplatz betrachten, in welchem Gutes und Böses
(nach Jansenius die delectatio coelestis und terrestris) um die
Herrschaft, das Übergewicht streiten, wie denn auch nach
Jansenius der Wille der Wage gleicht, indem sein ursprüngliches
Gleichgewicht durch die Sünde gestört und in das Übergewicht
des sündigen, sinnlichen Strebens im gefallenen Zustande
verkehrt worden ist.

Ebenso nahm auch Kuhn im früheren Stadium seiner Lehre
an, dafs im Zustande der gefallenen Natur infolge der
überwiegenden sündhaften Neigung der Mensch ohne Gnade nur
sündigen könne. Was hat nun aber der Tübinger Dogmatiker
durch jene Wandlung in der -Annahme der Möglichkeit eines
reinen Naturstandes mit überwiegender natürlicher Neigung zum
Guten erreicht? Nichts anderes als den Verlust der nicht mit
Unrecht gerühmten inneren Konsequenz seines theologischen
Systems (wie bereits von Schäzler hervorgehoben wurde). Die
tiefe Kluft aber, die Kuhns Lehre von dem Supernaturalismus
der Theologen trennt, wurde iu keiner Weise durch die spätere
Unterscheidung eines doppelten, natürlichen und übernatürlichen
guten Vermögensgebrauches überbrückt; denn der übernatürlich

gute Vernunftgebrauch erweist sich für die nähere Betrachtung

doch nur als eine Steigerung jener „Obmacht" des Geistes
über das Fleisch, in welcher auch der natürlich gute Gebrauch
der Vermögen des menschlichen Geistes bestehen soll. In beiden
Stadien der Kuhnschen Lehre wirkt die Gnade nur moralisch
und besteht ihre Leistung darin, die angeblich schon in der
Natur grundgelegte wesentliche Gottverwandtschaft zu aktualer
Entfaltung zu bringen: eine Auffassung, die zunächst die Menschennatur

über Gebühr erhebt, um sie dann allerdings um so tiefer
zu erniedrigen, da sie ihr die Möglichkeit abspricht, über ihre
Natur hinaus durch Teilnahme an der göttlichen Natur
vervollkommnet zu werden: eine Erniedrigung, in welche, wie wir in
der Abhandlung über die Kuhnsche Gotteslehre zeigten, die

göttliche Natur selbst durch die Annahme einer passiven,
bestimmbaren Potenz in Gott als Grundlage der Schöpfung
herabgezogen wird.



328 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

Da Lin8enmann bezüglich der Auffassung der Willensfreiheit
als Wahlfreiheit sich ausdrücklich auf die Darstellung Kuhns
beruft (Lehrb. der Moraltheol. S. 60), so erscheint es als
überflüssig, auf die eigenen Aufserungen des Moralisten näher
einzugehen. Wie wenig befriedigend dieselben sind, wie sehr sie
dem Geiste Kuhns entsprechen, zeigt die Behauptung: alle Akte
des Geistes seien ethische Akte; schon der Gedanke, der Wunsch,
die Begierde seien ethischer Art (a. a. 0. S. 50).

Den wahren Wert der Konzession an die „thomistiscb^
realistische Anthropologie" seitens unseres Moralisten dürfte uns
folgendes Urteil über die Seelenlehre des hl. Thomas kennen
lehren. „Die Lehre des Thomas von Aquin (über das Gewissen)
hängt zusammen mit seiner verhältnismäfsig wenig entwickelten

Seelenlehre1 und mit seiner Auffassung von der Vernunft
als dem hegemonischen Princip des Menschenwesens; aber nach
dieser Auffassung würde Gewissenhaftigkeit und Klugheit identisch

sein, und das böse Gewissen wäre nichts anderes als die
Einsicht in die Thorheit einer begangenen Handlung" (S. 87).
Hegemonisches Princip ist nach dem hl. Thomas die Vernunft,
sofern sie dem Willen vorleuchtet, ihm das zu erstrebende Ziel
vorhält, ohne welches er im Finstern tasten würde. In anderer
Weise ist der Wille hegemonisch; denn von ihm als bewegendem
Princip hängt der gute oder böse Gebrauch der Vermögen,
auch der Vernunft ab. Das böse Gewissen aber ist das
vorwurfsvolle Bewufstsein der eigenen wahlfreien That, die im
thomistiseben Systeme vollkommen gewahrt ist, keineswegs aber
in jenem, in welchem der Willensakt schon als solcher frei und
jede Regung des Willens bereits „ethisch" ist.

Der Charakter der Kuhnschen Spekulation ist die versuchte
Versöhnung des Dogmas mit dem modernen Zeitgeiste. Die ihr
entsprechende Moral wird demgemäfs die Signatur der
Versöhnung des göttlichen mit dem Geiste der Welt tragen. Der
Tübinger Moralist glaubt sie in den Schriften des hl. Franz von
Sales vollzogen. Mit welchem Rechte, mag der Leser beurteilen.
Jene Heilige, die über den Leib ihres Sohnes hinweg die Welt
verliefe, dürfte ein beredter Protest dagegen sein. „Selbst das

,goldene' Büchlein von der Nachfolge Christi läfst das Mifs-
verständnis zu, als wäre es schön und gut, der Welt zu
entsagen und ein innerliches Leben zu führen, aber eben nur, wenn
man im stillen Frieden des Klosters sich allein angehören könne.

1 Von uns unterstrichen. Gerade die Psychologie des englischen
Lehrers erscheint Kennern als ein unerreichtes Meisterwerk, womit sich
die der Tübinger Schule in keiner Weise vergleichen darf.



De diversis perfectionis gradibus in pbys. praem. 329

Ja, der Verfasser der Nachfolge ist selbst nicht ganz frei von
mönchischer (Ric!) Auffassung des Lebens in seinen anmutigen
Schilderungen des inneren Lebens Es ist vielleicht das

gröfste unter den Verdiensten des hl. Franz von Sales, die
falsche Trennung von Weltmoral und Klostermoral überwunden
zu haben. Seine Schriften, wie namentlich die ,Philothea',
gehören zu den weltgeschichtlichen Thaten; er hat in seiner Art
einen Akt der Versöhnung zwischen Welt und Kirche
zu stände gebracht und die christliche Moral aus der sublimen
Höhe der Klostermystik herab in das christliche Haus
eingebürgert." (Lehrb. der Moral S. 28.)

^5^-c

DE DIVERSIS PERFECTIONIS GRADIBUS

IN PHYSICA PRAEMOTIONE.

Scripsit

P. NORBERTUS DEL PRADO, Ord. Praed.

I.

1. Sensus quaestionis declaratur a Divo Thoma, de Potent,

qu. 1. a. 2., his verbis: „Intensio autem in operatione divina
non est attendenda secundum quod operatio est in opérante,
quia sic semper est infinita, cum operatio sit divina essentia;
sed attendenda est secundum quod attingit effectuai; sic enim
a Deo moventur quaedam efficacius, quaedam minus efficaciter."

2. Ut ergo diversi huius efficaciae gradus perspiciantur,
opus erit aliquid praelibare de ipsis actibus, qui sunt immediate
ipsius voluntatis, velut a voluntate eliciti. — Cum autem voluntas
moveatur iu fineru et in ea, quae sunt ad finem, distinguere
oportet actus, quibus voluntas movetur in finem, et actus, quibus
voluntas movetur in ea, quae sunt ad finem. — Actus vero
voluntatis in finem videntur esse très, scilicet velle, intendere
et frui. Actus denique voluntatis in ea, quae sunt ad finem,
ad très quoque reducuntur: eligere, consentire et uti. — 1. 2.

qu. 8. et qu. 13.
3. Velle nominat simplicem actum voluntatis, sicut intelli-

gere "nominat simplicem actum intellectus. Simplex autem actus

potentiae est in id, quod est secundum se obiectum potentiae. —
Cum ergo potentia voluntatis non sit nisi boni, velle, proprie


	Die Thübinger katholisch-theologische Schule, vom spekulativen Standpunkt kritisch beleuchtet [Fortsetzung]

