Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Artikel: Die Thubinger katholisch-theologische Schule, vom spekulativen
Standpunkt kritisch beleuchtet [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762113

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Linsenmann, der Moralist. 309

allem Geschopflichen durch dessen eigene Kraft, rein in sich
besteht und alles Sein von vornherein in sich hat. Diese beiden
Punkte treten bei unserm heiligen Verfasser immer wieder von
nenem hervor: 1. Das Zu-Gott-werden der verniinftigen Natur
als der Endzweck und die letzte Ruhe des All; und 2. die
allseitigste Trennung des gottlichen Wesens vom Geschopflichen,
Gottes reinste Thatséchlichkeit (actus purissimus). Zu-Gott-werden
heilst das gottliche Wesen besitzen, es als das alleinige und
unmittelbare Princip des Thitigseins haben, also in dasselbe
eintreten. Dazu kann aber keine geschopfliche Kraft fiihren.
Dazu ist durchaus die Gnade notwendig, d. h. jene Kraft, welche
iber alle geschaffene Natur hinaus einzig vom Willen Gottes
ansgeht und kraft dieses Willens allein die Verbindung mit dem
gottlichen Wesen als dem Princip des Thatigseins vermittelt.
Nicht blofs dem Wortlaut, sondern auch der Sache nach stimmten
darin mit dem Areopagiten die griechischen heiligen Viter ganz
iiberein, so Athanasius, die grofsen Kappadocier, Cyrillus von
Alexandrien u. s. w. (vgl. Scheeben-Weils, Herrlichkeiten
der gottl. Gnade®; insbesondere 1. u. 2. Buch). Ihre diesbeziig-
lichen Ausfiihrungen zeigen auch deutlich, dals sie des Areopa-
giten Werke selr wohl kannten, wenngleich sie seiner Namen
nicht ausdriicklich nennen, um Unberufene nicht auf dieselben

aufmerksam zu machen.
(Schluls folgt.)

o B

DIE TUBINGER KATHOLISCH-THEOLOGISCHE
SCHULE, VOM SPEKULATIVEN STANDPUNKT
KRITISCH BELEUCHTET.

(Fortsetzung von Bd. XV, S, 166, XVI, S. 1.)

VON
Dr. M. GLOSSNER.

———— e e

111.

Linsenmann, der Moralist.

Der spekulative Standpunkt der Tiibinger Schule ist nicht
allein auf apologetischem und dogmatischem Gebiete, sondern



310 Die Tibinger katholisch-theologische Schule.

auch auf dem der Moraltheologie zur Geltung gelangt und hat
in Linsenmann einen hervorragenden Vertreter gefundeun.
Linsenmann zeigt sich durchweg von Kuhn abhingig. Wie bei
Kuhn steht auch in seinem Moralsystem der Begriff der Per-
sonlichkeit im Mittelpunkte. Die Idee eines personlichen
Gottes, der zum Menschen in ein personliches Verhiltnis tritt
und in den Ideen der Vernunft sowie durch dufsere Kundgebung
sich ihm offenbart, kurz der Theismus im Sinne Kuhns verleiht
der christlichen, katholischen Moral ihren besonderen Charakter.!
,Der Theismus und nur er statuiert ein Ethos, d. h. ein sitt-
liches Gut und ein sittliches Thun, weil nur er einen person-
lichen Goft kennt, der zwar iber der Welt ist, aber als per-
sonlicher Geist zu den vernunftbegabten Geschopfen in ein
geistiges Verhiltnis tritt. Dieses personlich-geistige Verhéltnis
erzeugt den Begriff der Willensfreibeit (?), der Verant-
wortlichkeit, der Pflicht.“?

Wie schon diese Worte andeuten, entspringt das Bewulst-
sein der Freiheit aus dem Glauben an einen persdonlichen Gott.
Unser Moralist ist ganz und gar in der Kuhnschen Glaubeus-
philosophie befangen. ,,Unsere Erkenntnis vom Sittlichen
hat zu ihrer Voraussetzung den Glauben — hier zunichst
vom Vernunftglauben zu verstehen —, denn die sittlichen Ideen
sind dem Geiste transcendent, bleiben ihm bis zu einem gewissen
Punkte Geheimnisse.“® Die hier vorausgesetzte Erkenntnistheorie
ist die Jakobi-Kuhnsche, die aufser dem rein formal gefalsten
Verstande ein Vermogen der Vernunftideen annimmt, eine Art
von Schauung, fiir das Bewulstsein sich zunachst als Gefiihl
manifestierend, worin die Wahrheit in einem prignanten Sinne
gegeben ist und als solche Anerkennung, (Glauben heischt: in
inniger Analogie mit den durch Offenbarung gegebenen Wahr-
heiten und Geheimnissen, die sich, wie wir von Kuhn wissen,
unmittelbar an die Vernunftideen anschliefsen und sich zu diesen
als ndhere Bestimmuuogen, gleichsam ausgefiihrte Zeichnungen
eines unbestimmten Entwurfes verhalten.

Den Gedanken Kuhps vollstindig entsprechend heiflst es
vom ,Schlufsverfahren, vermittelst dessen die Philosophie sich
der Ideen bemichtigt", es erzeuge nicht selbst die Ideen
(Erkenntnisse), sondern leiste nur die Hebammendienste, eine
Behauptung, in der, wie lingst gegen Kuhn bemerkt wurde,

t Dr. F. X. Linsenmann, Lebhrbuch der Moraltheologie. Frei-
burg 1878. S. 5 ff.

2 A.a. 0. 8. 5. 3 A.a. 0. S. 6.



Linsenmann, der Moralist. 311

—_— - —_—_—_—_—--, A  :-LZL

das Wesen der Verstandesthatigkeit vollig verkannt ist; denn
diese erhebt nicht, wie es allerdings die Hegelsche Philosophie
und iiberhaupt der Apriorismus thut, den Anspruch, die Wahr-
heit zu erzeugen, sondern sie am Faden des objektiven Seins
zu erkennen. KEs ist daher durchaus kein Grund vorhanden,
um dem allerdings verwerflichen Apriorismus der nachkantischen
Philosophen zu entgehen, in das Extrem einer im Grunde skep-
tischen Glaubens- und Gefiihlsphilosophie sich zu fliichten und
auf verstandesmalsige, wissenschaftliche Erkenntnis des ,,Geistigen
und Transcendenten* Verzicht zu leisten. Soll daher mit den
Sitzen: ,,Das geistige Wesen Gottes selbst, sodann die Freiheit
und Unsterblichkeit des Menschen selbst bleiben (Geheimnisse®,
»die sittlichen Gesetze seien transcendental (transcendent?) wie
die sittliche Ordnung selbst“! gesagt sein, dals diese Gegen-
stinde nicht rational erkennbar (beweisbar) seien, so ist dem
entschieden zu widersprechen. Freilich das Wesen Gottes in
seinem einfachen und unendlich vollkommenen Ansichsein ist fiir
uns unerkennbar, aber das Attribut der Geistigkeit ist strikte
beweisbar.

Selbst der Begriff und die Kiinste der Kuhunschen Dialektik,
die ,,gegensitzliche Bestimmungen, Antinomieen (!)“ in
einer ,hoheren Einheit ausgleicht®, sind dem Tiibinger Moralisten
nicht fremd, und er geht in der Wertschatzung der dialektischen
Kunstgriffe, ,,Antinomieen in den Gedankenreihen nicht fiir aus-
schlielsende Widerspriiche anzusehen“ so weit, dafs er erklart, das
logische Problem der Dreieinigkeitslehre, wie ndmlich drei Personen
in einem Wesen seien, sei nicht entlegener und schwerer durch-
endenken, als die Idee eines personlichen Gottes, die Idee (?)
der Willensfreiheit, der zeitlichen Weltschopfung u. s. w. Dazu
sel freilich eine hohere spekulative Kraft erforderlich, als sie
dem blofs verstandesmifsigen Denken eigen ist. Man habe diese
»80g. hoheren Vermittlungen® licherlich gemacht, weil maa sie
vur aus der Hegelschen Dialektik kennen gelernt, die folgende
Darstellung jedoch werde hoffentlich zeigen, wie diese Vermitt-
lung in der Anwendung auf sittliche Probleme zu verstehen sei;
der Gedankenprozels einer solchen Vermittlung trete unter anderm
deutlich in der scholastischen Lehre von der Gotteserkenntnis
auf dem dreifachen Wege, via negationis, via positionis, via
eminentiae hervor.

In diesem Beispiel ist von der Dialektik der in einer hoheren
Einheit zu vermittelnden , Antinomieen nichts zu bemerken;

—_—

1 A, a. 0.



312 Die Tﬁbmger katholisch- theologlsche Schule.

denn was negiert wird, ist etwas anderes, als was poniert wird;
negiert wird jede Unvollkommenheit, poniert jede reine Voll-
kommenheit; kraft der via eminentiae aber werden alle Voll-
kommenheiten in einer die Art, wie sie in den Geschopfen
bestehen, iiberragenden Weise gedacht. Uberhaupt ist die Anti-
nomie, d.h. der Widerspruch, entweder scheinbar oder wirklich;
trifft das letztere zu, so ist jede Versohnung unmoglich; wenn
das erstere, so bedart es einer solchen nicht. In die Trinitat
wird die Antinomie hineingetragen, wenn man mit der Tiibinger
Schule die Hervorginge als Momente eines Geistwerdungs-, also
eines Naturprozesses auffalst, Natur im Sinne des Dogmas gleich
Wesen genommen. In diesem Falle ergibt sich allerdings die
Antinomie der Einheit und Mehrheit in derselben Beziehung:
eine Antinomie, die dann aber keine Dialektik zu heben vermag.

Wie ein lebhaftes Echo Kuhnscher Lehren mutet die Unter-
scheidung von Physis und Ethos in Gott an;! es ist die uns
bekannte des Realen und Idealen (Moralischen), an die sich als
an ihr Fundament bei Kuhn wie bei Linsenmann die Auffassung
des Ubernatiirlichen als des Personlichen, iiber die Natur
Hinausliegenden anschlielst, wie dies noch deutlicher aus der
besonders betonten Bemerkung hervorgeht: ,An dem Begriff
des Ubernatiirlichen hingt der Begriff der Freiheit,
durch dessen Bestimmung sich die katholische Lehre nicht nur
vom Pelagianismus, sondern auch von der Lehre der Reforma-
toren, des Bajus, Jansenius u. s. w. unterscheidet.“? D. h. das
Ubernatiirliche, die Gnade ist etwas Ethisches, Moralisches; sie
als etwas Physmches zu fassen, heilst sie in die Natur herab-
ziehen und dem reformatorischen Irrtum verfallen, somit das-
selbe Mifsverstiandnis, dem wir bei dem Dogmatiker begegnet sind.

Auch Linsenmann sucht dem Einwand vorzubeugen, dals
mit der Aunahme eines Gegensatzes von Physis und Ethos cin
solcher von Natur und Geist in Gott statuiert werde. ,,Nicht
einen Gegensatz von Natur und Geist statuieren wir in Gott,
wohl aber eine Unterscheidung von Notwendigkeit und Freibeit
in Gott; und fiir diese Notwendigkeit selbst haben wir wieder
keine andere Vorstellung als die, dafs der Wille Gottes in der
einen Richtung némlich als Machtwille sich mit Notwendigkeit
vollzieht, dagegen als heiliger Wille die Freiheit des kreatiir-
lichen Geistes voraussetzt, anerkennt, gewiihren lifst. Auch der
heilige Wille Gottes wird zwar unfehlbar erfiillt, nicht aber auf
dem Wege der physischen Notwendigkeit, sondern aut dem Wege

1 A.a O, 8. 7 * A.a 0. 8. 14



Linsenmann, der Moralist. 313

eines ethischen Verhaltens Gottes zu dem Menschen und des
Menschen zu Gott. Man kann diesen Unterschied von Physis
und Ethos in andere Formeln fassen, aber so wie so bleibt er
ein Geheimnis der natiirlichen Religion.*!

Man kann nun allerdings gewisse Attribute Gottes, wie
Heiligkeit, Gerechtigkeit, als moralische bezeichnen, aber diese
stehen zu den iibrigen in keinem Gegensatz; statuiert man aber
einen solchen, so geniigt es nicht, ,,die Vorstellung von irgend
welcher korperhaften Natur abzuweisen*; denn in einer Kos-
mologie, wie es die Kuhns, des Lehrmeisters unseres Moralisten,
ist, besteht die Korperlichkeit der Natur schlielslich doch nur
in der sinnlichen Auffassungsweise des Menschengeistes. Was
dann die Unterscheidung des ethischen und physischen Ver-
haltens Gottes zum Menschen und die Behauptung, der heilige
Wille Gottes werde zwar unfehlbar erfiillt, nicht aber auf dem
Wege der physischen Notwendigkeit, betrifft: so enthdlt diese
Behauptung unverkennbar eine Polemik gegen die milsverstandene
physica praemotio der Thomisten, jene [Unterscheidung aber
richtet ihre Spitze gegen die den theologischen Schulen gemein-
same Auffassung der Gnade als einer Art hoherer Natur und der
Gnadeneinwirkung als einer physischen. Der Tiibinger Moralist
wandelt in diesem Punkte, auf den wir zuriickzukommen haben
werden, ganz und gar am Géngelbande des Dogmatikers, der
die Auffassung der Gnade als qualitas physica als eine niedere,
sinnliche verwirft.

Auch die iibrigen, direkt in das Gebiet des Moralischen
einschlagenden vermeintlichen ,, Antinomieen* bediirfen eiver
dialektischen Vermittlung nicht. Sowenig Gottheit und
Menschheit im Gottmenschen Christus dialektisch vermittelt sind,
ebenso wenig sind Geist und Fleisch, zeitliche und ewige Be-
stimmung, innerliches und #ulserliches Leben, inunerliche und
dufserliche Moralitat ,,dialektisch® zu vermitteln. Im Gottmenschen
konnte die Vermittlung der beiden Naturen in einer héhern
Einheit nur deren Vermischung herbeifiihren, anstatt dafs, dem
Dogma gemifs, die menschliche Natur in der Verbindung mit
der gottlichen in ihrer vollen Integritat bestiinde. Die iibrigen
,Antinomieen‘* aber sind nicht dialektisch aufzuheben, sondern das
Fleisch hat sich dem Geiste, wie der Geist Gott, unterzuordnen,
das Aulsere dem Innern, die &ulserliche Moralitit der inner-
lichen. Die Anwendung jener dialektischen Formel auf die sitt-
lichen Verhiltnisse kann, wenn damit Erpst gemacht wird, nur

1 A.a. 0.8 7.



314 Die 'I’ﬂhmger katholisch- theologlsche Schule.

zu verhangnisvollen Konsequenzen, zu unzuldssigen Kompromissen
zwischen Gottesdienst und Weltdienst u. s. w. fiihren, wie sie
auf dem rein spekulativen Gebiete, z. B. in der Theosophie, zur
Vermischung gottlichen und endlichen Seins fiihrt. Inwieweit
der Tiibinger Moralist von dieser Stromung sich fortreifsen liels,
dariiber wird uns die ‘weitere Erorterung belehren.

Mit der Dialektik der hoheren Einheiten hdngt die schiefe
Anwendung des Begriffs des Geheimnisses auf das Pflichtengebiet
zusammen.! Freiheit und Unsterblichkeit sollen fiir uns immer
(Geheimnisse bleiben, wenn auch in einem anderen Sinne als die
Mysterien der Offenbarung. Eben damit bleibe ein Dunkel be-
stehen iiber unserem Pflichtengebiete; das absolut Rechte und
Gute zu erkennen und zu verwirklichen, sei uns in Hunderten
von schweren Lebensfragen nicht vergonnt, daher die EKrschei-
nung, dafs wir gerne eine schwere sittliche Entscheidung auf
eine besondere Manifestation des gottlichen Willens ankommen
lassen mochten, auf eine invere Einsprechung, ein dufseres Iir-
eignis, das uns zum Gottesurteile werden sollte. Beziiglich der
letzteren Bemerkung tritt die Verwechslung von mysterium und
secretum zu Tage. Die Schwierigkeiten aber, die in der Appli-
kation der allgemeinen sittlichen Grundsidtze und Gesetze auf
die Fille des Lebens gelegen sind, haben ibren Grund nicht in
angeblichen Geheimnissen, einer mysteriosen Natur des sittlichen
Gebietes als solchen, wie sie zwar einem Teile desselben, dem
iibernatiirlichen Gnadenleben zukommt, sondern in der Kompli-
ziertheit des menschlichen Lebens mit seinen kollidierenden
Interessen und Pflichten.

Wie wir sahen, kniipft Linsenmann das Bewulstsein der
Willensfreiheit an den (Glauben an einen personlichen Gott; an
denselben Begriff eines personlichen Gottes und seines person-
lichen Verhaltens zu den vernunftbegabten (Geschiopfen, und damit
zugleich an den Begriff der Freiheit koiipft derselbe Moralist
den Begriff des Ubernatiirlichen. Man muls diese Bestimmungen
im Auge behalten, wenn man die Ausspriiche Linsenmanns iiber
das Ubernatiirliche richtig verstehen und wiirdigen will. , Der
katholischen Theologie eigentiimlich ist der Begriff des Uber-
natirlichen, vielleicht wiirde man richtiger sagen, die Vor-
stellung des Ubernatiirlichen, vermittelst deren man das W esen
des Mysteriums zu begreifen sucht. Indem wir von der natiir-
lichen Ordnung der Dinge eine iibernatiirliche unterscheiden und
unter letztere alles einreihen, was der hoheren Offenbarung und



Linsenmann, der Moralist. 315

dem Heilsplane angehort, fordern wir zugleich, dals zwischen
dem Ubernpatiirlichen und dem Natiirlichen Verglelchungspunkte
erkannt werden. Wir wollen nicht, dafs die Gnade ganz in die
Kategorie der npatiirlichen Ordnung herabgezogen werde; das
Ubernatiirliche ist nicht blofs eine Steigerung der Natur; jede
sinnliche Auffassung der Gnade ist der kirchlichen Lehre fremd.
Aber das Ubernatiirliche hebt auch die Natur nicht auf, so dafs
irgend ein geistig-sittliches Vermogen der Natur aulser Thatigkeit
und Beruf gesetzt, irgend ein Pflichtverhdltnis des natiirlichen
Lebens aufser Verbindlichkeit gesetzt wiirde.*

Gegen diese Erklarungen liefse sich an und fir sich nichts
einwenden. Bedenkt man jedoch, dafs auch in der Kuhnschen
Auffassung das Ubernatiirliche nicht als Steigerung der Natur
erscheint, dabei aber Natur im Gegensatze zur Persinlichkeit
genommen wird, also doch der traditionelle Sinn des Wortes
geiandert ist, in we]chem das theologisch Ubernatiirliche als das alle
geschopfliche Kraft und allen geschopflichen Anspruch Uber-
ragende bestimmt wird, so wird man an der Ubereinstimmung
der Linsenmannschen ,,Vorstellung“ vom Ubernatiirlichen mit der
hergebrachten Lehre mit Recht zweifeln miissen, umsomehr, da
der, wie es scheint, epexegetisch gemeinte Zusatz, jede sinnliche
Auffassung sei der Lehre der Kirche fremd, auf dieselbe Begriffs-
bestimmung des Natiiriichen hinweist, die wir bei Kuhn gefunden
haben, wo es das Spontane gegeniiber dem Voluntdren, das
Sinnliche (Psychische der Gnostiker) gegeniiber dem Pneuma-
tischen bedeutet.

Jeder Zweifel iiber die wahre Meinung Linsenmanns mufs
Jedoch schwinden, wenn man beachtet, wie er, gleich Kuhn, das
Ideelle dem Geistigen gleichsetzt und unter den vorgeblichen
»ialschen Extremen im Gebiete der katholischen Doktrin“! gegen
eine Auffassung des Ubernatiirlichen polemisiert, derzufolge, ,um
die Realitit des Ubernatiirlichen festzustellen, dasselbe moglichst
materiell, korperhaft“ vorgestellt werde, ,als ob das Materielle
wahrhaft real sei im Gegensatz zum Ideellen, Geistigen®.?
Dieser Ausfall erneuert in der moglichst schroffsten Weise die
Vorwiirfe, die von Linsenmanns Meister und Lehrer Kuhn gegen
die Auffassung der Gnade als eines physischen Accidens in
der Kontroverse mit Schizler erhoben wurden. Wir werden
hieraus den Schluls zu ziehen haben, dafs auch der Moralist die
Gunade und iiberhaupt das Ubernatiirliche als etwas Ideelles,
Moralisches, als eine Richtung, Fiillung, Habituierung der natiir-

t Lehrb. S. 17. 2 A, a. 0. S, 18.



316 Die Tibinger katholisch-theologische Schule.

lichen Vermogen sich denke, womit der wahre Sinn, den die
Theologen mit den Ausdriicken: Ubernatur, Ubernatiirliches ver-
binden, preisgegeben ist.

Mit der Polemik gegen die physische Auffassungsweise der
Gnade verbindet sich eine weitere gegen krafssinnliche Vor-
stellungen vom Verhiltnis der Glaubigen zum menschgewordenen
Erloser; man denke sich die reale Gegenwart der Menschheit
des Erlosers im Sakrament recht korperlich, und ebenso die
Wirksamkeit der Sakramente und Sakramentalien.! Da von
falschen Extremen im Gebiete der katholischen Doktrin, keines-
wegs aber von zufalligen irrtiimlichen Vorstellungen naiver Gliu-
bigen die Rede ist, so werden wir nicht fehigehen, wenn wir
die Kritik des Tiibinger Theologen auf die Annahme des heil.
Thomas und seiner Schule von einem physisch-werkzeuglichen
Verhiltnis der hl. Menschheit Jesu Christi zu den Gliedern
seines mystischen Leibes, den Gerechten und Gldubigen, und
auf deren Theorie von einer physischen Wirkungsweise der
Sakramente beziehen, eine Kritik, die zugleich geeignet ist, auf
die vermeintliche Ubereinstimmung der Kubhnschen Lehre vom
Urstand mit der ,thomistisch-realistischen Anthropologie® ein
helles Licht zu werfen.?

Der Vorwurf einer ,recht korperlichen Vorstellung der
realen Gegenwart Christi im Sakramente erinnert uns an eine
Darstellung dieser Gegenwart durch Transsubstantiation in der
ersten Auflage des Freiburger Kirchenlexikons, in welcher ein
Anhianger der Tibinger Schule, Mattes, die Wesensverwandlung
(Transsubstantiation) in einem Sinne erklart, der darauf hinaus-
lauft, dals — da das Wesen (die Substanz) in allem Korper-
lichen ein und dasselbe sei, die ,Substanz* des Brotes nicht
auf dieses gemeinsame Wesen bezogen werden diirfe, sondern
im Sinne der Bestimmung, des Zweckes genommen werden
miisse; die Verwandlung bezoge sich also darauf, dafs das Brot
seiner natiirlichen, gemeinen Bestimmung entzogen und einer
hoheren, geistigen, religiosen zugefiihrt wiirde.® Vom Standpunkt

1 A, a. 0.

? Dr. Linsenmann, Michael Bajus und die Grundlegung des Jan-
lserll)ismusi. 1867. S. 127. Wir werden auf diesen Punkt zuriickzukommen
1aben.

3 Fb. K.-L. Bd. XI. 8. 138 ff.,, besonders 8. 162 f. ,Das Vorgetra-
gene hat uns iiberzeugt, dafs man sich beim Aufsuchen von Analogieen
des in Frage stehenden Prozesses nicht auf die reinen Naturdinge be-
schrinken diirfe, sondern solche Gegenstiinde ins Auge fassen miisse, die
zwar aus Naturstoffen bestehen, das aber, was sie sind, nicht durch die
Natur, sondern durch den Menschen geworden sind . .. und dafs man



Linsenmann, der Moralist, 317

der Tiibinger Dialektik miifste diese ,ideale Verwandlung dem
Dogma vollstindig geniigen, denn Bestimmung, Zweck ist dem
Princip der Identitdt des Idealen und Realen zufolge etwas
wahrhaft Reales.

Die Konsequenzen dieser Dialektik sowie die Folgen der
zum Begriffe eines moralischen Einflusses und blolsen Ge-
brauches der natiirlichen Vermogen abgeschwichten Vorstellung
vom Ubernatiirlichen geben sich in den iibrigen gegen ,,falsche
Extreme im Gebiete der katholischen Doktrin“ gerichteten Vor-
wiirfen kund. In der Moral zeige sich die Verirrung einer
falsch-supernaturalistischen Richtung in dreifacher Form:

1. Geringschdtzung der Leiblichkeit und des leiblichen
Lebens; der Korper sei demnach ein Kerker der Seele, aus dem
sie 8o frilhe als moglich befreit zu sein sich sehnt; die Stirke
des Leibeslebens bedeute Schwiche des Geisteslebens; wahres
Geistesleben bestehe nur, wenn der Korper geschwicht, morti-
fiziert wird.! In dieser Allgemeinheit und Unbestimmtheit ist
der Vorwurf entschieden unberechtigt. Nicht alle sind zur Voll-
kommenheit, zur vollen Ahnlichkeit mit dem KErloser berufen;
ein gewisses Mals von Ascese aber ist allen notwendig; denn
die zum Kampfe auch im Gerechtfertigten fortdauernde Konku-
piscenz macht den Korper desselben, obgleich er ein Tempel des
hl. Geistes ist, vielfach zu einem Kerker fiir die Seele, aus dem
sie mit dem Apostel erlost zu werden wiinscht — quis me
liberabit a corpore mortis huius — um mit Christus zu seio.
Wie er liegt, enthilt der Vorwurf Linsenmanns eine Verwerfung
der Ascese iiberhaupt und insbesondere in jenen Stadien, in
welchen sie vielfach von den Heiligen geiibt worden ist. Wollte
der Tiibinger Moralist nur gewisse Ubertreibungen und Aus-
schreitungen treffen, so mulste er sich klarer und bestimmter
ausdriicken.

2. Als ein anderes Extrem wird die ,falsche Trennung von
Welt und Kirche, Religion und Weltlichkeit“ hingestellt; wer
seine Stellung in der Welt habe, in weltlichen Amtern und
Geschiften stehe, der sei ein Weltkind.2 Wir wissen nicht, auf
welche ,,Doktrin“ hier der Moralist zielt; als Weltkind gilt uns,
wer der dreifachen Konkupiscenz sich hingibt, nach dem be-
kannten Ausspruch I. Joh. 2, 16: Omnue, quod est in mundo,

ferner zweitens zu beachten habe, als Substanz oder Wesen solcher Dinge
habe allein das zu gelten, was eben der Mensch dazu gethan, der Z weck,
die Bestimmung, die Beziehungen desselben, kurz der in ihnen ver-
wirklichte Gedanke.“

1 A a. 0. 8. 17. 2 A.a. 0.



318 Die Tiibinger katholisch-theologische Schule.

concupiscentia carnis est, et concupiscentia oculorum, et superbia
vitae. Wer in weltlichen Geschiften steht, ist also noch kein
Weltkind, ist aber Gefahren ausgesetzt, denen der Berufene
durch ,,Weltflucht“ sich entzieht, um im engeren Verkehre mit
Gott sein Heil sicherer zu wirken. So wird weder die Welt
entvolkert noch eine besondere Moral des (esetzesgehorsams
statuiert.

3. Kin anderes Extrem soll die Bevorzugung des beschan-
lichen Lebens vor dem thitigen sein. Der Tiibinger Moralist
scheint vergessen zu haben, dafs die bekannten Worte Christi:
Maria optimam partem elegit, allgemein von dem Vorzug des
beschaulichen Lebens vor dem thitigen ausgelegt wird. Ist der
Mensch zur Anschauung Gottes bestimmt, so wird doch wohl
schon hienieden die Beschiftigung mit den gottlichen Dingen in
Betrachtung und auf hoherer Stufe in mystischer Schauung jede
andere an Wiirde iibertreffen. Gab doch sogar vom philoso-
phischen Standpunkt Avistoteles dem beschaulichen vor dem
thatigen Leben den Vorzug.

Wie dem beschaulichen Leben, so wird Linsenmann auch
der Jungfraulichkeit nicht vollkommen gerecht, wenn er meint,
sie werde nur darum ein bonum melius genannt, um jene rigo-
ristische Auffassung auszuschliefsen, wornach die Ehe selbst etwas
Boses wire.?

Die Abhdngigkeit von jener Theorie, die fiir die Erkenntnis
des Gottlichen und Sittlichen aufser und iiber der Vernunft
(resp. dem Verstande) noch ein tiefer griindendes Mittel der
Erkenntnis annimmt, tritt in den Bemerkungen Linsenmanns iiber
das Gewissen deutlich hervor; auch in diesem Falle ist die
Fiblung mit Kuhn unverkennbar; nur wird von Linsenmann die
mystische Seite dieser Erkenntnis schirfer betont als die spe-
kulative.

,Die richtigen Elemente fiir eine Weiterbildung der Lehre
von dem Gewissen waren aber schon in der mittelalterlichen
Theologie selbst enthalten, ndmlich in der Seelenlehre der
Mystiker. Diese Elemente lassen sich in kurzem auf folgenden
Ausdruck bringen. Es ist etwas in der Seele, sagt die Mystik,
was von der Siinde nicht zerstort und von allen Schwichen-
zustinden der Seelenvermogen nicht beriihrt wird, der jungfriu-
liche Teil der Seele, scintilla animae, das Finklein Licht,
das Gott selbst in die Seele gelegt hat, die synteresis oder
die bewahrende, erhaltende Kraft, der unzerstorbare Teil

1 8. 18. ? 8. 181.



Linsenmann, der Moralist. 319

des Seelenweseuns. . .. Tiefer als die Vermogen liegt der
Seelengrund, in welchem Gott wohnt, und in welchen sich
der kontemplative Mensch zuriickzieht, um hier Gott unmittelbar
wahrzunehmen, also in anderer Weise als in der spekulativen
Vernunfterkenntnis, welche ja eben ein Erkennen per speculum
creaturarum ist. — In der neueren Psychologie wiirde etwa
gesagt werden, dals Gott sich nicht blofs in der Vernunft offen-
bart, sondern dafs es noch tiefer im Wesen der Seele ein ver-
borgenes Vermogen gibt, das Gemiit oder das Herz, in welchem
die Gottesnihe erfahren und empfunden wird.“?

In dieser ,,Perception‘ Gottes soll einerseits die Quelle der
Religion liegen, andererseits aber soll sich daraus die Funktion
des Gewissens ergeben, ,das Berithrtsein von der Hei-
ligkeit Gottes und die Empfindung unseres Pflichten-
verhéaltnisses zu Gott®“?

In dieser Auffassung der religiosen Erkenntnis und des
Gewissens liegt einerseits eine vollige Verkennung der rationalen
Natur des Menschen, dem es nicht gegeben ist, die hohere
Wahrheit unmittelbar und intuitiv zu erkennen, andererseits aber
eine Uberspannung des natiirlichen Verhdltnisses, in welchem
der menschliche Geist zu Gott steht, indem jene Erkenntnis-
theorie eine wesentliche Gottesverwandtschaft des geschopflichen
mit dem gottlichen Geiste voraussetzt und, was nach katholischer
Lehre freie Gnade Gottes ist, die Teilnahme an géttlicher Natur
und gottlicher Erkenntnisweise, bereits fiir die natiirliche Aus-
stattung des geschaffenen Geistes in Avspruch nimmt.

Wir werden uns daher auch nicht in der Erwartung ge-
tauscht finden, dals Linsenmann eine andere mogliche Bestimmung
des menschlichen Geistes als die zur unmittelbaren Anschauung
Gottes nicht kennt und nicht anerkennt und folgerichtig mit
Kuhn die Moglichkeit eines reinen Naturstandes (status naturae
purae) in dem Sinne, in welchem sie von den Theologen gegen
Bajus und Jansenius behauptet wird, in Abrede stellt.

Uber die Bestimmung des Menschen, die mit Recht als
Ausgangspunkt der Ethik bezeichnet wird,® lesen wir folgende
Erklirungen. ,Der Mensch ist zur Gliickseligkeit bestimmt, das
heifst nichts anderes, als er ist bestimmt, das Hochste zu er-
reichen, was er nach seiner ganzen Anlage werden und sein
kann, die Vollhohe des Lebens. Dafs wir diesen Zustand als
Gliickseligkeit bezeichnen, hat einen doppelten Grund. Fiirs
erste nimlich liegt es im Wesen des Menschen, dals er sich des

1t A. a. 0. 8. 89. * A a0 8 8. 19.



320 Die Tibinger katholisch-theologische Schule.

gliicklich erreichten Zieles bewul(st ist, eine Empfindung und eine
Befriedigung davon hat; fiirs zweite liegt es im Wesen des
Geistes, dals der Zustand der Vollendung Bestand bat, nicht
wieder voriibergeht und den Schwankungen zeitlicher Schicksale
unterworfen ist.‘1

Worin nun aber besteht diese dem Menschen ,,nach seiner
ganzen Anlage® erreichbare Gliickseligkeit? Mit anderen Worten:
Was verleiht dem Menschen, erzeugt in ihm jenen dauernden
Zustand der vollen Befriedigung, der bewufsten Empfindung des
Glickes, der Beseligung, scheuen wir uns nicht zu sagen: der
Lust, den wir Gliickseligkeit netnen? In der Beantwortung
dieser Frage polemisiert der Tiibinger Moralist gegen eine
Reihe von Distinktionen der Theologen, die durchaus notwendig
sind, um die Frage in einer der Schrift- und Kirchenlehre ent-
sprechenden Weise zu beantworten. Wenn er gegeniiber der
Uberspannung, die in der Forderung einer vollig selbstlosen,
jede Riicksicht auf das eigene Wohl ausschlielsenden Liebe liegt,
einem berechtigten Euddmonismus das Wort redet, so ist dagegen
nichts zu erinnern. Indem er aber die Unterscheidung der im
Anschauen Gottes liegenden, substantiellen und einer acciden-
tellen Seligkeit? in die Frage hineinzieht, von welcher die Unter-
scheidung zwischen Gott dem hochsten Gut und der Seligkeit,
als einem sekundiren Gut, einer res creata, eine spatere , Abart
sein soll, so ist diese Verquickung wesentlich verschiedener Dinge
nur geelgnet Verwirrung anzurichten.

Diese letztere Unterscheidung néamlich hat mit der ereteren
iberhaupt nichts zu schaffen, da gerade die substantielle Selig-
keit in der Anschauung Gottes selbst von den Theologen als
eine res creata begriffen und von der beatitudo increata unter-
schieden wird.

Der Tiibinger Moralist erklart dagegen die Vorstellung der
Seligkeit als einer geschopflichen Sache fiir unzutreffend, da es
sich hier um das Wesen der Seligkeit und nicht um theo-
logische Meinungen iiber deo Charakter der accidentellen
Herrlichkeit des Himmels, iiber ungeschaffenes und geschaffenes
Licht, welches die himmlische Glorie ausmachen werde, handle.
Das Wesen unserer Seligkeit werde darin bestehen, dals wir in
Gott leben, dals Gott uns sein Wesen mitteilt, dals wir in seinem
Lichte das Licht schauen, dafs, wie der Apostel sagt, nicht mehr
wir leben, sondern Christus in uns lebt. ,Die Seligkeit, das ist
also Gott selbst.“ Diese letztere Behauptung ist indes durch

1 A, a O. ? 8. 21.



Linsenmann, der Moralist. 321

die citierten biblischen Ausspriiche nicht begriindet und enthilt
selbst nur eine ,theologische Meinung*, und zwar eine unhalt-
bare. Es liegt darin eine Verwechslung der formellen Gliick-
seligkeit mit der objektiven. Wenn auch diese Gott selbst
ist, da der Menschengeist, allgemein gesprochen, in keinem ge-
schaffenen Gute seine volle Befriedigung finden kann, so ist
doch jene als ein Zustand der Vollendung, der Vollkommenbheit,
wie sie Linsenmann selbst erkldrt, unmoglich ein ungeschaffenes
Gut, unmoglich Gott selbst. Gegen diese bereits von Heinrich
von Gent vertretene Auffassung der Gliickseligkeit, sie bestehe
in illapsu, seu in circumincessione quadam, secundum quam
divina essentia veluti penetrat naturam humanam, ei intime
illabitur, aut insinuat se in eam, ipsam quodammodo in se trans-
formando: ita ut nihil aliud esse videatur quam Deus
ipse,! wird mit Recht geltend gemacht, die Gliickseligkeit be-
stehe vielmehr darin, dals der Mensch Gott besitze, nicht darin,
dafs er von Gott besessen werde.?

Das gottliche Licht, in welchem die Seligen Gott schauen
(In lumine tuo videbimus lumen), kann unmdglich das unge-
schaffene Licht selbst sein, da in diesem Falle nicht die Seligen
Gott, sondern vielmehr Gott in den Seligen sich selbst schauen
wiirde: eine Annahme, die mit mehr Recht den Vorwurf eines
unklaren Mysticismus verdienen wiirde, als die der Theologen
von einer physischen Teilnahme an der gottlichen Natur, wenn
sie nicht geradezu als pantheistisch zu bezeichunen ist. Ks ist
ein Merkmal, das der falschen Mystik und dem Pantheismus
gemeinsam anhaftet, dafs sich beide iiber wohlbegriindete Unter-
scheidungen hinwegsetzen. In der vorliegenden Frage aber sind
es gerade die Unterscheidungen der objektiven und formalen
Gliickseligkeit, des lumen gloriae und des an die Stelle eines
Erkenntnismittels (species intellegibilis) tretenden gottlichen
Wesens, das sich dem iibernatiirlich vervollkommneten Intellekt
modo intellegibili verbindet, durch welche unklare und verworrene
Vorstellungen ferngehalten werden, wenn sie auch nicht den
Aunspruch erheben noch erheben konnen, das Geheimnis der
kiinftigen Seligkeit begreiflich zu machen.

Auch in der Annahme der Theologen von einem geschaffenen
Lichte und ungeschaffenen Erkenntnismittel kommen die von
Linsenmann angefiihrten biblischen Ausspriiche zu ihrem Rechte;
denn das Licht, in welchem die Seligen Gott schauen, wird als

—

1 Guérinois, Clypeus Philos. Thom, Eth. qu. IIL art. 2.
® Ibid. § 1.

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XVI. 21



322 Die Tabinger katholisch-theologische Schule.

eine derartige Teilnahme am gottlichen Lichte bestimmt, dafs
der geschaffene Intellekt befahigt wird, das Wesen (Gottes nicht
wie in einem Spiegel oder durch das Medium der Geschiopfe zu
erkennen, sondern unmittelbar, so wie es in sich selbst ist, zu
schauen. Da nun dies nur mdéglich ist durch unmittelbare (intelle-
gible) Verbindung des gottlichen Wesens mit dem Intellekte, so
kann man wohl sagen, die objektive Gliickseligkeit sei in
einem emphatischen Sinne Gott selbst, keineswegs aber die for-
melle, die als Thatigkeit des wenn auch iibernatiirlich vervoll-
kommneten Intellekts offenbar nicht (Gott selbst sein kann.

Die Unterscheidungen der Theologen lassen auch den
Euddmonismus der christlichen Auffassung des menschlichen
Endziels im rechten Lichte erscheinen, ein Euddmonismus, der
sich wesentlich vom Hedonismus, dem Streben vach Lust, sei es
in groberer oder feinerer Form, unterscheidet. Die thatsachliche
Bestimmung des menschlichen Geistes ist jene durch natiirliche
Kraft nicht erreichbare, mit Hilfe der gottlichen Gnade allein
realisierbare Vollkommenheit desselben, die er durch den
unmittelbaren intellektuellen Besitz Gottes erlangt. Das Gliick,
die Befriedigung, die hochste geistige Lust, die dieser Besitz
gewahrt, macht keineswegs das Wesen der zu erstrebenden
Gluckseligkeit aus, sondern erscheint als eine Folge, gleichsam
als ein Wohlgeschmack, der von der vollkommensten, durch
gottliche Giite ermoglichten Thatigkeit unzertrennbar ist, wie
schon Aristoteles die (berechtigte) Lust als einen solchen Wohl-
geschmack der ungehinderten, naturgemilsen Thatigkeit erklarte.
Gewihrt doch schon hienieden die Kontemplation den reinsten
und vollkommensten Genufs. Besteht aber die Glickseligkeit
wesentlich in dem Besitze Gottes, so wird sie mit Recht mit
dem hl. Thomas und seiner Schule wesentlich und wurzelhaft,
d. h. in erster Linie in die Thétigkeit des durch das lumen
gloriae ibernatiirlich gehobenen Intellekts, nicht aber in die
Liebe gesetzt werden, da der Besitz Gottes wesentlich durch
die intellektuelle Aufnahme Gottes in der uomittelbaren An-
schauung sich vollzieht, wilhrend die Liebe ihrem Wesen nach
dieselbe ist, mag sic zur Voraussetzung die Vorstellung, dep
Glauben oder die Anschauung, den wirklichen unmittelbaren
Besitz des hochsten Gutes haben. Sagt doch der Apostel, offenbar
von demselben Gedanken geleitet, die Liebe bleibe, wihrend
Glaube in Schauen, Hoffoung in Besitz sich verwandle. Die
logische Reihenfolge in dem Vollbegriffe der iibernatiirlichen
Gliickseligkeit ist demnach folgende. In erster Linie und al®
ihr eigentliches Wesen erscheint die Anschauung Gottes al®



Linsenmann, der Moralist. 323

intellektueller, durch unmittelbare intellegible Verbindung mit
dem gottlichen Wesen effektuierter Besitz Gottes; diesem Besitz
entspricht in zweiter Linie die davon unzertrennliche Liebe,
von der den seligen Geist kein geschaffenes Gut mehr abzuziehen
vermag; erst in dritter Linie steht das Gefithl und Bewulstsein
unaussprechlicher Befriedigung und reiner geistiger Lust im
Genusse des hochsten Gutes als Folge seines unverlierbaren
Besitzes und der dadurch erlangten Vollkommenheit und voll-
kommensten Thitigkeit.

Die Funktion des lumen gloriae aber besteht darin, dals
sie den geschaffenen Geist fiir jene intellegible Verbindung mit
dem gottlichen Wesen, fiir die unmittelbare Anschauung empféng-
lich macht, wéhrend das natiirliche Licht desselben pur fiahig
ist, eine Erkenntnis Gottes aus den Geschopfen zu gewinnen —
in aenigmate sicut in speculo: eine Erkenntnis, die nie Wesens-
erkenntnis werden kann, da kein Geschopf, kein Mittel, was
Gott an sich ist, seinem Wesen nach, auszadriicken vermag.

Indem der Tibinger Moralist ohne ein solches iibernatiir-
liches Licht das Wesen Gottes dem geschaffenen Geiste (modo
intellegibili) sich verbinden lilst, verkennt er den iibernatiirlichen
Charakter der thatsichlichen Bestimmung desselben und erneuert
jene pseudomystische Ansicht, die bereits kirchlich censuriert
wurde in dem Satze: quod quaelibet intellectualis natura in se
ipsa naturaliter est beata, quodque omnino non indiget lumine
gloriae ipsam elevante ad Deum videndum et ipso beate fru-
endum.?

Wir werden diese Auffassung begreiflich finden, wenn wir
uns an die Sympathieen erinnern, die Linsenmann der ,,mystischen
Seelenlehre* in der Theorie des Gewissens entgegenbringt. Es
ist das ,,Fiinklein Licht, das Gott selbst in die Seele gelegt
hat“ (8. 89), der alle Krifte iiberragende Seelengrund des
Meisters Eckhart, kurz jene wesentliche Gottesgemeinschaft, in
deren Annahme die falsche, neuplatonisch gefirbte Mystik die
iibernatiirliche Bestimmung des kreatiirlichen Geistes anticipiert.?
Nach Eckhart ,liegt die Gottidhnlichkeit der Seele nicht in ihren
Kriften, sondern in ihrem Grunde. In dem Seelengrunde ist
Gott unmittelbar. In diesem Punkte geht Eckhart iiber die
Scholastik hinweg. Thomas hatte die Vernunft, Duns Scotus

1 Vgl. Scheben, Dogmatik I. 8. 563.

2 Etliche heizen disen funken einen haven der séle. Etliche
heizen in die worbele (Achse) der séle. Etliche heizen in ein gotechen
in der séle. Etliche heizen in ein antlitze der séle“ u. s. w. Hermann
v. Fritzlar bei Pfeiffer, Deutsche Mystiker I. S. 32.

21*



324 Die Tibinger katholisch-theologische Schule.

den Willen als die hochste Seelenkraft und die Spitze der Seele
bezeichnet. Eckhart falst diese beiden Krifte als Funktionen
des Seelengrundes, des Gottesbildes, welches der Komplex aller
geistigen Krifte im Menschen ist, aus dem diese dann wirken.
Er bezeichnet es mit den Namen Gemiit, Fiinklein, Synteresis,
Wesen der Seele.

So Bach (Meister Eckhart, der Vater der deutschen Spe-
kulation, S. 83), der Bewunderer Eckharts, der indes mit der
Behauptung, dals Eckhart iiber Thomas ,hinwegging*, es rich-
tiger traf als Kuhn, welch letzterer, wesentlich mit Eckhart
iibereinstimmend, meinte, mit seiner Annahme, die Gnade dringe
in das Wesen der Seele, d. h. nach seiner Erklirung in das
Gefiihl, das Gemiit, den Indifferenzpunkt von Intellekt und Willen,
sich mit dem hl. Thomas in Ubereinstimmung zu befinden.!

Meister Eckhart schreibt der Natur zu, was die Theologen
mit dem hl. Thomas als ein naturae superadditum erklaren. Im
Geiste, im Wesen der Seele vollzieht sich die Verbindung mit
Gott ohne Mittel. ,In dem grunde da ist daz mitel swigen,
hie ist alleine ruowe und ein wonunge zuo dirre gebiirte unde
zuo disem werke, daz got der vater alda sprichet sin wort, wan
diz ist von nature nihtes enpfenclich denne alleine des gotlichen
wesens an allez mitel.“ (Pfeiffer a. a. O. Il. 8. 4 f)) In der
menschlichen Seele ist namlich ein Doppeltes zu unterscheiden,
ein Ungeschaffenes und ein Geschaffenes. Das Ungeschaffene
ist der Geist oder Grund der Seele, das Bild Gottes; das Ge-
schaffene dagegen sind die Krifte der Seele, durch welche sie
nach aufsen hin erkennend und wollend thatig ist.?2 ,Im Geiste
(dem Seelengrunde) schaut die Seele Gott unmittelbar, wie er
ist, sie schaut das reine Wesen, wie es in sich selbst ist, nicht
wie es geteilt ist in den Kreaturen. Und in dieser mystischen
Kontemplation fallen dann das Erkennen Gottes und das Er-
kennen der Seele in eins zusammen. ,Was gesehen wird, sagt
Eckhart, mit dem Auge, damit ich Gott sehe, das ist dasselbe
Auge, dario mich Gott sieht. Mein Auge und Gottes Auge ist
ein Auge und ein Gesicht, und ein Erkennen und eine
Liebe‘. 8 :

Die Aufgabe des menschlichen Lebens kann demnach nur
darin bestehen, das bereits im Wesen angelegte Gottesbild, den
Gott in uns aus der Verdunklung durch die Siinde und der

1 Vgl. unsere Schrift: Die Lehre des hl. Thomas vom Wesen der
Gnade, S. 137 f.

2 Stockl, Gesch. d. Ph, d. M.-A. II. S. 1107.

8 A, a. 0. S. 1108.



Linsenmann, der Moralist. 325

Uberwucherung durch die Sinnlichkeit zu befreien und zur vollen
Ausgestaltung zu bringen. Von der Moglichkeit eines reinen
Naturstandes im Sinne der Theologen, in welchem der mensch-
liche Geist seine Bestimmung in einer aus den Geschopfen zu
gewinnenden KErkenntnis Gottes hitte finden konnen, kann auf
diesem Standpunkte keine Rede sein. Wir sehen denn auch, dals
Linsenmann in der Polemik gegen die Moglichkeit eines status
naturae purae, wie dieselbe gegen Bajus von Thomisten und
Molinisten gleichmifsig verteidigt wurde, auf die Seite seines
Lehrers Kuhn tritt. Ja, die Aufstellung einer solchen Moglich-
keit wird fir die Irrtimer des Bajus verantwortlich gemacht.

,Wenn sich fir die Irrtiimer des Bajus — so aulsert sich
der Tiibinger Moralist? — ein Anlafs in der Darstellung seiner
Zeit finden ldlst, so liegt er ganz gewils in der Vorstellung,
welche sich die spitere Scholastik von dem reinen Naturstand
macht ,,Die mangelhafte Darstellung des Natiirlichen, der
natura pura, in der damaligen Theologie brachte BaJus und
Jansenius zu ihrer Theorie des Ubernatiirlichen; sie dachten
konsequenter als ihre Gegner, waren aber zu wenig geschickt,
die Mifsgriffe der spéteren Scholastik durch den Riickschritt auf
die thomistisch-realistische Anthropologie zn verbessern.*?

Um die zuletzt angefiihrten Worte zu verstehen, miissen
wir einen Blick auf die Wandlungen der Kuhnschen Lehre
vom Ubernatiirlichen und von der Gnade werfen. Urspriinglich
das Ubernatiirliche — vollig abweichend vom theologischen
Sprachgebrauch — im Sinne vom Personlichen, Moralischen
nehmend, sowie die Gnade als Princip des guten Willens iiber-
haupt fassend, und somit die Moglichkeit eines guten Vermogens-
gebranches ohne die Gnade, damit aber auch diejenige eines
reinen Naturstandes leugnend, unterschied der Tiibinger Dogma-
tiker, von seinen Gegnern gedringt, in einer weiteren Entwick-
lungsphase seiner Theologie zwischen einem zweifachen guten
Vermogensgebrauch, einem natiirlichen und iibernatiirlichen, so
dafs das Wort ,iibernatiirlich nunmehr einen doppelten Sinn,
einen weiteren und engeren, erhielt. Der natiirlich gute Ge-
brauch habe zur Voraussetzung und zum Princip die natiirliche
Neigung zum Guten, die den Willen zur Herrschaft iiber die
Sinnlichkeit befihige, und ohne welche er ein Spielball der
sinnlichen und selbstsiichtigen Triebe sein wiirde. Dasselbe sei
auch die Lehre des hl. Thomas, der im Gegensatz zu den

1 M. Bajus und die Grundlegung des Jansenismus. Tibingen 1867.

S, 129.
2 A. a. 0. 8. 127.




326 Die Tiibinger katholisch-theologische Schule.

spateren Theologen, die sich den moglichen Naturstand als einen
mit der ziigellosen Konkupiscenz behafteten denken, eine an-
geborene natiirliche Neigung zum Guten als notwendige Aus-
stattung des Menschengeistes, wie er allein aus der Hand Gottes
hervorgehen konnte, angenommen habe, eine Ausstattung, ohne
die der Mensch nicht als wahrhaft verniinftig, als aktuales Geist-
wesen gedacht werden konnte.! Da diese Neigung als eine
natiirliche zwar unterdriickt, jedoch nicht vollig ausgerottet
werden kann, gelangt Kuhn beziiglich des Zustandes der ge-
fallenen Natur im schroffen Gegensatz zu seiner friilheren Lehre,
derzufolge der Wille in diesem Zustande ohne Hilfe der Gnade
pur zu siindigen vermag, zu der Annahme der Moglichkeit
einer natiirlichen moralischen Disposition fiir die Gnade.

Der Tiibinger Dogmatiker spielt sonach den hl. Thomas
gegen die Thomisten und iiberhaupt gegen die nachtridentinischen
Theologen aus, und sein gelehriger Schiiler, der Moralist der
Tiibinger Schule, spricht ihm dies ohne nahere Priifung glaubig
nach.

Wie verhilt es sich aber in Wirklichkeit mit der vermeint-
lichen Ubereinstimmung Kuhns mit dem hl. Thomas und dem
behaupteten Gegensatz zwischen Thomas und den Gegnern des
Bajus und Jansenius? Die Wahrheit ist, dals weder dieser
Gegensatz noch jene Ubereinstimmung besteht.? Abgesehen
davon, dafs sich der englische Lehrer entschieden gegen die
Anpahme einer natiirlichen moralischen Disposition fiir die Gnade
verwahrt, so ist die von ihm gelehrte natiirliche Neigung zum
Guten etwas ganz anderes als jene natiirliche, dem Menschen
in einem moglichen Naturstande der Lehre Kuhns zufolge ge-
schuldete ,,Obmacht des Geistes iiber das Fleisch*. Schon die
anthropologischen Voraussetzungen sind wesentlich verschiedene.
Dies gilt vor allem von dem beiderseitigen Freiheitsbegriff. Nach
Kuhn vermag sich der Wille nur auf Grund und in der Rich-
tung der vorwiegenden Willensstimmung und Willensneigung zu
bethitigen, mit anderen Worten: Kuhn identifiziert das Freie
mit dem Willigen, das Liberum mit dem Voluntarium und verlangt
eine positive Habituierung des Willens in der Richtung aut
das Gute, um sich als ein wahrhaft verniinftiger, nicht blofs
dpontan, sondern bewufst und seiner selbst michtig (voluntarie)
bethidtigen zu konnen, wihrend der englische Lehrer dem Willens-
vermogen als solchem die Fiahigkeit, das Gute zu wollen,

t Siehe unsere oben citierte Schrift; Die Lehre des hl. Thomas.
S, 11 ff
? Den Nachweis findet man a. a. 0. S. 83—97.



Linsenmana, der Moralist. 327

zuschreibt, allerdings in seiner Bethatigung abhadngig von der
vorausgehenden gottlichen Bewegung, die indes eine Voraus-
bewegung zur Selbstbestimmung ist. Dagegen ist es nach Kuhn
die Natur des Willens, fiir das Gute wie fiir das Bose, das
Vernunftgut wie das Sinnengut bestimmbar zu sein. Der
Freiheitsbegriff Kuhns stimmt im wesentlichen mit dem des
Bajus und Jansenius iiberein, welche beide den Willen als den
passiven Schauplatz betrachten, in welchem Gutes und Boses
(vach Jansenius die delectatio coelestis und terrestris) um die
Herrschaft, das Ubergewicht streiten, wie denn auch nach Jap-
senius der Wille der Wage gleicht, indem sein urspriingliches
Gleichgewicht durch die Siinde gestort und in das Ubergewicht
des siindigen, sionlichen Strebens im gefallenen Zustande ver-
kehrt worden ist.

Ebenso nahm auch Kuhn im friiheren Stadium seiner Lehre
an, dals im Zustande der gefallenen Natur infolge der iiber-
wiegenden siindhaften Neigung der Mensch ohne Gnade nur
siindigen koénne. Was hat nun aber der Tiibinger Dogmatiker
durch jene Wandlung in der -Annahme der Moglichkeit eines
reinen Naturstandes mit iiberwiegender natiirlicher Neigung zum
Guten erreicht? Nichts anderes als den Verlust der nicht mit
Unrecht geriihmten inneren Konsequenz seines theologischen
Systems (wie bereits von Schézler hervorgehoben wurde). Die
tiefe Kluft aber, die Kuhns Lehre von dem Supernaturalismus
der Theologen trennt, wurde in keiner Weise durch die spitere
Unterscheidung eines doppelten, natiirlichen und ibernatiirlichen
guten Vermogensgebrauches iiberbriickt; denn der iibernatiir-
lich gute Vernunftgebrauch erweist sich fiir die nadhere Betrach-
tung doch nur als eine Steigerung jener ,,Obmacht des Geistes
iiber das Fleisch, in welcher auch der natiirlich gute Gebrauch
der Vermogen des menschlichen Geistes bestehen soll. In beiden
Stadien der Kuhnschen Lehre wirkt die Gnade cur moralisch
und besteht ihre Leistung darin, die angeblich schon in der
Natur grundgelegte wesentliche Gottverwandtschaft zu aktualer
Entfaltung zu bringen: eine Auffassung, die zunéchst die Menschen-
natur iiber Gebiihr erhebt, um sie dann allerdings um so tiefer
zu erniedrigen, da sie ihr die Méglichkeit abspricht, iiber ihre
Natur hinaus durch Teilnahme an der gottlichen Natur vervoll-
kommnet zu werden: eine Erniedrigung, in welche, wie wir in
der Abhandlung iiber die Kuhnsche Gotteslehre zeigten, die
gottliche Natur selbst durch die Annahme einer passiven, be-
stimmbaren Potenz in Gott als Grandlage der Schopfung herab-
gezogen wird.



328 Die Tibinger katholisch-theologische Schule.

Da Linsenmann beziiglich der Auffassung der Willensfreiheit
als Wahlfreiheit sich ausdriicklich auf die Darstellung Kuhns
beruft (Lehrb. der Moraltheol. S. 60), so erscheint es als iiber-
fliissig, auf die eigenen Aufserungen des Moralisten néiher ein-
zugehen. Wie wenig befriedigend dieselben sind, wie sehr sie
dem Geiste Kuhuos entsprechen, zeigt die Behauptung: alle Akte
des Geistes seien ethische Akte; schon der Gedanke, der Wunsch,
die Begierde seien ethischer Art (a. a. O. 8. 50).

Den wahren Wert der Konzession an die ,,thomistisch-
realistische Anthropologie® seitens unseres Moralisten diirfte uns
folgendes Urteil iiber die Seelenlehre des hl. Thomas kennen
lehren. ,,Die Lehre des Thomas von Aquin (iiber das Gewissen)
héingt zusammen mit seiner verhiltnismilsig wenig entwickel-
ten Seelenlehre! und mit seiner Auffassung von der Vernunft
als dem hegemonischen Princip des Menschenwesens; aber nach
dieser Auffassung wiirde Gewissenhaftigkeit und Klugheit iden-
tisch sein, und das bose Gewissen wire nichts anderes als die
Einsicht in die Thorheit einer begangenen Handlung“ (8. 87).
Hegemonisches Princip ist nach dem hl. Thomas die Vernunft,
sofern sie dem Willen vorleuchtet, ihm das zu erstrebende Ziel
vorhélt, ohne welches er im Finstern tasten wiirde. In anderer
Weise ist der Wille hegemonisch; denn von ihm als bewegendem
Princip hiéngt der gute oder biose Gebrauch der Vermogen,
auch der Vernunft ab. Das bose Gewissen aber ist das vor-
wurfsvolle Bewulstsein der eigenen wahlfreien That, die im
thomistischen Systeme vollkommen gewahrt ist, keineswegs aber
in jenem, in welchem der Willensakt schon als solcher frei und
jede Regung des Willens bereits ,ethisch* ist.

Der Charakter der Kuhnschen Spekulation ist die versuchte
Versohnung des Dogmas mit dem modernen Zeitgeiste. Die ihr
entsprechende Moral wird demgemdfs die Signatur der Ver
sohnung des gottlichen mit dem Geiste der Welt tragen. Der
Tibinger Moralist glaubt sie in den Schriften des hl. Franz von
Sales vollzogen. Mit welchem Rechte, mag der Leser beurteilen.
Jene Heilige, die iiber den Leib ihres Sohnes hinweg die Welt
verlie(s, diirfte ein beredter Protest dagegen scin. ,Selbst das
,goldene’ Biichlein von der Nachfolge Christi lifst das Mifs-
verstindois zu, als wiare es schon und gut, der Welt zu ent-
sagen und ein innerliches Leben zu fiihren, aber eben nur, wenn
man im stlllen Frieden des Klosters sich allein angehoren konue.

! Von ups unterstrichen. Gerade die Psychologie des englischen
Lehrers erscheint Kennern als ein unerreichtes Meisterwerk, womit sich
die der Tibinger Schule in keiner Weise vergleichen darf.



De diversis perfectionis gradibus in phys. praem. 329

Ja, der Verfasser der Nachfolge ist selbst nicht ganz frei von
monchischer (sic!) Auffassung des Lebens in seinen anmutigen
Schilderungen des inneren Lebens . . . Es ist vielleicht das
grofste unter den Verdiensten des hl. Franz von Sales, die
falsche Trennung von Weltmoral und Klostermoral iiberwunden
zu haben. Seine Schriften, wie namentlich die ,Philothea‘, ge-
horen zu den weltgeschichtlichen Thaten; er hat in seiner Art
einen Akt der Versohnung zwischen Welt und Kirche
zu stande gebracht und die christliche Moral aus der sublimen
Hohe der Klostermystik herab in das christliche Haus ein-
gebiirgert. (Lehrb. der Moral S. 28.)

—— e

DE DIVERSIS PERFECTIONIS GRADIBUS
IN PHYSICA PRAEMOTIONE.

Scripsit

P. NORBERTUS DEL PRADO, Ord. Praed.
L,

1. Sensus quaestionis declaratur a Divo Thoma, de Potent.
qu. 1. a. 2., his verbis: ,Intensio autem in operatione divina
non est attendenda secundum quod operatio est in operante,
quia sic semper est infinita, cum operatio sit divina essentia;
sed attendenda est secundum quod attingit effectum; sic enim
a Deo moventur quaedam efficacius, quaedam minus efficaciter.*

2. Ut ergo diversi huius efficaciae gradus perspiciantur,
opus erit aliquid praelibare de ipsis actibus, qui sunt immediate
ipsius voluntatis, velut a voluntate eliciti. — Cum autem voluntas
moveatur in finem et in ea, quae sunt ad finem, distinguere
oportet actus, quibus voluntas movetur in finem, et actus, quibus
voluntas movetur in ea, quae sunt ad finem. — Actus vero
voluntatis in finem videntur esse tres, scilicet velle, intendere
et frui. Actus denique voluntatis in ea, quae sunt ad finem,
ad tres quoque reducuntur: eligere, consentire et uti. — 1. 2.
qu. 8. et qu. 13. ' )

3. Velle nominat simplicem actum voluntatis, sicut intelli-
gere nominat simplicem actum intellectus. Simplex autem actus
potentiae est in id, quod est secundum se obiectum potentiae. —
Cum ergo potentia voluntatis non sit nisi boni, velle, proprie



	Die Thübinger katholisch-theologische Schule, vom spekulativen Standpunkt kritisch beleuchtet [Fortsetzung]

