
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius [Fortsetzung]

Autor: Leonissa, Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762112

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


282 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Seite, das Eindringen in die Ideen des hl. Lehrers. Und in
dieser Beziehung hat Johannes Capreolus ein „monumenturn aere
perennius" geschaffen, dessen Festigkeit, Gesetzmäfsigkeit und
Architektonik auch im 20. Jahrhundert Achtung und Anerkennung
verdient.

0—eßS^-c

ST. DIONYSIUS AREOPAGITA, NICHT
PSEUDODIONYSIUS.

(Forts, von Bd. XVI, S. 95 ff., 165 ff.)

Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Der Neuplatonismus wurzelt in Philo und hat mit diesem
den Simon Magus verbunden. Daher auch die auffallende
Ähnlichkeit mit dem Areopagiten dem Wortlaute nach. Des grofsen
Apo8telschüler8 Schriften wenden sich eben ganz direkt gegen
alle Behauptungen dieses Systems, mit welchem der Magier in
so geschickter äufserer Form täuschen wollte. Der Sache selbst
nach bietet der Areopagite die bündigste Widerlegung des

spätem Neuplatonismus. Des letztern Gotteslehre z. B. ist das

gerade Gegenteil von der des Areopagiten. Nach St. Dionysius
ist Gott der actus purissimus, die perfectionum omnium pleni-
tudo. Um diese seine Idee recht packend vorzuführen, häuft er
seine Ausdrücke. Dem Neuplatonismus dagegen ist Gott nichts
als die Urpotenz, welche sich zu allem entwickelt. Der
Neuplatonismus, 8peciell Proklus, spricht vielfach in den Worten des

Areopagiten, legt ihnen aber den Sinn des Simon Magus unter.
Wie letzterer will auch gerade Proklus durch die äufsere Form
täuschen, um dem niedersinkenden Heidentum aufzuhelfen.

Dies nun hat die gewifs fleifsige Arbeit Kochs endgültig
festgestellt. Dafür sind wir denn Koch überaus dankbar. Mit
redlichstem Willen ist er bestrebt, die Wahrheit zu ergründen.
Damit ist aber nicht ausgeschlossen, dafs er in Irrtum fallen
könne und thatsächlich gefallen ist. Und woher das?
Zunächst geht er von einer durchaus nicht erwiesenen
Voraussetzung aus, von einer rein subjektiven Hypothese der negativen
Kritik, die Areopagitischen Schriften pafsten nicht nach Form
und Inhalt ins Apostolische Jahrhundert. Dafs dadurch die ganze
Beweisführung zu einer rein subjektiven wird, ist klar. Aber



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 283

noch mehr. Die Voraussetzung ist sogar falsch. Sie widerspricht
der uralten kirchlichen Uberlieferung, den Schriften der Apostel
selbst und der Apostolischen Väter, dem durchaus übernatürlichen

Charakter des Christentums, den sichern Ergebnissen der
archäologischen Forschung. Das Apostolische Jahrhundert darf
keineswegs als roh gedacht werden. Damals hat schon unsere
katholische Kirche bestanden mit ihren Dogmen, mit ihrer
Jurisdiktion, mit ihrem Kult. Keineswegs hat sich die Lichtgestalt
der heiligen römisch-katholischen Kirche erst nach und nach
abgehoben. Die Kirche Christi ist keine gewöhnliche, auf der
Natur und ihren Kräften aufgebaute Gesellschaft, mit einer
sogenannteu „steten Entwicklung" der Lehre, des Kultus, des
christlichen Lebens. Wer eine solche Kirche voraussetzt, findet
freilich im Areopagiten lauter Schwierigkeiten, dem passen
allerdings seine Schriften nach Form und Inhalt nicht ins
Apostolische Jahrhundert. Wer aber die Gnade als die leitende
Kraft in der heiligen Kirche berücksichtigt, den wundert es

durchaus nicht, am Beginne der Kirche in Lehre, Kult und
christlichem Leben die Vollendung zu finden. Denn da die
Finsternisse am dichtesten waren, mufste die Gnade, als Krönung
der Werke Gottes und vor allem als Krone des Alten Gesetzes,
am hellsten strahlen. Da zeigt es sich auch ganz verständlich,
dafs die Areopagitischen Schriften im Apostolischen Jahrhundert
verfafst sind. Damit stimmt vollkommen das Urteil der heiligen
Kirche über diese Schriften : „Libros scripsit admirabiles, ac

plane coelestes" (dies. Jahrb. XVI. S. HO f.).
Dieses dogmatische Urteil mufs uns eine glänzende Leuchte

sein für das Verständnis der genannten Werke. Dieses
unanfechtbare kirchliche Urteil nun hat Koch übersehen, wir wollen
nicht sagen, absichtlich hintangesetzt. Das aber ist der andere
Grund, warum er wirklich geirrt hat in seiner literarhistorischen
Untersuchung. Er und Stiglmayr sagen, der sogenannte
Pseudodionysius habe den Neuplatonismus in die christliche Litteratur,
zumal auch in die Scholastik eingebürgert. Zwar finden sich

neuplatonische Anklänge auch sogar noch bei neueren
katholischen Theologen (vgl. „Die Tübinger Schule etc." in diesem
Jahrb. XV. f.), jedoch nicht bei echt scholastischen. Die echte
Scholastik dagegen hat stets des Areopagiten „libros admirabiles,
ac plane coelestes" überaus verehrt und zur Widerlegung der
neuplatonischen Irrtümer und ihrer Ausläufer eifrig verwertet.

Sobald kurz nach dem Tode des Proklus zu Anfaog des
6. Jahrhunderts die Areopagitischen Schriften allgemein im Orient
genannt wurden, trat auch dort alle Welt für deren Echtheit



284 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

ein. Allen galt infolge sicherer Überlieferung von alters her der
Areopagita als deren Verfasser. Gerade wegen ihrer hohen

Bedeutung wurden sie erwiesenermafsen von den Irrlehrern
gefälscht. Keine Spur von einem nach-proklischen Verfasser findet
sich in der damaligen Litteratur. Ebensowenig wie der I. Teil
beweist auch der II. die Abhängigkeit vom Neuplatonismus,
speciell von Proklus, vielmehr das gerade Gegenteil. Wie der
I. tritt auch der II. Teil thatsächlich in schärfsten Widerspruch
mit dem angegebenen kirchlichen Urteile über den Inhalt der
Areopagitischen Schriften. Dieser II. Teil behandelt den
sogenannten „Pseudo-Dionysius und das Mysterienwesen" in
3 Kapiteln: „Mysterienterminologie und Mysterienbräuche. —
Mystische Zustände. — Symbolik und Allegorie."

„Zum Stand der Frage" heifst es (S. 94): „Thatsache ist,
dafs die ganze byzantische Mystik und Ascetik von der durch
Maximus Confessor mit der traditionellen Kirchenlehre in
Einklang gebrachten areopagitischen Mystik zehrte und von
ihr auch den specifischen Charakter als Kultusmystik erhalten
hat. Thatsache ist ferner, dafs Dionysius wie kein anderer
christlicher Schriftsteller, nicht einmal Clemens von Alexandrien,
die Sprache der Mysterien redet und in Mysterienbildern sich
gelallt." Diese Mysteriensprache nebst den Mysterienbildern ist
beim Areopagiten aber ganz das Echo der Sprache und der
Bilder seines Meisters, des grofsen Völkerapostels St. Paulus,
keineswegs dem heidnischen Mysterienwesen entlehnt. Übrigens
ist ja auch bei Koch (a. 0.) „das Wort /ivorrjQiov schon in der
paulinischen Theologie ständiger Terminus" (Ii). „Ignatius
nennt die Ephesier IlavXov Ov/jfivOrai (ad Eph. 12, 2). Justin
der Märtyrer kennt die Mysterientermini und nimmt Behr häufig,
aber immer polemisch auf die Mysterien Bezug. Durch
Clemens Alexandrinus wurde die Mysteriensprache vollständig
in die christliche Theologie eingeführt und von da an
ist sie den griechischen Kirchenvätern geläufig, wie den
lateinischen seit Tertullian. Die grofsen Kappadocier, Cyrill von
Jerusalem, Chrysostomus u. a. gebrauchen sie, aber keiner, wie
schon bemerkt, so ausgedehnt und so konsequent wie unser
Dionysius (!!)." Letzteres ist überleicht erklärlich, wenn wir ihn
für den halten, welcher er wirklich ist, für den berühmten
Apostelschüler. Ihm hat Clemens Alexandrinus die Mysteriensprache

entlehnt. Ihn nennt er unter den Apostelschülern zuerst
(Strom, lib. I) als „o Imvixog". Von diesen Apostelschülern
sagt da Clemens ausdrücklich, dafs sie die wahre Überlieferung
bewahrten und uns die echte Apostellehre hinterlegten „aXX 01



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 285

(jsv xrjv àhjiYri xrjg [laxaçiag GmÇovxeg ôiôaGxaXiag xaçaôoôiv
sv&vg cato IlexQov xs xat laxcoßov, lœavvov te xai IlavXov,
x03v ayimv Axooxolœv, xaig xaça xaxçog Ixdsyo/isvog' oXiyoi
6s öl xaxçaoïv o/ioioi• i\xov ârj ovv &sm xai slç rj/ictg xa

xçoyovixa sxxiva xcll AxooxoXixa xaxatXrjGoiisvoi Gxsç/jaxa."
Die Benennung des hl. Dionysius als „Jonier" stimmt ganz genau
mit der im Morgenlande von alters her bekannten. Die übrigen
griechischen Kirchenväter, insbesondere die von Koch genannten,
kennen ihn und seine Schriften, selbst wenn sie auch seinen
Namen nicht ausdrücklich nennen. So redet z. B. St. Basilius
(de 8pir. 5, 27) von „geschriebenen Apostolischen Überlieferungen".

Seine dortige Ausführung über den Taufritus weist
offenbar auf das zweite Kapitel der kirchlichen Hierarchie des

Areopagiten.
Clemens von Alexandrien nun hat (Koch a. 0.) die

Mysteriensprache vollständig in die christliche Theologie eingeführt,
und von ihm haben sie die späteren griechischen Kirchenväter.
Clemens aber sagt (a. 0.) ausdrücklich, dafs er sich durchaus
auf die Überlieferung der Apostelschüler stütze. Im 1. Buche
seiner Stromata nennt er mit dem Apostel die Sophisten und
Häretiker „fures et latrones" und beweist dies näher. Zugleich
zeigt er aber auch, dafs die griechischen Philosophen überhaupt
meistens von den Barbaren, insbesondere von den Juden,
entlehnten, so z. B. Plato, Pythagoras. Der pythagoreische Philosoph

Numenius selber sagt: „Quid enim est Plato, nisi Moses
attice loquens: Ti yaç s.Gxi JJXaxcov, t) Mcoörjg àxxixiLpJV
Der Juden Philosophie wie ihre religiösen Einrichtungen und
Gesetze waren weit älter als die griechische Philosophie.
Clemens weist dies sorgfältig nach (vgl. auch a. 0. lib. II). Zur
Zeit des Clemens wurde die katholische Kirche noch nicht von
den Neuplatonikern angegriffen. Der Gründer der neuplatonischen

Schule zu Alexandrien, Ammonius Sakkas, starb sogar
später als Clemens. Und doch soll Dionysius nach Koch (a. 0.)
durchaus von den Neuplatonikern, insbesondere von Proklus, die
Mysteriensprache entlehnt haben. „Die ganze damalige Litte-
ratur, namentlich die philosophische, war von Mysterientermini
durchtränkt. In der neuplatonischen Schule war die
Sprache der Mysterien die Sprache der Philosophie
geworden. Philosophen waren zugleich Hierophanten und
Theurgen, und aus den Mysterien holten sie ihre Beweise, ihre
Bilder und Vergleiche. So gab es sich von selber, dafs auch
die christlichen Theologen, schon um der Konkurrenz willen,
diese Redeweise sich aneigneten, namentlich die Väter, welche



28(3 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

auch sonst dem Neuplatonismus nahestanden und neuplatonisches
Gut in die christliche Theologie einführten" a. 0. S. 96).
Die damaligen Väter und Kirchenschriftsteller standen keineswegs

„dem Neuplatonismus nahe" und führten durchaus kein
„neuplatonisches Gut in die christliche Theologie" ein. Sie

widerlegten entschieden die neuplatonischen Angriffe des
Porphyrins, Hierokles, Julian des Abtrünnigen, Proklus. Als deren
Gegner erwähnen wir nur Eusebius von Cäsarea, Epiphanius von
Salamis, Makarius von Magnesia, St. Cyrillus vpn Alexandrien,
Theodoret von Cyrus, Johannes Philoponus. Ganz besonders
sollen des sogenannten Pseudo-Dionysius' „Beziehungen und
Analogieen zum Mysterienwesen hier mehr, dort weniger durch
den Neuplatonismus, speciell durch Proklus,
vermittelt" sein. Natürlich soll „dabei auch der Vorgang
früherer Väter für ihn von Bedeutung" gewesen sein. Es soll
sich „aber finden, dafs er in ganz bezeichnenden Lehren,
Gedanken und Wendungen gerade mit Proklus zusammenstimmt" (IV?).

Gegen Hipler haben Koch und Stiglmayr erfolgreich dar-
gethan, dafs ihr sogenannter Pseudo-Dionysius unmöglich im
4. Jahrhundert gelebt haben kann. Wegen der auffallenden
Ähnlichkeit mit Proklus mufs er notwendig, da er nach ihrer
Meinung im Apostolischen Jahrhundert nicht gelebt hat, Ende
des 5. (nach Proklus' Tod 485) oder Anfang des 6. Jahrhunderts

seine Schriften verfafst haben. Beide geben zu, dafs er
sonst wirklich der hl. Dionysius Areopagita, der St. Pauli-Schüler
gewesen sein müsse. Kurz nach des Proklus Tod aber galt
allgemein im Orient der Areopagite als thatsächlicher Verfasser,
und zwar nach zuverlässigster uralter Überlieferung. Man
wufste, dafs schon die Apollinaristen Ende des 4. Jahrhunderts
diese Schriften gefälscht hatten. Nirgendwo in der ganzen
damaligen Litteratur tritt auch nur der geringste Zweifel an der
Echtheit der Areopagitischen Schriften auf. Die besten Kritiker
der damaligen Zeit (z. B. Leontius von Byzanz) zweifelten durchaus

nicht, dafs die Schriften authentisch seien. Ist es somit

ganz offenbar unmöglich, dafs der Verfasser derselben erst nach
Proklus geschrieben hat, so bleibt nur noch die einzige
Möglichkeit, dafs er wirklich der Bekehrte vom Areopag (Apstg. 17)
ist, dafs also die auffallenden Ähnlichkeiten bei den Neuplato-
nikern, insbesondere bei Proklus, deren Abhängigkeit vom Areo-
pagiten unzweifelhaft darthun. Wie sie nach dem Zeugnisse
des hl. Augustinus (Conf. VII) die hl. Schriften ausnützten in
ihrer Weise, so auch die Schriften der Apostolischen Väter,
ganz besonders des Areopagiten, was ja auch der bedeutendere



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 287

spätmittelalterliche Neuplatoniker Marsilius Ficinus (nach
Laurentius Valla) ausdrücklich bezeugt. Wie bei den Neuplatonikern,
schon bei Ammonius Sakkas, Plotinus, Porphyrius-, besonders bei
Proklus, viele Anklänge an den Areopagiten sich finden, so auch
bei den Kirchenvätern und Kirchenschriftstellern, z. B. bei Pan-
tänus, Clemens von Alexandrien, Origenes, den grofsen Kappa-
dociern. Stiglmayr stellt dies allerdings (Histor. Jahrbuch der
Görre8ges. 1895 „Der Neuplat. Proklus als Vorlage des sogen.
D. Ar. etc."; vgl. dies. Jahrbuch XII. S. 491) als Beweis auf
für des Dionysius Abhängigkeit von Proklus u. s. w. „Die
Vergleichung seiner anderen Schriften mit denen des Proklus
einerseits, mit den Kirchenvätern und Kirchenschriftstellern
andererseits zeigt deutlich, dafs dieser Dionysius die christliche
und die neuplatonische Litteratur seiner Zeit beherrschte.
Desgleichen fehlt es in den Schriften des Dionysius nicht an
Stellen, welche auf die Konzilien, zumal auf das von Chalcedon
451, hinweisen." Wir aber sagen, dals die christliche und die
neuplatonische Litteratur um die Mitte des 5. Jahrhunderts, sowie
die Konzilien, zumal das von Chalcedon, unzweifelhaft auf den
weit früheren Areopagiten hinweisen. Bischof Pearson, der
siegreiche Verteidiger der Echtheit der Briefe des hl. Ignatius von
Antiochien, hat durchaus recht mit seinem Nachweis, dafs die
besten Kritiker des 6., 5., 4. und 3. Jahrhunderts die fraglichen
Schriften als vom Apostelschüler Dionysius verfafst ansehen.
Der St. Johannesschüler Polykarpus schon weist auf ihn hin mit
den Worten „ein gewisser", d. i. der damals bei den kirchlichen
Vorstehern wohlbekannte Areopagite. St. Irenäus, Polykarps
Schüler, beruft sich auf ihn als auf einen berühmten Apostelschüler.

St. Hieronymus nennt ihn „quidam Graecorum".
Origenes nennt ihn sogar mit Namen. St. Joh. Chrysostomus nennt
ihn den „Vogel des Himmels" wegen seines erhabenen geistigen
Fluges.

Soviel „zum Stand der Frage". In Bezug auf „Mystagogie
und Telesiurgie" (S. 97 ff.) lehnt sich Proklus vielfach an den
Areopagiten an. Vereinzelt kommen diesbezügliche Ausdrücke
schon bei Plato und Philo vor, öfter im Anschlufs an St.
Dionysius bei den hl. Vätern. Die Therapeuten sind noch keineswegs

Mönche im späteren Sinne des Wortes. Nach Eusebius
(hist. eccl. 2, 10) beschreibt schon Philo von Alexandrien (f 60
n. Ohr.) weitläufig und ganz im einzelnen das Leben dieser
Männer. Sie leiteten ihre Lebensweise vom Hate des heiligen
Evangelisten Markus ab. Betreffs der „Überlieferung und
Gesetze" (S. 103 ff.) und der „Geheimhaltung der Lehre" (S. 108 ff.)



288 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

zeigt sich der Areopagite durchaus unabhängig vom Neuplato-
nismu8, insbesondere von Proklus, und vom heidnischen Mysterienwesen.

Die jiaQaôoOiç des Areopagiten entspricht durchaus der
hl. Schrift und ist deren vom hl. Geiste geoffenbartes Verständnis
{DN. 1, 4). Die hl. Schrift ist nämlich nicht offenbart als totes
Buch, sondern zugleich mit ihrem Verständnis. Soweit es nun
zum Heile notwendig erscheint, wird dieses Schriftverstäudnis
uns vermittelt durch die Apostel und deren Nachfolger. Sie
lehren uns kennen die hl. Geheimnisse, welche in der hl. Schrift
enthalten sind. Ganz wie St. Dionysius spricht sich Clemens
von Alexandrien (Strom. 1. I. u. öfter) über die Überlieferung
aus. Des Areopagiten jtaQaöodiq ist demnach grundverschieden
von der des Neuplatonismus, insbesondere des Proklus. Deren
,,jtaçcxôoOiç und ihre Heilighaltung kam aus den (heidnischen)
Mysterien in die Philosophie". Auch „ist zu beachten, dafs unter
dieser Überlieferung in erster Linie nicht etwa eine mündlich
sich fortpflanzende Erblehre verstanden ist, sondern die unter
den Namen eines Orpheus, Linus, Musäus, Plato, Pythagoras
laufenden Schriften. Diese jiaçâôoGiç galt als mystische,
vor der grofsen Menge zu verbergende Geheimüberlieferung,
welche nur den Eingeweihten mitgeteilt werden sollte" (S. 104).
Alles ganz im Gegensatze zur Jtaçàdooiç bei Dionysius Er
gestattet sich auch nicht ' den mäfsigsten Gebrauch der
allegorischen Deutung der hl. Schrift zum Beweise der theologischen
Lehrsätze. Gerade das bezeugt auch, dafs die Areopagitischen
Schriften dem ersten christlichen Jahrhundert angehören. Denn
schon im zweiten ist die Allegorie ganz gewöhnlich zur Erklärung
und Stützung des Dogmas, und später wurde sie von Origenes,
Basilius, Gregorius von Nazianz, Ambrosius, Augustinus u. s. w.
noch weiter ausgebildet. Im ersten Jahrhundert aber verbot die
Schriftdeutung des Simon Magus die Anwendung der Allegorese.
St. Dionysius kennt wohl den mystischen Sinn der hl. Schrift;
aber er gebraucht denselben nur, um Vorgänge des mystischen
Lebens zu erklären (z. B. myst. theol. 1, 3).

Seine „Vorliebe lür die Überlieferung verleitet den Pseudo-
Apostelschüler EH. VII, 3, 11 zum faux-pas, zu Gunsten der
Kindertaufe die <XQ%cd<x jcaçâôoGiç anzurufen" Dabei ist
er aber keineswegs aus der Rolle gefallen! Da die Kindertaufe
Apostolischen Ursprungs, soll der Ausdruck „aQ^cda xaQtxâoOiç"
dagegen sein, dafs die Apostel die Lehrer des hl. Dionysius
gewesen. Die Erklärer des Areopagiten denken hier auch an

das Wort des Herrn: „Lasset die Kleinen zu mir kommen und

wehret es ihnen nicht; denn ihrer ist das Himmelreich." Darnach



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 289

würde die àgyaia JcagdâoOiç die vorn Herrn selbst, der dgyrj
im hervorragenden Sinne, empfangene Überlieferung sein und
agyaia die Bedeutung „ursprünglich" haben. Dieser
Sprachgebrauch entspricht manchen anderen Stellen beim Areopagiten.
Den Chor der Seraphim z. B. nennt er âgyatôraroç, nicht weil
er älter ist als die anderen Chöre, sondern weil er dem Ursprünge
des All, Gott dem Herrn, am nächsten steht. Auch kann St.
Dionysius gar wohl gedacht haben au die schon im Alten Testamente

(z. B. Prov. 22, 6; Eccli. 32, 10) ausgesprochene
Notwendigkeit der guten Kindererziehung. Jedenfalls ist gerade
die Angabe, seine Lehrer hätten die Kindertaufe eingeführt, ein
starker Beweis für die Echtheit der Schriften, d. i. als im
Apostolischen Jahrhundert verfafster. Betreffs der Erteilung der
Taufe und der Einsetzung des Abendmahles reden die Väter des
4. und 5. Jahrhunderts die Sprache des Areopagiten durchaus
unabhängig von der heidnischen Mysteriensprache.

Die Bücher des Areopagiten gehörten zu jenen Erklärungen
der überlieferten Geheimnisse, welche den Bischöfeu allein
bekannt gegeben werden sollten, damit diese dann die Gläubigen
je nach ihrer Fassungskraft allmählich darüber belehrten. „Die
schwache Pupille leidet," sagt der Areopagite selbst, „wenn sie
in die Sonnenstrahlen schaut." Wie schon oben erwähnt, spricht
St. Basilius (de spir. 5, 27) von überlieferten Lehren, die nicht
ausdrücklich in der hl. Schrift stehen. Damit meint er nicht,
dafs diese Lehren überhaupt nicht schriftlich erklärt worden
seien. Er sagt nur, dafs sie weder in der hl. Schrift stehen
noch in solchen Büchern, welche für alle bestimmt waren. Er
sagt, diese Überlieferungen kämen von den Aposteln und den

ersten Vätern. Also standen sie jedenfalls als geschriebene
da, damit kein Irrtum in den betreffenden Schriften unterlaufe.
Diese wurden dann geheim unter den Bischöfen weiter gegeben.
Das war die christliche Arkandisciplin, die Traditio arcana. Aus
Ehrfurcht vor dem Heiligen und aus Liebe zu den Menschen
wurde diese Geheimhaltung beobachtet. Im Verlaufe der
Jahrhunderte hat die hl. Kirche, vom hl. Geiste erleuchtet, den hellen
Glanz dieser erhabenen Lichtfülle so weise gemäfsigt, dafs sie
allen zugänglich ward. Damit schwand dann der Grund der
Geheimhaltung. Durch die im Laufe der Zeit immer zahlreicheren
erklärten Glaubenssätze wurde zwar das der Kirche iibergebene
Licht des hl. Geistes keineswegs gröfser, aber der grofsen Menge
zugänglicher; es wurde mehr und mehr Gemeingut. Die Wahrheit

war eben, wie St. Dionysius so oft betont, ganz der menschlichen

Natur gemäfs in die Menschheit eingesenkt worden. Zur
Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 19



290 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Beschaffenheit der menschlichen Natur aber gehört es, dafs sie

„erzogen werden mufs zum Guten hin, und dafs ihr nicht, wie
dem Engel, ungeteilt und einfach der göttliche Lichtstrahl
leuchtet". Der Menschheit Erzieher nun waren jene, welche
St. Basilius „Väter" und St. Dionysius „Führer" nennt. Sie
erhielten zuerst von Gott und pflanzten auf andere „Väter" und
„Führer" schriftlich oder mündlich, aber mit dem Gesetze des

Stillschweigens, den ganzen Inhalt der Offenbarung fort. Aus
diesem Lichtschatze wurden die auftauchenden Irrlehren
zurückgewiesen und unter unaufhörlichen Kämpfen zur Erziehung der
Menschen die Wahrheit immer bestimmter formuliert. So
erstanden dann die einzelnen Dogmen und enthielten in bindender,
gemeinverständlicher Form das, was nunmehr von allen zu
glauben war.

Da haben wir denn auch den schärfsten Gegensatz zwischen
einer solchen Geheimdisciplin und der heidnischen und
ketzerischen. In der hl. Kirche kam das Licht von oben,

„vom Vater des Lichtes". Dessen Fülle aber war zu gewaltig,
um ohne Vorbereitung, ohne Erziehung dafür mitgeteilt werden
zu können. „Sicut, qui mel multum comedit, non est ei bonum:
sic, qui scrutator est maiestatis, opprimetur a gloria" (Prov.
25, 27). Wahre Liebe also, welche mitteilt und nach oben
führt, ist der Grund für das Stillschweigen in der Kirche.
Dagegen ist Neid und Hochmut der Grund für die Geheimniskrämerei

der Sekten und auch der heidnischen Philosophen.
Mangel an Licht haben sie, und sie fühlen die Schranken, welche
sie beengen. Damit sie aber vor der Menge ihren Vorrang
bewahren, heucheln sie Geheimnisse, wo keine sind. Die
kirchlichen Vorsteher teilen das Heilige aus reiner Liebe mit, wenn
die Fähigkeit da ist, es zum eigenen Heile aufzunehmen; wenn
das nicht, teilen sie es ebenfalls aus reiner Liebe nicht mit.
Beim Beginn der hl. Kirche mufste vor allem Ehrfurcht gegen
die reinen, heiligen Geheimnisse eingeprägt werden. Eines steht
unleugbar fest als nächste Folge der vom Areopagiten so sehr
betonten Geheimhaltung: die Schrift oder die Offenbarung
überhaupt ward nicht unter das Volk geworfen mit dem Bedeuten:
Euer Privaturteil mache daraus, was es will. Vielmehr hatten
die Vorsteher der hl. Kirche das mafsgebende Verständnis.
Dieses Verständnis aber von Schrift und Apostellehre erhielten
sie von den Aposteln selbst, welche „es solchen anvertrauten,
welche fähig waren, auch andere zu lehren: quae audisti a me

per multos testes, haec commenda fidelibus hominibus, qui idonei
erunt et alios docere" (2. Tim. 2, 2). Was es um den heidnischen



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 291

Götzendienst und seine Mysterien war, schildert das Buch der
Weisheit (Kap. 14). Da heifst es unter anderm: „lnitium forni-
cationi8 est exquisitio idolorum; et inventio illorum corruptio
vitae est; neque enim erant ab initio, neque erunt in perpe-
tuum Aut eniin filios suos sacrificantes, aut obscura sacri-
ficia facientes, aut infamiae plenas vigilias habentes, neque vitam,
neque nuptias mundas iam custodiunt Dei immemoratio,
animarum inquinatio, nativitatis immutatio, nuptiarum inconstantia,
inordinatio möechiae, et impudicitiae. Infandorum enim idolorum
cultura, omnis mali causa est, et initium, et finis. Aut enim dum
laetantur, insaniunt: aut certe vaticinantur falsa, aut vivunt in-
iuste, aut peierant cito."

Die Mysterien des Alten und Neuen Bundes sind himmelweit

verschieden von denen des Heidentums. Jene sind Geheimnisse,

welche zum Nachdenken, zum Vertiefen in dieselben einladen.
Sie sind unerschöpflich an Licht. Je mehr sie vorgestellt werden,
desto heller wird der Geist, desto sehnsuchtsvoller das Herz.
Wegen ihrer für den Menschengeist zu grofsen Helle sind sie

unzugänglich. Aber diese Helle drückt nicht den Geist, sie
öffnet ihn. Die Mysterien der Heiden aber sind leer und nackt;
deshalb hält man sie zurück. Je mehr über sie nachgedacht
wird, desto mehr zeigt sich ihre Tborheit. Oder sie sind zu
roh. Wer ihnen nahen will, der mufs erst alle natürliche Scham

ablegen. Die Geheimnisse Gottes sind uur insofern unzugänglich,

weil unser Geist an sich zu schwach ist. Die Kraft einer
unendlichen Vernunft ist nötig, dieselben vollendetermafsen zu
erfassen. Aus eigenen Kräften also kann der Mensch nicht den

Weg finden zu solchen Geheimnissen. Es handelt sich hier um
Wahrheiten, welche von Natur nur Gott, dem Unendlichen, allein
bekannt sind, welche alle geschöpfliche Kraft überragen. Sollen
uns diese nun bekannt werden, so mufs Gott selber dieselben
uns nicht nur mitteilen, sondern auch unsere Vernunft kräftigen,
damit diese als freie nun selbständig daran festhält und darüber
nachdenkt. Er mufs also die Mittel geben, uns entsprechend
über dieselben zu unterrichten. Gott thut das in zweifacher
Weise. Er hat heilige Zeichen eingesetzt: Sakramente, Opfer,
heilige Gebräuche, mit deren Hilfe wir zur Erkenntnis der
höheren Wahrheiten emporsteigen können. Ein hohes, klares
Verständnis derselben hat er dann geeigneten Männern mitgeteilt,
damit diese die erhabenen Lehren der gewöhnlichen Fassungskraft

gemäfs auseinandersetzen. Im Alten Bunde bis zu Christus
War eine innerliche Entwicklung in der Offenbarung möglich.
Aber von Christus an ist dies nicht mehr möglich. Er hat die

19*



292 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Fülle der geoffenbarten Wahrheit besiegelt durch seinen Kreuzestod,

d. i. durch die That. Mehr Wahrheit und höhere Geheimnisse

können ferner nicht geoffenbart werden. Eine einzige
Entwicklung ist hier statthaft, die in der Breite, in der
Ausdehnung. Die Wahrheit kann immer weiteren Kreisen zugänglich
werden. Aber die Tiefe des Verständnisses wird nie mehr
hinanreichen an die Tiefe der Auffassung der Apostel, welche
Christum selber gehört und in denen der Geist der Kraft das
Gehörte erklärte und festigte.

Eben in der Tiefe und Erhabenheit der christlichen Geheimnisse

haben wir denn auch den Grund der sogenannten Arkan-
disciplin in der alten Kirche zu suchen. Einerseits fufst dieselbe
auf dem Worte des Herrn (Matth. 7, 6): „Werfet die Perlen
nicht den Schweinen vor"; anderseits auf der Praxis des
Völkerapostels (1. Kor. 3, 2; Hebr. 5, 12 ff.), den Unmündigen nur
die Milch der Lehre zu reichen, den Vollkommenen aber die
kräftige Speise. Diese Geheimdisciplin findet sich bereits in der
zweiton Hälfte des ersten christlichen Jahrhunderts und hörte
erst auf, als das Heidentum ganz untergegangen war, im sechsten
Jahrhunderte (vgl. „Arkandisciplin", KL.2, 1. Bd. Sp. 1234 ff.).
Gerade damit hängt auch die Veröffentlichung der Areopagitischen
Schriften zu Anfang des sechsten Jahrhunderts zusammen. Übrigens

gab es zu deren Verheimlichung in den früheren christlichen

Jahrhunderten noch ganz besondere Gründe. Zunächst
ist des Areopagiten Ausdrucksweise nicht die gewöhnliche,
sondern zeigt durch eine ganz eigentümliche äufsere Erhabenheit
des Inhalts hohe Tiefe an. St. Thomas sagt (prooem. in Com-
mentar. DN.) darüber: „Est äutem considerandum quod B. D.
in omnibus libris suis obscuro utitur stylo: quod quidem non ox
imperitia fecit, sed ex industria, ut sacra et divina dogmata ab

irrisione infidelium occultaret." Dieser „dunkle Stil" ist jedoch
nicht gleichbedeutend mit „unklarem Stil". St. Dionysius ist nie
unklar. Vielmehr ist die Schärfe, mit welcher er seine Gedanken
ausdrückt, ganz einzig und ein besonderes Kennzeichen seiner
Schriften. Darum mufs eben der Leser denken. Oberflächlichkeit

fafst seine Gedanken nicht und wird nur die gröfsten
Ungereimtheiten zu Tage fördern. Weiter setzen die Bücher
des Areopagiteu die Kenntnis Piatos und seines Systems voraus.
Gerade im zweiten Jahrhundert nun kam die Philosophie Piatos
bei den Christen in üblen Ruf (vgl. Justinus, dial. c. Triph.
c. 2). Die Gnostiker mifsbrauchten die platonischen Ideen.
Später erniedrigte Plotio das christliche Dogma unter die Lehrsätze

Piatos. Bei Origenes und seinen unmittelbaren Anhängern



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 2A3

wurde die platonische Spekulation gefährlich. Kein Wunder
also, wenn mit den Areopagitischen Schriften äulserst vorsichtig
umgegangen wurde, da ein Mifsbrauch derselben und des
gefeierten Kamens des Verfassers nur allzuleicht möglich war.

In den Jahrhunderten der Christenverfolgung lag zudem ein
wichtiger Grund für die Geheimhaltung in der ganz eigentümlichen

und eingehendsten Behandlung der Geisterwelt. Abgesehen
von seinem eigenen Werke über die Geisterwelt (coel. hier.)
kommt der Areopagite auch in den anderen wissenschaftlichen
Abhandlungen immer wieder auf die „himmlischen Intelligenzen"
zu reden. Dies geschah wegen der falschen Lohren des Simon
Magus und nach ihm der Gnostiker über die Äonen-Welt. Kun
geschah es aber bereits am Ende des ersten Jahrhunderts und
noch allgemeiner in den zwei folgenden Jahrhunderten, dafs die
Christen im Verdachte verbotenen Umganges mit den reinen
Geistern standen und deshalb wegen Magie verfolgt wurden.
Die Märtyrerakten enthalten für diese Behauptung gewichtigste
Belege. Gerade diese Anklage wurde geflissentlich im Volke
verbreitet und so nicht selten die WirkuDg der von den
Märtyrern gewirkten Wunder und ihrer vollendeten Geduld vereitelt.
Dazu stimmt auch, dafs die christlichen Apologieen und sonstigen
für das Volk bestimmten Schriften kaum der Engel als der
guten Schutzgeister erwähnen, sondern nur darauf hinweisen,
was die Dämonen thun. Die kostbaren Schriften des Areopagiten
würden sicher nicht lange Jahre überdauert haben, wenn zu
deren Kenntnisnahme alle unterschiedslos wären zugelassen
worden. Ihre Titel schon hätten hingereicht, neue Anklagen
gegen die Christen zu erheben und die alten neu zu begründen.
Es wäre thatsächlich der Beweis für erbracht gehalten worden,
dafs das Christentum nichts anderes sei als geheime Magie. An
Verrätern hätte es nicht gefehlt, welche den Heiden das
Vorhandensein solcher Schriften angezeigt und die Kachforschung
nach denselben veranlafst oder gar sie selbst übergeben hätten.
Aus demselben Grunde war bei allgemeiner Kenntnisnahme
derselben zu fürchten, die nicht so sehr scharfsinnigen Christen
möchten aus ihnen Anlafs zu schwerem Ärgernis nehmen. Die
„Äonen" der Gnostiker waren beim Areopagiten nicht für jeden
Verstand so scharf und wesentlich geschieden von den „Engel-
hierarchieen", wie dies nur eingehenderes Studium der oft so
kurzen und noch dazu mit fremdklingenden Ausdrücken reich
versetzten Perioden zeigt. Somit mufste es den Vorstehern der
verschiedenen Kircheu in jeder Beziehung als gerechtfertigt und

Wohlbegründet erscheinen, einer Bekanntmachung dieser Schriften



204 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

in den ersten Jahrhunderten entgegenzutreten. Diese Befürchtung,
mit den Werken des Areopagiten könne Mifsbrauoh getrieben
werden, hatte thatsächlich ihren Untergrund. Marsilius Ficinus
war der festen Überzeugung (de relig. christ, c. 22), dafs die
Hauptmysterien des Numenius, Philo, Plotin, Jambliehus und
Proklus aus Johannes, Paulus, Hierotheus und Dionysius
Areopagita genommen seien. Nach Suidas und Pachymeres hatten
sich die heidnischen Philosophen die Werke des Areopagiten zu
verschaffen gewufst und bedienten sich ihrer als Stütze ihrer
Eitelkeit. Bereits der hl. Basilius d. Gr. beklagt sich bei
Besprechung des heiligen Evangeliums nach Johannes über solche
Fälscher. Vom hl. Augustinus (Conf. VII) haben wir bereits
Gleiches gehört.

Des Areopagiten Geheimhaltung seiner Lehre kennzeichnet
sich demnach als grundverschieden von der Geheimthuerei der
Zauberlitteratur und des Neuplatonismus, ebenso grundverschieden
wie deren Mysterien von den christlichen. Nicht der grofse
hl. Dionysius, wohl aber ein anderer Verfasser zeigt sich vom
Neuplatonismus, insbesondere auch von Proklus, abhängig. Von
letzterem (S. 115) heifst es: „Der wunderliche Christ, welcher
um 500 die Schrift Hermippus de astrologia dialogua verfafste,
erklärt jeden für einen Schwachkopf, der für seine Synthese von
Christentum, Neuplatonismus, Neupythagoreismus und Astrologie
kein Verständnis hat und weist ihm mit dem orphischen ßößrjXoi
ös frvçaç ènifteûïï-e (c. 8) die Thüre. Am Schlüsse stellt der
Mitunterredende dem Hermippus das Zeugnis aus, dafs seine
Darlegungen der göttlichen Inspiration uicht entbehren. Man
brauche jetzt keinen Dreifufs, keine Pythia, kein Heiligtum des

Trophonius mehr, da die Astrologie nunmehr den richtigen Weg
zeige. Er verspricht ihm dann, den Inhalt des Buches stets bei
sich zu bewahren ohne Furcht vor Behexungsversuchen." Zu
solchen und ähnlichen Auslassungen pafst allerdings, wenn es

(8. 114) heifst: „Manche dieser Neuplatoniker müssen mit ihrem
feierlichen Schweigen und orakelhaften Reden auf einen nicht
näher Beteiligten einen sonderbaren Eindruck gemacht haben.
Jedenfalls uahm das Manierierte wieder viel von der Würde."
Auf solche Stufe pafst aber nicht St. Dionysius Areopagita,
dessen libros die hl. Kirche nennt admirabiles ac plane
coelestes, pafst auch durchaus nicht „der geheimnisvolle Mann"
(S. 258), welcher „wahrscheinlich in der That Bischof gewesen,
und zwar ein Bischof, der eine sehr hohe Anschauung von
Würde, Amt und Aufgabe des Bischofes hatte (!!)". Die
übernatürliche, rein göttliche Mystik des Areopagiten ist eben



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 295

grundverschieden von dem falschen Mysticismus der Neuplato-
niker, welcher auf der Grundlage eines emanatistischen
Pantheismus ruht. Dieser Mysticismus verkennt gänzlich die Tragweite
unserer natürlichen Erkenntniskraft und ist so recht eigentlich
die stolzeste Selbstüberhebung des menschlichen Geistes, welcher
durch sich allein zur unmittelbaren Schauung Gottes sich erheben
will. Auf dem ganz und gar christlichen Standpunkt des heil.
Dionysius dagegen ist eine solche mystische Erhebung etwas
wesentlich Ubernatürliches, einzig und allein möglich durch eine
aufserordentliche übernatürliche Gnadenerweisung und Erleuchtung
von seiten Gottes (vgl. „Mysticismus" und „Mystik, mystische
Theologie" im KL.2, 8. Bd. Sp. 2075 ff.; Weifs, Apologie8,
5. Bd. 1. Vortrag). Wie so widerspruchsvoll sind da die Worte
(S. 116): „In dieses Milieu gehört die Geheimnisthuerei unseres
Dionysius, die in seiner Zeit (Ende des 5. oder Anfang des
6. Jahrhunderts? schon nicht mehr viel Sinn und Berechtigung
(wohl aber im 1. Jahrhundert! hatte. Er schlofs sich aber
dieser Gepflogenheit d.er Hierophanten, Theurgen und Philosophen
um so eher an, da sie sich zugleich mit der Arkandisciplin der
kirchlichen Väter des vierten und fünften Jahrhunderts berührte.
Als kirchliche Praxis war die Arkandisciplin zu seiner Zeit schon
im Niedergange. Die litterarische Fiktion zeigt sich bei D. auch
hier im Mangel an Konsequenz (!!??)."

Die Belege in Bezug auf „Mystisches Ruhen und Schweigen"
(S. 123 ff.) zeigen wiederum die Grundverschiedenheit des Areo-
pagiten vom Neuplatonismus mit seiner stolzen Philosophie und
falschen Mystik. Der neuplatonische Mystiker treibt die
Verachtung gegen die Umgebung, die Weltflucht und die Vermeidung

jeder öffentlichen Thätigkeit, also den Individualismus und
die Selbstgenügsamkeit noch viel weiter als der Stoicismus. Die
wirkliche Welt ist für ihn eigentlich nicht mehr da. In seiner
stolzen, selb8tbewufsten, luciferischen Höhe ist für ihn der
äufserliche Gottesdienst ebenso wertlos und unvollkommen wie
jedes Werk überhaupt. Es komme ja nicht aufs Thun an, sagt
Porphyrius, sondern auf reine Erkenntnis und fromme Gesinnung.
Den niedern Gott möge man mit Worten anrufen, aber den
höchsten Gott, welchen der Mystiker schaue, ehre man nur mit
heiligen Gedanken und mit schweigender Andacht. „Charakteristisch

für die Mysterien ist feierliches Schweigen, mystisches
Halbdunkel, schauervolle Stille, andächtige Ruhe. Nicht nur
darf den Uneingeweihten nichts von den heiligeu Geheimnissen
verraten werden, auch bei der Feier selbst mufs eine Zeitlang
Ruhe und Stille herrschen. Lärmend kommen die Teilnehmer



296 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

zusammen, dann aber tritt Stillschweigen ein und frommes
Schaudern. So soll es auch bei der Philosophie sein" (S. 123).
Stolze Selbstüberhebung liegt dem „mystischen Ruhen und
Schweigen" der Mysterien und des Neuplatonismus zu Grunde;
dem geheimnisvollen Ruhen und Schweigen des Areopagiten
dagegen tiefinnerstes, demütiges Milstrauen auf sich selbst,
verbunden mit dem kindlichsten Vertrauen auf Gottes Allmacht und
Allgiite. I)er hochmütigen Verachtung der Kreatur beim Neu-
platonismus steht beim hl. Dionysius gegenüber die gottgefällige
Entäufserung von aller Anhänglichkeit an die Geschöpfe. Diese,
auch die ganz materiellen, verachtet er keineswegs, sondern
benutzt sie voll Dank gegen den göttlichen Geber als Mittel
zur wahren Gottesliebe. Durchaus verschieden ist die Auffassung
des Areopagiten von der des Neuplatonismus, sowohl betreffs des

„metaphysischen, absoluten Schweigens", welches „in den
obersten, Gott selbst umgebenden Regionen herrscht", als auch
„des erkenntnistheoretischen" (S. 128). Das metaphysische
Schweigen des Neuplatonismus ist das des Gnosticismus und
seines Stammvaters, des Magiers Simon, dessen „endloses Ur-
vermögen, ôvva/iiç àjttçavtoç, ewige unermefsliche oly?]". Dem
Systeme des letzteren, wie es Hippolytus in seinen Philosophu-
mena darlegt, ähnelt der Neuplatonismus, insbesondere des Proklus,
sowohl dem Wortlaut wie der Sache nach ganz auffallend. Darum
aber ist auch der Areopagite, der Hauptgegner des Simon Magus,
sachlich so ganz wesentlich verschieden vom Neuplatonismus.
Wie Simon kennt auch St. Dionysius das Unaussprechliche, das
Unläfsbare, die oiyt/ âoçaroç xal axarulr/Jizo^, als Wurzel alles
Seins. Aber dieser Urgrund des Seins ist ihm actus purissimus
gegenüber der potentia absoluta Simons und später des christeu-
feiudlichen Neuplatonismus. Der Areopagite betont, ganz im
Gegensatze zu Simon und dessen späterem Nachtreter, dem
Neuplatonismus, der Urgrund sei so sehr über unsere Natur
erhaben, dafs unsere Vernunft nur das über sein inneres Wesen
zu erkennen vermag, was der Urgrund selber offenbaren will.
Er stützt sich dabei nicht auf „verführerische Worte menschlicher

Weisheit", sondern auf die „Kraft des Geistes", welcher
die Apostel und Propheten inspiriert hat. Mit sicherer Hand
schält er los die Schriftausdrücke, deren sich der Erzirrlehrer
zur Täuschung der Seelen bedient, von dem verderblichen
Verständnisse, welches dieser ihnen unterlegt. Kein Wunder, wenn
diese „Kraft des Geistes Gottes" zum Geständnis (S. 133) treibt:
„Es reizt förmlich, die Eernwirkungen der genannten Theorieen



297

(bei Betrachtung Gottes) zu verfolgen; dieselben sind wirklich
unerinefslich."

Das „mystische Ruhen und Schweigen gehört strenge
genommen schon zu den mystischen Zuständen (S. 135 ff. 4. Kap.).
Dasselbe hängt mit Vision und Ekstase enge zusammen; es dient
zur Vorbereitung auf dieselbe, führt zu derselben und ist in
höchster Potenz vorhanden, wenn sie eingetreten ist. Der
Höhepunkt menschlicher Erkenntnis und philosophischer
Forschung ist das mystische Schauen, die Ekstase. Hier
nimmt alle Sinneswahrnehmung, alles diskursive Denken,
überhaupt alle geistige Thätigkeit ein Ende. Die Seele fühlt,
in völlige Passivität versetzt, die unmittelbare Parusie Gottes;
eine plötzliche Erleuchtung kommt über sie und uinflammt sie;
sie wird Gott verähnlicht und mit ihm vereinigt, vergottet.
Vorbedingung dieser Erleuchtung und Einigung ist die
Seelenreinigung. Die Heimat dieser Gedanken sind die Mysterien (l??),
in welchen derartige ekstatische und orgastische Zuständlich-
keiten durch allerlei künstliche Mittel hervorgerufen wurden.
Deutlich verraten diesen Ursprung die Termini, die Vergleiche
und ausdrücklichen Verweisungen, welche sich bei den
Philosophen finden, wenn sie von derartigem reden. Diese Gedanken
wurden nämlich, nach einem schüchternen Vorgange des Empe-
dokles, schon von Plato ansatzweise in die Philosophie eingeführt,
gelangten von da zu Philo, zu Plotin und den nachfolgenden
Keuplatonikern, sie steigerten sich stufenweise bis auf Proklus
und Pseudo-Dionysius, durch welch letzteren sie in der christlichen

Mystik des mittelalterlichen Morgen-, später auch des
Abendlandes heimisch geworden sind (!??)." Wie schon beim
„mystischen Ruhen und Schweigen" wird auch hier wieder der
philosophische Mysticismus und die wesentlich verschiedene
christliche Mystik auf eine Stufe gestellt. Der menschlichen
Erkenntnis und philosophischen Forschung wird hier das mystische
Schauen, die Ekstase zugeschrieben, welche nach der Lehre der
echt kirchlichen Mystik nur möglich ist durch eine aufserordent-
liche, übernatürliche Gnadenerweisung und Erleuchtung von seiten
Gottes. Die neuplatonische Mystik ist an sich, in Ursachen und
Wirkungen durchaus verschieden von der des Areopagiten. Des
letzteren Mystik ist eine durch und durch übernatürliche
„plane coelestis", im Gegensatze zu der natürlich-dämonischen
des Neuplatonismus und des Mysticismus überhaupt. Beim
Areopagiten findet sich keine Spur von künstlichen Mitteln, ekstatische
Zustände hervorzurufen, ebensowenig eine teuflische Beeinflussung.
Hie Wirkungen seiner erhabenen Mystik sind ganz und gar



298 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

reine, heilige, gottgefällige, keineswegs ekstatische und
orgastische Ausschweifungen, wie bei den heidnischen Mysterien (vgl.
K. L.2 a. 0. und „Verzückung" 12. Bd. Sp. 853—869). Bei
diesen ist es allerdings leicht erklärlich, dafs „überhaupt alle
geistige Thätigkeit ein Ende nimmt", wogegen bei der
übernatürlichen Ekstase zwar die Sinnenthätigkeit zurücktritt oder

ganz aufhört, die geistige Thätigkeit (Erkennen und Lieben)
aber um so intensiver ist. Die vernünftigen Geschöpfe sind eben
in Gottes Hand keineswegs leblose Werkzeuge.

„Mystisch-ekstatisches Schauen und Einswerden" mit Gott,
die sogenannte "Vergottung ist nicht erreichbar mit geschöpflichen
(menschlichen oder dämonischen) Kräften, sondern nur durch
Gottes Gnade gratia gratis data. Was sich anscheinend
Ahnliches bei Plato, Philo, Plotin u. s. w. (S. 136 ff.) findet, ist nur
ein Anklang oder sogar ein Zerrbild und eine Nachäffung der
in der göttlichen Offenbarung (A. oder N. T.) und später in den
Väterschriften enthaltenen mystischen Zustände. Plato nennt
sich selbst einen Schüler des Altertums; den Grund seiner
Lehren bilden die Meinungen der Priester und Dichter (vgl.
Willmann, Geschichte des Idealismus. I. Bd. S. 366 ff). Die
aus dem Morgenlande (auch dem A. T.) stammenden mystischen
Gedanken vereinigte er mit .den pythagoreischen und sokratischen
zu einer, wenn auch noch fehlerhaften, Einheit. Wie die christlichen

Apologeten sagen, schöpfte er unter anderm seinen Gottesbegriff

geradezu aus dem Alten Testamente. Sogar der
heidnische Numenius nennt, wie schon gehört, Plato den „attisch
redenden Aloses". Sehnsüchtig verlangt er nach einer äufseren
Gottesoffenbarung und kennt nicht die stolzen Ansprüche der
Theosophie und Theurgie, d. h. einer unmittelbaren
Gottesanschauung und Gottesgemeinschaft, wie später die Neuplatoniker
(vgl. Gommer, Die immerwährende Philosophie. S. 56 ff.). In
Philo vereinigten sich das reife Judentum und Heidentum that-
sächlich; aber diese Verschmelzung entspricht keineswegs dem
wirklichen Christentum, legte vielmehr den Grund zu den Hauptlehren

des Gnosticismus und der Neuplatoniker. Er steht im
tiefen Gegensatz sowohl zur jüdischen als christlichen Gotteslehre.

Seine Ansicht über Ursprung und Natur des Menschen
ist ein Gemisch von platonischen Ansichten mit pantheiBtischen
und willkürlich umgedeuteten jüdischen Lehrsätzen. Die Sünde
kann nach Philo nicht eigentlich in der Seele gesucht werden,
sondern liegt in der sinnlichen Natur. Die Ascetik mufs sich
alsdann entweder im pythagoreischen und pharisäischen Geiste
oder im Dienste der Theurgie und Magie ausschliefslich auf die



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 299

Àufserlicbkeit werfen und zu Ausschreitungen fuhren. Denn so
ist, die Schlufsfolge unvermeidlich, ihr Zweck werde um so besser
erreicht, je schneller sie den Zusammenhang der Seele mit dem
Leibe als vermeintlichen Grund des Bösen zerstöre. Philos
Versenkung in Gott, d. i. in seinen Gott, als in das beschaffenheitslose

Sein führt naturgetnäfs als zur höchsten Vollkommenheit
des Mystikers zur Nachahmung eben dieser Beschaffenheits-

lo8igkeit, kurz zum Quietismus. Manche schlimmen Folgen seiner
falschen Mystik hält noch die Rücksicht auf die alttestamentliche
Offenbarung auf. Aber schrankenlos treten diese Folgen auf
beim Neuplatonismus. Keine Rücksicht auf irgend eine geoffenbarte

Religion hindert denselben. Im Gegenteil verfolgt er den
Hauptzweck, auf alle mögliche Weise das Christentum zu
überflügeln. Bei ihm zeigt sich der nackte Pantheismus.

Plot in, der Philosoph der Weltflucht, findet das Heil des
Menschen in dieser Flucht. Seine Ekstase ist ein „Zustand der
Vereinfachung und Entzückung, welcher sich mit Wahnsinn,
Trunkenheit, enthusiastischer Besessenheit vergleichen
läfst Es ist schliefslich gar kein Schauen mehr Der
Geist wird zur unterschiedslosen Einheit mit dem Geschauten
Es ist der Zustand der absoluten Einigung mit dem Urwesen
eingetreten In dieser Vereinigung mit Gott schaut sich
der Geist selbst als Gott" (S. 143 ff.). Des Jamblichus „Buch
von den ägyptischen Mysterien zeigt recht anschaulich, wie die
Spekulation in den Dienst einer absterbenden Theologie und
aussterbender Götterkulte trat, wie Philosophie und Theurgik
sich zu kühnem Kompromifs vereinigten. Dieses Buch läfst auch
Blicke werfen in die Abgründe wüsten Aberglaubens und
phantastischen Zauberspukes, wie er nur aus der Umarmung eines
senilen Kultes und einer orientalisch erhitzten Phantasie
entsprossen konnte. Wer diese Hexenküche von Astrologie, Wasser-,
Feuer-, Gerstengraupen-, Traum- und anderer Mantik, Götter-
und Dämonencitationen betrachtet, dem ergeht es wie Faust:
,Mir widersteht das tolle Zauberwesen.' Und das bot man der
alten Welt als Arznei! ,Versprichst du mir, ich soll genesen
in diesem Wust von Raserei?' Leider sind diese finsteren
Spukgestalten des absterbenden ,Hellenismus' nie ganz
verschwunden, sie tauchten auch in christlichen Zeiten immer wieder
auf und feierten da und dort ihre Orgien. Ja, sie konnten in
abergläubischen Zeiten mit heidnisch-germanischen Wahngebilden
sich verbinden, in wildem Tanze die Länder durchziehen und
die Gemüter bethören (!!!)" (S. 149). Wie so grundverschieden
ist von solcher „Hexenküche, (solchem) tollen Zauberwesen und



300 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Wust von Raserei" die „ganz himmlische: plane coelestis"
Mystik des Areopagiten! Der soll denn ganz aus Proklus
erklärt werden müssen!?? „Dafs die Ausführungen des Proklus
über die wissenschaftliche und mystisch-religiöse Gotteserkenntnis
den areopagitischen fast wörtlich gleichen", bestätigt eben durchaus

die Abhängigkeit des Proklns vom viel früheren
Areopagiten. Dies zeigt sich unter anderm auch deutlich bei der
Deutung der dreifachen Seelenbewegung (DN. 4, 9), welche
ähnlich der Bewegung Gottes (DN. 9, 9) und der hl. Geister
(DN. 4, 8) eine gerade, spiral- und kreisförmige ist (S. 150 ff.,
vgl. S. 83 ff.).

Proklus spricht (S. 153 ff.) von dxyorarov, àxçôrrjg, svo-
tt/g, uvd-og u. s. w. der Seele. Dies ist ihm „ein über die
Vernunft hinausgehendes Seelenvermögen", „das einheitliche
Wesen der Seele, modern gesprochen, das reine Selbstbewufst-
8ein" Es soll das sein, was die Mystiker und Scholastiker
den Seelengrund, das Geistesfünklein, den Mittelpunkt der Seele,
die Spitze des Gemütes, den innern Menschen, apex totius
affectU8, vertex animae, seu mentis, scintilla animae u. s. w.
nennen (vgl. dies. Jahrb. XIV. S. 413 ff'.). „Aus diesen pro-
klischen Gedankengängen heraus und nur ans ihnen ist Dionysius
völlig verständlich" [S. 156]; und zwar trotz aller
Verschiedenheit (!!!j: „Während Proklus unter dem .Einheitlichen'
ein über den vovg hinausgehendes eigenes Vermögen versteht,
welches in der Seele beim gewöhnlichen Zustande gleichsam
schlummert und erst beim mystischen Schauen aufgeweckt und
in Thätigkeit gesetzt wird, ist es für Dionysius eben die Ineins-
fassung der verschiedenen, sonst getrennten Seelenkräfte (DN.
1, 1 u. 4, 9), gleichsam die Summe der Seelenkräfte in einem
Brennpunkte vereinigt, die Quintessenz der Seelenvermögen, die
aber doch wieder zur imeç vovv ivmöig wird. Die dionysischen
Ausführungen über das Einheitliche beim mystischen Schauen
und über das Aufhören jeglicher Thätigkeit der geistigen
wie der sinnlichen, erscheinen vielfach noch als Steigerungen
und Häufungen proklischer Gedanken" [S. 159J. Abgesehen
von der Priorität des Areopagiten geht es doch wohl gar nicht
an, aus dem blofsen Wortlaut auf sachliche Ähnlichkeit zu
schliefsen. Die „plane coelestis" Mystik unseres hl. Dionysius
unterscheidet sich von der neuplatonischen, insbesondere pro-
klischen Mystik an sich, in ihren Ursachen und Wirkungen, ist
also letzterer vielmehr durchaus unähnlich. Zudem liest Koch
in die (S. 156 ff.) angeführten Stellen etwas hinein, was sie gar
nicht enthalten; der blofse WTortlaut hat ihn getäuscht. Der



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 301

Aquinate findet hier keineswegs die Lehre vom ISeelenfiinklein.
In DN. 1, 1 ist Rede von der Bedeutung der hl. Schrift und
von der dieser zu Grunde liegenden Kraft des heiligen Geistes.
„Gemäfs dieser Kraft werden wir mit Unaussprechlichem und
Unbekanntem in einer unaussprechlichen und ungekannten Weise
verbunden und zwar vermöge einer Einigung, welche alle
Macht und Wirksamkeit unserer schliefsenden und rein geistig
schauenden Vernunft vö llig überragt: xarà zfjv xqe'itx ov a
Tr/c xa& tj/iâç Xoyixyç xal vosçàç âvvâ/zeœç xal èvEçyelaç
Evmoiv" (S. 157). Princip der theologischen Kenntnis ist der
hl. Glaube. St. Thomas erklärt die angegebene Stelle folgender-
mafsen: „supra virtutem et operationem nostrae rationis et in-
tellectus, altioribus enim per fidem coniungimur,
quam sint ea ad quae ratio naturalis pertingit; et cer-
tius adhaeremus, quanto certior est divina revelatio quam
humana cognitio." Von der scintilla animae (apex mentis) steht
da nichts.

Wie weit St. Dionysius von der „Gedankenwelt" und der
„Terminologie des Proklus" (S. 158) entfernt ist, zeigt sich
deutlichst DN. 7, 1 u. 3. Die da genannte evœdiç v^cEçaiçovOa
TTjV rov vov (pvOiv und vxeq vovv svatOiç ist durchaus
verschieden vou „der proklischen Theorie von der über den vovç
hinausgehenden .einheitlichen' Seelenkraft" (a. 0.). Proklus
meint mit der vjteç vovç evcoOiç „das Vermögen, das er sonst
als avd-oç rov vov bezeichnet, xad- o xal (iâXiora rm d-eicp
Ovvanrdf/EÜa (in Alcib. III, 105)", zeigt aber damit handgreiflich

die Abhängigkeit vom weit früheren Areopagiten. Diesem
entlehnt er die vjieq vovv evcoOiç, hat aber von ihrer eigentlichen

Bedeutung keine Ahnung, weil er das Übernatürliche
nicht anerkennt. Der Areopagite eben spricht von einer durchaus
übernatürlichen Einigung, von der Verbindung mit Gott
durch übernatürliches Erkennen, durch den hl. Glauben, welcher
im Jenseits ins Schauen übergeht. St. Thomas sagt zur ersten
Stelle: „Oportet considerare, quod mens nostra duo habet ad

intelligibilia cognoscenda: primo, quod habet naturalem virtutem,
i. e. intelligentiam, per quam inspicere potest intelligibilia sibi
proportionata; secundo vero habet quandam unitionem ad
res divinas per gratiam, quae excedit naturam mentis nostrae,
per quam unitionem coniunguntur homines per fidem ad qnam-
cunque cognitionem ad ea quae sunt super naturalem mentis
virtutem. Oportet ergo ut intelligamus divina secundum hanc
unitionem: et non trahendo divina ad ea quae sunt secundum

nos, sed magis totos nos statuentes supra nos in Deum, ita per



302 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

praedictam unitionem totaliter deificemur; ideo dicit quod
cuin Deus sit melior nobis, melius est nobis quod simus Dei per
unitionem, et quod non simus nostri ipsorum, nostris naturalibus
innitentes, quam quod simus nostri ipsorum. Sic enim nobis
factis cum Deo et cum Deo uniti fuerimus, divina nobis dona
aderunt, quae percipere non possumus, si Dei unitionem
négligentes nobis ipsis inhaereamus." Ahnlich zur vjteq
vovv ïvcodiç an der zweiten Stelle. Auch an den andern (a. 0.)
angeführten Stellen zeigt sich deutlich, dafs Proklus kein
Verständnis für die übernatürliche (per gratiara) Einigung mit Gott
hat. Darum versteht er auch nicht des Areopagiten Lehre vom
übernatürlichen Glauben (S. 101 f.).

„Wie ein roter Faden zieht sich der Gedanke der
Vereinfachung, der Einheit und Vereinigung der Rückkehr aus der
geteilten Vielheit zur ungeteilten Einheit durch das proklische
und dionysische System und kommt in ungezählten Wendungen
zum Ausdruck.... DN. 7, 4 sagt Dionysius, dafs jede Erkenntnis
eine Vereinigung des Erkennenden mit dem Erkannten bedeute,
wer also die Wahrheit erkennt, wird mit ihr vereinigt; diese
Wahrheit ist durchaus einfach, der Irrtum aber, von dem man
durch die Wahrheit befreit wird, ist bunt und vielgestaltig. Dio
dlrj&oyvmoia der Christen ist tvtaia, einfacher und göttlicher
als die andere, oder vielmehr: amrjv tlvai xryv [tovrjv dXrj&rj
xal [iiav xal cuikf/v fteoyvcooiav" (S. 1Ö4): die Wahrheitserkenntnis

der Christen ist die allein wahre und einheitliche
und einfache Gotteserkenntais! Damit ist aber auch der
ganze Gegensatz angezeigt, welcher zwischen der wahren Mystik
des Areopagiten und der falschen des Neuplatonismus, insbesondere

des Proklus besteht. Der Wahlspruch der letztern ist: der
Mensch allein! Diese titanenstolze Mystik will den Menschen
mit Gott vereinen durch menschliche Kräfte. Der Areopagite
aber will den Menschen mit Gott einen durch göttliche Kraft,
mittels der Guade. Seine Mystik ist die allein echt katholische
und kirchliche. Ihr Wahlspruch ist: Gott ist alles! Aufser ihm
ist nichts! Alles, was da ist, hat nur Wert, insofern es mit
Gott übereinstimmt. Ist also der Mensch mit Gott vereint mit
Hilfe der Gnade, so ist er etwas Grofses und Vollkommenes.
Ohne diese Einigung mit Gott ist er nichts, in der Einigung
mit ihm alles. Genügt ihm Gott allein, und genügt er Gott, so

genügt er auch sich selber. Die wahre, christliche Einigung
mit Gott ist die volle Einigung von Natur und Gnade. Das ist
das Ziel der wahren, kirchlichen und echt katholischen Mystik.
Der Weg dazu ist einzig und allein die demütige, ganze Hingabe



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 303

an Gott und seinen heiligsten Willen. Diesen Weg aber kennen
nicht die stolzen, selbstbewufsten Neuplatoniker; diesen Weg
aber sind gegangen die Heiligen der katholischen Kirche, auch
der grofse hl. Dionysius Areopagita, vor allem die Königin aller
Heiligen, Maria, die Gottesmutter: „Fiat mihi secundum verbura
tuum!" Das ist aber auch der einzige Weg zum wahren Friedeu,
zu jenem süfsen Himmelsfrieden, jener „pax Dei, quae exsuperat
oranem sensum" (Phil. 4, 7). Es ist dies jener kostbare Lohn
des hl. Geistes, von welchem so schön St. Mechtild von Magdeburg

singt:

„So wird's dann in der Seele stille,
Es lebt in ihr nur Gottes Wille;
Sie gibt sich ihm, er gibt sich ihr,
Da schweigt die niedere Begier."

Mit der Deutung des Taufritus (EH. II, 3, 5. S. 165 ff.)
soll Dionysius wieder allein stehen in der ganzen patristischen
Litteratur Die anderen Väter sollen „eine Beziehung auf
die ,Einheit', eine Rückkehr vom Vielfältigen zum Einen und
Einheitlichen" nicht kennen P Dagegen verweisen wir einfach
auf die Beschreibung, welche St. Dionysius (II, 2) gibt. Er
nennt die Taufe „gotörtö/toc, Erleuchtung" ganz in
Übereinstimmung mit seinem „heiligen Lehrer", dem Völkerapostel,
welcher (Hebr. 6, 4) von denen spricht, welche einmal
erleuchtet sind, und (Hebr. 10, 32) an die früheren Tage erinnert,
„in quibus illuminati magnum certamen sustinuistis passionum".
Wie Erleuchtung nennt er die Taufe auch Wiedergeburt. Gleiche
Namen geben der Taufe auch die anderen Väter, und schon
durch diese Namen drücken sie mit Dionysius „eine Beziehung
auf die ,Einheit', eine Rückkehr vom Vielfältigen zum Einen und
Einheitlichen" aus! Das ganze Taufversprechen bewegt sich von
der Apostolischen Zeit an um zwei Worte: Absage wider alles
Böse und Zusage an Gott. Und die mittelalterliche Mystik fafst
den ganzen Weg der Vollkommenheit ebenso in zwei Worte
zusammen: Abkehr und Einkehr. Abwendung von allem, was
unsere Natur verdirbt und fesselt, „Rückkehr vom Vielfältigen";
Einkehr zu Gott in unserm Innern, damit die befreite Natur mit
Gott geeinigt werde, „Beziehung auf die Einheit, zum Einen
und Einheitlichen". Was drückt zudem das Glaubensbekenntnis
anderes aus als eben diese Beziehung? An Gott glaubeu heifst
eben nichts anderes, als sich ganz und gar an Gott, den Einen
und Drei-Einen, hingeben. Es heifst, Gottes Willen thun, Gott
'in gläubigen Herzen lieben und sich durch thatkräftiges Streben



304 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

mit Gott zu voreinigen suchen. Gewifs eine ganz andere
„Einheit und Vereinigung" wie die des Neuplatonismusü „Eine
Weltanschauung, welche so ganz und gar von der Idee des
und ihres Gegensatzes, der jroZv/JfQla, des Ausgangs aller Vielheit

aus dem Einen und der Ruckkehr des Vielen zum Einen
beherrscht ist, wie wir das bei Dionysius durchweg finden, ist
in solcher Ausbildung und Terminologie undenkbar vor einem
Plotinus, Jamblichus und Proklus" f? 8. 170). Diese
Weltanschauung ist vielmehr eine durchaus christliche!! Die heiligen
Schriften des Alten Testaments schon sind „beherrscht so ganz
und gar von der Idee des und ihres Gegensatzes u. s. w."
(a. 0.). Was anders drückt aus des Psalmisten: „déclina a

malo et fac bonum" und des A. T. Predigers: „finem loquendi
pariter omnes audiamus: Deum time, et mandata eius observa;
hoc enim ornnis homo —"?

Vom heidnisch-„mystischen Reigentanz" (S. 170 ff.) hat der
Areopagite keine Spur. „Die bei Plato und den Neuplatonikern
gebräuchlichen Ausdrücke /laiveofrai und fiavia vermeidet
Dionysius geflissentlich, ja er polemisiert sogar einmal dagegen"
Wie wir schon gehört, unterscheidet sich sein mystisches Schauen,
seine Ekstase u. dgl. himmelweit von den mystischen Zuständen
der heidnischen Mysterien und der Neuplatoniker! In DN. 4,
13 bestimmt St. Dionysius, dafs die Liebe, und zwar die
übernatürliche Gottesliebe, der wirkende Grund sei für die

.Ekstase, und „beruft sich dann auf den grofsen Paulus und den
Ausspruch Gal. 2, 20" (S. 173). Dazu bemerkt der Aquinate:
„dicit, quod propter hoc quod amor non permittit amatorera esse
sui ipsius, sed amati, magnus Paulus constitutus in divino amore,
sicut in qnodara continente, et virtute divini amoris faciente
ipsum totaliter extra se exire, quasi divino ore loquens dicit,
Gal. 2, 20: ,Vivo ego, iam non ego, vivit autem in nie Christus',
scilicet quia a se exiens, totum se in Deum proiecerat, non
quaerens quod sui est, sed quod Dei, ,sicut verus amator, et

passus extasira, I)eo' vivens, ,et non vivens' vita ,sui ipsius, sed
vita' Christi ut ,amati', quae vita erat sibi ,valde diligibilis'."
Wie weit entfernt von dieser übernatürlichen, uneigennützigen,
selbstlosen und selbstvergessenen Liebe des Apostels und seines
grofsen Schülers Dionysius ist die stolze Selbstsucht und
Selbstvergötterung des Neuplatonismus, insbesondere auch des Proklus!!
Die Ähnlichkeit des letzteren mit dem Areopagiten im äufseren
Ausdruck bei der sachlichen Grundverschiedenheit zeigt immer
wieder ganz deutlich die Abhängigkeit insbesondere des Proklus
vom Apostelschüler in der Absicht zu täuschen!!



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 305

Betreffs der „drei Wege" (S. 174 ff.) heifst es: „Dieselben
stammen in ihrer bewufsten Unterscheidung und strikten
Durchführung von P8eudo-Diony8ius der jedoch den Ausdruck
•odo'ç nicht hat. Die Grundgedanken dieser Lehre finden sich
aber schon bei Plato." Sie sind sogar weit vor Plato in
der göttlichen Offenbarung, z. B. im Dekalog!!, ja schon im
Protoevangelium Hätte unser Dionysius Ende des fünften oder
Anfang des sechsten Jahrhunderts geschrieben, so wären die
angeführten Worte falsch; denn aufser bei Clemens von Alexandrien

(vgl. Ernesti, Die Ethik des Clemens v. Alex. 2. und
3. Hauptstück, S. 75 ff', und S. 121 ff, insbesondere S. 144 ff.)
und Origenes sind die drei Wege bewufst unterschieden und
strikt durchgeführt bei den heiligen Vätern: Athanasius, Basilius,
Ephrem, Gregor von Nyssa, Gregor von Nazianz u. s. w. Allerdings

soll „Basilius an Biotin anlehnen" (S. 175, Note 1) und
beispielsweise seine Erklärung des Bösen „deutlicher die pla-
touisch-plotini8che Anschauung als die Lehre der heiligen Schrift"
wiedergeben!?? Die Neuplatoniker erklären vollends die Materie
für den einzigen Sitz des Bösen und für das Böse selbst. Sankt
Basilius aber bekämpft wie die anderen älteren Väter ausdrücklich

die Irrlehre, die Sünde sei die sinnliche Natur des Menschen.
St. Basilius lehrt ausdrücklich die Notwendigkeit der Reinigung
der Seele; Plotinus aber sagt, die Seele selber sei immer rein,
von ihrer Reinigung könne überhaupt keine Rede seiu. Sankt
Basilius vertritt durchaus die Lehre der Kirche und der heiligen
Schrift. Biotins Lehre lehnt sich an Philo und Simon Magus
an, welch letzteren der Areopagite systematisch widerlegt. Was
der hl. Basilius vom Fortschritt des Asceten u. dgl. sagt (S. 176),
das stimmt mit dem vom Areopagiten (EH. II, 2) über die
Taufceremonien und deren Bedeutung Gesagte sehr überein.
Auch Clemens von Alexandrien sagt Ähnliches (vgl. Ernesti
a. 0. und S. 66 ff). Dafs gerade Proklus von den Neuplato-
nikern am meisten den äufsern Wortlaut des grofsen heiligen
Dionysius nachahmt, ist leicht erklärbar aus dessen letztem
verzweifelten Versuch, dem absterbenden Heidentum aufzuhelfen
und deshalb absichtlich zu täuschen, um jeden Preis und mit
allen Mitteln das Christentum zu überbieten.

Auf die „drei Wege" folgt dann „die Gebetstheorie" (S. 178 ff).
i,DN. 3, 1 flicht Dionysius eine Erörterung über die Notwendigheit,

den Verlauf und die Wirksamkeit des Gebetes ein, welche
durch den Mangel an jeglichem specifisch christlichen Gedanken
auffällt. Wir können sie nur recht verstehen, weun wir uns
zuerst die neuplatonische Gebetstheorie vergegenwärtigen"

Jahrbuch für Philosophic etc. XVI. 20



306 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Also der Christ mufs vom Heiden beten lernen!?? „Die
interessante Gebetstheorie des Proklus" (S. 182) ist im Gogensatze
zu der des Areopagiten eine emanatistisch-pantheistische! „80
fliefst unsere und die göttliche Wirksamkeit ineinander; wir
gehören nicht mehr uns an, sondern den Göttern, und bleiben
im göttlichen Lichte, rings von ihm umflossen. ,Das ist da»
beste Ende des wahren Gebetes, dafs es die Verbindung mit dem

Ruhepunkte herstelle, alles, was aus der göttlichen Einheit
hervorgegangen, wieder in das Eiue hineinsetze und den Lichtpunkt
in uns mit dem göttlichen Lichte umfasse.' Das iv der Seele
wird mit dem der Götter vereinigt" (S. 181 f.). „Für
Dionysius ist es schon bezeichnend, wie er DN. 3, 1 zu seiner
Erörterung über das Gebet kommt Dionysius will, obgleich
er schon DN. 1, 8 sich des göttlichen Beistandes versichert hat,
3, 1 nochmals, bevor er die Benennung Gottes als des Guten
erläutert, die heilige Dreifaltigkeit anrufen, welche die Quelle
alles Guten und über alles Gute erhaben ist. Daran schliefst
sich dann ziemlich abrupt und unvermittelt seine
Ausführung über das Gebet, was dabei geschieht und was nicht"
(S. 183). Der Areopagite will in seinem Buche nur insoweit
von den Namen Gottes handeln, als sie in Gott den Urgrund
der Dinge hinstellen. Was nun Gott den Geschöpfen verleiht,
das geht hervor aus der göttlichen Güte und trägt zum Guten
des Geschöpfes bei. Die Benennung „gut" ist somit eine
vollkommene; denn sie schliefst alles in sich und offenbart deutlich
die Quelle aller Dinge. Gott gegenüber kann darum unser Teil
nur Gebet sein und nicht irgend welches Fordern. Was von
der reinen Güte jemandes abhängt, das kann nur erbeten werden.
Und darin macht sich eben der Einflufs der göttlichen Güte am
meisten im Menschen bemerkbar, dafs dieser zum Gebete sich
wendet, d. i. seinerseits im Lichte Gottes seine volle Ohnmacht
anerkennt und die unendliche Allgewalt des Allerhöchsten!
Gewifs ein specifisch christlicher Gedanke; ein untrügliches
Kennzeichen des wahren übernatürlichen Gebetes im Unterschiede
vom stolz pharisäischen Gebete des Neuplatonismus, insbesondere
des Proklus, welcher offenbar in seiner Gebetstheorie auch
christliche Gedanken nachäfft, um besser täuschen zu können

„Damit wir nun das, was von Gott ausgeht, hinlänglich
erkennen," sagt St. Dionysius, „müssen wir die Dreieinigkeit
anrufen"!! Gewifs wieder ein specifisch christlicher Gedanke!!
Je mehr wir dem Dreieinen nahe kommen, d. i. ihm ähnlicher
werden, desto besser lernen wir die Gaben seiner Güte kennen.
Diese Verähnlichung geschieht 1. durch Reinigung von fleisch-



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 307

lichen und weltlichen Neigungen, welche uns nach unten ziehen;
— 2. durch Sichtung der Phantasiebilder, indem wir uns über
deren Dunkel erheben und nicht etwa nach Art des Körperlichen

meinen, Gott habe Gestalt oder Umfang; — 3. durch diu
heilige Liebe, welche uusern Willen mit Gott eint. Wiederum
wenigstens letzterer ein ganz specifisch christlicher Gedanke!!
Diese drei Bedingungen erwähnt Dionysius, da er spricht: von
keuschen „Gebeten", „vom Geiste, welcher von der Hülle befreit
ist", und „vom Geeignetsein für die Einigung mit Gott", welche
ihrerseits ja nur auf übernatürlichem Wege erreicht werden
kann. Die angeführten Beispiele wenden sich im einzelnen gegeD
damals bestehende falsche Vorstellungen über die Vorsehung, so

gegen die der Epikureer, gegen die einiger Peripatetiker, gegen
die der Stoiker und gegen die einiger Ägyptier, welche sagten,
Gottes Vorsehung sei veränderlich. Mit dem Gebete allein sei

verträglich die Meinung einiger Platoniker, welche sagen, die

göttliche Vorsehung selbst sei unveränderlich, aber unter ihr
würden die Dinge geregelt, je nachdem sie ihrer Natur nach
veränderlich und zufällig sind oder notwendig wirksam. Diese
verschiedenen Meinungen bestanden eben im Apostolischen
Zeitalter; ihre Anführung bestätigt also auch so recht deutlich die
Echtheit der Areopagitischen Schriften, ihr Entstehen im ersten
christlichen Jahrhunderte (vgl. zu DN. 3, 1 den Kommentar des

Aquinaten). Das Kettenbild hat lange vor Proklus St. Gregorius
von Nyssa (S. 186, Nr. 1). Ein anderes ähnliches Bild wie der
Areopagite vom Hinziehen des Schiffes zum Felsen hat bereits
Clemens von Alexandrien (ström. 4, 23) in betreff der echten
Gnostiker. Statt des Felsens braucht er den Anker, zu welchem
am Ankerseile das Fahrzeug hingezogen wird. Grundverschieden
ist das Gebet des hl. Dionysius von dem der Neuplatoniker.
Des ersteren Gebet ist vor allem ein ganz demütiges, das da
Gottes Gnade erfleht, um in der Erkenntnis und Liebe Gottes
immer mehr zu wachsen, also immer thätiger zu werden zu
Gottes Ehre und der unsterblichen Seelen Heil. Sein Gebet
stützt sich auf festes Gottvertrauen. Das stolze neuplatonische
Gebet pocht vor allem auf eigene Kraft und führt zur Selbst-

Vergötterung. Der Neuplatonismus schmeichelt seinen Anhängern
mit der Aussicht auf gottähnliche Selbstgenügsamkeit. Dazu
erhebt er sich durch seine falsche Beschaulichkeit. In diesem
Zustande vergifst die Seele, wie Biotin sagt, nicht blofs alles
aufserliche Wirken, sondern selbst alles Denken und leistet, um

einzugehen in den Genufs der glückseligen Selbstgenügsamkeit,
Verzicht auf jede eigene geistige Bewegung. Den Namen Gebet

20*



308 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

verdient aber nur wahrhaft jenes, welches, wie das des

Areopagiten, den ganzen Menschen in Thätigkeit versetzt, den ganzen
Menschen zu Gott erhebt und den ganzen Menschen erneuern
hilft. Keineswegs also ist des hl. Dionysius Gebetstheorie „aus
neuplatonischem, speciell namentlich proklischem Gut zusammengesetzt"

(S. 189)!! Dafs der Apostelschüler der „herrlichen
Schrift des Origenes de oratione Benutzung verschmäht" (a. 0.),
ist doch selbstverständlich! Origenes aber kennt ihn ebensogut
wie Clemens und St. Dionysius von Alexandrien. Unter den
verlorenen Schriften des Alexandriners Clemeus ist auch eine

„Hypotyposes", welche auf die ebenfalls verlorene gleichnamige
des Areopagiten hinweist. Offenbar trägt des Origenes Gebetstheorie

(a. 0. u. f.) grofse Ähnlichkeit mit der des Areopagiten,
welcher nach dem Beispiele seines heiligen „Führers" Paulus
in seinen Werken mit inständigem Gebet oft seine Belehrungen
unterbricht.

Es erübrigt nun noch vom 4. Kapitel „Die Vergottung"
(S. 190 ff.). Diese aber ist wiederum eine ganz verschiedene
beim Neuplatonismus, speciell bei Proklus, und beim Areopagiten.

Des letzteren Vergottung ist eine durchaus übernatürliche;

die des Neuplatonismus eine stolze, selbstvermessene, eine
mit stark „emanatistisch-pantheistischem Klange". Nicht ein
Schatten von solchem Klange findet sich beim hl. Dionysius,
vielmehr das gerade Gegenteil. Seine d-éœOiç ist die durch die
Gnade, durch welche wir nicht blofs Kinder Gottes fieifsen,
sondern wirklich sind. Die Sünden werden getilgt, und es wird
ausgegossen in unsere Herzen die Liebe Gottes durch den heil.
Geist, der uns gegeben ist. So werden wir Tempel des heil.
Geistes, der göttlichen Natur selber teilhaft, somit in gewissem
Sinne vergöttlicht. Diese Vergöttlichung des Menschen ist der
letzte Zweck, dessentwegen ihn Gott geschaffen hat. Der Areo-
pagite bezeichnet alle Kreaturen als „irgendwie Gott ähnlich",
als „eine Teilnahme am Sein Gottes", insofern das, was sie sind,
von Gott verursacht ist und sonach eine Spur Gottes trägt.
Davon aber unterscheidet er die 9-tcoOiç, das Zu-Gott-werden der
vernünftigen Natur, der Engel und der Menschen. Dieses
Gottwerden nun besteht einzig darin, dafs die mafsgebende
Richtschnur in Gottes Wirken auch die des vernünftigen Geschöpfe»
ist, dafs die Kraft des göttlichen Wirkens auch die unseres
Wirkens und sein Zweck gewissermafsen der unsere ist. Dabei
aber betont der Areopagite (in DN.) immer wieder ganz
entschieden, durchaus fern vom geringsten Pantheismus, dafs Gottes
Wesen nach allem Wirken einig in sich selbst bleibt, unzugänglich



Linsenmann, der Moralist. 309

allem Geschöpflichen durch dessen eigene Kraft, rein in sich
besteht und alles Sein von vornherein in sich hat. Diese beiden
Punkte treten bei unserm heiligen Verfasser immer wieder von
neuem hervor: 1. Das Zu-Gott-werden der vernünftigen Natur
als der Endzweck und die letzte Ruhe des All; und 2. die
allseitigste Trennung des göttlichen Wesens vom Geschöpflichen,
Gottes reinste Thatsächlichkeit (actus purissimus). Zu-Gott-werden
heifst das göttliche Wesen besitzen, es als das alleinige und
unmittelbare Princip des Thätigseins haben, also in dasselbe
eintreten. Dazu kann aber keine geschöpfliehe Kraft fuhren.
Dazu ist durchaus die Gnade notwendig, d. h. jene Kraft, welche
über alle geschaffene Natur hinaus einzig vom WilTen Gottes
ausgeht und kraft dieses Willens allein die Verbindung mit dem

göttlichen Wesen als dem Princip des Thätigseins vermittelt.
Nicht blofs dem Wortlaut, sondern auch der Sache nach stimmten
darin mit dem Areopagiten die griechischen heiligen Väter ganz
überein, so Athanasius, die grofsen Kappadocier, Cyrillus von
Alexandrien u. s. w. (vgl. Scheeben-Weifs, Herrlichkeiten
der göttl. Gnade6; insbesondere 1. u. 2. Buch). Ihre diesbezüglichen

Ausführungen zeigen auch deutlich, dais sie des Areopagiten

Werke sehr wohl kannten, wenngleich sie seinen Namen
nicht ausdrücklich nennen, um Unberufene nicht auf dieselben
aufmerksam zu machen.

(Schlufs folgt.)

—CG—

DIE TÜBINGER KATHOLISCH-THEOLOGISCHE
SCHULE, VOM SPEKULATIVEN STANDPUNKT

KRITISCH BELEUCHTET.

^Fortsetzung von Bd. XV, S. 166, XVI, S. 1.)

VON

Dr. M. GLOSSNER.

III.
Linsenmann, der Moralist.

Der spekulative Standpunkt der Tübinger Schule ist nicht
allein auf apologetischem und dogmatischem Gebiete, sondern


	St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius [Fortsetzung]

