Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Artikel: St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius [Fortsetzung]
Autor: Leonissa, Josephus a
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762112

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

282 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Seite, das Eindringen in die Ideer des hl. Lehrers. Und in
dieser Beziehung hat Johannes Capreolus ein ,monumentum aere
perennius‘ geschaffen, dessen Festigkeit, Gesetzmilsigkeit und
Architektonik auch im 20. Jahrhundert Achtung und Anerkennung
verdient.

e ————

ST. DIONYSIUS AREOPAGITA, NICHT
PSEUDODIONYSIUS.
(Forts. von Bd. XVI, S, 95 ff., 165 ff.)

Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Der Neuplatonismus wurzelt in Philo und hat mit diesem
den Simon Magus verbunden. Daher auch die auffallende Ahn-
lichkeit mit dem Areopagiten dem Wortlaute nach. Des grofsen
Apostelschiilers Schriften wenden sich eben ganz direkt gegen
alle Behauptungen dieses Systems, mit welchem der Magier in
8o geschickter dulserer Form tduschen wollte. Der Sache selbst
nach bietet der Areopagite die biindigste Widerlegung des
spatern Neuplatonismns. Des letztern Gotteslehre z. B. ist das
gerade Gegenteil von der des Areopagiten. Nach St. Dionysius
ist Gott der actus purissimus, die perfectionum omnium pleni-
tudo. Um diese seine Idee recht packend vorzufiihren, hauft er
seine Ausdriicke. Dem Neuplatonismus dagegen ist Gott nichts
als die Urpotenz, welche sich zu allem entwickelt. Der Neu-
platonismus, speciell Proklus, spricht vielfach in den Worten des
Areopagiten, legt ihnen aber den Sinn des Simon Magus unter.
Wie letzterer will auch gerade Proklus durch die éufsere Form
tauschen, um dem niedersinkenden Heidentum aufzuhelfen.

Dies nun hat die gewils fleifsige Arbeit Kochs endgiiltig
festgestellt. Dafir sind wir denn Koch iiberaus dankbar. Mit
redlichstem Willen ist er bestrebt, die Wahrheit zu ergriinden.
Damit ist aber nicht ausgeschlossen, dafs er in Irrtum fallen
konne und thatsdchlich gefallen ist. Und woher das? Zu-
nachst geht er von einer durchaus nicht erwiesenen Voraus-
setzung aus, von einer rein subjektiven Hypothese der negativen
Kritik, die Areopagitischen Schriften palsten nicht nach Form
und Inhalt ins Apostolische Jahrhundert. Dals dadurch die ganz®
Beweisfiihrung zu einer rein subjektiven wird, ist klar. Aber



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 283

noch mehr. Die Voraussetzung ist sogar falsch. Sie widerspricht
der uralten kirchlichen Uberlieferung, den Schriften der Apostel
selbst und der Apostolischen Viter, dem durchaus iibernatiir-
lichen Charakter des Christentums, den sichern Ergebnissen der
archiéologischen Forschung. Das Apostolische Jahrhundert darf
keineswegs als roh gedacht werden. Damals hat schon unsere
katholische Kirche bestanden mit ihren Dogmen, mit ihrer Juris-
diktion; mit ihrem Kult. Keineswegs hat sich die Lichtgestalt
der heiligen romisch-katholischen Kirche erst nach und nach
abgehoben. Die Kirche Christi ist keine gewohnliche, auf der
Natur und ihren Kriften aufgebaute Gesellschaft, mit einer
sogenannten ,steten Entwicklung* der Lehre, des Kultus, des
christlichen Lebens. Wer eine solche Kirche voraussetzt, findet
freilich im Areopagiten lauter Schwierigkeiten, dem passen
allerdings seine Schriften nach Form und Inhalt nicht ins Apo-
stolische Jahrhundert. Wer aber die Gnade als die leitende
Kraft in der heiligen Kirche beriicksichtigt, den wundert es
durchaus nicht, am Begione der Kirche in Lehre, Kult und
christlichem Leben die Vollendung zu finden. Denn da die
Finsternisse am dichtesten waren, mulste die Gnade, als Kronung
der Werke Gottes und vor allem als Krone des Alten Gesetzes,
am hellsten strahlen. Da zeigt es sich auch ganz verstidndlich,
dals die Areopagitischen Schriften im Apostolischen Jahrhundert
verfalst sind. Damit stimmt vollkommen das Urteil der heiligen
Kirche iiber diese Schriften: ,Libros scripsit admirabiles, ac
plane coelestes* (dies. Jahrb. XVI. 8. 110 f).

Dieses dogmatische Urteil mufs uns eine glinzende Leuchte
sein fir das Verstindnis der genannten Werke. Dieses unan-
fechtbare kirchliche Urteil nun hat Koch iibersehen, wir wollen
nicht sagen, absichtlich hintangesetzt. Das aber ist der andere
Grund, warum er wirklich geirrt hat in seiner litterarhistorischen
Untersuchung. Er und Stiglmayr sagen, der sogenannte Pseudo-
dionysius habe den Neuplatonismus 1 die christliche Litteratur,
zumal auch in die Scholastik eingebiirgert. Zwar finden sich
neuplatonische Ankldnge auch sogar noch bei neueren katho-
lischen Theologen (vgl. ,,Die Tubinger Schule ete. in diesem
Jahrb. XV. f.), jedoch nicht bei echt scholastischen. Die echte
Scholastik dagegen hat stets des Areopagiten ,libros admirabiles,
ac plane coelestes iiberaus verehrt und zur Widerlegung der
neuplatonischen Irrtimer und ihrer Ausldufer eifrig verwertet.

Sobald kurz nach dem Tode des Proklus zu Ant'dng des
6. Jahrhunderts die Areopagitischen Schriften allgemein im Orient
genannt wurden, trat auch dort alle Welt fiir deren Echtheit



284 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

ein. Allen galt infolge sicherer Uberlieferung von alters her der
Areopagita als deren Verfasser. Gerade wegen ihrer hohen
Bedeutung wurden sie erwiesenermalsen von den Irrlehrern ge-
filscht. Keine Spur von einem nach-proklischen Verfasser findet
gich in der damaligen Litteratur. Ebensowenig wie der I. Teil
beweist auch der II. die Abhidngigkeit vom Neuplatonismus,
speciell von Proklus, vielmehr das gerade Gegenteil. Wie der
I. tritt auch der II. Teil thatsdchlich in scharfsten Widerspruch
mit dem angegebenen kirchlichen Urteile iiber den Inhalt der
Areopagitischen Schriften. Dieser II. Teil behandelt den soge-
nannten ,Pseudo-Dionysius und das Mysterienwesen* in
3 Kapiteln: ,,Mysterienterminologie und Mysterienbrduche. —
Mystische Zustande. — Symbolik und Allegorie.*

w,Zum Stand der Frage* heilst es (S. 94): , Thatsache ist,
dals die ganze byzantische Mystik und Ascetik von der durch
Maximus Confessor mit der traditionellen Kirchenlehre in Ein-
klang gebrachten (!??) areopagitischen Mystik zehrte und von
ihr auch den specifischen Charakter als Kultusmystik erhalten
hat. Thatsache ist ferner, dafs Dionysius wie kein anderer
christlicher Schriftsteller, nicht einmal Clemens von Alexandrien,
die Sprache der Mysterien redet und in Mysterienbildern sich
gefallt. Diese Mysteriensprache nebst den Mysterienbildern ist
beim Areopagiten aber ganz das Kcho der Sprache und der
Bilder seines Meisters, des grofsen Voélkerapostels St. Paulus,
kemeswegs dem lneldmschen Mysterienwesen entlehnt. Ubrlgeus
ist ja auch bei Koch (a. O.) ,,das Wort pvorsjoior schon in der
paulinischen Theologie stindiger Terminus“ (!!). ,Ignatius
nennt die Ephesier Iaviov ovupvorar (ad Eph. 12, 2). Justin
der Mirtyrer kennt die Mysterientermini und nimmt sehr héufig,
aber immer polemisch (!!), auf die Mysterien Bezug. Durch
Clemens Alexandrinus wurde die Mysteriensprache vollstindig
in die christliche Theologie eingefiihrt (? ?), und von da an (??)
ist sie den griechischen Kirchenvitern geliufig, wie den latei-
nizxchen seit Tertullian. Die grofsen Kappadocier, Cyrill von
Jerusalem, Chrysostomus u. a. gebrauchen sie, aber keiner, wie
schon bemerkt, so ausgedehnt und so konsequent wie unser
Dionysius (!!).“ Letzteres ist iiberleicht erklirlich, wenn wir ihn
fir den halten, welcher er wirklich ist, fiir den beriihmten
Apostelschiiler. Thm hat Clemens Alexandrinus die Mysterieo-
sprache entlehnt. Ihn nennt er unter den Apostelschiilern zuerst
(Strom. lib. I) als ,,0 Iwvixog. Voo diesen Apostelschiilern
sagt da Clemens ausdriicklich, dale sie die wahre Uberlieferung
bewahrten und uns die echte Apostellehre hinterlegten ,,d24’ oi



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 285

uev T aindn T uaxagias 6wovres didacxalias magadosw
ev{}vg ano Iletpov te xar laxmBov, Iwavvov te xat Havlov,
TV ay.-,cov Axoatolwv TaLs TAQE XATQOG exdsxoysvo.' 0Atyot
de ot RATOAOLY ouowor nxov Oy ovv Osw xar &g Ruag e
mooyovixae éxtwe xar Amootolixe xataﬂnoouevoz orepuara.”
Die Benennung des hl. Dionysius als ,,Jonier*‘ stimmt ganz genau
mit der im Morgenlande von alters her bekannten. Die iibrigen
griechischen Kirchenvater, insbesondere die von Koch genannten,
kennen ihn und seine Schriften, selbst wenn sie auch seinen
Namen nicht ausdriicklich nennen. So redet z. B. St. Basilius
(de splr 5, 27) von ,geschriebenen Apostolischen Uberliefe-
rungen‘. Seine dortige Ausfiihrung iiber den Taufritus weist
offenbar auf das zweite Kapitel der kirchlichen Hierarchie des
Areopagiten.

Clemens von Alexandrien nun hat (Koch a. O0.) die My-
steriensprache vollstindig in die christliche Theologie eingefiihrt,
und von ihm haben sie die spiteren griechischen Kirchenviter.
Clemens aber sagt (a. O.) ausdriicklich, dals er sich durchaus
auf die Uberlieferung der Apostelschuler stiitze. Im 1. Buche
seiner Stromata nennt er mit dem Apostel die Sophisten und
Hiretiker ,,fures et latrones und beweist dies ndher. Zugleich
zeigt er aber auch, dafs die griechischen Philosophen iiberhaupt
meistens von den Barbaren, insbesondere von den Juden, ent-
lehnten, so z. B. Plato, Pythagoras. Der pythagoreische Philo-
soph Numenius selber sagt: , Quid enim est Plato, nisi Moses
attice loquens: Tt yap éott Hlarwv, 5 Mwons artxelov;
Der Juden Philosophie wie ihre religiosen Einrichtungen und
Gesetze waren weit élter als die griechische Philosophie. Cle-
mens weist dies sorgfaltig nach (vgl. auch a. O. lib. II). Zur
Zeit des Clemens wurde die katholische Kirche noch nicht von
den Neuplatonikern angegriffen. Der Griinder der neuplato-
nischen Schule zu Alexandrien, Ammonius Sakkas, starb sogar
spiter als Clemens. Und doch soll Dionysius nach Koch (a. O.)
durchaus von den Neuplatonikern, insbesondere von Proklus, die
Mysteriensprache entlehnt haben. ,Die ganze damalige Litte-
ratur, namentlich die philosophische, war von Mysterientermini
durchtrinkt. In der neuplatonischen Schule war die
Sprache der Mysterien die Sprache der Philosophie
geworden. Philosophen waren zugleich Hierophanten und
Theurgen, und aus den Mysterien holten sie ihre Beweise, ihre
Bilder und Vergleiche. So gab es sich von selber, dals auch
die christlichen Theologen, schon um der Konkurrenz willen,
diese Redeweise sich aneigneten, namentlich die Viter, welche



286 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodlonysms

auch sonst dem Neuplatonismus nahestanden und neuplatonisches
Gut in die christliche Theologie einfiihrten* (!1?2? a. O. S. 96).
Die damaligen Viter und Kirchenschriftsteller standen keines-
wegs , dem Neuplatonismus nahe“ und fiihrten durchaus kein
,neuplatonisches Gut in die christliche Theologie* ein. Sie
widerlegten entschieden die neuplatonischen Angriffe des Por-
phyrius, Hierokles, Julian des Abtriinnigen, Proklus. Als deren
Gegner erwahnen wir nur Eusebius von Césarea, Epiphanius von
Salamis, Makarius von Magnesia, St. Cyrillus von Alexaundrien,
Theodoret von Cyrus, Johannes Philoponus. Ganz besonders
sollen des sogenannten Pseudo- Dionysius’ ,Beziehungen und
Analogieen zum Mysterienwesen hier mehr, dort weniger durch
den Neuplatonismus, speciell durch Proklus, ver-
mittelt (!??) sein. Natiirlich soll ,dabei auch der Vorgang
friiherer Viter fiir ihn von Bedeutung* gewesen sein. KEs soll
sich ,,aber finden, dafs er in ganz bezeichnenden Lehren, Ge-
danken und Wendungen gerade mit Proklus zusammenstimmt* (17?).

Gegen Hipler haben Koch und Stiglmayr erfolgreich dar-
gethan, dals ihr sogenannter Pseudo-Dionysius unmoglich im
4. Jahrhundert gelebt haben kann. Wegen der auffallenden
Ahnlichkeit mit Proklus mufs er notwendig, da er nach ihrer
Meinung im Apostolischen Jahrhundert nicht gelebt hat, Ende
des 5. (nach Proklus’ Tod 483) oder Anfang des 6. Jahrhun-
derts seine Schriften verfalst haben. Beide geben zu, dals er
sonst wirklich der hl. Dionysius Areopagita, der St. Pauli-Schiiler
gewesen sein miisse. Kurz nach des Proklus Tod aber galt
allgemein im Orient der Areopagite als thatsichlicher Verfasser,
und zwar nach zuverlissigster uralter Uberlieferung. Man
wuflste, dals schon die Apollinaristen Ende des 4. Jahrhunderts
diese Schriften gefdlscht hatten. Nirgendwo in der ganzen da-
maligen Litteratur tritt auch nur der geringste Zweifel an der
Echtheit der Areopagitischen Schriften auf. Die besten Kritiker
der damaligen Zeit (z. B. Leontius von Byzanz) zweifelten durch-
aus nicht, dals die Schriften authentisch seien. Ist es somit
gauz offenbar unmoglich, dals der Verfasser derselben erst nach
Proklus geschrieben hat, so bleibt nur noch die einzige Mog-
lichkeit, dals er wirklich der Bekehrte vom Areopag (Apstg. 17)
ist, dals also die auffallenden Abnlichkeiten bei den Neuplato-
nikern, insbesondere bei Proklus, deren Abhéngigkeit vom Areo-
pagiten unzweifelhaft darthun. Wie sie nach dem Zeugnisse
des hl. Augustinus (Conf. VII) die hl. Schriften ausniitzten in
ihrer Weise, so auch die Schriften der Apostolischen Viter,
ganz besonders des Areopagiten, was ja auch der bedeutendere



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 287

spitmittelalterliche Neuplatoniker Marsilius Ficinus (nach Lau-
rentius Valla) ausdriicklich bezeugt. Wie bei den Neuplatonikern,
schon bei Ammonius Sakkas, Plotinus, Porphyrius; besonders bei
Proklus, viele Anklinge an den Areopagiten sich finden, so auch
bei den Kirchenvitern und Kirchenschriftstellern, z. B. bei Pan-
tanus, Clemens von Alexandrien, Origenes, den grofsen Kappa-
dociern. Stiglmayr stellt dies allerdings (Histor. Jahrbuch der
Gorresges. 1895 ,,Der Neuplat. Proklus als Vorlage des sogen.
D. Ar. ete“; vgl dies. Jahrbuch XII. S. 491) als Beweis auf
fir des Dionysius Abhédngigkeit von Proklus u. s. w. ,Die
Vergleichung seiner anderen Schriften mit denen des Proklus
einerseits, mit den Kirchenvitern und Kirchenschriftstellern an-
dererseits zeigt deutlich, dafs dieser Dionysius die christliche
und die neuplatonische Litteratur seiner Zeit beherrschte. .
Desgleichen fehlt es in den Schriften des Dionysius nicht an
Stellen, welche auf die Konzilien, zumal auf das von Chalcedon
451, hinweisen.“ Wir aber sagen, dals die christliche und die
neuplatonische Litteratur um die Mitte des 5. Jahrhunderts, sowie
die Konzilien, zumal das von Chalcedon, unzweifelbhaft auf den
weit friiheren Areopagiten hinweisen. Bischof Pearson, der sieg-
reiche Verteidiger der Echtheit der Briefe des hl. Ignatins von
Antiochien, hat durchaus recht mit seinem Nachweis, dals die
besten Kritiker des 6., 5., 4. und 3. Jahrhunderts die fraglichen
Schriften als vom Apostelschiiler Dionysius verfalst ansehen.
Der St. Johannesschiiler Polykarpus schon weist auf ihn hin mit
den Worten ,ein gewisser”, d. 1. der damals bei den kirchlichen
Vorstehern wohlbekannte Areopagite. St. Irendus, Polykarps
Schiiler, beruft sich auf ihn als auf einen beriihmten Apostel-
schiiler. St. Hieronymus nennt ihn ,,quidam Graecorum®. Ori-
genes nennt ihn sogar mit Namen. St. Joh. Chrysostomus nennt
ihn den ,Vogel des Himmels“ wegen seines erhabenen geistigen
Fluges.

Soviel ,zum Stand der Frage“. In Bezug auf , Mystagogie
und Telesiurgie® (S. 97 fI.) lehnt sich Proklus vielfach an den
Areopagiten an. Vereinzelt kommen diesbeziigliche Ausdriicke
schon bei Plato und Philo vor, 6fter im Anschlufs an St. Dio-
nysius bei den hl. Vatern. Die Therapeuten sind noch keines-
wegs Monche im spiteren Sinne des Wortes. Nach Eusebius
(hist. eccl. 2, 16) beschreibt schon Philo von Alexandrien (} 60
n. Chr.) weitldufig und ganz im einzelnen das Leben dieser
Ménner. Sie leiteten ihre Lebensweise vom Rate des heiligen
Evangelisten Markus ab. Betreffs der , Uberlieferung und Ge-
setze (8. 103 ff.) und der ,,Geheimhaltung der Lehre* (S. 108 ff.)



288 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

zeigt sich der Areopagite durchaus unabhdngig vom Neuplato-
nismus, insbesondere von Proklus, und vom heidnischen Mysterien-
wesen. Die mapadooeg des Areopagiten entspricht durchaus der
hl. Schrift und ist deren vom hl. Geiste geoffenbartes Verstindnis
(DN. 1, 4). Die hl. Schrift ist ndmlich nicht offenbart als totes
Buch, sondern zugleich mit ihrem Verstindnis. Soweit es nun
zum Heile notwendig erscheint, wird dieses Schriftverstindnis
uns vermittelt durch die Apostel und deren Nachfolger. Sie
lehren uns kennen die hl. Geheimnisse, welche in der hl. Schrift
enthalten sind. Ganz wie St. Dionysius spricht sich Clemens
von Alexandrien (Strom. l. I u. ofter) iiber die Uberlieferung
aus. Des Areopagiten magadooig ist demnach grundverschieden
von der des Neuplatonismus, insbesondere des Proklus. Deren
,,Jtaga'doazc und ihre Heilighaltung kam aus den (heidnischen)
Mysterien in die Philosophie**. Auch ,,ist zu beachten, dals unter
dieser Uberlieferung 1n erster Linie nicht etwa eine miindlich
sich fortpflanzende Erblehre verstanden ist, sondern die unter
den Namen eines Orpheus, Lious, Musdus, Plato, Pythagoras
laufenden Schriften. . . . Diese mapadooig galt -als mystische,
vor der grolsen Menge zu verbergende Geheimiiberlieferung,
welche nur den Eingeweihten mitgeteilt werden sollte® (3. 104).
Alles ganz im Gegensatze zur magadodig bei Dionysius!! Er
gestattet sich auch nicht den maflsigsten Gebrauch der allego-
rischen Deutung der hl. Schrift zum Beweise der theologischen
Lehrsiatze. Gerade das bezeugt auch, dals die Areopagitischen
Schriften dem ersten christlichen Jahrhundert angehoren. Denn
schon im zweiten ist die Allegorie ganz gewohnlich zur Erklarung
und Stiitzung des Dogmas, und spiater wurde sie von Origenes,
Basilius, Gregorius von Nazianz, Ambrosius, Augustinus u. s. w.
noch weiter ausgebildet. Im ersten Jahrhundert aber verbot die
Schriftdeutung des Simon Magus die Anwendung der Allegorese.
St. Dionysius kennt wohl den mystischen Sino der hl. Schrift;
aber er gebraucht denselben nur, um Vorginge des mystischen
Lebens zu erkliren (z. B. myst. theol. 1, 3).

Seine ,,Vorliebe fiir die Uberlieferung verleitet den Pseudo-
Apostelschiiler EH. VII, 3, 11 zum faux-pas, zu Gunsten der
Kindertaufe die dgyaia Jtapad"ootg anzurufen“ (!??). Dabei ist
er aber keineswegs aus der Rolle gefallen! Da die klndertaute
Apostolischen Ursprungs, soll der Ausdruck ,,doyaia Jra()adooté‘
dagegen sein, dals die Apostel die Lehrer des hl. Dionysiu®
gewesen. Die Erklarer des Areopagiten denken hier auch ap
das Wort des Herrn: ,Lasset die Kleinen zu mir kommen und
wehret es ihnen nicht; denn ihrer ist das Himmelreich.* Darnach



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 289

wiirde die agyaia mapddosic die vom Herrn selbst, der aoyy
im hervorragenden Sinne, empfangene Uberlieferung sein und
agyaia die Bedeutung ,urspriinglich“ haben. Dieser Sprach-
gebrauch entspricht manchen anderen Stellen beim Areopagiteu.
Den Chor der Seraphim z. B. nennt er agyatoratos, nicht weil
er dlter ist als die anderen Chire, sondern weil er dem Ursprunge
des All, Gott dem Herrn, am nichsten steht. Auch kann St.
Dionysius gar wohl gedacht haben an die schon im Alten Testa-
mente (z. B. Prov. 22, 6; Kcecli. 32, 10) ausgesprochene Not-
wendigkeit der guten Kindererziehung. Jedenfalls ist gerade
die Angabe, seine Lehrer hatten die Kindertaufe eingefiihrt, ein
starker Beweis fiir die Echtheit der Schriften, d. i. als im Apo-
stolischen Jahrhundert verfafster. Betreffs der Erteilung der
Taufe und der Einsetzung des Abendmahles reden die Viter des
4. und 5. Jahrhunderts die Sprache des Areopagiten durchaus
unabhéngig von der heidunischen Mysteriensprache.

Die Biicher des Areopagiten gehdrten zu jeven Erklarungen
der iiberlieferten Geheimnisse, welche den Bischiofen allein be-
kaont gegeben werden sollten, damit diese dann die Glaubigen
je nach ihrer Fassungskraft allmiahlich dariiber belehrten. ,Die
schwache Pupille leidet,” sagt der Areopagite selbst, , wenn sie
in die Sonnenstrahlen schaut.“ Wie schon oben erwéhnt, spricht
St. Basilius (de spir. 3, 27) von iiberlieferten Lehren, die nicht
ausdriicklich in der hl. Schrift stehen. Damit meint er nicht,
dafs diese Lehren iiberhaupt nicht schriftlich erklirt worden
seien. KEr sagt nur, dals sie weder in der hl. Schrift stehen
noch in solchen Biichern, welche fiir alle bestimmt waren. Er
sagt, diese Uberlieferungen kdmen von den Aposteln und den
ersten Vatern. Also standen sie jedenfalls als geschriebene
da, damit kein Irrtum in den betreffenden Schriften unterlaufe.
Diese wurden dann geheim unter den Bischofen weiter gegeben.
Das war die christliche Arkandisciplin, die Traditio arcana. Aus
Ehrfurcht vor dem Heiligen und aus Liebe zu den Menschen
wurde diese Geheimhaltung beobachtet. Im Verlaufe der Jahr-
hunderte hat die hl. Kirche, vom hl. Geiste erleuchtet, den hellen
Glanz dieser erhabenen Lichtfiille so weise gemilsigt, dals sie
allen zuginglich ward. Damit schwand dano der Grund der
Geheimhaltung. Durch die im Laufe der Zeit immer zahlreicheren
erkliarten Glaubenssidtze wurde zwar das der Kirche iibergebene
Licht des hl. Geistes keineswegs grifser, aber der grolsen Menge
zugiinglicher; es wurde mehr und mehr Gemeingut. Die Wahr-
heit war eben, wie St. Dionysius so oft betont, ganz der mensch-
lichen Natur gemils in die Menschheit eingesenkt worden. Zur

Jahrbuch tiir Philosophie ete. XVI. 19



290 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Beschaffenheit der menschlichen Natur aber gehort es, dals sie
yerzogen werden mufs zum Guten hin, und dafs ihr nicht, wie
dem Engel, ungeteilt und einfach der gottliche Lichtstrahl
leuchtet. Der Menschheit Erzieher nun waren jene, welche
St. Basilius ,,Viter* und St. Dionysius , Fiihrer nennt. Sie
erhielten zuerst von Gott und pflanzten auf andere ,,Vaver* und
,Fihrer* schriftlich oder miindlich, aber mit dem Gesetze des
Stillschweigens, den ganzen Inhalt der Offenbarung fort. Aus
diesem Lichtschatze wurden die auftauchenden Irrlehren zuriick-
gewiesen und unter upaufhorlichen Kdmpfen zur Erziehung der
Menschen die Wahrheit immer bestimmter formuliert. So er-
standen dann die einzelnen Dogmen und enthielten in bindender,
gemeinverstiandlicher Form das, was nunmehr von allen zu
glauben war. '

Da haben wir denn auch den schirfsten (Gegensatz zwischen
einer solchen Geheimdisciplin und der heidnischen und
ketzerischen. In der hl. Kirche kam das Licht von oben,
,vom Vater des Lichtes. Dessen Fiille aber war zu gewaltig,
um ohne Vorbereitung, ohne Erziehung dafir mitgeteilt werden
zu konnen. ,Sicut, qui mel multum comedit, non est ei bonum:
sic, qui scrutator est maiestatis, opprimetur a gloria*“ (Prov.
25, 27). Wahre Liebe also, welche mitteilt und nach oben
fithrt, ist der Grund fir das Stillschweigen in der Kirche. Da-
gegen ist Neid und Hochmut der Grund fir die Geheimnis-
krimerei der Sekten und auch der heidnischen Philosophen.
Mangel an Licht haben sie, und sie fiihlen die Schranken, welche
sie beengen. Damit sie aber vor der Menge ihren Vorrang be-
wahren, heucheln sie Geheimnisse, wo keine sind. Die kirch-
lichen Vorsteher teilen das Heilige aus reiner Liebe mit, wenn
die Fahigkeit da ist, es zum eigenen Heile aufzunehmen; wenn
das nicht, teilen sie es ebenfalls aus reiner Liebe nicht mit.
Beim Beginn der hl. Kirche mufste vor allem Ehrfurcht gegen
die reinen, heiligen Geheimnisse eingeprigt werden. Kines steht
unleugbar fest als nachste Folge der vom Areopagiten so sehr
betonten Geheimhaltung: die Schrift oder die Offenbarung iiber-
haupt ward nicht unter das Volk geworfen mit dem Bedeuten:
Euver Privaturteil mache daraus, was es will. Vielmehr hatten
die Vorsteher der hl. Kirche das malsgebende Verstandnis.
Dieses Verstindnis aber von Schrift und Apostellehre erhielten
sie von den Aposteln selbst, welche ,es solchen anvertrauten,
welche fihig waren, auch andere zu lehren: quae audisti a me
per multos testes, haec commenda fidelibus hominibus, qui idonei
erunt et alios docere” (2. Tim. 2, 2). Was es um den heidnischen



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseundodionysius. 291

Gotzendienst und seine Mysterien war, schildert das Buch der
Weisheit (Kap. 14). Da heilst es unter anderm: ,Initium forni-
cationis est exquisitio idolorum; et inventio illorum corruptio
vitae est; neque enim erant ab initio, neque erunt in perpe-
tuum . . . Aut enim filios suos sacrificantes, aut obscura sacri-
ficia facientes, aut infamiae plenas vigilias habentes, neque vitam,
neque nuptias mundas iam custodiunt . . . Del immemoratio,
animarum inquinatio, nativitatis immutatio, nuptiarum inconstantia,
inordinatio moechiae, et impudicitiae. lnfandorum enim idolorum
cultura, omnis mali causa est, et initium, et finis. Aut epim dum
laetantur, insaniunt: aut certe vaticinantur falsa, aut vivunt in-
iuste, aut peierant cito.”

Die Mysterien des Alten und Neuen Bundes sind himmel-
weit verschieden von denen des Heidentums. Jene sind Geheim-
nisse, welche zum Nachdenken, zum Vertiefen in dieselben einladen.
Sie sind unerschopflich an Licht. Je mehr sie vorgestellt werden,
desto heller wird der Geist, desto sehnsuchtsvoller das Herz.
Wegen ihrer fiir den Menschengeist zu grolsen Helle sind sie
unzugénglich. Aber diese Helle driickt nicht den Geist, sie
offnet ihn. Die Mysterien der Heiden aber sind leer und nackt;
deshalb hilt man sie zuriick. Je mehr iiber sie nachgedacht
wird, desto mehr zeigt sich ihre Thorheit. Oder sie sind zu
roh. Wer ihnen nahen will, der muls erst alle natiirliche Scham
ablegen. Die Geheimnpisse Gottes sind nur insofern unzuging-
lich, weil unser Geist an sich zu schwach ist. Die Kraft einer
unendlichen Vernunft ist notig, dieselben vollendetermalsen zu
erfassen. Aus eigenen Kriften also kann der Mensch nicht den
Weg finden zu solchen Geheimnissen. KEs handelt sich hier um
Wahrheiten, welche von Natur nur Gott, dem Unendlichen, allein
bekannt sind, welche alle geschipfliche Kraft iiberragen. Sollen
uns diese nun bekannt werden, so muls Gott selber dieselben
uns pnicht nur mitteilen, sondern auch unsere Vernunft kraftigen,
damit diese als freie nun selbstindig daran festhdlt und dariiber
nachdenkt. Er mufs also die Mittel geben, uns entsprechend
iiber dieselben zu unterrichten. Gott thut das in zweilfacher
Weise. Er hat heilige Zeichen eingesetzt: Sakramente, Opfer,
heilige Gebriduche, mit deren Hilte wir zur Erkenntnis der
héheren Wahrheiten emporsteigen konnen. Ein hohes, klares
Verstiindnis derselber hat er dann geeigneten Mannern mitgeteilt,
damit diese die erhabenen Lehren der gewdhnlichen Fassungs-
kraft gemils auseinandersetzen. Im Alten Bunde bis zu Christus
war eine innerliche Entwicklung in der Offenbarung moglich.
Aber von Christus an ist dies nicht mehr moglich. Er hat die

19*



292 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Fiille der geoffenbarten Wahrheit besiegelt durch seinen Kreuzes-
tod, d. i. durch die That. Mehr Wahrheit und hohere Geheim-
nisse konnen ferner nicht geoffenbart werden. Eine einzige
Entwicklung ist hier statthaft, die in der Breite, in der Aus-
dehnung. Die Wahrheit kann immer weiteren Kreisen zuginglich
werden. Aber die Tiefe des Verstindnisses wird nie mehr
hinanreichen an die Tiefe der Auffassung der Apostel, welche
Christum selber gehdort und in denen der Geist der Kraft das
Gehorte erklarte und festigte.

Eben in der Tiefe uad Erhabenheit der christlichen Geheim-
pisse haben wir denn auch den Grund der sogenannten Arkan-
disciplin in der alten Kirche zu suchen. Einerseits fulst dieselbe
auf dem Worte des Herrn (Matth. 7, 6): ,Werfet die Perlen
nicht den Schweinen vor*; anderseits auf der Praxis des Voilker-
apostels (1. Kor. 3, 2; Hebr. 5, 12 ff.), den Unmiindigen nur
die Milech der Lehre zu reichen, den Vollkommenen aber die
kriftige Speise. Diese Geheimdisciplin findet sich bereits in der
zweiten Hailfte des ersten christlichen Jahrhunderts und horte
erst auf, als das Heidentum ganz untergegangen war, im sechsten
Jahrhunderte (vgl. ,,Arkandisciplin®, KL.2, 1. Bd. Sp. 1234 ff.).
Gerade damit hingt auch die Veroffentlichung der Areopagitischen
Schriften zu Anfang des sechsten Jahrhunderts zusammen. Ubri-
gens gab es zu deren Verheimlichung in den fritheren christ-
lichen Jahrhunderten noch ganz besondere Griinde. Zunéchst
ist des Areopagiten Ausdrucksweise nicht die gewohnliche, son-
dern zeigt durch eine ganz eigentiimliche &dufsere Erhabenheit
des Inhalts hohe Tiefe an. St. Thomas sagt (prooem. in Com-
mentar. DN.) dariiber: , Est autem considerandum quod B. D.
in omnibas libris suis obscuro utitur stylo: quod quidem non ex
imperitia fecit, sed ex industria, ut sacra et divina dogmata ab
irrisione infidelinm occultaret.“ Dieser ,,dunkle Stil** ist jedoch
nicht gleichbedeutend mit ,unklarem Stil“. St. Dionysius ist nie
unklar. Vielmehr ist die Schirfe, mit welcher er seine Gedanken
ausdriickt, ganz einzig und ein besonderes Kennzeichen seiner
Schriften. Darum mufs eben der Leser denken. Oberflich-
lichkeit fafst seine Gedanken nicht und wird nur die grifsten
Ungereimtheiten zu Tage fordern. Weiter setzen die Biicher
des Areopagiten die Kenntnis Platos und seines Systems voraus.
Gerade im zweiten Jahrhundert nun kam die Philosophie Platos
bei den Christen in iiblen Ruf (vgl. Justinus, dial. ¢. Triph.
¢. 2). Die Gnostiker mifsbrauchten die platonischen Ideen.
Spiter erniedrigte Plotin das christliche Dogma unter die Lehr-
sitze Platos. Bei Origenes und seinen unmittelbaren Anhidngern



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 293

wurde die platonische Spekulation gefdhrlich. Kein Wunder
also, wenn mit den Areopagitischen Schriften adulserst vorsichtig
umgegangen wurde, da ein Mifsbrauch derselben und des ge-
feierten Namens des Verfassers nur allzuleicht moglich war.
In den Jahrhunderten der Christenverfolgung lag zudem ein
wichtiger Grund fiir die Geheimhaltung in der ganz eigentiim-
lichen und eingehendsten Behandlung der Geisterwelt. Abgesehen
von seinem eigenen Werke iiber die Geisterwelt (coel. hier.)
kommt der Areopagite auch in den anderen wissenschaftlichen
Abhandlungen immer wieder auf die ,himmlischen Intelligenzen*
zu reden. Dies geschah wegen der falschen Lchren des Simon
Magus und nach ihm der Guoostiker iiber die Aonen-Welt. Nun
geschah es aber bereits am Ende des ersten Jahrhunderts und
noch allgemeiner in den zwei folgenden Jahrhunderten, dafs die
Christen im Verdachte verbotenen Umganges mit den reinen
Geistern standen und deshalb wegen Magie verfolgt wurden.
Die Martyrerakten enthalten fir diese Behauptung gewichtigste
Belege. (Gerade diese Anklage wurde geflissentlich im Volke
verbreitet und so nicht selten die Wirkung der von den Mar-
tyrern gewirkten Wunder und ihrer vollendeten Geduld vereitelt.
Dazu stimmt auch, dals die christlichen Apologieen und sonstigen
fir das Volk bestimmten Schriften kaum der Engel als der
guten Schutzgeister erwahnen, sondern nur darauf hinweisen,
was die Ddmonen thun. Die kostbaren Schriften des Areopagiten
wiirden sicher nicht lange Jahre iiberdauert haben, wenn zu
deren Kenntnisnahme alle unterschiedslos wéren zugelassen
worden. lhre Titel schon hétten hingereicht, uveue Anklagen
gegen die Christen zu erheben und die alten neu zu begriinden.
Es wire thatsichlich der Beweis fiir erbracht gehalten worden,
dafs das Christentum nichts anderes sei als geheime Magie. An
Verrdtern hitte es nicht gefehlt, welche den Heiden das Vor-
handensein solcher Schriften angezeigt und die Nachforschung
nach denselben veranlafst oder gar sie selbst iibergeben hitten.
Aus demselben Grunde war bei allgemeiner Kenntnisnahme der-
selben zu fiirchten, die nicht so sehr scharfsinnigen Christen
mochten aus ihnen Anlafs zu schwerem Argernis nehmen. Die
»Aonen* der Gnostiker waren beim Areopagiten nicht fir jeden
Verstand so scharf und wesentlich geschieden von den ,Engel-
hierarchieen“, wie dies nur eingehenderes Studium der oft so
kurzen und noch dazu mit fremdklingenden Ausdriicken reich
versetzten Perioden zeigt. Somit mufste es den Vorstehern der
verschiedenen Kirchen in jeder Beziehung als gerechtfertigt und
wohlbegriindet erscheinen, einer Bekanntmachung dieser Schriften



294 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

in den ersten Jahrhunderten entgegenzutreten. Diese Befirchtung,
mit den Werken des Areopagiten konne Mifsbrauch getrieben
werden, hatte thatsdchlich ihren Untergrund. Marsilius Ficinus
war der festen Uberzeugung (de relig. christ. c. 22), dals die
Hauptmysterien des Numenius, Philo, Plotin, Jamblichus und
Proklus aus Johannes, Paulus, Hierotheus und Dionysius Areo-
pagita genommen seien. Nach Suidas und Pachymeres hatten
sich die heidnischen Philosophen die Werke des Areopagiten zu
verschaffen gewulst und bedienten sich ihrer als Stiitze ihrer
Eitelkeit. Bereits der hl. Basilius d. Gr. beklagt sich bei Be-
sprechung des heiligen Evangeliums nach Johannes iiber solche
Filscher. Vom hl. Augustinus (Conf. VII) haben wir bereits
Gleiches gehort.

Des Areopagiten Geheimhaltung seiner Lehre kennzeichnet
sich demnach als grundverschieden von der Geheimthuerei der
Zauberlitteratur und des Neuplatonismus, ebenso grundverschieden
wie deren Mysterien von den christlichen. Nicht der grolse
hl. Dionysius, wohl aber ein anderer Verfasser zeigt sich vom
Neuplatonismus, insbesondere auch von Proklus, abhingig. Von
letzterem (S. 115) heilst es: ,,Der wunderliche Christ, welcher
um 500 die Schrift Hermippus de astrologia dialogus verfalste,
erkldrt jeden fiir einen Schwachkopf, der fiir seine Synthese von
Christentum, Neuplatonismus, Neupythagoreismus und Astrologie
kein Verstindnis hat und weist ihm mit dem orphischen Bé3nioc
0t 9vpag éni%ec%e (c. 8) die Thiire. Am Schlusse stellt der
Mitunterredende dem Hermippus das Zeugnis aus, dals seine
Darlegungen der gottlichen Inspiration nicht entbehren. Man
brauche jetzt keinen Dreifuls, keine Pythia, kein Heiligtum des
Trophonius mehr, da dir Astrologie nunmehr den richtigen Weg
zeige. Er verspricbt ihm dann, den Inhalt des Buches stets bei
sich zu bewahren ohne Furcht vor Behexungsversuchen.” Zu
solchen und &hnlichen Auslassungen palsi allerdings, wenn es
(S. 114) heifst: ,,Manche dieser Neuplatoniker miissen mit ihrem
feierlichen Schweigen und orakelhaften Reden aut einen nicht
ndher Beteiligten einen sonderbaren Kindruck gemacht haben.
Jedenfalls nahm das Manierierte wieder viel von der Wiirde."
Auf solche Stufe palst aber nicht St. Dionysius Areopagita,
dessen libros die hl. Kirche nennt admirabiles ac plane
coelestes, palst auch durchaus nicht ,der geheimnisvolle Mann*
(S. 258), welcher ,,wahrscheinlich in der That Bischof gewesen,
und zwar ein Bischof, der eine sehr hohe Anschauung von
Wiirde, Amt und Aufgabe des Bischofes hatte (!!)*. Die iiber-
natiirliche, rein gottliche Mystik des Areopagiten ist eben



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 295

grundverschieden von dem falschen Mysticismus der Neuplato-
niker, welcher auf der Grundlage eines emanatistischen Pan-
theismus ruht. Dieser Mysticismus verkennt génzlich die Tragweite
unserer natiirlichen Erkenntniskraft und ist so recht eigentlich
die stolzeste Selbstiiberhebung des menschlichen Geistes, welcher
durch sich allein zur unmittelbaren Schauung Gottes sich erheben
will.  Auf dem ganz und gar christlichen Standpunkt des heil.
Dionysius dagegen ist eine solche mystische Erhebung etwas
wesentlich Ubernatiirliches, einzig und allein moglich durch eine
aufserordentliche iibernatiirliche Gnadenerweisung und Erleuchtung
von seiten Gottes (vgl. , Mysticismus® und , Mystik, mystische
Theologie im KL.2, 8. Bd. Sp. 2075 ff.; Weils, Apologie?,
9. Bd. 1. Vortrag). Wie so widerspruchsvoll sind da die Worte
(S. 116): ,,In dieses Milieu gehort die Geheimnisthuerei unseres
Dionysius, die in seiner Zeit (Ende des 5. oder Anfang des
6. Jahrhunderts? ?) schon nicht mehr viel Sinn und Berechtigung
(wohl aber im 1. Jahrhundert!!) hatte. Er schlols sich aber
dieser Gepflogenheit der Hierophanten, Theurgen und Philosophen
um so eher an, da sie sich zugleich mit der Arkandisciplin der
kirchlichen Viter des vierten und fiinften Jahrhunderts beriihrte.
Als kirchliche Praxis war die Arkandisciplin zu seiner Zeit schon
im Niedergange. Die litterarische Fiktion zeigt sich bei D. auch
hier im Mangel an Konsequenz (!!?7).“

Die Belege in Bezug auf ,,Mystisches Ruhen und Schweigen*
(8. 123 ff.) zeigen wiederum die Grundverschiedenheit des Areo-
pagiten vom Neuplatonismus mit seiner stolzen Philosophie und
falschen Mystik. Der neuplatonische Mystiker treibt die Ver-
achtung gegen die Umgebung, die Weltflucht und die Vermei-
dung jeder offentlichen Thitigkeit, also den Individualismus und
die Selbstgeniigsamkeit noch viel weiter als der Stoicismus. Die
wirkliche Welt ist fiir ihn eigentlich nicht mehr da. In seiner
stolzen, selbstbewulsten, luciferischen Hohe ist fiir ithn der
dulserliche Gottesdienst ebenso wertlos und unvollkommen wie
Jedes Werk iiberhaupt. Es komme ja nicht aufs Thun an, sagt
Porphyrius, sondern auf reine Erkenntnis und fromme Gesinnung.
Den niedern Gott mige man mit Worten anrufen, aber den
hochsten Gott, welchen der Mystiker schaue, ehre man nur mit
heiligen Gedanken und mit schweigender Andacht. ,,Charakte-
ristisch fiir die Mysterien ist feierliches Schweigen, mystisches
Halbdunkel, schauervolle Stille, anddchtige Ruhe. Nicht nur
darf den Uneingeweihten nichts von den heiligen Geheimnissen
verraten werden, auch bei der Feier selbst muls eine Zeitlang
Ruhe und Stille herrschen. Lirmend (!!) kommen die Teilnehmer



206 St. Dlonymus Areopaglta, nicht Pseudodionysius.

zusammen, dann aber tritt Stillschweigen ein und frommes
Schaudern. So soll es auch bei der Philosophie sein* (5. 123).
Stolze Selbstiiberhebung liegt dem ,mystischen Ruhen und
Schweigen* der Mysterien und des Neuplatonismus zu Grunde;
dem geheimnisvollen Ruhen und Schweigen des Areopagiten
dagegen tiefinnerstes, demiitiges Milstrauen auf sich selbst, ver-
bunden mit dem kindlichsten Vertrauen auf Gottes Allmacht und
Allgiite. Der hochmiitigen Verachtung der Kreatur beim Neu-
platonismus steht beim hl. Dionysius gegeniiber die gotigefallige
Entdufserung von aller Anhénglichkeit an die Geschopfe. Diese,
auch die ganz materiellen, verachtet er keineswegs, sondern
benutzt sie voll Dank gegen den gottlichen Geber als Mittel
zur wahren Gottesliebe. Durchaus verschieden ist die Auffassung
des Areopagiten von der des Neuplatonismus, sowohl betreffs des
,2metaphysischen, absoluten Schweigens”, welches ,in den
obersten, Gott selbst umgebenden Regionen herrscht”, als auch
»,des erkenntnistheoretischen* (S. 128). Das metaphysische
Schweigen des Neuplatonismus ist das des Guoosticismus und
seines Stammvaters, des Magiers Simon, dessen ,endloses Ur-
vermigen, dvvauts anépavroc, ewige unermefsliche 6fyz“. Dem
Systeme des letzteren, wie es Hippolytus in seinen Philosophu-
mena darlegt, dhnelt der Neuplatonismus, insbesondere des Proklus,
sowohl dem Wortlaut wie der Sache nach ganz auffallend. Darum
aber ist auch der Areopagite, der Hauptgegner des Simon Magus,
sachlich so ganz wesentlich verschieden vom Neuplatonismus.
Wie Simon kennt auch St. Dionysius das Unaussprechliche, das
Unfalsbare, die alyy adpatrog xal axatalrlnw,, als Wurzel alles
Seins. Aber dieser Urgrund des Seins ist ihm actus purissimus
gegeniiber der potentia absoluta Simons und spiter des christen-
feiudlichen Neuplatonismus. Der Areopagite betont, ganz im
Gegensatze zu Simon und dessen spiterem Nachtreter, dem
Neuplatonismus, der Urgrund sei so sehr iiber unsere Natur
erhaben, dals unsere Verpunft nur das iiber sein inneres Wesen
zu erkennen vermag, was der Urgrund selber offenbaren will.
Er stiitzt sich dabei nicht auf ,verfiihrerische Worte mensch-
licher Weisheit”, sondern auf die ,Kraft des Geistes*, welcher
die Apostel und Propheten inspiriert hat. Mit sicherer Hand
schialt er los die Schriftausdriicke, deren sich der Erzirrlehrer
zur Téuschung der Seelen bedient, von dem verderblichen Ver-
standnisse, welches dieser ihnen unterlegt. Kein Wunder, wenn
diese ,Kraft des Geistes Gottes zum Gestiandnis (S. 133) treibt:
»Es reizt formlich, die Fernwirkungen der genannten Theorieen



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 297

(bei Betrachtung Gottes) zu verfolgen; dieselben sind wirklich
unermef(slich.*

Das ,,mystische Ruhen und Schweigen gehort strenge ge-
nommen schon zu den mystischen Zustinden (S. 133 ff. 4. Kap.).
Dasselbe hdngt mit Vision und Kkstase enge zusammen; es dient
zur Vorbereitung auf dieselbe, fiihrt zu derselben und ist in
hochster Potenz vorhanden, wenn sie eingetreten ist. . . . Der
Hohepunkt menschlicher Erkenntnis und philosophischer For-
schung (!1?7?) ist das mystische Schauen, die Ekstase. Hier
nimmt alle Sinneswahrnehmung, alles diskursive Denken, iiber-
haupt alle geistige Thitigkeit (!??) ein Ende. Die Seele fiihlt,
in vollige Passivitit versetzt, die unmittelbare Parusie Gottes;
eine plotzliche Erleuchtung kommt iiber sie und umflammt sie;
sie wird Gott verdholicht und mit ihm vereinigt, vergottet.
Vorbedingung dieser Erleuchtung und Einigung ist die Seelen-
reinigung. Die Heimat dieser Gedanken sind die Mysterien (!77),
in welchen derartige ekstatische und orgiastische Zustiandlich-
keiten durch allerlei kiinstliche Mittel hervorgerufen wurden.
Deutlich verraten diesen Ursprung die Termini, die Vergleiche
und ausdriicklichen Verweisungen, welche sich bei den Philo-
sophen finden, wenn sie von derartigem reden. Diese Gedanken
wurden pamlich, nach einem schiichternen Vorgange des Empe-
dokles, schon von Plato ansatzweise in die Philosophie eingefihrt,
gelangten von da zu Philo, zu Plotin und den nachfolgenden
Neuplatonikern, sie steigerten sich stufenweise bis auf Proklus
und Pseudo-Dionysius, durch welch letzteren sie in der christ-
lichen Mystik des mittelalterlichen Morgen-, spater auch des
Abendlandes heimisch geworden sind (17 ?). Wie schon beim
»mystischen Ruhen und Schweigen“ wird auch hier wieder der
philosophische Mysticismus und die wesentlich verschiedene
christliche Mystik auf eine Stufe gestellt. Der menschlichen
Erkenntnis und philosophischen Forschung wird hier das mystische
Schauen, die Ekstase zugeschrieben, welche nach der Lehre der
echt kirchlichen Mystik nur -moglich ist durch eine aufserordent-
liche, iibernatiirliche Gnadenerweisung und Erleuchtung von seiten
Gottes. Die neuplatonische Mystik ist an sich, in Ursachen und
Wirkungen durchaus verschieden von der des Areopagiten. Des
letzteren Mystik ist eine durch und darch iibernatiirliche
»plane coelestis*, im Gegensatze zu der natiirlich-damonischen
des Neuplatonismus und des Mysticismus iiberhaupt. Beim Areo-
pagiten findet sich keine Spur von kiinstlichen Mitteln, ekstatische
Zustinde hervorzurufen, ebensowenig eine teuflische Beeinflussung.
Die Wirkungen seiner erhabenen Mystik sind ganz und gar



298 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

reine, heilige, gottgefillige, keineswegs ekstatische und orgia-
stische Ausschweifungen, wie bei den heidnischen Mysterien (vgl.
K. L.2 a. O. und ,,Verziickung* 12. Bd. Sp. 853—86Y9). Bei
diesen ist es allerdings leicht erklirlich, dals ,iiberhaupt alle
geistige Thatigkeit ein KEnde nimmt‘, wogegen bei der iiber-
natiirlichen Ekstase zwar die Sinnenthiitigkeit zuriicktritt oder
ganz aufhort, die geistige Thitigkeit (Erkennen und Lieben)
aber um so intensiver ist. Die verniinftigen Geschopfe sind eben
in Gottes Hand keineswegs leblose Werkzeuge.
»Mystisch-ekstatisches Schauen und Einswerden'* mit Gott,
die sogenannte Vergottung ist nicht erreichbar mit geschopflichen
(menschlichen oder ddmonischen) Kriften, sondern nur durch
Gottes Gnade gratia gratis data. Was sich anscheinend Ahn-
liches bei Plato, Philo, Plotin u. s. w. (8. 136 ff.) findet, ist nur
ein Anklang oder sogar ein Zerrbild und eine Nachéffung der
in der gottlichen Offenbarung (A. oder N. T.) und spiiter in den
Viterschriften enthaltcnen mystischen Zustinde. Plato nennt
sich selbst einen Schiiler des Altertums; den Grund seiner
Lebren bilden die Meinungen der Priester und Dichter (vgl
Willmann, Geschichte des Idealismus. I. Bd. S. 366 ff.). Die
aus dem Morgenlande (auch dem A. T.) stammenden mystischen
Gedanken vereinigte er mit.den pythagoreischen und sokratischen
zu einer, wenn auch noch fehlerhaften, Einheit. Wie die christ-
lichen Apologeten sagen, schopfte er unter anderm seinen Gottes-
begriff geradezu aus dem Alten Testamente. Sogar der heid-
nische Numenius nennt, wie schon gehort, Plato den ,attisch
redenden Moses". Sehnsiichtig verlangt er nach einer dulseren
Gottesoffenbarung und kennt nicht die stolzen Anspriche der
Theosophie und Theurgie, d. h. einer unmittelbaren Gottes-
anschauung und Gottesgemeinschaft, wie spiter die Neuplatoniker
(vgl. Commer, Die immerwihrende Philosophie. 8. 56 ff.). Inp
Philo vereinigten sich das reite Judentum und Heidentum that-
sichlich; aber diese Verschmelzung entspricht keineswegs dem
wirklichen Christentum, legte vielmehr den Grund zu den Haupt-
lehren des Gnosticismus und der Neuplatoniker. Er steht im
tiefen Gegensatz sowohl zur jidischen als christlichen Gottes-
lehre. Seine Ansicht iiber Ursprung und Natur des Menschen
ist ein Gemisch von platonischen Ansichten mit pantheistischen
und willkiirlich umgedenteten jiidischen Lehrsatzen. Die Siinde
kann nach Philo nicht eigentlich in der Seele gesucht werden,
sondern liegt in der sinunlichen Natur. Die Ascetik mufs sich
aledann entweder im pythagoreischen und pharisiischen Geiste
oder im Dienste der Theurgie und Magie ausschlie(slich auf die



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 299

Aufserlichkeit werfen und zu Ausschreitungen fiihren. Denn so
ist die Schlufsfolge unvermeidlich, ihr Zweck werde um so besser
erreicht, je schoeller sie den Zusammenhang der Seele mit dem
Leibe als vermeintlichen Grund des Bosen zerstore. Philos
Versenkung in Gott, d. i. in seinen Gott, als in das beschaffen-
heitslose Sein fiihrt naturgemils als zur hochsten Vollkommen-
heit des Mystikers zur Nachahmung eben dieser Beschaffenheits-
losigkeit, kurz zum Quietismus. Manche schlimmen Folgen seiner
falschen Mystik hilt noch die Riicksicht auf die alttestamentliche
Offenbarung auf. Aber schrankenlos treten diese Folgen auf
beim Neuplatonismus. Keine Riicksicht anf irgend eine geoffen-
barte Religion hindert denselben. Im Gegenteil verfolgt er den
Hauptzweck, auf alle mogliche Weise das Christentum zu iiber-
fligeln. Bei ihm zeigt sich der nackte Pantheismus.

Plotin, der Philosoph der Weltflucht, findet das Heil des
Menschen in dieser Flucht. Seine Ekstase ist ein ,,Zunstand der
Vereinfachung und Entziickung, welcher sich mit Wahnosinn,
Trunkenheit, enthusiastischer Besessenheit vergleichen
lifst (1!). Es ist schliefslich gar kein Schauen mehr . . . Der
Geist wird zur unterschiedslosen Einheit mit dem Geschauten . ..
Es ist der Zustand der absoluten Einigung mit dem Urwesen
eingetreten . . . In dieser Vereinigung mit Gott schaut sich
der Geist selbst als Gott“ (8. 143 f.). Des Jamblichus ,Buch
von den agyptischen Mysterien zeigt recht anschaulich, wie die
Spekulation in den Dienst einer absterbenden Theologie und
aussterbender Gotterkunlte trat, wie Philosophie und Theurgik
sich zu kithnem Kompromifs vereinigten. Dieses Buch lafst auch
Blicke werfen in die Abgriinde wiisten Aberglaubens und phan-
tastischen Zauberspukes, wie er nur aus der Umarmung eines
senilen Kultes und einer orientalisch erhitzten Phantasie ent-
sprossen konnte. Wer diese Hexenkiiche von Astrologie, Wasser-,
Feuer-, Gerstengraupen-, Traum- und anderer Mantik, Gotter-
und D&monencitationen betrachtet, dem ergeht es wie Faust:
,Mir widersteht das tolle Zauberwesen.® Und das bot man der
alten Welt als Arznei! ,Versprichst du mir, ich soll genescn
in diesem Wust von Raserei?* (!!!) Leider sind diese finsteren
Spukgestalten des absterbenden ,Hellenismus‘ nie ganz ver-
schwunden, sie tauchten auch in christlichen Zeiten immer wieder
auf und feierten da und dort ihre Orgien. Ja, sie konuten in
abergliaubischen Zeiten mit heidnisch-germanischen Wahngebilden
sich verbinden, in wildem Tanze die Linder durchziehen und
die Gemiiter bethoren (!!!1)“ (8. 149). Wie so grundverschieden
ist von solcher , Hexenkiiche, (solchem) tollen Zauberwesen und



300 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Wust von Raserei (!!!) die ,,ganz himmlische: plane coelestis®
Mystik des Areopagiten! Der soll denn ganz aus Proklus
erklairt werden miissen! ?? ,Dals die Ausfiihrungen des Proklus
iiber die wissenschaftliche und mystisch-religiose Gotteserkenntnis
den areopagitischen fast wortlich gleichen, bestitigt eben durch-
aus die Abhéngigkeit des Proklus vom viel fritheren (!!) Areo-
pagiten. Dies zeigt sich unter anderm auch deutlich bei der
Deutung der dreifachen Seelenbewegung (DN. 4, Y), welche
dhnlich der Bewegung Gottes (DN. 9, 9) und der hl. Geister
(DN. 4, 8) eine gerade, spiral- und kreistormige ist (S. 150 ff,,
vgl. S. 83 ff.

Proklus spr:cht (S. 153 ff.) von daxgorarov, axpo*n]g, évo-
g, avdog u. s. w. der Seele. Dies ist ihm ,ein iiber die
Vernunft hinausgehendes Seelenvermogen®, ,das einheitliche
Wesen der Seele, modern gesprochen, das reine Selbstbewufst-
sein“ (!? 7). Es soll das sein, was die Mystiker und Scholastiker
den Seelengrund, das Geistesfiinklein, den Mittelpunkt der Seele,
die Spitze des Gemiites, den innern Menschen, zpex totius
affectus, vertex animae, seu mentis, scintilla animae u. s. w.
neonen (vgl. dies. Jahrb. XIV. 8. 413 ff.). , Aus diesen pro-
klischen Gedankengidngen heraus und nur aus ihnen ist Dionysius
vollig verstandlich* (!?7?) [S. 156]; und zwar trotz aller Ver-
schiedenheit (!!!): ,,Wahrend Proklus unter dem ,Einheitlichen
ein iiber den »0ovg hinausgehendes eigenes Vermogen versteht,
welches in der Seele beim gewohnlichen Zustande gleichsam
schlummert und erst beim mystischen Schauen aufgeweckt und
in Thatigkeit gesetzt wird, ist es fiir Dionysius eben die Ineins-
fassung der verschiedenen, sonst getrennten Seelenkrifte (DN.
1, 1 u. 4, 9), gleichsam die Summe der Seelenkrifte in einem
Brennpunkte vereinigt, die Quintessenz der Seelenvermogen, die
aber doch wieder zur vzttp voUv {vwoig wird. Die dionysischen
Ausfiihrungen iiber das Kinheitliche beim mystischen Schauen
und iiber das Aufhoren jeglicher Thétigkeit (??) der geistigen
wie der sinnlichen, erscheinen vieltach noch als Steigerungen
und Haufungen proklischer GGedanken* (!!) [S. 159]. Abgesehen
von der Prioritat des Areopagiten geht es doch wohl gar nicht
an, aus dem blofsen Wortlaut auf sachliche Ahnlichkeit zu
schliefsen. Die ,plane coelestis Mystik unseres hl. Dionysius
unterscheidet sich von der neuplatonischen, insbesondere pro-
klischen Mystik an sich, in ihren Ursachen und Wirkungen, ist
also letzterer vielmehr durchaus unéabunlich. Zudem liest Koch
in die (8. 156 ff.) angefiihrten Stellen etwas hinein, was sie gar
nicht enthalten; der blofse Wortlaut hat ihn getduscht. Der



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 301

Aquinate findet hier keineswegs die Lehre vom Seelenfiinklein.
In DN. 1, 1 ist Rede von der Bedeutung der hl. Schrift und
von der dieser zu Grunde liegenden Kraft des heiligen Geistes.
,Gemifs dieser Kraft werden wir mit Unaussprechlichem und
Unbekanntem in einer unaussprechlichen und ungekannten Weise
verbunden und zwar vermoge einer Einigung, welche alle
Macht und Wirksamkeit unserer schlie[’senden und rein geistig
schauenden Vernunft vollig iiberragt: xata zav x@ettrova
'n}c xad nuac Loyixijg xal voepdg dvvducmg xal evepyeirxq
fvoow (8. 157). Princip der theologischen Kenntnis ist der
hl. Glaube. St. Thomas erklirt die angegebene Stelle folgender-
malsen: ,supra virtutem et operationem nostrae rationis et in-
tellectus, . . . altioribus enim per fidem coniungimur,
quam sint ea ad quae ratio naturalis pertingit; et cer-
tius adhaeremus, quanto certior est divina revelatio quam
humana cognitio.“ Von der scintilla animae (apex mentis) steht
da nichts.

Wie weit St. Dionysius von der ,Gedankenwelt und der
,Terminologie des Proklus“ (S. 158) entfernt ist, zeigt. sich
deutlichst DN. 7, 1 u. 3. Die da genanute Evooig vrepaipovoa
Y To¥ vo¥ @uoww und vmEQ vovw Eveois ist durchaus ver-
schieden vou ,der proklischen Theorie von der iiber den wodg
hinausgehenden ,einheitlichen‘ Seelenkraft“ (a. 0O.). Proklus
meint mit der vxép vodg £vmaig ,das Vermiogen, das er sonst
als ar%og 100 vov bezeichnet, xad 0 xai udliore T Yeim
ovvantoucdea (in Aleib. IIL, 103)%, zeigt aber damit handgreif-
lich die Abhang:gkent vom welt fritheren Areopagiten. Diesem
entlehnt er die vwép vody &vwarg, hat aber von ihrer eigent-
lichen Bedeutung keine Ahnung, weil er das Ubernatiirliche
nicht anerkennt. Der Areopagite eben spricht von einer durchaus
ibernatiirlichen Einigung, von der Verbindung mit Gott
durch iibernatiirliches Erkennen, durch den hl. Glauben, welcher
im Jenseits ins Schauen iibergeht. St. Thomas sagt zur ersten
Stelle: ,,Oportet considerare, quod mens nostra duo habet ad
intelligibilia cognoscendas: primo, quod habet naturalem virtutem,
I. e. intelligentiam, per quam inspicere potest intelligibilia sibi
proportionata; secundo vero habet quandam unitionem ad
res divinas per gratiam, quae excedit naturam mentis nostrae,
per quam unitionem coniunguntur homines per fidem ad quam-
Cunque cognitionem ad ea quae sunt super naturalem mentis
Virtutem. Oportet ergo ut intelligamus divina secundum hanc
unitionem: et non trahendo divina ad ea quae sunt secundum
nos, sed magis totos nos statuentes supra nos in Deum, ita per



302 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

praedictam unitionem totaliter deificemur; ideo . . . dicit quod
cumn Deus sit melior nobis, melius est nobis quod simus Dei per
unitionem, et quod non simus nostri ipsorum, nostris naturalibus
innitentes, quam quod simus nostri ipsorum. Sic enim nobis
factis cum Deo et cum Deo uniti fuerimus, divina nobis dona
aderunt, quae percipere non possumus, si Dei unitionem
negligentes nobis ipsis inhaereamus.“ Ahnlich zur vt
vovr €vwoig an der zweiten Stelle. Auch an den andern (a. O.)
angefiihrten Stellen zeigt sich deutlich, dals Proklus kein Ver-
stindpis fiir die iibernatiirliche (per gratiam) Einigung mit Gott
hat. Darum versteht er auch nicht des Areopagiten Lehre vom
ibernatiirlichen Glauben (8. 161 f.).

»Wie ein roter Faden zieht sich der Gedanke der Verein-
fachung, der Einheit und Vereinigung der Riickkehr aus der
geteilten Vielheit zur ungeteilten Einheit durch das proklische
und dionysische System und kommt in ungezéhlten Wendungen
zum Ausdruck.... DN. 7, 4 sagt Dionysius, dals jede Erkenntnis
eine Vereinigung des Erkennenden mit dem Erkannten bedeute,
wer also die Wahrheit erkennt, wird mit ihr vereinigt; diese
Wahrheit ist durchaus einfach, der lrrtum aber, von dem man
durch die Wahrheit befreit wird, ist bunt und vielgestaltig. Die
aindoyvowdia der Christen ist éveaia, einfacher und gottlicher
als die andere, oder vielmehr: avTijv elvar Tiw povyy dindi
xal plav xai axdijy HSeoyvooiav (S. 164): die Wahrheits-
erkenntnis der Christen ist die allein wahre und einheitliche
und einfache Gotteserkenntnis!! Damit ist aber auch der
ganze Gegensatz angezeigt, welcher zwischen der wahren Mystik
des Areopagiten und der falschen des Neuplatonismus, insbeson-
dere des Proklus besteht. Der Wahlspruch der letztern ist: der
Mensch allein! Diese titanenstolze Mystik will den Menschen
mit Gott vereinen durch menschliche Krifte. Der Areopagite
aber will den Menschen mit Gott einen durch gottliche Kraft,
mittels der Gnade. Seine Mystik ist die allein echt katholische
und kirchliche. Ihr Wahlspruch ist: Gott ist alles! Aufser ihm
ist nichts! Alles, was da ist, hat nur Wert, insofern es mit
Gott iibereinstimmt. Ist also der Mensch mit Gott vereint mit
Hilfe der Gnoade, so ist er etwas Grofses und Vollkommenes.
Ohne diese Kinigung mit Gott ist er nichts, in der Einigung
mit ihm alles. Geniigt ihm Gott allein, und geniigt er Gott, so
geniigt er auch sich selber. Die wahre, christliche Einigung
mit Gott ist die volle Einigung von Natur und Gnade. Das ist
das Ziel der wahren, kirchlichen und echt katholischen Mystik.
Der Weg dazu ist einzig und allein die demiitige, ganze Hingabe



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 303

an Gott und seinen heiligsten Willen. Diesen Weg aber kennen
nicht die stolzen, selbstbewulsten Neuplatoniker; diesen Weg
aber sind gegangen die Heiligen der katholischen Kirche, auch
der grolse hl. Dionysius Areopagita, vor allem die Konigin aller
Heiligen, Maria, die Gottesmutter: ,,Fiat mihi secundum verbum
tuum!*“ Das ist aber auch der einzige Weg zum wahreo Frieden,
zu jenem siifsen Himmelsfrieden, jener ,pax Dei, quae exsuperat
omnem sensum‘ (Phil. 4, 7). Es ist dies jener kostbare Lohn
des hl. Geistes, von welchem so schon St. Mechtild von Magde-
burg singt: '

»30 wird’s dann in der Seele stille,
Es lebt in ihr nur Gottes Wille;
Sie gibt sich ihm, er gibt sicbh ihr,
Da schweigt die niedere Begier.*

Mit der Deutung des Taufritus (EH. II, 3, 5. S. 165 ff.)
soll Dionysius wieder allein stehen in der ganzen patristischen
Litteratur!? ?  Die anderen Viter sollen ,eine Beziehung auf
die ,Einheit, eine Riickkehr vom Vielfdltigen zum Einen und
Einheitlichen* nicht kennen!?? Dagegen verweisen wir einfach
auf die Beschreibung, welche St. Dionysius (LI, 2) gibt. Er
nennt die Taufe ,@wtiouoc, Erleuchtung® ganz in Uberein-
stimmung mit seinem ,heiligen Lehrer®, dem Volkerapostel,
welcher (Hebr. 6, 4) von denen spricht, welche einmal er-
leuchtet sind, und (Hebr. 10, 32) an die friiheren Tage erinnert,
»i0 quibus illuminati magnum certamen sustinuistis passionum®.
Wie Erleuchtung nennt er die Taufe auch Wiedergeburt. Gleiche
Namen geben der Taufe auch die anderen Viter, und schon
durch diese Namen driicken sie mit Dionysius ,eine Beziehung
auf die ,Einheit’, eine Rickkehr vom Vielfiltigen zum Eiven und
Einheitlichen* aus! Das ganze Taufversprechen bewegt sich von
der Apostolischen Zeit an um zwei Worte: Absage wider alles
Bose und Zusage an Gott. Und die mittelalterliche Mystik fafst
den ganzen Weg der Vollkommenheit ebenso in zwei Worte
zusammen: Abkehr auud Einkehr. Abwendung von allem, was
unsere Natur verdirbt und fesselt, ,Riickkehr vom Vielfiltigen®;
Einkehr zu Gott in unserm Innern, damit die befreite Natur mit
Gott geeinigt werde, ,Beziehung auf die Einheit, zum Einen
und Einheitlichen”. Was driickt zudem das Glaubensbekenntnis
anderes aus als eben diese Beziehung? An Gott glauben heilst
eben pichts anderes, als sich ganz und gar an Gotut, den Einen
und Drei-Einen, hingeben. KEs heilst, Gottes Willen thun, Gott
im glidubigen Herzen lieben und sich durch thatkriftiges Streben



304 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

mit Gott zu vereinigen suchen. Gewils eine ganz andere
»Einheit und Vereinigung“ wie die des Neuplatonismus!! , Eine
Weltanschanung, welche so ganz und gar von der Idee des €v
und ihres Gegensatzes, der modvuepia, des Ausgangs aller Viel-
heit aus dem Einen und der Riickkehr des Vielen zum Einen
beherrscht. ist, wie wir das bei Dionysius durchweg finden, ist
in solcher Ausbildung und Terminologie undenkbar vor einem
Plotinus, Jamblichus und Proklus“ (??? 8. 170). Diese Welt-
anschauung ist vielmehr eine durchaus christliche!! Die heiligen
Schriften des Alten Testaments schon sind ,beherrscht so ganz
und gar von der Idee des £ und ihres Gegensatzes u. s. w.
(a. 0.). Was anders driickt aus des Psalmisten: ,declina a
malo et fac bonum*“ und des A. T. Predigers: ,finem loquendi
pariter omnes audiamus: Deum time, et mandata eius observa;
hoc enim omnis homo —*?

Vom heidunisch-,,mystischen Reigentanz‘ (S5. 170 ff.) hat der
Areopagite keine Spur. ,Die bei Plato und den Neuplatonikern
gebrauchlichen Ausdriicke paiveo®ac und pavia vermeidet Dio-
nysius geflissentlich, ja er polemisiert sogar einmal dagegen® (!!).
Wie wir schon gehort, unterscheidet sich sein mystisches Schauen,
seine Ekstase u. dgl. himmelweit von den mystischen Zustinden
der heidnischen Mysterien und der Neuplatoniker!! In DN. 4,
13 bestimmt St. Dionysius, dals die Liebe, und zwar die iber-
natiirliche Gottesliebe, der wirkende Grund sei fiir die
.Ekstase, und ,beruft sich dann auf den grofsen Paulus und den
Ausspruch Gal. 2, 20“ (8. 173). Dazu bemerkt der Aquinate:
»dicit, quod propter hoc quod amor non permittit amatorem esse
sui ipsius, sed amati, magnus Paulus constitutus in divino amore,
sicut in quodam continente, et virtute divini amoris faciente
ipsum totaliter extra se exire, quasi divino ore loquens dicit,
Gal. 2, 20: ,Vivo ego, iam non ego, vivit autem in me Christus’,
scilicet quia a se exiens, totum se in Deum proiecerat, non
quaerens quod sui est, sed quod Dei, sicut verus amator, et
passus extasim, Deo‘ vivens, ,et non vivens‘ vita ,sui ipsius, sed
vita‘ Christi ut ,amati‘, quae vita erat sibi ,valde diligibilis‘.“
Wie weit entfernt von dieser iibernatiirlichen, uneigenniitzigen,
selbstlosen und selbstvergessenen Liebe des Apostels und seines
grolsen Schiilers Dionysius ist die stolze Selbstsucht und Selbst-
vergotterung des Neuplatonismus, insbesondere auch des Proklus!!
Die Ahnlichkeit des letzteren mit dem Areopagiten im &dufseren
Ausdruck bei der sachlichen Grundverschiedenheit zeigt immer
wieder ganz deutlich die Abhingigkeit insbesondere des Proklus
vom Apostelschiiler in der Absicht zu tduschen!!



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 305

Betrefts der ,drei Wege* (S. 174 fI.) heilst es: ,,Dieselben
stammen in ihrer bewulsten Unterscheidung und strikten Durch-
fihrung von Pseudo-Dionysius (!??), der jedoch den Ausdruck
00dg nicht hat. Die Grundgedanken dieser Lehre finden sich
aber . . . schon bei Plato.“ Sie sind sogar weit vor Plato in
der gottlichen Offenbarung, z. B. im Dekalog!!, ja schon im
Protoevangelium!! Hétte unser Dionysius Ende des fiinften oder
Avnfang des sechsten Jahrhunderts geschrieben, so wiren die
angefithrten Worte falsch; denn aufser bei Clemens von Alexan-
drien (vgl. Ernesti, Die Ethik des Clemens v. Alex. 2. und
3. Hauptstiick, 8. 75 ff. und 8. 121 ff,, insbesondere S. 144 fi.)
und Origenes sind die drei Wege bewulst unterschieden und
strikt durchgefiihrt bei den heiligen Vitern: Athanasius, Basilius,
Ephrem, Gregor von Nyssa, Gregor von Nazianz u.s. w. Aller-
dings soll ,,Basilius an Plotin anlehnen* (S. 175, Note 1) und
beispielsweise seine Erklarung des Bosen ,deutlicher die pla-
tonisch-plotinische Anschauung als die Lehre der heiligen Schrift
wiedergeben!?? Die Neuplatoniker erkliren vollends die Materie
fir den einzigen Sitz des Bosen und fiir das Bose selbst. Sankt
Basilius aber bekampft wie die anderen ilteren Viter ausdriick-
lich die Irrlehre, die Siinde sei die sinnliche Natur des Menschen.
St. Basilius lehrt ausdriicklich die Notwendigkeit der Reinigung
der Seele; Plotinus aber sagt, die Seele selber sei immer rein,
von ihrer Reinigung konne iiberhaupt keine Rede sein. Sankt
Basilius vertritt durchaus die Lehre der Kirche und der heiligen
Schrift. Plotins Lehre lehnt sich an Philo und Simon Magus
an, welch letzteren der Areopagite systematisch widerlegt. Was
der hl. Basilius vom Fortschritt des Asceten u. dgl. sagt (S. 176),
das stimmt mit dem vom Areopagiten (EH. 1I, 2) iiber die
Taufceremonien und deren Bedeutung Gesagte sehr iiberein.
Auch Clemens von Alexandrien sagt Ahunliches (vgl. Ernesti
a. 0. und 8. 66 ff.). Dals gerade Proklus von den Neuplato-
nikern am meisten den dufsern Wortlaut des grofsen heiligen
Dionysius nachahmt, ist leicht erklirbar aus dessen letztem ver-
zweifelten Versuch, dem absterbenden Heidentum aufzuhelfen
und deshalb absichtlich zu tiuschen, um jeden Preis und mit
allen Mitteln das Christentum zu iiberbieten.

Auf die ,,drei Wege* folgt dann ,,die Gebetstheorie* (S. 178 ff.).
»DN. 3, 1 flicht Dionysius eine Erorterung iiber die Notwendig-
keit, den Verlauf und die Wirksamkeit des Gebetes ein, welche
durch den Mangel an jeglichem specifisch christlichen Gedanken
auffillt, Wir koonen sie nur recht verstehen, weun wir uns
zuerst die neuplatonische Gebetstheorie vergegenwirtigen (177).

Jahrbuch fiir Philosophice ete. XVI, 20



306 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Also der Christ mufs vom Heiden beten lernen!?? ,Die inter-
essante Gebetstheorie des Proklus®“ (8. 182) ist im Gegensatze
zu der des Areopagiten eine emanatistisch-pantheistische!! ,So
flie[st unsere und die gottliche Wirksamkeit ineinander; wir
gehoren nicht mehr uns an, sondern den Goéttern, und bleiben
im gottlichen Lichte, rings von ihm umflossen. ,Das ist das
beste Ende des wahren (Gebetes, dals es die Verbindung mit dem
Ruhepunkte herstelle, alles, was aus der gottlichen Einheit her-
vorgegangen, wieder in das Eine hineinsetze und den Lichtpunkt
in uns mit dem gottlichen Lichte umfasse. . .. Das &v der Seele
wird mit dem € der Gotter vereinigt® (S. 181 f). ,Fiir Dio-
nysius ist es schon bezeichnend, wie er DN. 3, 1 zu seiner
Erorterung iiber das Gebet kommt . . . Dionysius will, obgleich
er schon DN. 1, 8 sich des gottlichen Beistandes versichert hat,
3, 1 nochmals, bevor er die Benennung Gottes als des Guten
erlautert, die heilige Dreifaltigkeit anrufen, welche die Quelle
alles Guten und iiber alles Gute erhaben ist. Daran schlielst
sich dann ziemlich abrupt und unvermittelt (!??) seine Aus-
fihrung iiber das Gebet, was dabei geschieht und was nicht‘
(S. 183). Der Areopagite will in seinem Buche nur insoweit
von den Namen Gottes handeln, als sie in Gott den Urgrund
der Dinge hinstellen. Was nun Gott den Geschiopfen verleiht,
das geht hervor aus der gottlichen Giite und triagt zum Guten
des Geschopfes bei. Die Benennung ,gut‘ ist somit eine voll-
kommene; denn sie schlielst alles in sich und offenbart deutlich
die Quelle aller Dinge. Gott gegeniiber kann darum unser Teil
nur Gebet sein und nicht irgend welches Fordern. Was von
der reinen Giite jemandes abhéngt, das kann nur erbeten werden.
Und darin macht sich eben der Einfluls der gottlichen Giite am
meisten im Menschen bemerkbar, dals dieser zum Gebete sich
wendet, d. i. seinerseits im Lichte Gottes seine volle Ohnmacht
anerkennt und die unendliche Allgewalt des Allerhdchsten!
Gewils ein specifisch christlicher Gedanke; ein untriigliches
Kennzeichen des wahren iibernatiirlichen Gebetes im Unterschiede
vom stolz pharisiischen Gebete des Neuplatonismus, insbesondere
des Proklus, welcher offenbar in seiner Gebetstheorie auch
christliche Gedanken nachafft, um besser tduschen zu konnen!!

,Damit wir nun das, was von Gott ausgeht, hinlinglich
erkennen,” sagt St. Dionysius, ,miissen wir die Dreieinigkeit
anrufen’’!! Gewils wieder ein specifisch christlicher Gedanke!!
Je mehr wir dem Dreieinen nahe kommen, d. i. ihm #hnlicher
werden, desto besser lernen wir die Gaben seiner Giite kennen.
Diese Verihnlichung geschieht 1. durch Reinigung von fleisch-



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 307

lichen und weltlichen Neigungen, welche uns nach unten ziehen;
— 2. durch Sichtung der Phantasiebilder, indem wir uns iiber
deren Dunkel erheben und nicht etwa nach Art des Korper-
lichen meinen, Gott habe Gestalt oder Umfang; — 3. durch die
heilige Liebe, welche unsern Willen mit Gott eint. Wiederum
wenigstens letzterer ein ganz specifisch christlicher Gedanke!!
Diese drei Bedingungen erwéhnt Dionysius, da er spricht: von
keuschen , Gebeten*, ,,vom Geiste, welcher von der Hiille befreit
ist, und ,,vom Geeignetsein fiir die Einigung mit Gott“, welche
ihrerseits ja nur auf iibernatiirlichem Wege erreicht werden
kann. Die angefiihrten Beispiele wenden sich im einzelnen gegen
damals bestehende falsche Vorstellungen iiber die Vorsehung, so
gegen die der Epikureer, gegen die einiger Peripatetiker, gegen
die der Stoiker und gegen die einiger Agyptier, welche sagten,
Gottes Vorsehung sei verdnderlich. Mit dem Gebete allein sei
vertriglich die Meinung einiger Platoniker, welche sagen, die
gottliche Vorsehung selbst sei unverinderlich, aber unter ihr
wiirden die Dinge geregelt, je nachdem sie ihrer Natur nach
verinderlich und zufillig sind oder notwendig wirksam. Diese
verschiedenen Meinungen bestanden eben im Apostolischen Zeit-
alter; ihre Anfiihrung bestéitigt also auch so recht deutlich die
Echtheit der Areopagitischen Schriften, ihr Entstehen im ersten
christlichen Jahrhunderte (vgl. zu DN. 3, 1 den Kommentar des
Aquinaten). Das Kettenbild hat lange vor Proklus St. Gregorius
von Nyssa (S. 186, Nr. 1). Ein anderes dhnliches Bild wie der
Areopagite vom Hinziehen des Schiffes zum Felsen hat bereits
Clemens von Alexandrien (strom. 4, 23) in betreff der echten
Gnostiker. Statt des Felsens braucht er den Anker, zu welchem
am Ankerseile das Fahrzeug hingezogen wird. Grundverschieden
ist das Gebet des hl. Dionysius von dem der Neuplatoniker.
Des ersteren Gebet ist vor allem ein ganz demiitiges, das da
Gottes Gnade erfleht, um in der Erkenntnis und Liebe Gottes
immer mehr zu wachsen, also immer théitiger zu werden zu
Gottes Ehre und der unsterblichen Seelen Heil. Sein Gebet
stiitzt sich auf festes Gottvertrauen. Das stolze neuplatonische
Gebet pocht vor allem auf eigene Kraft und fiihrt zur Selbst-
vergotterung. Der Neuplatonismus schmeichelt seinen Anhdngern
mit der Aussicht auf gottdhnliche Selbstgeniigsamkeit. Dazu
erhebt er sich durch seine falsche Beschaulichkeit. In diesem
Zustande vergifst die Seele, wie Plotin sagt, nicht blofs alles
dufserliche Wirken, sondern selbst alles Denken und leistet, um
einzugehen in den Genufs der gliickseligen Selbstgeniigsamkeit,
Verzicht auf jede eigene geistige Bewegung. Den Namen Gebet

20*



308 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

verdient aber nur wahrhaft jenes, welches, wie das des Areo-
pagiten, den ganzen Menschen in Thatigkeit versetzt, den ganzen
Menschen zu Gott erhebt und den ganzen Menschen erneuern
hilft. Keineswegs also ist des hl. Dionysius Gebetstheorie ,aus
neuplatonischem, speciell namentlich proklischem Gut zusammen-
gesetzt (S. 189)!! Dals der Apostelschiiler der ,herrlichen
Schrift des Origenes de oratione Benutzung verschmiht“ (a. O.),
ist doch selbstverstandlich! Origenes aber kennt ihn ebensogut
wie Clemens und St. Dionysius von Alexandrien. Unter den
verlorenen Schriften des Alexandriners Clemens ist auch eine
»Hypotyposes®, welche auf die ebenfalls verlorene gleichnamige
des Areopagiten hinweist. Offenbar trigt des Origenes Gebets-
theorie (a. O. u. f.) grofse Ahnlichkeit mit der des Areopagiten,
welcher nach dem Beispiele seines heiligen ,, Fiihrers“ Paulus
in seinen Werken mit instindigem Gebet oft seine Belehrungen
unterbricht.

Es eriibrigt nun noch vom 4. Kapitel ,Die Vergottung*
(S. 190 ff.). Diese aber ist wiederum eine ganz verschiedene
beim Neuplatonismus, speciell bei Proklus, und beim Areopa-
giten. Des letzteren Vergottung ist eine durchaus iibernatiir-
liche; die des Neuplatonismus eine stolze, selbstvermessene, eine
mit stark ,emanatistisch-pantheistischem Klange*. Nicht ein
Schatten von solchem Klange findet sich beim hl. Dionysius,
vielmehr das gerade Gegenteil. Seine $#fmodeg ist die durch die
Gnade, durch welche wir nicht blofs Kinder Gottes heilsen,
sondern wirklich sind. Die Siinden werden getilgt, und es wird
ausgegossen in unsere Herzen die Liebe Gottes durch den heils
Geist, der uns gegeben ist. So werden wir Tempel des heil.
Geistes, der gottlichen Natur selber teilhaft, somit in gewissem
Sinne vergottlicht. Diese Vergottlichung des Menschen ist der
letzte Zweck, dessentwegen ihn Gott geschaffen hat. Der Areo-
pagite bezeichnet alle Kreaturen als ,irgendwie Gott &hnlich®
als ,eine Teilnahme am Sein Gottes®, insofern das, was sie sind,
von Gott verursacht ist und sonach eine Spur Gottes tragt.
Davon aber unterscheidet er die $ématg, das Zu-Gott-werden der
verniinftigen Natur, der Engel und der Menschen. Dieses Gott-
werden nun besteht einzig darin, dafs die malsgebende Richt-
schnur in Gottes Wirken auch die des verniinftigen Geschoptes
ist, dafs die Kraft des gottlichen Wirkens auch die unseres
Wirkens und sein Zweck gewissermalsen der unsere ist. Dabel
aber betont der Areopagite (in DN.) immer wieder ganz ent
schieden, durchaus fern vom geringsten Pantheismus, dals Gottes
Wesen nach allem Wirken einig in sich selbst bleibt, unzuginglich



Linsenmann, der Moralist. 309

allem Geschopflichen durch dessen eigene Kraft, rein in sich
besteht und alles Sein von vornherein in sich hat. Diese beiden
Punkte treten bei unserm heiligen Verfasser immer wieder von
nenem hervor: 1. Das Zu-Gott-werden der verniinftigen Natur
als der Endzweck und die letzte Ruhe des All; und 2. die
allseitigste Trennung des gottlichen Wesens vom Geschopflichen,
Gottes reinste Thatséchlichkeit (actus purissimus). Zu-Gott-werden
heilst das gottliche Wesen besitzen, es als das alleinige und
unmittelbare Princip des Thitigseins haben, also in dasselbe
eintreten. Dazu kann aber keine geschopfliche Kraft fiihren.
Dazu ist durchaus die Gnade notwendig, d. h. jene Kraft, welche
iber alle geschaffene Natur hinaus einzig vom Willen Gottes
ansgeht und kraft dieses Willens allein die Verbindung mit dem
gottlichen Wesen als dem Princip des Thatigseins vermittelt.
Nicht blofs dem Wortlaut, sondern auch der Sache nach stimmten
darin mit dem Areopagiten die griechischen heiligen Viter ganz
iiberein, so Athanasius, die grofsen Kappadocier, Cyrillus von
Alexandrien u. s. w. (vgl. Scheeben-Weils, Herrlichkeiten
der gottl. Gnade®; insbesondere 1. u. 2. Buch). Ihre diesbeziig-
lichen Ausfiihrungen zeigen auch deutlich, dals sie des Areopa-
giten Werke selr wohl kannten, wenngleich sie seiner Namen
nicht ausdriicklich nennen, um Unberufene nicht auf dieselben

aufmerksam zu machen.
(Schluls folgt.)

o B

DIE TUBINGER KATHOLISCH-THEOLOGISCHE
SCHULE, VOM SPEKULATIVEN STANDPUNKT
KRITISCH BELEUCHTET.

(Fortsetzung von Bd. XV, S, 166, XVI, S. 1.)

VON
Dr. M. GLOSSNER.

———— e e

111.

Linsenmann, der Moralist.

Der spekulative Standpunkt der Tiibinger Schule ist nicht
allein auf apologetischem und dogmatischem Gebiete, sondern



	St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius [Fortsetzung]

