Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Artikel: Johannes Capreolus
Autor: Grabmann, Martin
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762111

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johannes Capreolus. 275

welchem wir die Dinge percipieren, auch die Perceptionen der
Dinge. Dagegen aber besitzen wir keine aktuale Apperception
aller bereits erworbenen sinnlichen Perceptionen, da hierzu eine
Mitwirkung der Phantasie und des Gedachtnisses erforderlich
ist. Es ist daher sowohl die Ansicht Leibniz’, der schlechthin
unbewulste Perceptionen annimmt, als auch die Galluppis, der
behauptet, es konne keine Perception ohne Apperception geben,
zu verwerfen.

Auf die dritte Frage ist zu antworten, dals der Wille, der
demselben (einfachen, immateriellen) Subjekte wie der Intellekt
inhériert und dessen Princip der Intellekt ist, aus diesem Grunde
intellegibiliter (geistig, verstandesmilsig) in der Seele ist und
daher auch von ihr erkanot wird. .

Die letzte Frage endlich beantwortet sich dahin, dals die
Seele von dem ihr wesenhaft verbundenen Korper ein stetes
habituales, durch den tactus passivus aber auch ein aktuales
Bewulstsein habe, dals sie dagegen (aus dem oben schon ange-
gebenen Grunde) ein eigentliches Bewulstsein von den vitalen
Operationen nicht besitze, wohl aber durch den tactus passivus
eine gewisse experimentale Erkenntnis.

Dies die genaue Lehre des hl. Thomas, dem mit Recht das
Bewulstsein ein Erkennen ist und nicht mit dem Begriff des
,»psychischen Phénomens“ zusammenfallt.

JOHANNES CAPREOLUS.

VON
Dr. MARTIN GRABMANN.

. o S—

Um einen Einblick in die innere Entwicklung der Scholastik
zu gewinnen, ist die Herausgabe bisher ungedruckt gebliebener
oder hochst selten gewordener Werke von hervorragenden Ver-
tretern der mittelalterlichen Spekulation von hohem Werte. Die
friihere Scholastik findet namentlich in den Beitrigen zur Ge-
schichte der mittelalterlichen Philosophie von Hertling-Béiumker
eine ganz neue Beleuchtung teils durch kritische Ausgaben wert-
Voller Texte, namentlich aus der arabisch-jiidischen Philosophie,
teils durch monographische Wiirdigung einzeloer Scholastiker.
Desgleichen bieten die Prolegomena, Scholien und Noten der

18*



276 Johannes Capreolus.

neuen Bonaventuraausgabe' viel wertvolles Material fiir die Ge-
schichte der scholastischen Wissenschaft. Von hohem Interesse
ist besonders die Erforschung der Schule Alberts d. Gr. und die
Beriicksichtigung des deutschen Elementes und Geistes im Werde-
gang der mittelalterlichen Philosophie. Freilich liegen gerade
fir diese Periode wertvolle Manuskripte in Bibliotheken ver-
borgen, wie z. B. die tiefsinnige, durchweg originell und selb-
stindig angelegte Summa des Ulrich von Stralsburg. Auch die
unmittelbaren Schiiler des heiligen Thomas, Agidius von Rom,
Augustinus Triumphus, Bernard von Clermont, Petrus von Al-
vernia, sind nur teilweise ediert. Ein grolser Teil ihrer Werke
liegt ungedruckt in franzosischen oder italienischen Bibliotheken.
Dasselbe gilt auch von Herviaus Natalis und Johannes von Neapel,
zwel hervorragenden Erklarern der doctrina thomistica.

Dafs die Lehre des heil. Thomas nach seinem Tode eine
vielfache Bekdmpfung und Kritik selbst von seiten iiberkonser-
vativer Ordensgenossen gefunden hat, ist eine bekannte Thatsache
und zugleich ein Beweis, dafs der englische Lehrer Neues ge-
dacht und geschrieben hat. Eine Reihe grofserer und kleinerer
Apologieen wurde von treuen Schiilern und Ordensgenossen des
Aquinaten gegen dessen corruptores Heinrich von Gent, Wilhelm
de la Mare geschrieben. Die Pipste verteidigten in begeisterten
Worten die Lehre des hl. Thomas. Die General- und Provinzial-
kapitel des Dominikanerordens erklirten die doctrina S. Thomae
als vollgiiltige Ordensdoktrin. Trotzdem aber setzte sich die
Polemik gegen den Thomismus im 14. und 15. Jahrhundert
unaufhorlich fort. Heinrich von Gent, Scotus,™Siger von Brabant
u. s, w. fanden an Aureolus, Gregor von Rimini, Wilhelm Occam
Nachfolger in der Befehdung der thomistischen Ideen. Es han-
delte sich nicht mehr, wie einst zu Lebzeiten und in den ersten
Jahrzeheten nach dem Hinscheiden des englischen Lehrers, um
die Bekampfung einzelner Lehrpunkte, wie z. B. der Lehre von
der einen substantialen Form im physischen Kompositum, sondern
es wurden vielmehr in allen Zweigen des philosophischen und
theologischen Denkens Ausstellungen an der Lehre des Aquinaten
gemacht. Der ganze Ansturm der nominalistischen W eltanschauung
richtete sich gegen den hl. Thomas, den Lehrer des gemailsigten
wahren Realismus.

Eine zusammenfassende find abschliefsende Wiirdigung und
kritische Abfertigung all dieser spiteren Gegner des Aquinaten
gegeben und eine glinzende Apologie der thomistischen Welt-
auffassung mit eiserner Konsequenz geschaffen zu haben, ist das
bohe Verdienst des Dominikaners Johannes Capreolus in



Johannes Capreolus. 277

seinem Werke: , Defensiones Theologiae Divi Thomae Aquinatis‘.
Johannes Capreolus, gebiirtig aus der Provinz Languedoc, Pro-
fessor der Theologie in Paris und spiter in Rodez, woselbst er
auch am 6. April 1444 starb, schrieb dieses monumentale Werk
in Form eines Sentenzenkommentars und vollendete dasselbe im
Jahre 1433. Sein Ordensgenosse P. Thomas de St. Germain
besorgte die erste Druckausgabe des Capreolus, die im Jahre
1483 bei Octavius Scotus erschien. Spitere Ausgaben erschienen
1514 (besorgt durch Bartholoméus Spina), 1519 und 1589. Die
Venediger-Ausgabe von 1589 wurde besorgt von Matthias Aquarius
O. Pr. und ist hochst wertvoll wegen der vielen Zusitze und
Ergénzungen aus der Patristik und den Konzilien sowie durch
Anfiihrung der verschiedenen Anschauungen der spiteren Theo-
logen.

Der Dominikaner Paulus Barbus Soncinas verfalste einen
Auszug aus dem Werke des Capreolus, welcher 1522 von Isidor
de Isolanis O. Pr. in Pavia verGffentlicht wurde unter dem
Titel: Pauli Soncinatis Epitoma in 4. ll. Sententiarum a principe
thomistarum loanne Capreolo disputatarum. Hiervon erschienen
weitere Auflagen 1528 und 1580 in Lyon und 1580 auch in
Salamanca. Schon friither hatte der Dominikaner Sylvester Prierias
1497 in Cremona einen Auszug aus Capreolus drucken lassen
unter dem Titel: Opus in Ioannem Capreolum sen Compendium
operis loannis Capreoli in 1V libros Sententiarum.

Inzwischen ist Capreolus ein hochst seltener Autor geworden.
Es wurde deshalb schon bald nach Erlals der Encyklika , Aeterni
Patris* der Wunsch nach einer Neuausgabe des ,Princeps Tho-
mistarum* laut. Dieser schwierigen Aufgabe haben sich nun
zwel franzosische Dominikaner unterzogen: der durch sein zwei-
béndiges wissenschaftliches , Leben Jesu“ bekannte P. Peégues
und P. Paban, der unlangst schitzenswerte Beitrdge zur Biographie
des hl. Raymund von Penaforte herausgegeben hat. P. Pegues
hat dieser Neuausgabe des Capreolus in der ,,Revue Thomiste*
einige griindliche einfiihrende Artikel gewidmet,! in welchen er
sich iiber das Leben, die Methode und die Bedeutung des Autors
einlafslich dufsert. Zugleich fiihrt er hierbei Urteile d&lterer
Schriftsteller iiber Capreolus an, so z. B. mehrere Stellen aus
der Vorrede des Aquarius von 1589, der sich also ausspricht:?
»»Tali via et ordine distinctiones, quaestiones, articulos, respon-
siones, conclusiones suas explicavit et dilucidavit, ut fidei catholicae

i Revue Thomiste 1899. pag. 63 sqq., 316 sqq., 507 sqq.
2 Revue Thomiste 1899. pag. 331.



278 Johannes Capreolus,

veritas maxime illustretur, perniciosi errores et profanae haereses
profligentur atque piae fidelium mentes ad Dei amorem et cae-
lestis patriae desiderium mirabiliter inflammentur. Isidor de
Isolanis, der bekannte Verfasser der Summa de donis 8. loseph,
dufsert sich so:! ,Capreolum non minori veneratione excipiendum
esse quam S. Thomam, in quem spiritum angelicum transmisisse
videtur Spiritus sanctus. Was nun die neue Ausgabe betrifft,
so liegen bis jetzt zwei stattliche Quartbinde vor, welche das
erste Sentenzenbuch umfassen. Das Gesamtwerk ist auf 6 Binde
berechnet. Den Verlag hat Alfred Cattier in Tours iibernommen.
Zu Grunde gelegt ist die erste Ausgabe von 1483, da das
Manuskript, nach welchem diese erste Ausgabe gedruckt wurde,
unauffindbar ist, wie die Herausgeber im Vorworte bemerken.
Aufser diesem Manuskript existiert nach Quétif-Echard nur noch
ein Codex in der Bibliothek von St. Marco in Florenz, der jedoch
nur das erste Buch umfafst. Dazu méchten wir ergénzend be-
merken, dals sich auch in der vatikanischen Bibliothek ein
Capreoluscodex befindet, der das dritte Buch enthélt: ,,Cod. Vatic.
Lat. 1097: Capreolus super tertio Sententiarum.“ Aulser der
ersten Venediger Ausgabe von 1483 haben die Herausgeber auch
die spiateren Ausgaben herangezogen, um einen moglichst korrekten
Text zu erzielen. Dem ersten Bande ist aufser biographischen
Notizen und den Einleitungen von Thomas de St. Germain und
Aquarius noch ein orientierendes Monitum ad lectorem voraus-
geschickt, desgleichen ein Verzeichnis der von Capreolus héufiger
genannten Autoren beigegeben. Es begegnen uns Namen wie Agi-
dius Colonna, Heinrich von Gent, Scotus, Durandus, Petrus de
Palude, Aureolus, Gregor von Rimini, Bernardus de Gannato,
Adam Goddamus u. a. Von den Arabern finden wir Averroes,
Alfarabi und Algazel verzeichnet. Die Mehrzahl dieser Autoren
begegnet uns in dem Werke des Capreolus als Gegner des einen
oder anderen thomistischen Lehrpunktes. Wohl der am hiufigsten
citierte und widerlegte Autor ist Aureolus.

Worin liegt nun die Bedeutung des Capreolus?
Verdient derselbe wirklich eine so kostspielige und miihevolle
Neuausgabe? Dals Capreolus ein hochbedeutsamer Mann ge-
wesen, bezeugt schon der Name ,Princeps Thomistarum®, der
ihm beigelegt wurde. Er iiberragte die gleichzeitigen Kommen-
tatoren und Verteidiger des hl. Thomas, wie z. B. den Petrus
Niger aus Eichstitt, durch Tiefe der Auffassung und Schérfe der
Dialektik und iibte auf die spiteren Thomisten, namentlich auf

1 Revue Thomiste 1899. pag. 333.



Johannes Capreolus. 279

Kardinal Cajetan, einen bestimmenden Einfluls aus. Auch in
unserer Zeit wurde die Bedeutung des Capreolus wohl gewiirdigt.
Karl Werner hat ihm sowohl in seinem Werke iiber den heil.
Thomas! wie auch in seiner Geschichte der neuscotistischen
Scholastik > eine eingehende Behandlung zu teil werden lassen.
Kleutgen bemerkt:3 , Vor allen mufls hier auf den Dominikaner
Capreolus hingewiesen werden. Er schlofs sich enge an den
hl. Thomas an und war in der Entwicklung und Verteidigung
der Lehre desselben, namentlich wider die Angriffe Durands, so
gliicklich, dafs ihm sein Orden, nach der Sitte jener Zeit, den
Ehrennamen Princeps scholae Thomistarum gab und alle Lehrer
der Theologie verpflichtete, sich in ihren Vorlesungen von seinen
Ansichten nicht zu entfernen. Scheeben bezeichnet Capreolus
als ,gewaltigen Apologeten des Thomismus®“.* ,Capreolus hatte
sich namlich zur Aufgabe gestellt, den mannigfachen Bekdmpfungen
der Gegner und teilweise auch den ungliicklichen Auffassungen
dlterer Thomisten gegeniiber die Lehre des hl. Thomas nicht
nur als probehaltig zu erweisen, sondern auch zu zeigen, wie
dieselbe bereits in ihrer urspriinglichen Entwicklung die spateren
Einwendungen im voraus ausgeschlossen und widerlegt habe.
Er stellt daher bei jeder Frage alle einschlagigen Stellen des
hl. Thomas mit dessen eigenen Worten zusammen, fithrt dann
ebenso treu, biindig und vollstindig die Bemerkungen der Haupt-
gegner (besonders Aureolus, Durandus, Scotus, Occam, Gregor
von Rimini) an, um sie sofort, womoglich in den eigenen Worten
des hl. Thomas, mit schlagender Kiirze zuriickzuweisen. Die
Darstellung ist scholastisch im strengsten Sinne des Wortes, aber
mit solcher Kunst gehandhabt, dals sie eben der kiirzeste und
packendste Ausdruck fiir dip Entwicklung der Gedanken wird
und ihre Hérte nur die Wucht der gefiihrten Schlige vermehrt.
Um das geistige Ritterspiel der damaligen Zeit in seiner vollen
Pracht und in seinem ganzen Umfange zu schauen, gibt es kein
besseres Werk als dieses.“® Hurter nennt Capreolus einen
»theologum vere eminentem“.® In den angefiihrten Worten
Scheebens ist die Eigenart und die hohe Bedeutung des Prin-
ceps Thomistarum gut gewiirdigt. Der Hauptvorzug des Capreolus
ist seine griindliche und erschopfende Beherrschung und Behandlung

1 Werner, Thomas III, 156— 244,

? Werner, Die nachscotistische Scholastik. Wien 1883. 13. Kapitel.
¢ Kleutgen, Philosophie der Vorzeit. 1. Aufl. 1. Bd. S. 345.
Scheeben, Dogmatik I. S. 441.

Scheeben, Dogmatik I. S. 442,

Hurter, Nomenclator IV. S. 668.

-

=T



280 Johannes Capreolus.

der Werke des hl. Thomas. Er glaubte eben den hl. Thomas
gegen die mannigfachen Angriffe der Kritiker am wirksamsten
dadurch verteidigen zu konnen, dals er einfach die Thomastexte
selbst aus allen Schriften des Aquinaten riicksichtlich der ein-
zelnen Streitpunkte zusammenstellte, und zwar im Wortlaute,
und so gleichsam den hl. Thomas selbst fiir sich sprechen liefs.
Die Konklusionen bei Capreolus setzen sich mosaikartig aus
trefflich und reichlich ausgewahlten Thomastexten zusammen.
Allenthalben bekundet unser Autor eine staunenswerte Kenntnis
der littera des hl. Thomas. Wenn man bedenkt, dafs Capreolus.
fir seine Arbeit lediglich auf Handschriften angewiesen war und
weder bequem iibersichtliche Thomasausgaben noch eine Tabula.
aurea eines Petrus von Bergamo u. s. w. zur Verfigung hatte,
so miissen wir der Vertrautheit des Capreolus mit den Werken
des Aquinaten volle Bewunderung zollen. Aulserdem bietet
Capreolus keine mechanische, schablonenhafte Zusammenfiigung
von Thomasstellen, sondern er weils den Wert und die Stellung
und den innern Zusammenhang der einzelnen Thomasstellen und
auch der einzelnen Werke des Aquinaten wohl zu wiirdigen.

Wenn er sich auch nach der damals iiblichen Methode an
die Gedankenfolge der Sentenzen hilt, so ist er sich trotzdem
bewulst, dafs die theologische Summa des heiligen Thomas sein
reifstes, endgiiltig abschliefsendes Werk ist und deshalb als
Normativ fiir die Beurteilung der anderen Schriften des heiligen
Lehrers zu dienen hat. Zum Beweise hierfiir diene folgende
Stelle: ,,Licet opinio quam ponit (sc. 8. Thomas) in Scripto
posset teneri, si bene intelligeretur, tamen illa quam ponit in
Summa videtur tutior, et dictis Sanctorum concordior. Nec
mirum si aliud posuit in Summa guam in Seripto. Dum enim
Summam scripsit, materias melius digesserat: et quae prius
secundum aliorum opinionem locutus quandoque fuerat, finaliter
suam sententiam proferebat.“ (Capreolus in I. Sent. dist. 27.
qu. 2. sol. § 1 ad 1™ Neue Ausgabe 2. Bd. 8. 256.)

Auch in Widerlegung der gegen den hl. Thomas gemachten
Einwinde bedient sich Capreolus vorzugsweise der Worte des
Aquinaten, indem er so eine dunkle Stelle durch andere klarere
Stellen ins rechte Licht setzt. Die Einwinde bei Capreolus
haben auch einen historischen Wert, insofern dieselben nicht
lediglich Fiktionen, selbstgemachte Schwierigkeiten und dialek-
tische Scheinmanover sind, sondern vielmehr wortlich aus den
Werken der Gegner des hl. Thomas heriibergenommen sind und
so die geschichtliche Entwicklung der antithomistischen Richtung
zum Ausdruck bringen.



Johannes Capreolus. 281

—_————_—,

In der Zuriickweisung der Einwinde legt Capreolus eine
leidenschaftslose Ruhe und Objektivitit an den Tag. Er lalst
nur Griinde und Gegengriinde sprechen, das eigene Ich ftritt
ganz zuriick.

Das ist in kurzen Ziigen die Charakteristik des Capreolus,
des streitbaren, zielbewufsten Apologeten der thomistischen Welt-
anschauung.

Wir konnen beim hl. Thomas eine dreifache Richtung be-
merken: die spekulative Richtung, eine historisch-posi-
tive Seite und eine mystische Seite. Capreolus hat den
englischen Lehrer lediglich unter dem ersten Gesichtspunkte
aufgefalst. Er verteidigt die Metaphysik des hl. Thomas auf
allen Linien. Den positiven Fragen hat er weniger sein Augen-
merk geschenkt. Hieraus erkldrt sich auch, warum er die be-
sonders durch Occam angegriffene Lehre des hl. Thomas von
der Kirche an sich und im Verbaltnis zum Staate nicht behandelt
hat. Die historische Auffassung betrachtet den hl. Thomas in
seiner Stellung in der Geschichte der Theologie und Philosophie,
wie er das Gedankenmaterial der Véater und der friihern Scho-
lastiker Hugo von St. Victor, Alexander von Hales, Wilhelm
von Auxerre, Albert d. Gr. u. s. w. in sich aufnimmt, systema-
tisiert und weiterbildet und so eine feste Grundlage schafft fir
die Forschungen der Folgezeit. Capreolus hat diesen Gesichts-
punkt nur in untergeordnetem Maflse wahrgenommen. Er beriick-
sichtigt nur gelegentlich die friiheren Scholastiker, meist nur den
hl. Bonaventura. In dieser Beziehung verdient der catenenartig
angelegte Sentenzenkommentar des gleichzeitigen Dionysius
Ryckel, des ,Doctor ecstaticus*, unzweifelhaft den Vorzug, weil
derselbe bei jeder Frage wortliche Ausziige aus den grofsen
Scholastikern des 13. Jahrhunderts gibt und selbst Stellen aus
ungedruckten Werken bietet. Der Sentenzenkommentar des
Dionysius, der auch neu herausgegeben wird, bildet demgemils
eine willkommene Erginzung zu Capreolus. Gerade diese histo-
rische Wiirdigung des hl. Thomas ist in unserer Zeit von hohem
Werte. Willmann bemerkt mit Recht:! , Es ist in der Sache
begriindet, dafs die neue Thomistenschule eine historische
Richtung hat; Thomas weist eben auf die Geschichte hin, wie
die Geschichte auf ihn.“

Mehr als die bistorische hat Capreolus die mystische Seite
beim hl. Thomas ins Auge gefalst. Das Wichtigste und Primiére
i8t und bleibt beim Studium des hl. Thomas die spekulative

1 Willmann, Gesch. des Idealismus III. S. 882.



282 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Seite, das Eindringen in die Ideer des hl. Lehrers. Und in
dieser Beziehung hat Johannes Capreolus ein ,monumentum aere
perennius‘ geschaffen, dessen Festigkeit, Gesetzmilsigkeit und
Architektonik auch im 20. Jahrhundert Achtung und Anerkennung
verdient.

e ————

ST. DIONYSIUS AREOPAGITA, NICHT
PSEUDODIONYSIUS.
(Forts. von Bd. XVI, S, 95 ff., 165 ff.)

Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Der Neuplatonismus wurzelt in Philo und hat mit diesem
den Simon Magus verbunden. Daher auch die auffallende Ahn-
lichkeit mit dem Areopagiten dem Wortlaute nach. Des grofsen
Apostelschiilers Schriften wenden sich eben ganz direkt gegen
alle Behauptungen dieses Systems, mit welchem der Magier in
8o geschickter dulserer Form tduschen wollte. Der Sache selbst
nach bietet der Areopagite die biindigste Widerlegung des
spatern Neuplatonismns. Des letztern Gotteslehre z. B. ist das
gerade Gegenteil von der des Areopagiten. Nach St. Dionysius
ist Gott der actus purissimus, die perfectionum omnium pleni-
tudo. Um diese seine Idee recht packend vorzufiihren, hauft er
seine Ausdriicke. Dem Neuplatonismus dagegen ist Gott nichts
als die Urpotenz, welche sich zu allem entwickelt. Der Neu-
platonismus, speciell Proklus, spricht vielfach in den Worten des
Areopagiten, legt ihnen aber den Sinn des Simon Magus unter.
Wie letzterer will auch gerade Proklus durch die éufsere Form
tauschen, um dem niedersinkenden Heidentum aufzuhelfen.

Dies nun hat die gewils fleifsige Arbeit Kochs endgiiltig
festgestellt. Dafir sind wir denn Koch iiberaus dankbar. Mit
redlichstem Willen ist er bestrebt, die Wahrheit zu ergriinden.
Damit ist aber nicht ausgeschlossen, dafs er in Irrtum fallen
konne und thatsdchlich gefallen ist. Und woher das? Zu-
nachst geht er von einer durchaus nicht erwiesenen Voraus-
setzung aus, von einer rein subjektiven Hypothese der negativen
Kritik, die Areopagitischen Schriften palsten nicht nach Form
und Inhalt ins Apostolische Jahrhundert. Dals dadurch die ganz®
Beweisfiihrung zu einer rein subjektiven wird, ist klar. Aber



	Johannes Capreolus

