
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: Johannes Capreolus

Autor: Grabmann, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Capreolus. 275

welchem wir die Dinge percipieren, auch die Perceptionen der
Dinge. Dagegen aber besitzen wir keine aktuale Apperception
aller bereits erworbenen sinnlichen Perceptionen, da hierzu eine
Mitwirkung der Phantasie und des Gedächtnisses erforderlich
ist. Es ist daher sowohl die Ansicht Leibniz', der schlechthin
unbewufste Perceptionen annimmt, als auch die Galluppis, der
behauptet, es könne keine Perception ohne Apperception geben,
zu verwerfen.

Auf die dritte Frage ist zu antworten, dafs der Wille, der
demselben (einfachen, immateriellen) Subjekte wie der Intellekt
inhäriert und dessen Princip der Intellekt ist, aus diesem Grunde
intellegibiliter (geistig, verstandesmäfsig) in der Seele ist und
daher auch von ihr erkannt wird.

Die letzte Frage endlich beantwortet sich dahin, dafs die
Seele von dem ihr wesenhaft verbundenen Körper ein stetes
habituales, durch den tactus passivus aber auch ein aktuales
Bewufstsein habe, dafs sie dagegen (aus dem oben schon
angegebenen Grunde) ein eigentliches Bewufstsein von den vitalen
Operationen nicht besitze, wohl aber durch den tactus passivus
eine gewisse expérimentale Erkenntnis.

Dies die genaue Lehre des hl. Thomas, dem mit Recht das
Bewufstsein ein Erkennen ist und nicht mit dem Begriff des

„psychischen Phänomens" zusammenfällt.

JOHANNES CAPREOLUS.

VON

Dr. MARTIN GRABMANN.

Um einen Einblick in die innere Entwicklung der Scholastik
zu gewinnen, ist die Herausgabe bisher ungedruckt gebliebener
oder höchst selten gewordener Werke von hervorragenden
Vertretern der mittelalterlichen Spekulation von hohem Werte. Die
frühere Scholastik findet namentlich in den Beiträgen zur
Geschichte der mittelalterlichen Philosophie von Hertling-Bäumker
eine ganz neue Beleuchtung teils durch kritische Ausgaben
wertvoller Texte, namentlich aus der arabisch-jüdischen Philosophie,
teils durch monographische Würdigung einzelner Scholastiker,
desgleichen bieten die Prolegomena, Scholien und Noten der

18*



276 Johannes Capreolus.

neuen Bonaventuraauegabe viel wertvolles Material für die
Geschichte der scholastischen Wissenschaft. Von hohem Interesse
ist besonders die Erforschung der Schule Alberts d. Gr. und die
Berücksichtigung des deutschen Elementes und Geistes im Werdegang

der mittelalterlichen Philosophie. Freilich liegen gerade
für diese Periode wertvolle Manuskripte in Bibliotheken
verborgen, wie z. B. die tiefsinnige, durchweg originell und
selbständig angelegte Summa des Ulrich von Strafsburg. Auch die
unmittelbaren Schüler des heiligen Thomas, Agidius von Rom,
Augustinus Triumphus, Bernard von Clermont, Petrus von Al-
vernia, sind nur teilweise ediert. Ein grofser Teil ihrer Werke
liegt ungedruckt in französischen oder italienischen Bibliotheken.
Dasselbe gilt auch von Herväus Satalis und Johannes von Seapel,
zwei hervorragenden Erklärern der doctrina thomistica.

Dafs die Lehre des heil. Thomas nach seinem Tode eine
vielfache Bekämpfung und Kritik selbst von Seiten überkonservativer

Ordensgenossen gefunden hat, ist eine bekannte Thatsache
und zugleich ein Beweis, dafs der englische Lehrer Neues
gedacht und geschrieben hat. Eine Reihe gröfserer und kleinerer
Apologieen wurde von treuen Schülern und Ordensgenossen des

Aquinaten gegen dessen corruptores Heinrich von Gent, Wilhelm
de la Mare geschrieben. Die Päpste verteidigten in begeisterten
Worten die Lehre des hl. Thomas. Die General- und Provinzial-
kapitel des Dominikanerordens erklärten die doctrina S. Thomae
als vollgültige Ordensdoktrin. Trotzdem aber setzte sich die
Polemik gegen den Thomismus im 14. und 15. Jahrhundert
unaufhörlich fort. Heinrich von Gent, Scotu8pvSiger von Brabant
u. s. w. landen an Aureolus, Gregor von Rimini, Wilhelm Occam
Nachfolger in der Befehdung der thomistischen Ideen. Es
handelte sich nicht mehr, wie einst zu Lebzeiten und in den ersten
Jahrzehnten nach dem Hinscheiden des englischen Lehrers, um
die Bekämpfung einzelner Lehrpunkte, wie z. B. der Lehre von
der einen substantialen Form im physischen Kompositum, sondern
es wurden vielmehr in allen Zweigen des philosophischen und
theologischen Denkens Ausstellungen an der Lehre des Aquinaten
gemacht. Der ganze Ansturm der nominalistischen Weltanschauung
richtete sich gegen den hl. Thomas, den Lehrer des gemäfsigten
wahren Realismus.

Eine zusammenfassende Ünd abschliefsende Würdigung und
kritische Abfertigung all dieser späteren Gegner des Aquinaten
gegeben und eine glänzende Apologie der thomistischen
Weltauffassung mit eiserner Konsequenz geschaffen zu haben, ist das

hohe Verdienst des Dominikaners Johannes Capreolus in



277

seinem Werke: „Defensiones Theologiae Divi Thomae Aquinatis".
Johannes Capreolus, gebürtig aus der Provinz Languedoc,
Professor der Theologie in Paris und später in Rodez, woselbst er
auch am 6. April 1444 6tarb, schrieb dieses monumentale Werk
in Form eines Sentenzenkommentars und vollendete dasselbe im
Jahre 1433. Sein Ordensgenosse P. Thomas de St. Germain
besorgte die erste Druckausgabe des Capreolus, die im Jahre
1483 bei Octavius Scotus erschien. Spätere Ausgaben erschienen
1514 (besorgt durch Bartholomäus Spina), 1519 und 1589. Die
Venediger-Ausgabe von 1589 wurde besorgt von Matthias Aquarius
0. Pr. und ist höchst wertvoll wegen der vielen Zusätze und
Ergänzungen aus der Patristik und den Konzilien sowie durch
Anführung der verschiedenen Anschauungen der späteren
Theologen.

Der Dominikaner Paulus Barbus Soncinas verfafste einen
Auszug aus dem Werke des Capreolus, welcher 1522 von Isidor
de l8olani8 0. Pr. in Pavia veröffentlicht wurde unter dem
Titel: Pauli Soncinatis Epitoma in 4. 11. Senteutiarum a principe
thomistarum Ioanne Capreolo disputatarum. Hiervon erschienen
weitere Auflagen 1528 und 1580 in Lyon und 1580 auch in
Salamanca. Schon früher hatte der Dominikaner Sylvester Prierias
1497 in Cremona einen Auszug aus Capreolus drucken lassen
unter dem Titel: Opus in Ioannem Capreolum seu Compendium
opens Ioannis Capreoli in IV libros Sententiarum.

Inzwischen ist Capreolus ein höchst seltener Autor geworden.
Es wurde deshalb schon bald nach Erlafs der Encyklika „Aeterni
Patris" der Wunsch nach einer Neuausgabe des „Princeps
Thomistarum" laut. Dieser schwierigen Aufgabe haben sich nun
zwei französische Dominikaner unterzogen : der durch sein
zweibändiges wissenschaftliches „Leben Jesu" bekannte P. Pègues
und P. Paban, der unlängst schätzenswerte Beiträge zur Biographie
des hl. Raymund von Penaforte herausgegeben hat. P. Pègues
hat dieser Neuausgabe des Capreolus in der „Revue Thomiste"
einige gründliche einführende Artikel gewidmet,1 in welchen er
sich über das Leben, die Methode und die Bedeutung des Autors
einläfslich äufsert. Zugleich führt er hierbei Urteile älterer
Schriftsteller über Capreolus an, so z. B. mehrere Stellen aus
der Vorrede des Aquarius von 1589, der sich also ausspricht:2
„Tali via et ordine distinctiones, quaestiones, articulos, respon-
siones, conclusiones suas explicavit et dilucidavit, ut fidei catholicae

1 Revue Thomiste 1899. pag. 63 sqq., 316 sqq., 507 sqq.
2 Revue Thomiste 1899. pag. 331.



278 Johannes Capreolus.

Veritas maxime illustretur, perniciosi errores et profänae haereses

profiigentur atque piae fidelium mentes ad Dei amorem et cae-
lestis patriae desiderium mirabiliter inflammentur." Isidor de
Isolanis, der bekannte Verfasser der Summa de donis S. losepb,
äufsert sich so:1 „Capreolum non minori veneratione excipiendum
esse quam S. Thomam, in quem spiritum angelicum transmisisse
videtur Spiritus sanctus." Was nun die neue Ausgabe betrifft,
so liegen bis jetzt zwei stattliche Quartbände vor, welche das
erste Sentenzen buch umfassen. Das Gesamtwerk ist auf (i Bände
berechnet. Den Verlag hat Alfred Cattier in Tours übernommen.
Zu Grunde gelegt ist die erste Ausgabe von 1483, da das

Manuskript, nach welchem diese erste Ausgabe gedruckt wurde,
unauffindbar ist, wie die Herausgeber im Vorworte bemerken.
Aufser diesem Manuskript existiert nach Quétif-Echard nur noch
ein Codex in der Bibliothek von St. Marco in Florenz, der jedoch
nur das erste Buch umfafst. Dazu möchten wir ergänzend
bemerken, dafs sich auch in der vatikanischen Bibliothek ein
Capreoluscodex befindet, der das dritte Buch enthält: „Cod. Vatic.
Lat. 1097 : Capreolus super tertio Sententiarum." Aufser der
ersten Venediger Ausgabe von 1483 haben die Herausgeber auch
die späteren Ausgaben herangezogen, um einen möglichst korrekten
Text zu erzielen. Dem ersten Bande ist aufser biographischen
Notizen und den Einleitungen von Thomas de St. Germain und
Aquarius noch ein orientierendes Monitum ad lectorem
vorausgeschickt, desgleichen ein Verzeichnis der von Capreolus häufiger
genannten Autoren beigegeben. Es begegnen uns Namen wie Agi-
diu8 Colonna, Heinrich von Gent, Scotus, Durandus, Petrus de
Palude, Aureolus, Gregor von Rimini, Bernardus de Gannato,
Adam Goddamus u. a. Von den Arabern finden wir Averroes,
Alfarabi und Algazel verzeichnet. Die Mehrzahl dieser Autoren
begegnet uns in dem Werke des Capreolus als Gegner des einen
oder anderen thoinistischen Lehrpunktes. Wohl der am häufigsten
citierte und widerlegte Autor ist Aureolus.

Worin liegt nun die Bedeutung des Capreolus?
Verdient derselbe wirklich eine so kostspielige und mühevolle
Neuausgabe? Dafs Capreolus ein hochbedeutsamer Mann
gewesen, bezeugt schon der Name „Princeps Thomistarum", der
ihm beigelegt wurde. Er überragte die gleichzeitigen Kommentatoren

und Verteidiger des hl. Thomas, wie z. B. den Petrus
Niger aus Eichstätt, durch Tiefe der Auffassung und Schärfe der
Dialektik und übte auf die späteren Thomisten, namentlich auf

1 Revue Thomiste 1899. pag. 333.



Johannes Capreolus. 279

Kardinal Cajetan, einen bestimmenden Einflufs aus. Auch in
unserer Zeit wurde die Bedeutung des Capreolus wohl gewürdigt.
Karl Werner hat ihm sowohl in seinem Werke über den heil.
Thomas1 wie auch in seiner Geschichte der neuscotistischen
Scholastik2 eine eingehende Behandlung zu teil werden lassen.

Kleutgen bemerkt:3 „Vor allen mufs hier auf den Dominikaner
Capreolus hingewiesen werden. Er schlofs sich enge an den
hl. Thomas an und war in der Entwicklung und Verteidigung
der Lehre desselben, namentlich wider die Angriffe Durands, so

glücklich, dafs ihm sein Orden, nach der Sitte jener Zeit, den
Ehrennamen I'rinceps scholae Thomistarum gab und alle Lehrer
der Theologie verpflichtete, sich in ihren Vorlesungen von seinen
Ansichten nicht zu entfernen." Scheeben bezeichnet Capreolus
als „gewaltigen Apologeten des Thomismus".4 „Capreolus hatte
sich nämlich zur Aufgabe gestellt, den mannigfachen Bekämpfungen
der Gegner und teilweise auch den unglücklichen Auffassungen
älterer Thomisten gegenüber die Lehre des hl. Thomas nicht
nur als probehaltig zu erweisen, sondern auch zu zeigen, wie
dieselbe bereits in ihrer ursprünglichen Entwicklung die späteren
Einwendungen im voraus ausgeschlossen und widerlegt habe.
Er stellt daher bei jeder Frage alle einschlägigen Stellen des
hl. Thomas mit dessen eigenen Worten zusammen, führt dann
ebenso treu, bündig und vollständig die Bemerkungen der
Hauptgegner (besonders Aureolus, Durandus, Scotus, Occam, Gregor
von Rimini) an, um sie sofort, womöglich in den eigenen Worten
des hl. Thomas, mit schlagender Kürze zurückzuweisen. Die
Darstellung ist scholastisch im strengsten Sinne des Wortes, aber
mit solcher Kunst gehandhabt, dafs sie eben der kürzeste und
packendste Ausdruck für dip Entwicklung der Gedanken wird
und ihre Härte nur die Wucht der geführten Schläge vermehrt.
Um das geistige Ritterspiel der damaligen Zeit in seiner vollen
Pracht und in seinem ganzen Umfange zu schauen, gibt es kein
besseres Werk als dieses."5 Hurter nennt Capreolus einen
„theologum vere eminentem".6 In den angeführten Worten
Scheebens ist die Eigenart und die hohe Bedeutung des Prin-
ceps Thomistarum gut gewürdigt. Der Hauptvorzug des Capreolus
ist seine gründliche und erschöpfende Beherrschung und Behandlung

1 Werner, Thomas III, 156—244.
2 Werner, Die nachscotistische Scholastik. Wien 1883. 13. Kapitel.
8 Kleutgen, Philosophie der Vorzeit. 1. Aufl. 1. Bd. S. 345.
4 Scheeben, Dogmatik I. S. 441.
6 Scheeben, Dogmatik I. S. 442.
8 Hurter, Nomenciator IV. S. 668.



280 Jobannes Capreolus.

der Werke des hl. Thomas. Er glaubte eben den hl. Thomas

gegen die mannigfachen Angriffe der Kritiker am wirksamsten
dadurch verteidigen zu können, dafs er einfach die Thomastexte
selbst aus allen Schriften des Aquinaten rücksichtlich der
einzelnen Streitpunkte zusammenstellte, und zwar im Wortlaute,
und so gleichsam den hl. Thomas selbst für sich sprechen liefs.
Die Konklusionen bei Capreolus setzen sich mosaikartig aus
trefflich uud reichlich ausgewählten Thomastexten zusammen.
Allenthalben bekundet unser Autor eine staunenswerte Kenntnis
der littera des hl. Thomas. Wenn man bedenkt, dafs Capreolus
für seine Arbeit lediglich auf Handschriften angewiesen war und
weder bequem übersichtliche Thomasausgaben noch eine Tabula
aurea eines Petrus von Bergamo u. s. w. zur Verfügung hatte,
so müssen wir der Vertrautheit des Capreolus mit den Werken
des Aquinaten volle Bewunderung zollen. Aufserdem bietet
Capreolus keine mechanische, schablonenhafte Zusammenfügung
von Thomasstellen, sondern er weifs den Wert und die Stellung
und den innern Zusammenhang der einzelnen Thomasstellen und
auch der einzelnen Werke des Aquinaten wohl zu würdigen.

Wenn er sich auch nach der damals üblichen Methode an
die Gedankenfolge der Sentenzen hält, so ist er sich trotzdem
bewufst, dafs die theologische Summa des heiligen Thomas sein
reifstes, endgültig abschliefsendes Werk ist und deshalb als
Normativ für die Beurteilung der anderen Schritten des heiligen
Lehrers zu dienen hat. Zum Beweise hierfür diene folgende
Stelle: „Licet opinio quam ponit (sc. S. Thomas) in Scripto
posset teneri, si bene intelligeretur, tarnen illa quam ponit in
Summa videtur tutior, et dictis Sanctorum concordior. Nec
mirum si aliud posuit in Summa quam in Scripto. Dum enim
Summam scripsit, materias melius digesserat: et quae prius
secundum aliorum opinionem locutus quandoque fuerat, finaliter
suam sententiam proferebat." (Capreolus in I. Sent. dist. 27.

qu. 2. sol. § 1 ad 1 m. Neue Ausgabe 2. Bd. S. 256.)
Auch in Widerlegung der gegen den hl. Thomas gemachten

Einwände bedient sich Capreolus vorzugsweise der Worte des

Aquinaten, indem er so eine dunkle Stelle durch andere klarere
Stellen ins rechte Licht setzt. Die Einwände bei Capreolus
haben auch einen historischen Wert, insofern dieselben nicht
lediglich Fiktionen, selbstgemachte Schwierigkeiten und dialektische

Scheinmanöver sind, sondern vielmehr wörtlich aus den
Werken der Gegner des hl. Thomas herübergenommen sind und
so die geschichtliche Entwicklung der antithomistischen Richtung
zum Ausdruck bringen.



Johannes Capreolus. 281

In der Zurückweisung der Einwände legt Capreolus eine
leidenschaftslose Ruhe und Objektivität an den Tag. Er läfst
nur Gründe und Gegengründe sprechen, das eigene Ich tritt
ganz zurück.

Das ist in kurzen Zügen die Charakteristik des Capreolus,
des streitbaren, zielbewufsten Apologeten der thomistischen
Weltanschauung.

Wir können beim hl. Thomas eine dreifache Richtung
bemerken: die spekulative Richtung, eine historisch-positive

Seite und eine mystische Seite. Capreolus hat den
englischen Lehrer lediglich unter dem ersten Gesichtspunkte
aufgefafst. Er verteidigt die Metaphysik des hl. Thomas auf
allen Linien. Den positiven Fragen hat er weniger sein Augenmerk

geschenkt. Hieraus erklärt sich auch, warum er die
besonders durch Occam angegriffene Lehre des hl. Thomas von
der Kirche an sich und im Verhältnis zum Staate nicht behandelt
hat. Die historische Auffassung betrachtet den hl. Thomas in
seiner Stellung in der Geschichte der Theologie und Philosophie,
wie er das Gedankenmaterial der Väter und der frühern
Scholastiker Hugo von St. Victor, Alexander von Haies, Wilhelm
von Auxerre, Albert d. Gr. u. s. w. in sich aufnimmt, systematisiert

und weiterbildet und so eine feste Grundlage schafft für
die Forschungen der Folgezeit. Capreolus hat diesen Gesichtspunkt

nur in untergeordnetem Mafse wahrgenommen. Er
berücksichtigt nur gelegentlich die früheren Scholastiker, meist nur den
hl. Bonaventura. In dieser Beziehung verdient der catenenartig
angelegte Sentenzenkommentar des gleichzeitigen Dionysius
Ryckel, des „Doctor ecstaticus", unzweifelhaft den Vorzug, weil
derselbe bei jeder Frage wörtliche Auszüge aus den grofsen
Scholastikern des 13. Jahrhunderts gibt und selbst Stellen aus
ungedruckten Werken bietet. Der Sentenzenkommentar des

Dionysius, der auch neu herausgegeben wird, bildet demgemäfs
eine willkommene Ergänzung zu Capreolus. Gerade diese
historische Würdigung des hl. Thomas ist in unserer Zeit von hohem
Werte. Willmann bemerkt mit Recht:1 „Es ist in der Sache
begründet, dafs die neue Thomistenschule eine historische
Richtung hat; Thomas weist eben auf die Geschichte hin, wie
die Geschichte auf ihn."

Mehr als die historische hat Capreolus die mystische Seite
beim hl. Thomas ins Auge gefafst. Das Wichtigste und Primäre
ist und bleibt beim Studium des hl. Thomas die spekulative

1 Willmann, Gesch. des Idealismus III. S. 882.



282 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Seite, das Eindringen in die Ideen des hl. Lehrers. Und in
dieser Beziehung hat Johannes Capreolus ein „monumenturn aere
perennius" geschaffen, dessen Festigkeit, Gesetzmäfsigkeit und
Architektonik auch im 20. Jahrhundert Achtung und Anerkennung
verdient.

0—eßS^-c

ST. DIONYSIUS AREOPAGITA, NICHT
PSEUDODIONYSIUS.

(Forts, von Bd. XVI, S. 95 ff., 165 ff.)

Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Der Neuplatonismus wurzelt in Philo und hat mit diesem
den Simon Magus verbunden. Daher auch die auffallende
Ähnlichkeit mit dem Areopagiten dem Wortlaute nach. Des grofsen
Apo8telschüler8 Schriften wenden sich eben ganz direkt gegen
alle Behauptungen dieses Systems, mit welchem der Magier in
so geschickter äufserer Form täuschen wollte. Der Sache selbst
nach bietet der Areopagite die bündigste Widerlegung des

spätem Neuplatonismus. Des letztern Gotteslehre z. B. ist das

gerade Gegenteil von der des Areopagiten. Nach St. Dionysius
ist Gott der actus purissimus, die perfectionum omnium pleni-
tudo. Um diese seine Idee recht packend vorzuführen, häuft er
seine Ausdrücke. Dem Neuplatonismus dagegen ist Gott nichts
als die Urpotenz, welche sich zu allem entwickelt. Der
Neuplatonismus, 8peciell Proklus, spricht vielfach in den Worten des

Areopagiten, legt ihnen aber den Sinn des Simon Magus unter.
Wie letzterer will auch gerade Proklus durch die äufsere Form
täuschen, um dem niedersinkenden Heidentum aufzuhelfen.

Dies nun hat die gewifs fleifsige Arbeit Kochs endgültig
festgestellt. Dafür sind wir denn Koch überaus dankbar. Mit
redlichstem Willen ist er bestrebt, die Wahrheit zu ergründen.
Damit ist aber nicht ausgeschlossen, dafs er in Irrtum fallen
könne und thatsächlich gefallen ist. Und woher das?
Zunächst geht er von einer durchaus nicht erwiesenen
Voraussetzung aus, von einer rein subjektiven Hypothese der negativen
Kritik, die Areopagitischen Schriften pafsten nicht nach Form
und Inhalt ins Apostolische Jahrhundert. Dafs dadurch die ganze
Beweisführung zu einer rein subjektiven wird, ist klar. Aber


	Johannes Capreolus

