Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Artikel: Uber Bewusstsein und Apperception
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762110

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER BEWUSSTSEIN UND APPERCEPTION!

VON
Dr. M. GLOSSNER.

Durch den mehr auf dufserlichen Griinden als auf solchen
der grofseren Brauchbarkeit oder der strengeren Wissenschaft-
lichkeit beruhenden Einfluls der Herbartschen Philosophie ist
das Wort , Apperception zu einer Art von Zauberwort fiir die
Vertreter der sogenannten wissenschaftlichen Padagogik ge-
worden. ,,Die Lehre von der Apperception, so versichert Dr.
K. Lange, Bezirksschulinspektor in Dippoldiswalde, ,ist mit
besonderem Fleilse namentlich in den Kreisen unserer Lehrer
studiert und in ihrer Bedeutung fiir Erziehung und Unterricht
erkannt worden.?

Diese Bedeutung findet der genannte Padagoge darin, dafs
»passive Apperceptionen schon in frithester Jugend zahlreich sich
ereignen, und dals der Begriff der Apperception nicht auf die
Fille absichtlicher Aneignung neuer Eindriicke beschriukt
werden darf. ,Wenn Apperception die Erfassung neuer Seelen-
inhalte mit Hilfe vorhandener dhnlicher bedeutet, dann gehort
Sie nicht blofs einer, sondern allen Stufen der gei-
Stigen Entwicklung des Menschen an, dann mufs sie wah-
rend unseres ganzen Lebens auf dem Gebiete iunerer Bildung
eine hervorragende Rolle spielen.*3 |

Wenn hier Apperception in dem Sinne von Aneignung neuer
Seeleninhalte mit Hilfe vorhandener hnlicher genommen wird,
80 kann man beziiglich ihrer Bedeutung an die von jeher von
den Pddagogen beachteten methodischen Regeln denken, durch
deren Beobachtung die Aufnahme und das dauernde Festhalten
Deuen Lehr- und Lerostoffes erreicht werden soll, z. B. dals
Unbekanntes an Bekanntes anzukoiipfen sei u. s. w. Diese Auf-
faﬂsung ist es denn auch, die der Herbartschen Apperception,
Indem sie eine tiefere Begriindung und schirfere Durchfihrung
Jener methodischen Regeln in Aussicht stellte, die Sympathie
der Pidagogen erwarb. Eine bedenkliche Wendung aber nahm

1 Vgl. Dr. K. Lange, Uber Apperception. 6. Aufl. Leipzig 1899.
? A.a 0. 8. 8. 8 A. a. 0. 8. 45,

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVI. 17



258 Bewulstsein und Apperception.

die Sache dadurcb, dals im Herbartschen Sinne die Aneignung
nicht durch die Thatigkeit der Seele, vor allem durch die
denkende Beherrschung des Lernstoffes, sondern durch die bereits
vorhandenen Vorstellungen, die sogenannten Apperceptionsmassen,
geschehen soll. Indem sich die Vorstellungen einander anziehen
oder abstofsen, in Gruppen sich gliedern, miteinander ver-
schmelzen u. s. w., bildet sich nicht allein ein logischer Zn-
sammenhang, wie er sich in der Bildung von Begriffen, Urteilen
und Schliissen dufsert, sondern auch nach Analogie eines Systems
mechanischer Krifte ein idealer Mittelpunkt oder Schwerpunkt,
gleichsam ein Lichtherd, in welchem sich alle Vorstellungen mit
den daran haftenden Gefiihlen und Strebungen (Wollungen) wie
Strahlen durchkreuzen, ndmlich das (phénomenale) Ich oder das
Bewulstsein als Selbstbewulstsein: so dals die ,, Apperception®,
die im Ausgangspunkte als Aufnahme in ein vorhandenes Be-
wulstsein bestimmt wurde, schlielslich selbst zur Quelle des
Bewul-tseins sich gestaltet, ja in riicklaufigem Anschlufs an den
Sprachgebrauch Leibnitz’ und Kants mit dem Bewulstsein selbst
identifiziert wird.

Wihrend aber die letztgenannten Philosophen die Urspriing-
lichkeit des ,,Ich“ behaupten, nur mit dem Unterschiede, dafs

der erstere — Leibnitz — das Ich intellektuell falst und das
sinnliche Bewulstsein zu einem verworrenen Widerschein des-
selben degradiert, der letztere — Kant — aber zwischen einem

reinen und empirischen Bewufstsein unterscheidet, fallt die Her-
bartsche Auffassung in den Sensualismmus Lockes zuriick und
unterscheidet sich nicht wesentlich von der Ansicht Humes, der
im Ich nichts anderes als einen Biindel von Vorstellungen oder
iiberhaupt psychischen Phéinomenen sieht.

Merkwiirdigerweise findet der genannte Apperceptionspiada-
goge (Lange), dals es gerade der von uns als sensualistisch
bezeichnete Charakter der Herbartschen Auffassung der Apper-
ception sei, wodurch sich diese von der Leibnitzschen und Kant-
schen vorteilhaft unterscheide. Er nenuot dies (a. a. O. 8. 100)
»ihre weitreichende Anwendbarkeit uud praktische Bedeutung
auf dem Gebiete empirischer Thatsachen* und figt, um iiber
seine wahre Meinung keinen Zweifel anfkommen zu lassen, hinzu,
dafs durch die Herbartsche Apperception auch die hoheren
geistigen Thitigkeiten eine zureichende Erklarung finden. In
welcher Weise dies geschehe, mag an einigen Erorterungen des
Verfassers veranschaulicht werden. So ist die Begriffsbildung
das Werk der Apperception. , Durch die Verdichtung der Vor-
stellungs- und Denkinhalte zu Begriffen und Regeln, zu allge-



Bewufstsein und Apperception. 259

meinen Erfahrungen und Grundsidtzen, zu Idealen und Ideen
schafft sie (die Apperception, und zwar die Herbartsche, die
wesentlich nichts anderes als Vorstellungsmechanik ist, mag man
nun nebenbei auch dem Gefiihi und dem Willen einen sekun-
daren Einfluls eipraumen, was doch nur eine unwesentliche
Korrektur ist) Zusammenhang und Ordnung in unserem Wissen
und Wollen.” (8. 82.)

Zwar ist anderwirts nur von einer Unterstiitzung durch
die Apperceptionsthatigkeit in der Begriffsbildung die Rede
(S. 68), wihrend es wiederum heilst, dals ,,der Knabe* geldu-
terte, dem logischen Denken geniigende Hauptbegriffe auf allen
Gebieten appercipierend sich erwerbe und zu erwerben im
stande sei. Diese schwankende Redeweise, die bald die Seele,
bald die Vorstellungen, bald den Willen ,appercipieren lafst,
erklart sich aus dem bei Pddagogen haufig begegnenden Elek-
ticismus, der hinwiederum in einer Reaktion des gesunden
Menschenverstandes gegen die zu weit getriebenen Konsequenzen
philosophischer Systematik seinen Grund hat. Immerhin sind
die Folgen des Eindringens gewisser Philosopheme, wie es die
Herbartsche Apperceptionstheorie ist, bedenklich und schlimm
genug. Als eine solche ist die nominalistische Auffassung des
Begriffs anzusehen. ,,Er ist nicht ein neues geistiges
Produkt, das losgelost von den Vorstellungen und
aufserhalb (!) derselben besteht. Sondern er wird gedacht,
Indem man von zahlreichen Vorstellungen derselben Art (oder
auch blofs von einer) ausschlielslich die wesentlichen Merkmale
In den Blickpunkt des Bewulstseins erhebt und von den iibrigen,
die zuriicktreten, zu isolieren sucht. . . . Und eben darum, weil
der Begriff kein fertiges Produkt, sondern das jeweilige
Ergebnis einer sehr energischen Konzentration des
Bewufstseins ist, fillt es so schwer, ihn streng logisch zu
denken.“ (8. 69.)

In dieser Auffassung erscheint der (logische) Begriff als
ein scharf gezeichnetes Gemeinbild und die Abstraktion ist aus-
Schliefslich Sache der Aufmerksamkeit, die sich auf gewisse
Merkmale richtet mit Absehen von anderen. Wie will man aber
auf diese Weise die Bildung der einfachsten Begriffe des Seius,
der Substanz u. s. w. erkliren? Wie den wesentlichen Unter-
Schied der intellektuellen von der sinnlichen Vorstellung? Die
ntellektuelle Vorstellung erfalst das Intellegible im Sinnlichen,
d‘eﬂ den Sinnen verborgenen Grund der Erscheinung, indes das
Geweinbild auf die Erscheinung beschriikt bleibt. Das Objekt
des Begriffs ist zwar im Sinnenbild, jedoch nur der Potenz nach,

17*



260 Bewufstsein und Apperception.

so dals keine Analyse, keine blofse Konzentration der Aufmerk-
samkeit geniigt, dieses Objekt daraus zu erheben; vielmehr be-
darf es der Thatigkeit einer geistigen Seelenkraft, durch die das
potenziell Intellegible (wie Aristoteles sich ausdriickt) zu einem
actu Intellegiblen gemacht wird. (Vgl. unsere Schrift: Das Princip
der Individuation S. 63 ff.)

Doch nicht nur die Begriffsbildung soll ganz oder teilweise
das Werk der Apperception sein, auch auf dem Gebiete der
Gesinnungen erweist sich dieser Zauberschliissel wirksam. Walten
zuerst sinnliche Gefiihle vor, so erhalten diese ihr Gegengewicht
y,durch hohere geistige Interessen, die mit und an ent-
stehenden wertvollen Gedankenkreisen erwachten*. ,,Gelingende
Apperception ist ja . . . die Quelle des Interesses. (8. 70.)
Dabei bleibt nur ritselhaft, wie sinnliche Apperceptionsmassen
dazu kommen, sich fiir Geistiges zu interessieren, sollte da nicht
erst der Geist eingreifen miissen? Selbst zum Mitgefiihl fiihrt
der Weg durch die Apperception (8. 73). Wie unser Piadagoge
mit vieler Beredsamkeit zu zeigen sucht, liegt in vielen Fillen,
wo die Teilnahme an fremdem Wohl und Wehe fehlt, nur ein
Mangel an Apperception vor (3. 75). Mit der Apperception im
Bunde steht die Kant-Herbartsche Autonomie dees Sittengesetzes,
das in den hoheren Bewulstseinsstadien nicht mehr als der
Ausdruck eines fremden, sondern als der Inhalt eines eigenen
Wolleus dem Jiingling entgegentritt (8. 79). Wunderbar ver-
flicht sich in den Apperceptionsprozefs vermittelst der bekannten
Herbartschen Ideen die religiose Gesinnung.

Denn ,wer den Ursprung der religiosen Ideen sucht in
jenem hochsten allheiligen Wesen, das sie zuerst gewollt, der
gehorcht ihnen nicht, ohne zugleich (!) verehrungsvoll aufzu-
schauen zu Gott, dem einzigen vollkommenen Ideal einer sittlich
freien Person, von dem ihm Kraft und Mut in dem Kampfe
gegen das Bose herabkommt“ (8. 80). So wissen die Herbar-
tianer unter den Piadagogen, um uns des bekannten Kantschen
Bildes zu bedienen, aus dem Bimsstein einer sensualistischen
Erkenntnistheorie nicht Wasser, sondern den kostbarsten Wein
religioser Begeisterung zu pressen. Ubrigens, wenn man den
Ausdruck ,ldeal, von Gott gebraucht, urgieren will und sich
iiberdies an Herbarts Verhaltnis zum alteren Fichte erinnert, 8o
wird man unwillkiirlich aut den Gedanken gefiihrt, dafs das
wahrhatt Absolute doch nur die sittliche Idee, die moralische
Weltordnung sei und der personliche Gott nur den Wert einer
Personifiziernng derselben fiir die konkreten Bediirfnisse des
Gemiites besitze. Gleichwohl sind wir weit entfernt, die Auf-



Bewufstsein und Apperception. 261

richtigkeit der gliubigen Gesinnung der Herbartschen Piadagogen
in Zweifel zu ziehen. Beziiglich der obigen Bezeichnung der
Herbartschen Erkenntnistheorie als einer sensualistischen sei
jedoch bemerkt, dals uns die Rolle, die dem eleatischen Seins-
begriff und dem Begriff der Identitdt in dieser Theorie zufallt,
wohl bekannt ist. Es ist das ein der idealistisch-rationalistischen
Richtung der deutschen Philosophie gespendeter Tribut, der in
der naheren Ausfiihrung des Systems so unwirksam bleibt, wie
die Monaden (Realen) selbst, die ihm ihren Ursprung verdanken,
im weiteren hinter dem Treiben der ,Selbsterhaltungen® (Vor-
stellungen) vollig zuriicktreten. Die Padagogen aber, die trotz
des atheistischen Charakters der Herbartschen Metaphysik und
der sensualistischen Tendenz der Herbartschen Psychologie
doeh an der Vereinbarkeit der Herbartschen Philosophie mit dem
religiosen Interesse nicht zweifeln, bekunden damit zwar ihre
personlich gldubige Gesinnung, verraten jedoch zugleich den
Mangel tieferen Verstindnisses und philosophischen Urteils.

Wenn in der Theorie Herbarts die Massen appercipieren
und das Seelenleben damit geradeso wie in der Associations-
psychologie der einseitigen Empiristen zu einem alles freie Walten
der selbstbewulsten und nach erkannten Gesetzen' wirkenden
Intelligenz ausschlielsenden mechanischen Vorgang sich gestaltet,
so scheint durch die Kinfibrung des Willens als appercipie-
renden Princips in der Theorie Wundts diese Klippe gliicklich
vermieden zu werden. In Wirklichkeit aber trifft dies keines-
wegs zu. Denn der Wille kann zwar die Aufmerksamkeit der
apprehensiven Vermogen auf den aktuellen Inhalt des that-
sichlichen Bewulstseins lenken, ist jedoch nicht im stande, selbst
jene Abstraktion zu vollziehen, die wir eben als die notwendige
Bedingung alles logischen Erkennens in Begriffen, Urteilen und
Schliissen erkannt haben.

Treffend wird dieser Mangel der Wundtschen Apperceptious-
theorie von Ed. v. Hartmann hervorgehoben und bemerkt, dafs
dieselbe in die Associationspsychologie zuriickfalle, wenn auch das
von ihm empfohlene Heilmittel der schopferischen Kategorial-
funktion eines unbewufsten Willens abgelehnt werden muls.!

Nach von Hartmanns Darstellung unterscheidet Wundt die
Association einerseits von der Verschmelzung, anderseits von .der
Apperception. Die Verschmelzuog betreffe Vorstellungselemente,
die Association fertige Vorstellungen, sie sei ein passives

1 Ed. v. Hartmann, Die moderne Psychologie. Leipzig 1901.
S. 140. 425.



262 Bewufstsein und Apperception.

Erlebnis, dagegen die Apperception ein aktives, dem ein Thatig-
keitsgefiithl mit Spannungsempfindungen vorangehe.!

,,Die Apperceptionen teilt Wundt in einfache und zusammen-
gesetzte und weist ersteren die Kategorieen der Beziehung und
Vergleichung, letzteren die der Synthese und Analyse zu.“?®

Die logische Ordnung des Bewulstseinsinhaltes ist sonach
das Werk der Apperception. In diesem Sione erklirt Wundt
»,Phantasie- und Verstandesthitigkeit als zusammengehdrige, in
ihrer Entstehung und in ihren Aufserungen gar nicht zu trennende
Funktionen, die in letzter Instanz auf die ndmlichen Grund-
funktionen der apperceptiven Synthese und Analyse zuriickfiihren.
Auch mit den Begriffen Phantasie und Verstand verhilt es sich
daher éhnlich wie mit dem des Gedédchtnisses. Sie bezeichnen
nicht einheitliche Krifte oder Vermogen, sondern komplexe Er-
scheinungsformen elementarer psychischer Vorginge, nicht von
specifischer, sondern von allgemein giiltiger Art. Wie das Ge-
dichtnis ein Allgemeinbegriff fir die Erinnerungsvorginge, so
sind Phantasie und Verstand Allgemeinbegriffe fiir bestimmte
Richtungen der apperceptiven Funktionen*.®

Uber den Ursprung des Selbstbewulstseins spricht sich Wundt
in der folgenden Weise aus: ,Ilndem die Willensprozesse als in
sich zusammenhéngende und bei aller Verschiedenheit ihrer
Inhalte gleichartige Vorginge aufgefalst werden, entsteht ein
unmittelbares Gefihl dieses Zusammenhanges, das zundchst an
das alles Wollen begleitende Gefiihl der Thatigkeit gekniipft ist,
dann aber infolge der oben erwidhnten Beziehungen des Wollens
iiber die Gesamtheit der Bewulstseinsinhalte sich ausdehnt. Dieses
Gefiih]l des Zusammenhangs aller individuellen psychischen Er-
lebnisse bezeichnen wir als das ,Ich‘. Es ist ein Gefiihl, nicht
eine Vorstellung, wie es haufig genannt wird. KEs ist jedoch,
wie alle Gefiihle, an gewisse Empfindungen und Vorstellungen
gebunden: diese in nidchste Beziehung zu ihm tretenden Vor-
stellungsbestandteile sind die Gemeinempfindungen und die Vor-
stellung des eigenen Korpers. Den so entstehenden, aus dem
gesamten Bewulstseinsinhalt sich aussondernden, mit dem Ich-
gefiihl verschmelzenden Gefiihls- und Vorstellungsinhalt nennen
wir nun das Selbstbewulstsein. KEs ist ebensowenig wie das
Bewufstsein iiberhaupt eine von den Vorgingen, aus denen es
besteht, verschiedene Realitit, sondern es ist nur der Zusammen-
hang dieser Vorginge selbst, der iiberdies namentlich in seinen

1 A, a. 0. 8. 138. ? A, a. 0. 8. 139,
3 Wundt, Grundrifs der Psychologie. 4. Aufl. Leipzig 1901. S. 324.



Bewulstsein und Apperception. 263

Vorstellungselementen von dem iibrigen Bewulstsein niemals
scharf gesondert werden kann.“!

Verstehen wir diese Worte recht, so ist das Selbstbewufst-
sein das Resultat der Konzentration der zusammenhangenden
Willensakte, im Grunde also ebenfalls ein Ergebnis der Apper-
ception. Die Theorie Wundts unterscheidet sich demnach nicht
wesentlich von derjenigen Herbarts, wie denn auch, nach von
Hartmanns richtiger Bemerkung, die Wundtsche Auffassung des
Willens als der Grundthatigkeit sich als eine Verschmelzung
der Schopenhauerschen Willensmetaphysik mit der Herbartschen
Theorie des Zusammenseins der vielen Realen darstellt in der
Art, dafls die Storungen und Selbsterhaltungen, aus denen die
Vorstellungen entspringen sollen, als Willensakte gedeutet
werden. 2

Um das Bild der Apperceptionstheorie Wundts zu vervoll-
standigen, fiigen wir noch folgende zusammenfassende Darstellung
aus von Hartmanns , Moderner Psychologie“ zu dem Gesagten
hinzu. ,,Unter Apperception versteht Wundt nicht, wie Herbart,
die Einordoung einer neu auftretenden Vorstellung in die im
Gedédchtnis bereitliegenden Vorstellungsreihen, d. h. ihre Aneig-
nung in den Wissensschatz, sondern, wie Leibnitz und Kant,
das reflektierte Bewulstsein, dals diese Vorstellung bewulst ist
und zwar zu meinem Bewulstsein gehort. Dieses reflektierte
Bewulstsein identifiziert er mit dem Kinstellen des inneren Blick-
punktes auf die Vorstellung, d. h. mit dem Aufmerken, und das
Aufmerken setzt er wiederum mit dem Willen gleich. Er unter-
scheidet passive und aktive Apperception, die sich mit reflek-
torisch-erregter und willkiirlicher Aufmerksamkeit decken. Sowohl
die innere Vorstellungs- und Denkthdtigkeit ruht auf dem Anuf-
merken, als auch die &dulsere Willenshandlung stellt nur eine
besondere, durch gewisse Merkmale ausgezeichnete Form der
Apperception dar. Wahrend alle Associationsvorgiinge rein passive
Erlebnisse sein sollen, sind die Apperceptionsvorginge Entfal-
tungen der Thatigkeit, die den Vorstellungen als ihren Produkten
vorausgeht; als ihre Leistungen zdhlt Wundt Beziehung und
Vergleichung, Analyse und Synthese auf, worunter er die wich-
tigsten Kategorialfunktionen befafst. Die ,,Apperception” nimmt
also hier den Charakter der Kategorialfunktion an, d. h. einen
logischen Charakter, was doch wohl etwas zum thelischen Cha-
rakter des Aufmerkens Hinzukommendes ist.”

t Wundt, a. a. 0. S. 264 f.
2 v, Hartmann, a. a. 0. 8, 218.



264 Bewufstsein und Apperception.

,Sowohl als logische Kategorialfunktion wie als hemmender
Innervationsstrom fiir allen nebensachlichen Bewulstseinsinhalt,
beziehungsweise als verstirkender Innervationsstrom fiir die im
innern Blickpunkt stehende Vorstellung soll die Apperception
Leistung eines besondern Apperceptionscentrums im Gehirn,
wahrscheinlich des Stirnhirns sein.*‘!

Die apprehensive Funktion, die in der Wundtschen Theorie
dem Willen zugeeignet wird, die Unbestimmtheit in der Fassung
des Willensbegriffs, der fast zu dem Begriff des ,geistigen Ge-
schehens iiberhaupt, der innern Regsamkeit der Seele*? ver-
fliichtigt wird, bieten dem mehrfach angefiihrten Apperceptions-
padagogen (K. Lange) eine hinreichende Handhabe, um die
Wundtsche Auffassung abzulehven und an der Herbartschen, den
dagegen sprechenden Bedenken zum Trotz, festzubhalten. KEr
meint, die bisher geltende und namentlich von der Herbartschen
Schule vertretene Auffassung sei ,,mit unserem wissenschaftlichen
Denken (?) bereits so eng verwachsen und an sich so trefflich
geeignet, ,fruchtbare Gesichtspunkte fiir die richtige Auffassung
und Erklarung ganzer Gebiete des Seelenlebens‘ zu bieten, dals
eine Notwendigkeit, sie ohne weiteres aufzugeben, nicht vorliegt“.?
Das heifst, wir Herbartianer haben die Theorie unseres Meisters
bereits so fest unserem Denken einverleibt (appercipiert), dafs es
uns unmoglich ist, die ihr unassimilierbare Wundtsche zu ,apper-
cipieren, Wie weit sind wir da noch von der Vorstellung, dafs
alles geistige Aneignen im strikten Sinne des Wortes ein Ver-
dauungsprozels sei?

Als ein Vorginger Wundts in der Erklarung der Bewulst-
seinserscheinungen und des Selbstbewulstseins aus einer in der
Muskelspannung (beziehungsweise Innervation) sich #ufsernden
konzentrierten Willensthétigkeit ist der franzosische Philosoph
Maine de Biran zu betrachten. Diesem zufolge ist es die
Muskelanstrengung (effort musculaire), der wir unser Bewulst-
sein als Kraft-SBubstanz und Ursache verdanken. Waihrend die
dulsere Erfahrung nur eine Aufeinanderfolge von Erscheinungen
darbietet, sind wir uns in dem unmittelbar gefiihlten Einfluls
des Willens auf die Glieder des Leibes oder in dem effort
musculaire einer wahren Auseinanderfolge bewufst. Obgleich
wir das Wie dieser Kausalitit nicht zu erklaren vermogen, 80
steht doch das Dafls auflser allem Zweifel, so dals die von dem
Standpunkt eines einseitigen Empirismus vorgebrachten Griinde

1 v, Hartmann, a. a. 0. S. 216 f.
2 K. Lange, a. a. 0. S. 120. % A a. O. 8. 128.



Bewulstsein und Apperception. 265

eines Hume gegen das Zeugnis der innern Erfahrung nicht auf-
zukommen vermogen.!

Maine de Biran verwirft den psychophysischen Parallelis-
mus ?; aber auch bei Wundt ,gleicht, wie sich von Hartmanp
ausdriickt, der ganze Rest von Parallelismus einer kleben ge-
bliebenen Eierschale, die er nur aus Gewohnheit und Beharrung
sitzen lafst“ (Die moderne Psych. S. 343.). Wie Wundt kennt
auch Maine de Biran nur ein am Vehikel kdrperlichen Substrats
sich entfaltendes Selbstbewulstsein, und wie jener deutet auch
dieser die materiellen Erscheinungen in letzter Instanz psychisch,
mit dem Unterschiede jedoch, dafs Maine de Biran nach Ana-
logie der menschlichen Seele auf Monaden, Entelechien, erkennende
Krifte, Wundt aber anf Willensakte rekurriert.

Vor allem aber ist es die Identifizierung von Vernuoft und
Selbstbewulstsein oder, wenn man will, die Ableitung jener aus
der Apperception, die beiden Denkern gemeinsam ist. Maine de
Biran betrachtet den effort musculaire, in welchem sich das
Subjekt als Kraft und Ursache (nicht ,Substanz“) erfalst, als die
Quelle des Kausalbegriffs und Kausalgesetzes, iiberhaupt als die
eigentliche Geburtsstiatte der Kategorieen.

,Die Allgemeinbegriffe — bemerkt Dr. Alb. Lang?® — und
Naturgesetze, die aul Abstraktionen und Induktionen beruhen,
werden von dem franzosischen Spiritualisten als konventionelle
Gebilde betrachtet, ohne jeglichen erkenntnistheoretischen Wert.
In Bezug auf die #dufsere Erfahrung ist Maine de Biran, wie
er es selbst sagt, Nominalist. Der Nominalismus mufs aber
dem Realismus seinen Platz einriumen, sobald wir die aufsere
Erfahrung verlassen und uns in das Innere des Bewulstseins
zuriickziehen. Hier entdecken wir den fait primitif, die Kraft-
aufserung eines Willens, und aus dieser Thatsache abstrahieren
wir die notions reflexives, die grundverschieden sind von den
idées générales: jene sind individuell vermoge ihres Ursprungs
und Inhaltes, diese sind &ulserliche und kiinstliche Einheiten;
Jene entstehen nach einer einmaligen Wahrnehmuog des innern
Sinnes, diese bediirfen einer wiederholten Erfahrung; jene sind
das primum cognitionis fiir den Philosophen und das ultimum
cognitionis fiir den Physiker; diese sind das Niichstliegende fir
den Physiker und das Entferntliegende fiir den Philosophen.

1 S. Dr. A. Lang, Maine de Biran. Ein Beitrag zur Geschichte
des Kausalproblems. Koln, Bachem. |

? Bine Aufserung, die den mec¢hanischen Monismus auszudriicken
Scheint, steht ganz isoliert. S. a. a. O. S. 64.

3 A.a. O. 8. 26.



266 Bewulstsein und Apperception.

Dieser Auffassung, die aulser stande ist, unsere wissen-
schaftlichen, allgemeinen und notwendigen Erkenntnisse, insbe-
sondere auch das Kausalgesetz, zu begriinden, setzt A. Lang
mit Recht die aristotelisch-scholastische Erkenntnistheorie ent-
gegen.!

In der Zuriickfihrung des Substanz-, also im Grunde auch
des Seinsbegriffs auf den Begriff der Kraft, der Ersetzung der
Metaphysik durch Psychologie, der Ableitung der Unverander-
lichkeit des Seins? (vielmehr Wesens) aus dem Bewulstsein der
personlichen Identitdt erweist sich Maine de Birans Philosophie
als echtes Produkt des modernen Subjektivismus und zwar der
rationalistischen Richtung desselben, und steht in einer viel
grofseren Abhangigkeit von Descartes, als er selbst einrdumen
mochte. Man kann den Unterschied seines Standpunktes von
dem des von ibm bekidmpften Rationalismus in der Formel aus-
driicken, dals Maine de Birans System Psychologismus mit
rationalistischer, dagegen die Systeme der Descartes, Leibnitz
u. 8. w. Rationalismus mit psychologischer Tendenz seien. Dieser
limitiert die Vernunft durch das menschliche Selbstbewuflstsein,
jener sucht die Thatsachen des Bewulstseins im rationalistischen
Sinne zu erweitern. Wie Maine de Birans monadologische und
spiritualistische Sympathieen beweisen, lduft das schliefsliche
Resultat auf das Gleiche hinaus.®

Mit der Aktualitits- und Apperceptionspsychologie* endlich
beriihrt sich der Maine de Biransche Psychologismus durch den
falschen Zirkel, in den er sich bei Erklirung des Selbstbewulst-
seins verwickelt. ,,Selbstbewulstsein setzt ein Princip autonomen
Handelns voravs.” | Die Helligkeit des Bewulstseins ist von der
Herrschaft des freien Willens iiber die Sinnenreize abhiangig.”
»Solange das Ich den Vorstellungslauf beherrscht, solange die
aktive Apperception aie Perceptionen eigenmachtig zu bearbeiten
vermag, ebenso lange ist und bleibt der Mensch compos und
conscius sui. , Der franzosische Spiritualist darf gleichzeitig als
Voluntarist bezeichnet werden, wofern man unter Voluntarismus
ein System versteht, das die Prioritit des Willens vor dem
Intellekte und die schlechthinnige Abhdngigkeit des letzteren
von dem ersteren behauptet.5

1 A, a. O. 8. 56 f. * Kbd. S. 58. 8 Vgl. ebd. S. 48.

¢+ ,Die neuere deutsche Psychologie steht insofern auf dem Stand-
punkt des franzoésischen Spiritualisten, als sie in .der Lehre von der
aktiven Apperception auf die Mdoglichheit Verzicht geleistet hat, aus
blofsen Empfindungen die Thatsache des wissenschaftlichen Erkennens
zu erkliren.“ Dr. A. Lang, a. a. O. S, 53. 5 A.a. 0.8, 16 ff.



Bewulstsein und Apperception. 267

Mit Recht wird man fragen, wie denn das Selbstbewulst-
sein aus der Herrschaft des Willens iiber die ,,Perceptionen*
hervorgehen soll, da ein Wollen ohne ein vorleuchtendes Ziel,
also ohne bewufstes, selbstbewulstes Denken unmoglich ist, und
ferner Perceptionen nur beherrscht werden konnen, wenn sie
¢in und demselben Bewulstsein angehoren, ia dieses eine Bewulst-
sein aufgenommen sind. Wenn irgendwo, so zeigt sich hier
am offenbarsten die Ergdnzungsbediirftigkeit der Theorie des
Bewufstseins. Einerseits wird behauptet, das Bewulstsein ent-
stehe erst mit dem effort musculaire; anderseits wird gesagt,
das Ich habe Keountnis davon, was im vorbewufsten Leben sich
abspielt.!

In der Herbartschen Theorie entspringt das Ich aus der
Verkettung und Verschmelzung der Vorstellungen, ihrer Ver-
einigung in einem Mittelpunkt. Wie sollen sich aber die Vor-
stellungen um einen Mittelpunkt gruppieren, wenn ein solcher
nicht schon als vorhanden vorausgesetzt wird? Man koonte
sich auf die Seele, das ,Reale“ berufen. Mit Uunrecht, denn
alle Aktivitat liegt auf seiten der Vorstellungen; folglich bedarf
es einer ,Ichvorstellung®, durch die jegliche Gruppierung, Ver-
kettung und Verschmelzung in einem Bewulstsein bedingt ist.

Nicht anders verbélt es sich in der Auffassung Wundts.
Der von ihm behauptete Zusammenhang besteht als solcher nur
In einem einheitlichen Subjekt, das uberdies, soll es zum Selbst-
bewulstsein gelangen, nur als einfache Substanz gedacht werden
kann., Im Selbstbewulstsein werden die ,,Wollungen“ auf ein
reales Subjekt bezogen, es liegt also darin eine Reflexion, deren
weder eine ausgedehnte Substanz noch ein blofses Kontinuum,
eine kontinuierliche Vielheit, sei es auch psychischer Elemente
(Vorstellungs- oder Willensakte), fihig ist. Wenn also auch
die menschliche Seele ihrer selbst nicht unmittelbar, sondern
bur in ihrer Thatigkeit bewulst ist, so muls ihr doch das
reale Vermogen oder vielmehr, wie wir sehen werden, der
Habitus, eine Art von nisus, zur Rickbeziehung der Thétigkeit
auf sich selbst, mit andern Worten ein habituelles Bewulstsein
threr selbst (d. h. ihres Daseins) zugeschrieben werden.

Der Ausdruck , Apperception* im Siune von Bewulstsein
Wurde zuerst von Leibnitz gebraucht. Leibnitz unterscheidet
die Apperception von der Perception. ,In jedem Augeublicke
aben wir eine Anzahl von Perceptionen (petites perceptions),
Von denen aber nur ein Teil bewulst wird — par une petite

—

1A, a 0. 8. 32



268 Bewulstsein und Apperception.

addition ou augmentation.“ — Hinwiederum ist Apperception
,la conscience ou la connaissance reflexive de cet état interieur*.
»Da aber les actes reflexifs nous font penser a ce qui s’appelle
moi, so bedeutet Apperception die Erhebung einer Vorstellung
ins Selbstbewulstsein.*?

Dr. Lange (Uber Apperception 8. 85 ff.) weist auf das
Schwankende des Apperceptionsbegriffs bei Leibnitz hin, glaubt
aber dessen Ansicht iiber die Apperception in den folgenden
zwel Sitzen zusammenfassen zu diirfen: 1. Apperception ist teils
bewulstes, deutliches, mit Erinnerung verbundenes Vorstellen,
teils die denkende reflexive Erfassung des eigenen Vorstellungs-
inhaltes; 2. sie dulsert sich als spontane Thitigkeit, jedoch ge-
bunden an den bestimmenden Einfluls des vorhandenen Seelen-
inhalts.

An die Stelle der Uunterscheidung aktuell- und potenziell-
bewulster Vorstellungen tritt bei Leibnitz diejenige von bewulsten
und unbewufsten Vorstellungen. ,Die Cartesianer haben darin
stark geirrt, dafs sie die Perceptionen, deren man sich nicht
bewulst wird (dont on ne s’appergoit pas) fir nichts achten. Dies
brachte sie auf den Glauben, dals die Geister allein Monaden
seien, und dals es keine Tierseelen oder andere Entelechien
gebe, sowie dahin, dafs sie nach der gemeinen Ansicht (avec le
vulgaire) eine lange Betdubung mit einem Tode im strengen Sinne
verwechselten, was zu dem scholastischen Vorurteil vollig ge-
trennter Seelen (animae separatae) fithrte und schlecht disponierte
Geister (esprits mal touchés) sogar in der Annahme der Sterb-
lichkeit der Seelen bestirkte (Erdmann, L. Opp. phil. p. 706
n. 14).

Diese Ansicht Leibnitz’ von den unbewulfsten Vorstellungen
oder den petites perceptions enthilt eine Anwendung und Uber-
tragung seines Begriffs des unendlich Kleinen aus dem mathe-
matischen auf das psychologische Gebiet, wie ja auch der
metaphysische (kosmologische) Begriff der Monade damit zu-
sammenhéngt. Sie lilst aber vollig unerklirt, wie aus Unbewulstem
durch Addition und Augmentation Bewulstes, aus Einfachem
wahrhaft, nicht blofs scheinbar, Ausgedehntea werden soll-
hbenso“emg lifst sich vom btandpunkt der Leibnitzschen Mo-
nadologie die Einheit des Bewulstseins begreifen, da nicht abzu
sehen ist, wie die verschiedenen Monaden angehorigen Per-
ceptionen von einer Centralmonade appercipiert werden sollen:

1 8. Kisler, Worterbuch der phil. Begriffe und Ausdriicke, 8. V'
Apperception S. 46 f,



Bewulstsein und Apperception. 269

—_—

Wenn dann weiterhin die Perceptionen von den Apperceptionen
durch den Grad der Klarheit beziehungsweise Unklarheit sich
unterscheiden sollen, die Sinnlichkeit somit nur als verworrene
Vorstufe des Verstandes betrachtet wird, so widerspricht dies
der Natur beider, sowie der Thatsache, dals die sinnliche Vor-
Stellung mit der intellektuellen zusammen besteht, wihrend die
dunkle Vorstellung der klaren weicht. Endlich sind die von
Leibnitz zur Begriindung seiner Theorie der unbewufsten Vor-
stellungen gebrauchten Beispiele so zu erkliaren, dals z. B. das
Tosen eines Wasserfalles als aktuales Ganzes percipiert wird,
keineswegs aber als ein aus aktualen und minimalen Teilgeriuschen
Zusammengesetztes.

Von der Bewulstseinstheorie Leibnitz’ unterscheidet sich die
Kantsche dadurch, dafs sie ein doppeltes, sinnlich empirisches,
den Gesetzen der Association unterworfenes Bewulstsein und
zugleich ein reines, transcendentales und durchaus spontanes
annimmt, das er als reine Apperceptioc bezeichnet und als die
Quelle aller Synthesis betrachtet. Da die Sinne nach Kant nur
Mannigfaltiges darbieten, so kann die Verbindung dieses Mannig-
faltigen onur aus der spontanen Thitigkeit des Subjektes ent-
springen, und die Kategorieen sind nichts anderes als die ver-
schiedenen Weisen, wie das Mannigfaltige der Erfahrung in
einem reinen Bewulstsein sich verbindet. ,Die spontane Thitig-
keit, welche die durch die Anschauung gegebenen mannigfaltigen
Vorstellungen im Selbstbewufstsein zusammenfalst, heifst bei Kant
Apperception.”“!

Im Sione Kants hat demnach alle Verstandesthatigkeit ihren
Ursprung im Ich, und seine Theorie leidet an derselben Identi-
fizierung des Bewufstseins mit dem Verstande, die das gemein-
Same Merkmal aller bisherigen Apperceptionstheorieen bildet.
Doch unterscheidet sie sich von der Apperceptionstheorie der
lnneren Erfahrung dadurch, dafs sie durch Annahme einer reinen
Apperception die Allgemeinheit und Notwendigkeit der Ver-
Standeserkenntnis wenigstens scheinbar begriindet: dies, wenn
Wan will, zu ihrem Vorteil, dagegen zu ihrem Nachteil dadurch,
dafs sie das' konkrete Bewuflstsein durch die Abstraktion eines
Yeinen Ich, einer Art von Gattungsintelligenz ersetzt, wodurch
8le zu den Abstraktionen der nachfolgenden spekulativen Systeme
den Anstofs gab.

Es ist daher nicht richtig, wenn K. Lange meint, der Begriff
der transcendentalen Apperception habe in der Folge keine

—_—
—

! K. Lange, a. a. 0. 8. 89.



270 Bewulstsein und Apperception.

Weiterentwicklung gefunden.  Ebensowenig konnen wir der
Behauptung zustimmen, dals die ,,Psychologie’ aus dem wech-
selnden empirischen Ich das reine Ich entstehen lasse, ,eine
Einheit des Selbstbewulstseins, die wir nur annahernd erreichen*
(a. a. O. 8. 92). Denn wenn auch kein ,angeborenes reines
Bewulstsein“, wohl aber ein ,habituales Selbstbewulstsein muls
der intellektiven Seele zugeschrieben werden, da ein wahres
Selbst nicht Resultat einer Entwicklung sein kann. Denn Selbst-
bewulstsein ist nicht mit Selbsterkenntnis zu verwechseln.
Dagegen ist der von K. Lange erhobene Einwand voll berechtigt,
dals die Verbindung mehrerer Vorstellungen im Bewulstsein und
ihre Zusammenfassung im Selbstbewulstsein mir nichts von ihren
ivneren Beziehungen verrate (a. a. O. 8. 93). Die Art und
Weise, wie Kant durch seine transcendentalen Deduktionen und
durch den Schematismus der Einbildungskraft die intellegible
Ordoung als das Werk der transcendentalen Synthesis darzuthun
sucht, erscheint bei niherer Betrachtung als ein sophistisches
Verfahren, das ein luftiges Kartenhaus, nicht aber solide philo-
sophische Erkenntnis erzeugt.

Wie haben wir uns nun die Genesis des Bewulstseins und
die Aneignung des von aulsen gegebenen Erkenntnisstoffes in
Wirklichkeit zu denken? Um diese Frage befriedigend zu
beantworten, ist zundchst das Selbstbe wultsein von der Selbst-
erkenntnis, dann das habituale Selbstbewulstsein vom aktualen
und ferner das sinnliche Bewulstsein vom intellektuellen oder
dem Selbstbewulstsein zu unterscheiden.

Was zuerst den Unterschied von Selbsterkenntnis und
Selbstbewufstsein betrifft, so bezieht sich das letatere aus-
schlielslich auf die individuelle Thatsache der Existenz; im
Selbstbewulstsein weils ich mich als seiend mit einer jede Mog-
lichkeit einer Tauschung ausschlie[senden Gewilsheit und Evidenz.
Dagegen sagt mir das Selbstbewulstsein als solches unmittelbar
nichts iiber die ndhere Beschaffenheit dieses meines Seins, ob es
einfach oder zusammengesetzt, geistig oder materiell sei. In
dieser Beziehung ist Unwissenheit und Irrtum méglich. Eine
Erkenntnis der Beschaffenheit des selbstbewulsten Ich ist nur
durch Verstandesthitigkeit, durch Schlufsfolgerung aus den Daten
der inneren Erfahrung sowie durch Anwendung der durch Ab-
straktion gewonnenen Begriffe erreichbar. So schlielsen wir
aus der Thatsache des Selbstbewulstseins selbst auf die Geistig-
keit des Ich, da eine vollkommene Reflexion nur in einem
einfachen Wesen moglich ist; so begreifen wir das Ich als Sub-
stanz, als thatiges Princip, als Ursache u. s. w. Schon hieraus



Bewulstsein und Apperception. 271

erhellt, dafs das Selbstbewulstsein mit dem Denkvermogen sich
nicht deckt. Dieses bethitigt sich zwar im Selbstbewulstsein,
reicht aber weit iiber dasselbe hinaus, indem es der Potenz nach
alles Seiende umfafst und daher auch, iiber individuelle und
kontingente Thatsachen iibergreifend, das Allgemeine und Not-
wendige erkennt.

Hierans ergibt sich gegen die subjektivistischen Apper-
ceptionstheorieen die wichtige Konsequenz, dafls die Aneigoung
und Aufnahme des Bewulstseins nicht in der Weise geschehe,
dals das Ich alles nach Analogie seines eigenen Seins und seiner
eigenen Thatigkeit erfalst, sowie die Verkehrtheit der Identifi-
zierung des Seinsbegriffs mit dem Thatigkeitsbegriff, zu der man
8ich durch die allerdings feststehende Thatsache verleiten lalst,
dafs das Ich nicht unmittelbar in sich selbst, sondern nur in
seiner Thatigkeit sich erfalst, seiner selbst bewulst ist. Dies
fiihrt uns auf die weitere obige Unterscheidung des habitualen
und aktualen Selbstbewulstseins. Das habituale Selbstbewulstsein
besagt, dals die reale Gegenwart der im Selbstbewnlstsein thé-
tigen Substanz (= Subjekt) geniigt, dals es keiner species
intellegibilis (scholastisch gesprochen) bedarf, um, unter Voraus-
setzung der von aulsen kommenden Anregung und Bestimmung
zur Thitigkeit, in den Akt iibergehen zu konnen. Das Selbst-
bewulstsein ist demzufolge weder schlechthin urspriinglich, noch
schlechthin sekundar, beruht vielmehr teils auf der Immaterialitat
des Subjekts, das einer idealen Reprisentation nicht bediirftig
ist, sondern durch seine unmittelbare Gegenwart den Akt des
Selbstbewulstseins zu bestimmen vermag, teils auf der von aulsen
erregten Thatigkeit. Dals aber das habituale Bewulstsein allein
zur Hervorbringung des aktunalen nicht hinreicht, hat seinen
Grund in der urspriinglichen Potenzialitit des intellektuellen
Erkenntnisvermogens. Denn da das Subjekt (die Seele, das
denkende lch als Substanz und Subjekt, unterschieden vom Ich-
Bedanken, dem aktualen Selbstbewulstsein) nicht wesenhaft
Thitigkeit ist, sondern durch seine Vermiogen sich bethitigt, so
erfordert das aktuale Selbstbewulstsein die Einwirkung eines
ctu intellegiblen Objekts auf den Verstand, infolge deren dieser
0 Thatigkeit tritt. Derart aber sind die von den Sinnenbildern
abstrahierten intellektuellen Vorstellungen. Denkend sich be-
thitigend erfalst sich das Ich in dieser seiner Thétigkeit, indem
®s dieselbe auf sich selbst als deren Grund bezieht. Hieraus
®rklirt sich, dafs im menschlichen Erkennen das dufsere Objekt
das Ersterkannte ist, das Selbstbewulstsein aber auf einem Akte
der Reflexion beruht.



272 Bewulstsein und Apperception.

Es ist eine unzweifelbaft feststehende Erfahrungsthatsache,
dals die menschliche Erkenntnis vom Sinnlichen zum Ubersinn-
lichen, von der Erscheinung zum Wesen fortschreitet und sich
erhebt. Selbst Kant anerkennt diese Thatsache, indem er erklart,
dafs alles menschliche Erkennen mit den Sinnen anfange, nicht
aber aus den Sinnen stamme. Hitte er eine andere als die
Lockesche Theorie der Abstraktion gekannt und anerkannt, so
wire ihm nicht entgangen, dals auch die Annahme, welche die
Sinne als nidchste Quelle auch der intellektuellen Erkenntnis
betrachtet, unter der Voraussetzung nicht zum Sensualismus und
der Aufhebung wissenschaftlicher Erkenntnis fiihre, dals man
mit Leibnitz den bekannten Satz: nihil est in intellectu quod
non prius fuerit in sensu durch den Zusatz ergadnze: nisi intel-
lectus 1pse, wenn auch nicht ganz im Sinne des genannten
Philosophen, der den vorauszusetzenden Intellekt als aktives,
bereits habituiertes Vermogen betrachtet, statt mit Aristoteles
als ein zu allem Intellegiblen als Potenz sich verhaliendes, durch
das Zusammenwirken der Abstraktionskraft mit den Formen der
Phantasie zu aktuierendes Vermégen. Durch diese aristotelische
Auffassung wird einerseits der Sinnlichkeit ihr gerechter Anteil
an der Erzeugung der intellektuellen Erkenntnis gewahrt, ander-
seits aber sowohl dem limitierten Sensualismus Lockes als auch
dem extremen Condillacs jede Grundlage entzogen. Der doppelten
Wurzel des menschlichen Erkennens, Sinnlichkeit und Intellekt,
entspricht dann aber auch ein zweifaches Bewulstsein, das sinn-
liche (der Gemeiusinn der Scholastiker), in welchem wie in
einem Brennpunkt alle Sinnesaffektionen sich vereinigen, und das
intellektuelle oder Selbstbewulstsein. Beide enthalten eine Re-
flexion, jenes, das sinnliche, organisch gebundene Bewulstsein,
eine unvollkommene, indem das an sich einheitliche Subjekt in
einem hoheren Vermogen die Eindriicke der niederen als die
seinigen erfalst, dieses aber oder das organlose, iiberorganische
Selbstbewulstsein eine vollkommene Reflexion, indem dasselbe
Subjekt seine Zustinde und Thitigkeiten auf sich selbst als deren
Triager und Ursache zuriickbezieht.

Dieses doppelte Bewulstsein nédmlich gehirt demselben Sub-
jekte apn, ein Umstand, aus welchem sich die Herrschaft des
selbstbewulsten Denkens und des sich selbst bestimmenden Willens
iiber den sinnlichen Vorstellungslauf erklart, eine Herrschaft, die,
um mit Aristoteles zu reden, nicht eine despotische, sondern
eine politische ist und daher nicht verhindert, dals das sinnliche
Bewulstsein vielfach den mechanischen ,Gesetzen einer Ver-
bindung und Gruppierung nach der Ahnlichkeit, dem Kontraste,



Bewufstsein und Apperception. 273

der Gewohnheit (der sogenannten Ideenassociation) folgt: ein
Vorstellungslauf, in welchen das selbstbewulste Denken eingreitt,
um, vor objektiv giiltigen Principien geleitet, von der Erscheinung
sich zur Erkenntnis des Wesens und der den Dingen immanenten
Ordoung zu erheben.

Eine kurze, aber treffende Bewulstseinstheorie in unserem
Sinne gibt Sanseverino in dem Kompendium der christlichen mit
der antiken und modernen verglichenen Philosophie.! Das Bewufst-
sein ist zu unterscheiden in ein habituales und ein aktuales.
Das habituale besteht darin, dals die Seele eine gewisse (aliquam)
Erkenntnis von sich selbst und ihren Aktionen besitzt, nicht,
Indem sie sich actu erkennt, sondern sofern sie, sich selbst als
Princip ihrer Akte gegenwirtig, zur Erkenntnis ihrer selbst
disponiert (an- und aufgelegt) ist. ... Mens sui notitiam habi-
tualem habet, qua possit percipere se esse (qq. disp. de ver.
q. X. a. 8. ad 1). Das aktuale Bewulfstsein aber ist dasjenige, qua
aliquis considerat se in actu animam habere (Ib. c.), oder wie
der hl. Augustin sagt, dasjenige, qua anima ad se cogitandam
quodammodo redit, atque se ante conspectum suum ponit.
Dieses aktuale Bewulfstsein wird vom Aquinaten dahin erklirt:
Zunichst erfalst die Seele das ihr eigentiimliche intellegible
Objekt, namlich die in der korperlichen Materie existierende
Wesenheit (quidditatem), dann erkennt sie den Akt, womit sie
dieses Objekt erfalst, und in diesem Akte erkennt sie sich selbst.
Hieraus erklirt sich, warum man sagt, die Seele erkenne sich
per ipsam suam praesentiam, sofern ex ipsa mente est ei,
unde possit in actum prodire, quo se actualiter cognoscat, per-
cipiendo se esse (qq. disp. de ver. q. 10. a. 8. ad 1. in contr.);
et alibi: Ad primam cognitionem de mente habendam sufficit
ipsa mentis praesentia, quae est principium actus, ex quo mens
percipit se ipsam; et ideo dicitur se cognoscere per suam prae-
sentiam (I qu. 87. a. 1ec.). In der That erkennt sich die Seele
im aktualen Bewulstsein, ohne Dazwischentreten von etwas an-
derem, in sich selbst durch eine einfache Zuriickwendung auf
sich selbst (d. h. es bedarf, wie oben bemerkt wurde, keiner
8pecies, wie dies der Fall ist im Erkennen der von der Seele
verschiedenen, dulseren Gegenstiande).

Die weitere These: Das (Selbst-)Bewulstsein ist kein vom
Intellekt verschiedenes Vermogen, wird durch folgende Griinde
bewiesen: 1. Das habituale Bewulstsein besteht darin, dals die

1 Sanseverino, Phil. christ. cum ant. et mod. comp. in compend.
Tedacta. Neapoli 1881 t. 1. p. 145 sq.

Jabrbuch fiir Philosophie ete. XVI. 18



274 Bewulstsein und Apperception.

Seele, sofern sie mit Verstand begabt ist, sich selbst gegen-
wirtig ist, denn als solche ist sie immateriell und daher etwas
Intellegibles. Das habituale Bewulstsein ist somit auf den Ver-
stand zuriickzufihren; 2. das aktuale Selbstbewufstsein besteht
in einer Reflexion der Seele auf sich selbst; das Vermogen, aunf
sich eelbst zu reflektieren, kommt aber der Seele nur zu, sofern
sie Verstand besitzt, immateriell ist; denn die materielle Substanz
ist einer Reflexion auf sich selbst unfdhig, also ist auch das
aktuale Selbstbewulstsein auf den Intellekt zuriickzufiihren.

Als weitere Fragen werden folgende erortert. Ist sich die
Seele nur ihrer Akte oder auch ihrer selbst als deren Subjekt
bewulst? Gibt es unbewulste Perceptionen? Hat die Seele
auch von ihren Willensakten ein Bewulstsein? Erkennt sie,
und wie, den ihr verbundenen Korper und die vitalen (vegeta-
tiven) Operationen?

Die erste dieser Fragen wird bejahend beantwortet sowohl
beziiglich des habitualen als des aktualen Bewulstseins; denn
was das letztere betrifft, so bedeutet die Reflexion auf sich selbst
ebensoviel als das Bewulstsein von sich selbst als Substanz und
Subjekt der Akte, welche die Seele auf sich bezieht. KEs ist
aber (gegen Vacherot) zu beachten, dafs die Seele kraft des
Selbstbewu[stseins nur ihre eigene Existenz, nicht aber ihre
Natur und Eigenschaften erkennt; diese namlich werden aus
den Operationen der Seele mittels Schlufsfolgerungen erkannt.
Daraus nidmlich, dals sie sich bewufst ist, die allgemeinen Naturen
der Dinge zu erkennen, schliefst sie, dals die Vorstellungen
(species, Formen), durch die sie erkennt, immateriell seien, dafs
also ihre eigene Natur immateriell sei. Wie dies zu verstehen
sei, zeigt uns die Bemerkung des hl. Thomas: cognoscitur anima
per speciem a sensilibus abstractam, non quasi intelligatur species
illa esse animae similitudo (der Irrtum des modernen Idealismus!),
sed quia naturam speciei considerando, quae a sensibus abstra-
hitur, invenitur natura animae, in qua huiusmodi species reperitur.

Auf die zweite Frage lautet die Antwort, dafs die Seele
zwar ein stetes habituales Bewulstsein ihrer Perceptionen habe,
nicht aber ein aktuales; zu letzterem wniamlich sei der (freie)
Gebrauch der Thitigkeit des Intellektes erforderlich, dieses aber
sei Sache des Willens. Speciell von den sinnlichen Perceptionen
hat die Seele eine Apperception in dem Augenblicke, in welchem
sie percipiert werden; denn da wir mit Hilfe des sensus com-
munis dieselben appercipieren, dieser aber sich zugleich mit den
aufseren Sinnen, von deren Aktionen er Princip und Terminus
ist, sich bethiitigt, so appercipieren wir in dem Augenblicke, iD



Johannes Capreolus. 275

welchem wir die Dinge percipieren, auch die Perceptionen der
Dinge. Dagegen aber besitzen wir keine aktuale Apperception
aller bereits erworbenen sinnlichen Perceptionen, da hierzu eine
Mitwirkung der Phantasie und des Gedachtnisses erforderlich
ist. Es ist daher sowohl die Ansicht Leibniz’, der schlechthin
unbewulste Perceptionen annimmt, als auch die Galluppis, der
behauptet, es konne keine Perception ohne Apperception geben,
zu verwerfen.

Auf die dritte Frage ist zu antworten, dals der Wille, der
demselben (einfachen, immateriellen) Subjekte wie der Intellekt
inhériert und dessen Princip der Intellekt ist, aus diesem Grunde
intellegibiliter (geistig, verstandesmilsig) in der Seele ist und
daher auch von ihr erkanot wird. .

Die letzte Frage endlich beantwortet sich dahin, dals die
Seele von dem ihr wesenhaft verbundenen Korper ein stetes
habituales, durch den tactus passivus aber auch ein aktuales
Bewulstsein habe, dals sie dagegen (aus dem oben schon ange-
gebenen Grunde) ein eigentliches Bewulstsein von den vitalen
Operationen nicht besitze, wohl aber durch den tactus passivus
eine gewisse experimentale Erkenntnis.

Dies die genaue Lehre des hl. Thomas, dem mit Recht das
Bewulstsein ein Erkennen ist und nicht mit dem Begriff des
,»psychischen Phénomens“ zusammenfallt.

JOHANNES CAPREOLUS.

VON
Dr. MARTIN GRABMANN.

. o S—

Um einen Einblick in die innere Entwicklung der Scholastik
zu gewinnen, ist die Herausgabe bisher ungedruckt gebliebener
oder hochst selten gewordener Werke von hervorragenden Ver-
tretern der mittelalterlichen Spekulation von hohem Werte. Die
friihere Scholastik findet namentlich in den Beitrigen zur Ge-
schichte der mittelalterlichen Philosophie von Hertling-Béiumker
eine ganz neue Beleuchtung teils durch kritische Ausgaben wert-
Voller Texte, namentlich aus der arabisch-jiidischen Philosophie,
teils durch monographische Wiirdigung einzeloer Scholastiker.
Desgleichen bieten die Prolegomena, Scholien und Noten der

18*



	Über Bewusstsein und Apperception

