
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: Über Bewusstsein und Apperception

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER BEWUSSTSEIN UND APPERCEPTION1

VON

Dr. M. GLOSSNER.

Durch den mehr auf äufserlichen Gründen als auf solchen
der gröfseren Brauchbarkeit oder der strengeren Wissenschaft-
lichkeit beruhenden Einflufs der Herbartschen Philosophie ist
das Wort „Apperception" zu einer Art von Zauberwort für die
Vortreter der sogenannten wissenschaftlichen Pädagogik
geworden. „Die Lehre von der Apperception", so versichert Dr.
K. Lange, Bezirksschulinspektor in Dippoldiswalde, „ist mit
besonderem Fleifse namentlich in den Kreisen unserer Lehrer
studiert und in ihrer Bedeutung für Erziehung und Unterricht
erkannt worden." 2

Diese Bedeutung findet der genannte Pädagoge darin, dafs

„passive Apperceptionen schon in frühester Jugend zahlreich sich
ereignen, und dafs der Begriff der Apperception nicht auf die
Eälle absichtlicher Aneignung neuer Eindrücke beschränkt
Werden darf. „Wenn Apperception die Erfassung neuer Seelen-
inhalte mit Hilfe vorhandener ähnlicher bedeutet, dann gehört
sie nicht blofs einer, sondern allen Stufen der
geistigen Entwicklung des Menschen an, dann mufs sie wählend

unseres ganzen Lebens auf dem Gebiete innerer Bildung
eine hervorragende Rolle spielen."8

Wenn hier Apperception in dem Sinne von Aneignung neuer
Seeleninhalte mit Hilfe vorhandener ähnlicher genommen wird,
so kann man bezüglich ihrer Bedeutung an die von jeher von
den Pädagogen beachteten methodischen Regeln denken, durch
deren Beobachtung die Aufnahme und das dauernde Festhalten
neuen Lehr- und Lernstoffes erreicht werden soll, z. B. dafs
Unbekanntes an Bekanntes anzuknüpfen sei u. s. w. Diese
Auffassung ist es denn auch, die der Herbartschen Apperception,
indem sie eine tiefere Begründung und schärfere Durchführung
jener methodischen Regeln in Aussicht stellte, die Sympathie
der Pädagogen erwarb. Eine bedenkliche Wendung aber nahm

1 Vgl. Dr. K. Lange, Über Apperception. 6. Aufl. Leipzig 1899.
2 A. a. 0. S. 3. 8 A. a. 0. S. 45,

lahrblich für Philosophie etc. XVI.



258 Bewufstsein und Apperception.

die Sache dadurch, dafs im Herbartschen Sinne die Aneignung
nicht durch die Thätigkeit der Seele, vor allem durch die
denkende Beherrschung des Lernstoffes, sondern durch die bereits
vorhandenen Vorstellungen, die sogenannten Apperceptionsmassen,
geschehen soll. Indem sich die Vorstellungen einander anziehen
oder abstofsen, in Gruppen sich gliedern, miteinander
verschmelzen u. s. w., bildet sich nicht allein ein logischer
Zusammenhang, wie er sich in der Bildung von Begriffen, Urteilen
und Schlüssen äufsert, sondern auch nach Analogie eines Systems
mechanischer Kräfte ein idealer Mittelpunkt oder Schwerpunkt,
gleichsam ein Lichtherd, in welchem sich alle Vorstellungen mit
den daran haftenden Gefühlen und Strebungen (Wollungen) wie
Strahlen durchkreuzen, nämlich das (phänomenale) Ich oder das
Bewufstsein als Selbstbewufstsein : so dafs die „Apperception",
die im Ausgangspunkte als Aufnahme in ein vorhandenes
Bewufstsein bestimmt wurde, sehliefslich selbst zur Quelle des
Bewußtseins sich gestaltet, ja in rückläufigem Anschlufs an den

Sprachgebrauch Leibnitz' und Kants mit dem Bewufstsein selbst
identifiziert wird.

Während aber die letztgenannten Philosophen die Urspriing-
lichkeit des „Ich" behaupten, nur mit dem Unterschiede, dafs
der erstere — Leibnitz — das Ich intellektuell fafst und das
sinnliche Bewufstsein zu einem verworreuen Widerschein
desselben degradiert, der letztere — Kant — aber zwischen einem
reinen und empirischen Bewufstsein unterscheidet, fällt die Her-
bart8che Auflassung in den Sensualismus Lockes zurück und
unterscheidet sich nicht wesentlich von der Ansicht Humes, der
im Ich nichts anderes als einen Bündel von Vorstellungen oder
überhaupt psychischen Phänomenen sieht.

Merkwürdigerweise findet der genannte Apperceptionspäda-
goge (Lange), dafs es gerade der von uns als sensualistisch
bezeichnete Charakter der Herbartschen Auffassung der
Apperception sei, wodurch sich diese von der Leibnitzschen und Kant-
scheu vorteilhaft unterscheide. Er nenut dies (a. a. 0. S. 100)
„ihre weitreichende Anwendbarkeit und praktische Bedeutung
auf dem Gebiete empirischer Thatsachen" und fügt, um über
seine wahre Meinung keinen Zweifel aufkommen zu lassen, hinzu,
dafs durch die Herbartsche Apperception auch die höheren
geistigen Thätigkeiten eine zureichende Erklärung finden. In
welcher Weise dies geschehe, mag an einigen Erörterungen des
Verfassers veranschaulicht werden. 8o ist die Begriffsbildung
das Werk der Apperception. „Durch die Verdichtung der
Vorstellung»- und Denkinhalte zu Begriffen und Regeln, zu allgc



Bewufstsein und Apperception. 259

meinen Erfahrungen und Grundsätzen, zu Idealen und Ideen
schafft sie (die Apperception, und zwar die Herbartsche, die
wesentlich nichts anderes als Vorstellungsmechanik ist, mag man
nun nebenbei auch dem Gefühl und dem Willen einen sekundären

Einflufs einräumen, was doch nur eine unwesentliche
Korrektur ist) Zusammenhang und Ordnung in unserem Wissen
und Wollen." (S. 82.)

Zwar ist anderwärts nur von einer Unterstützung durch
die Apperception8thätigkeit in der Begriffsbildung die Rede
(S. 68), während es wiederum heifst, dafs „der Knabe" geläuterte,

dem logischen Denken genügende Hauptbegriffe auf allen
Gebieten appercipierend sich erwerbe und zu erwerben im
stände sei. Diese schwankende Redeweise, die bald die Seele,
bald die Vorstellungen, bald den Willen „appercipieren" läfst,
erklärt sich aus dem bei Pädagogen häufig begegnenden Elek-
ticismus, der hinwiederum in einer Reaktion des gesunden
Menschenverstandes gegen die zu weit getriebenen Konsequenzen
philosophischer Systematik seinen Grund hat. Immerhin sind
die Folgen des Eindringens gewisser Philosopheme, wie es die
Herbartsche Apperceptionstheorie ist, bedenklich und schlimm

genug. Als eine solche ist die nominalistische Auffassung des

Begriffs anzusehen. „Er ist nicht ein neues geistiges
Produkt, das losgelöst von den Vorstellungen und
anfserhalb derselben besteht. Sondern er wird gedacht,
indem man von zahlreichen Vorstellungen derselben Art (oder
auch blofs von einer) ausschliefslich die wesentlichen Merkmale
m den Blickpunkt des Bewufstseins erhebt und von den übrigen,
die zurücktreten, zu isolieren sucht. Und eben darum, weil
der Begriff kein fertiges Produkt, sondern das jeweilige
Ergebnis einer sehr energischen Konzentration des
Eewufstseins ist, fällt es so schwer, ihn streng logisch zu
denken." (S. 69.)

In dieser Auffassung erscheint der (logische) Begriff als
ein scharf gezeichnetes Gemeinbild und die Abstraktion ist aus-
8chliefslich Sache der Aufmerksamkeit, die sich auf gewisse
Merkmale richtet mit Absehen von anderen. Wie will man aber
auf diese Weise die Bildung der einfachsten Begriffe des Seins,
aer Substanz u. s. w. erklären? Wie den wesentlichen Unterschied

der intellektuellen von der sinnlichen Vorstellung? Die
'atellektuelle Vorstellung erlafst das Intellegible im Sinnlichen,
dan den Sinnen verborgenen Grund der Erscheinung, indes das
Eemeinbild auf die Erscheinung beschränkt bleibt. Das Objekt
des Begriffs ist zwar im Sinnenbild, jedoch nur der Potenz nach,

17*



2(50 Bewufstsein und Apperception.

so dafs keine Analyse, keine blofse Konzentration der Aufmerksamkeit

genügt, dieses Objekt daraus zu erheben; vielmehr
bedarf es der Thätigkeit einer geistigen Seelenkraft, durch die das

potenziell Intellegible (wie Aristoteles sich ausdrückt) zu einem
actu Intellegiblen gemacht wird. (Vgl. unsere Schrift: Das Princip
der Individuation S. 63 ff.)

Doch nicht nur die Begriffsbildung soll ganz oder teilweise
das Werk der Apperception sein, auch auf dem Gebiete der
Gesinnungen erweist sich dieser Zauberschlüssel wirksam. Walten
zuerst sinnliche Gefühle vor, so erhalten diese ihr Gegengewicht
„durch höhere geistige Interessen, die mit und an
entstehenden wertvollen Gedankenkreisen erwachten". „Gelingende
Apperception ist ja die Quelle des Interesses." (S. 70.)
Dabei bleibt nur rätselhaft, wie sinnliche Apperceptionsmassen
dazu kommen, sich für Geistiges zu interessieren, sollte da nicht
erst der Geist eingreifen müssen? Selbst zum Mitgefühl führt
der Weg durch die Apperception (S. 75). Wie unser Pädagoge
mit vieler Beredsamkeit zu zeigen sucht, liegt in vielen Fällen,
wo die Teilnahme an fremdem Wohl und Wehe fehlt, nur ein
Mangel an Apperception vor (8. 75). Mit der Apperception im
Bunde steht die Kant-Herbartsche Autonomie des Sittengesetzes,
das in den höheren Bewufstseinsstadien nicht mehr als der
Ausdruck eines fremden, sondern als der Inhalt eines eigenen
Wolleus dem Jüngling entgegentritt (8. 79). Wunderbar
verflicht sich in den Apperceptionsprozefs vermittelst der bekannten
Herbartschen Ideen die religiöse Gesinnung.

Denn „wer den Ursprung der religiösen Ideen sucht in
jenem höchsten all heiligen Wesen, das sie zuerst gewollt, der
gehorcht ihnen nicht, ohne zugleich verehrungsvoll
aufzuschauen zu Gott, dem einzigen vollkommenen Ideal einer sittlich
freien Person, von dem ihm Kraft und Mut in dem Kampfe
gegen das Böse herabkommt" (S. 80). So wissen die Herbar-
tianer unter den Pädagogen, um uns des bekannten Kaatschen
Bildes zu bedienen, aus dem Bimsstein einer sensualistischen
Erkenntnistheorie nicht Wasser, sondern den kostbarsten Wein
religiöser Begeisterung zu pressen. Übrigens, wenn man den
Ausdruck „Ideal", von Gott gebraucht, urgieren will und sich
überdies an Herbarts Verhältnis zum älteren Fichte erinnert, so
wird man unwillkürlich auf den Gedanken geführt, dafs das
wahrhaft Absolute doch nur die sittliche Idee, die moralische
Weltordnung sei und der persönliche Gott nur den Wert einer
Personifizierung derselben für die konkreten Bedürfnisse des
Gemütes besitze. Gleichwohl sind wir weit entfernt, die Auf-



Bewiifstsein und Apperception. 261

richtigkeit der glaubigen Gesinnung der Herbartschen Pädagogen
in Zweifel zu ziehen. Bezüglich der obigen Bezeichnung der
Herbartschen Erkenntnistheorie als einer sensualistischen sei
jedoch bemerkt, dafs uns die Rolle, die dem eleatischen
Seinsbegriff und dem Begriff der Identität in dieser Theorie zufällt,
wohl bekannt ist. Es ist das ein der idealistisch-rationalistischen
Richtung der deutschen Philosophie gespendeter Tribut, der in
der näheren Ausführung des Systems so unwirksam bleibt, wie
die Monaden (Realen) selbst, die ihm ihren Ursprung verdanken,
im weiteren hinter dem Treiben der „Selbsterhaltungen"
(Vorstellungen) völlig zurücktreten. Die Pädagogen aber, die trotz
des atheistischen Charakters der Herbartschen Metaphysik und
der sensualistischen Tendenz der Herbartschen Psychologie
doch an der Vereinbarkeit der Herbartschen Philosophie mit dem
religiösen Interesse nicht zweifeln, bekunden damit zwar ihre
persönlich gläubige Gesinnung, verraten jedoch zugleich den

Mangel tieferen Verständnisses und philosophischen Urteils.
Wenn in der Theorie Herbarts die Massen appercipieren

und das Seelenleben damit geradeso wie in der Associations-
psychologie der einseitigen Empiristen zu einem alles freie Walten
der selbstbewufsten und nach erkannten Gesetzen- wirkenden
Intelligenz ausschliefsenden mechanischen Vorgang sich gestaltet,
60 scheint durch die Einführung des Willens als appercipie-
renden Principe in der Theorie Wundts diese Klippe glücklich
vermieden zu werden. In Wirklichkeit aber trifft dies keineswegs

zu. Denn der Wille kann zwar die Aufmerksamkeit der
apprehensiven Vermögen auf den aktuellen Inhalt des that-
sächlichen Bewufstseins lenken, ist jedoch nicht im stände, selbst
jene Abstraktion zu vollziehen, die wir eben als die notwendige
Bedingung alles logischen Erkennens in Begriffen, Urteilen und
Schlüssen erkannt haben.

Treffend wird dieser Mangel der Wundtschen Apperceptions-
theorie von Ed. v. Hartmann hervorgehoben und bemerkt, dafs
dieselbe in die Associationspsychologie zurückfalle, wenn auch das

von ihm empfohlene Heilmittel der schöpferischen Kategorial-
l'unktion eines unbewufsten Willens abgelehnt werden inufs.1

Kach von Hartmanns Darstellung unterscheidet Wundt die
Association einerseits von der Verschmelzung, anderseits von der

Apperception. Die Verschmelzung betreffe Vorstellungse lernen te,
die Association fertige Vorstellungen, sie sei ein passives

1 Ed. v. Hartmann, Die moderne Psychologie. Leipzig 1901.
8. 140. 425.



262 Bewufstsein und Apperception.

Erlebnis, dagegen die Apperception ein aktives, dem ein Thätig-
keitsgefühl mit Spannungsempfindungen vorangehe.1

,,Die Apperceptionen teilt Wundt in einfache und zusammengesetzte

und weist ersteren die Kategorieen der Beziehung und
Vergleichung, letzteren die der Synthese und Analyse zu."2

Die logische Ordnung des Bewufstseinsinhaltes ist sonach
das Werk der Apperception. In diesem Sinne erklärt Wundt
„Phantasie- und Verstandesthätigkeit als zusammengehörige, in
ihrer Entstehung und in ihren Aufserungen gar nicht zu trennende
Funktionen, die in letzter Instanz auf die nämlichen
Grundfunktionen der apperceptiven Synthese und Analyse zurückführen.
Auch mit den Begriffen Phantasie und Verstand verhält es sich
daher ähnlich wie mit dem des Gedächtnisses. Sie bezeichnen
nicht einheitliche Kräfte oder Vermögen, sondern komplexe
Erscheinungsformen elementarer psychischer Vorgänge, nicht von
specifischer, sondern von allgemein gültiger Art. Wie das
Gedächtnis ein Allgemeinbegriff für die Erinnerungsvorgänge, so
sind Phantasie und Versland Allgemeinbogriffe für bestimmte
Richtungen der apperceptiven Funktionen".8

Über den Ursprung des Selbstbewufstseins spricht sich Wundt
in der folgenden Weise aus: „Indem die Willensprozesse als in
sich zusammenhängende und bei aller Verschiedenheit ihrer
Inhalte gleichartige Vorgänge aufgefafst werden, entsteht ein
unmittelbares Gefühl dieses Zusammenhanges, das zunächst an
das alles Wollen begleitende Gefühl der Thätigkeit geknüpft ist,
dann aber infolge der oben erwähnten Beziehungen des Wollens
über die Gesamtheit der Bewußtseinsinhalte sich ausdehnt. Dieses
Gefühl des Zusammenhangs aller individuellen psychischen
Erlebnisse bezeichnen wir als das ,Ich'. Es ist ein Gefühl, nicht
eine Vorstellung, wie es häufig genannt wird. Es ist jedoch,
wie alle Gefühle, an gewisse Empfindungen und Vorstellungen
gebunden: diese in nächste Beziehung zu ihm tretenden
Vorstellungsbestandteile sind die Gemeinempfindungen und die
Vorstellung des eigenen Körpers. Den so entstehenden, aus dem

gesamten Bewufstseinsinhalt sich aussondernden, mit dem
Ichgefühl verschmelzenden Gefühls- und Vorstellungsinhalt nennen
wir nun das Selbstbewufstsein. Es ist ebensowenig wie das
Bewufstsein überhaupt eine von den Vorgängen, aus denen es

besteht, verschiedene Realität, sondern es ist nur der Zusammenhang

dieser Vorgänge selbst, der überdies namentlich in seinen

' A. a. 0. 8. 138. 2 A. a. 0. 8. 139.
3 Wuudt, Grundrifs der Psychologie. 4. Aufl. Leipzig 1901. S. 324.



Bewufstsein und Apperception. 263

Vorstellungselementen von dem übrigen Bewufstsein niemals
scharf gesondert werden kann."1

Verstehen wir diese Worte recht, so ist das Selbstbewußtsein

das Resultat der Konzentration der zusammenhängenden
Willensakte, im Grunde also ebenfalls ein Ergebnis der
Apperception. Die Theorie Wundts unterscheidet sich demnach nicht
wesentlich von derjenigen Herbarts, wie denn auch, nach von
Hartmanns richtiger Bemerkung, die Wundtsche Auffassung des
Willens als der Grundthätigkeit sich als eine Verschmelzung
der Schopenhauerschen Willeusmetaphysik mit der Herbartschen
Theorie des Zusammenseins der vielen Realen darstellt in der
Art, dafs die Störungen und Selbsterhaltungen, aus denen die
Vorstellungen entspringen sollen, als Willensakte gedeutet
werden.2

Um das Bild der Apperceptionstheorie Wundts zu
vervollständigen, fügen wir noch folgende zusammenfassende Darstellung
aus von Hartmanns „Moderner Psychologie" zu dem Gesagten
hinzu. „Unter Apperception versteht Wundt nicht, wie Herbart,
die Einordnung einer neu auftretenden Vorstellung in die im
Gedächtnis bereitliegenden Vorstellungsreihen, d. h. ihre Aneignung

in den Wissensschatz, sondern, wie Leibnitz und Kant,
das reflektierte Bewufstsein, dafs diese Vorstellung bewufst ist
und zwar zu meinem Bewufstsein gehört. Dieses reflektierte
Bewufstsein identifiziert er mit dem Einstellen des inneren
Blickpunktes auf die Vorstellung, d. h. mit dem Aufmerken, und das
Aufmerken setzt er wiederum mit dem Willen gleich. Er
unterscheidet passive und aktive Apperception, die sich mit
reflektorisch-erregter und willkürlicher Aufmerksamkeit decken. Sowohl
die innere Vorstellungs- und Denkthätigkeit ruht auf dem
Aufmerken, als auch die äufsere Willenshandlung stellt nur eine
besondere, durch gewisse Merkmale ausgezeichnete Form der
Apperception dar. Während alle AssociationsVorgänge rein passive
Erlebnisse sein sollen, sind die Apperceptionsvorgänge
Entfaltungen der Thätigkeit, die den Vorstellungen als ihren Produkten
vorausgeht; als ihre Leistungen zählt Wundt Beziehung und
Vergleichung, Analyse und Synthese auf, worunter er die
wichtigsten Kategorialfunktionen befafst. Die „Apperception" nimmt
also hier den Charakter der Kategorialfunktion an, d. h. einen
logischen Charakter, was doch wohl etwas zum thelischen
Charakter des Aufmerkens Hinzukommendes ist."

1 Wundt, a. a. 0. S. 264 f.
2 v. Hartmann, a. a. 0. S. 218.



264 Bewufstsein und Apperception.

„Sowohl als logische Kategorialfunktion wie als hemmender
Innervationsstrom für allen nebensächlichen Bewufstseinsinhalt,
beziehungsweise als verstärkender Innervationsstrom für die im
innern Blickpunkt stehende Vorstellung soll die Apperception
Leistung eines besondere Apperceptionscentrums im Gehirn,
wahrscheinlich des Stirnhirns sein."1

Die apprehensive Funktion, die in der Wundtschen Theorie
dem Willen zugeeignet wird, die Unbestimmtheit in der Fassung
des Willensbegriffs, der fast zu dem Begriff des „geistigen
Geschehens überhaupt, der innern Regsamkeit der Seele"2
verflüchtigt wird, bieten dem mehrfach angeführten Apperceptions-
pädagogen (K. Lange) eine hinreichende Handhabe, um die
Wundtsche Auffassung abzulehnen und an der Herbartschen, den
dagegen sprechenden Bedenken zum Trotz, festzuhalten. Er
meint, die bisher geltende und namentlich von der Herbartschen
Schule vertretene Auffassung sei „mit unserem wissenschaftlichen
Denken bereits so eng verwachsen und an sieh so trefflich
geeignet, fruchtbare Gesichtspunkte für die richtige Auffassung
und Erklärung ganzer Gebiete des Seelenlebens' zu bieten, dafs
eine Notwendigkeit, sie ohne weiteres aufzugeben, nicht vorliegt".8
Das heifst, wir Herbartianer haben die Theorie unseres Meisters
bereits so fest unserem Denken einverleibt (appereipiert), dafs es
uns unmöglich ist, die ihr unassimilierbare Wundtsche zu „apper-
eipieren". Wie weit sind wir da noch von der Vorstellung, dafs
alles geistige Aneignen im strikten Sinne des Wortes ein Ver-
dauungsprozefs sei?

Als ein Vorgänger Wundts in der Erklärung der Bewufst-
seinserscheinungen und des Selbstbewufstseins aus einer in der
Muskelspannung (beziehungsweise Innervation) sich äufsernden
konzentrierten Willensthätigkeit ist der französische Philosoph
Maine de Biran zu betrachten. Diesem zufolge ist es die
Muskelanstrengung (effort musculaire), der wir unser Bewufstsein

als Kraft-Substanz und Ursache verdanken. Während die
äufsere Erfahrung nur eine Aufeinanderfolge von Erscheinungen
darbietet, sind wir uns in dem unmittelbar gefühlten Einflufs
des Willens auf die Glieder des Leibes oder in dem effort
musculaire einer wahren Auseinanderfolge bewufst. Obgleich
wir das Wie dieser Kausalität nicht zu erklären vermögen, so

steht doch das Dafs aufser allem Zweifel, so dafs die von dem

Standpunkt eines einseitigen Empirismus vorgebrachten Gründe

1 v. Hartmann, a. a. 0. S. 216 f.
K. Lange, a. a. 0. S. 120. 3 A. a. 0. S. 12S.



Bewufstsein und Apperception. 265

eines Hume gegen das Zeugnis der innern Erfahrung nicht
aufzukommen vermögen.1

Maine de Biran verwirft den psychophysischen Parallelismus2;

aber auch bei Wundt „gleicht, wie sich von Hartmann
ausdrückt, der ganze Rest von Parallelismus einer kleben
gebliebenen Eierschale, die er nur aus Gewohnheit und Beharrung
sitzen läfst" (Die moderne Psych. S. 343.). Wie Wundt kennt
auch Maine de Biran nur ein am Vehikel körperlichen Substrats
sich entfaltendes Selbstbewufstsein, und wie jener deutet auch
dieser die materiellen Erscheinungen in letzter Instanz psychisch,
mit dem Unterschiede jedoch, dafs Maine de Biran nach
Analogie der menschlichen Seele auf Monaden, Entelechien, erkennende
Kräfte, Wundt aber auf Willensakte rekurriert.

Vor allem aber ist es die Identifizierung von Vernunft und
Selbstbewufstsein oder, wenn man will, die Ableitung jener aus
der Apperception, die beiden Denkern gemeinsam ist. Maine de
Biran betrachtet den effort musculaire, in welchem sich das

Subjekt als Kraft und Ursache (nicht „Substanz") erfafst, als die
Quelle des Kausalbegriffs und Kausalgesetzes, überhaupt als die
eigentliche Geburtsstätte der Kategorieen.

„Die Allgemeinbegriffe — bemerkt Dr. Alb. Lang8 — und
Naturgesetze, die auf Abstraktionen und Induktionen beruhen,
werden von dem französischen Spiritualisten als konventionelle
Gebilde betrachtet, ohne jeglichen erkenntnistheoretischen Wert.
In Bezug auf die äufsere Erfahrung ist Maine de Biran, wie
er es selbst sagt, Nominalist. Der Nomiualismus mufs aber
dem Realismus seinen Platz einräumen, sobald wir die äufsere
Erfahrung verlassen und uns in das Innere des Bewufstseins
zurückziehen. Hier entdecken wir den fait primitif, die Kraft-
äufserung eines Willens, und aus dieser Thatsache abstrahieren
wir die notions reflexives, die grundverschieden sind von den
idées générales: jene sind individuell vermöge ihres Ursprungs
und Inhaltes, diese sind äufserliche und künstliche Einheiten;
jene entstehen nach einer einmaligen Wahrnehmuug des innern
Sinnes, diese bedürfen einer wiederholten Erfahrung; jene sind
das prinmm cognitionis für den Philosophen und das ultimum
cognitionis für den Physiker; diese sind das Nächstliegende für
den Physiker und das Entferntliegende für den Philosophen."

1 S. Dr. A. Lang, Maine de Biran. Ein Beitrag zur Geschichte
des Kausalproblems. Köln, Bachem.

2 Eine Äufserung, die den mechanischen Monismus auszudrücken
scheint, steht ganz isoliert. S. a. a. 0. S. 64.

3 A. a. 0. S. 26.



266 Bewufstsein und Apperception.

Dieser Auffassung, die aufser stände ist, unsere
wissenschaftlichen, allgemeinen und notwendigen Erkenntnisse,
insbesondere auch das Kausalgesetz, zu begründen, setzt A. Lang
mit Recht die aristotelisch-scholastische Erkenntnistheorie
entgegen.1

In der Zurückfiihrung des Substanz-, also im Grunde auch
des Seinsbegriffs auf den Begriff der Kraft, der Ersetzung der
Metaphysik durch Psychologie, der Ableitung der Unveränder-
lichkeit des Seins2 (vielmehr Wesens) aus dem Bewufstsein der
persönlichen Identität erweist sich Maine de Birans Philosophie
als echtes Produkt des modernen Subjektivismus und zwar der
rationalistischen Richtung desselben, und steht in einer viel
gröfseren Abhängigkeit von Descartes, als er selbst einräumen
möchte. Man kann den Unterschied seines Standpunktes von
dem des von ihm bekämpften Rationalismus in der Formel
ausdrücken, dafs Maine de Birans System Psychologismus mit
rationalistischer, dagegen die Systeme der Descartes, Leibnitz
u. s. w. Rationalismus mit psychologischer Tendenz seien. Dieser
limitiert die Vernunft durch das menschliche Selbstbewufstsein,
jener sucht die Thatsachen des Bewufstseins im rationalistischen
Sinne zu erweitern. Wie Maine de Birans monadologische und

8piritualistische Sympathieen beweisen, läuft das schliefsliche
Kesultat auf das Gleiche hinaus.8

Mit der Aktualitäts- und Apperceptionspsychologie4 endlich
berührt sich der Maine de Biransche Psychologismus durch den
falschen Zirkel, in den er sich bei Erklärung des Selbstbewnfst-
seins verwickelt. „Selbstbewufstsein setzt ein Princip autonomen
Handelns voraus." „Die Helligkeit des Bewufstseins ist von der
Herrschaft des freien Willens über die Sinnenreize abhängig."
„Solange das Ich den Vorstellungslauf beherrscht, solange die
aktive Apperception die Perceptionen eigenmächtig zu bearbeiten

vermag, ebenso lange ist und bleibt der Mensch compos und
conscius 8ui." „Der französische Spiritualist darf gleichzeitig als
Voluntarist bezeichnet werden, wofern man unter Voluntarismus
ein System versteht, das die Priorität des Willens vor dem
Intellekte und die schlechthinnige Abhängigkeit des letzteren
von dem ersteren behauptet."8

i A. a. 0. S. 56 f. » Ebd. S. 58. » Vgl. ebd. S. 43.
4 „Die neuere deutsche Psychologie stellt insofern auf dem Standpunkt

des französischen Spiritualisten, als sie in .der Lehre von der
aktiven Apperception auf die Möglichheit Verzicht geleistet hat, aus
blofsen Empfindungen die Tbatsache des wissenschaftlichen Erkennens
zu erklären." Dr. A. Lang, a. a. 0. S. 53. s A. a. 0. S. 16 ff.



Bewufstsein und Apperception. 267

Mit Recht wird man fragen, wie denn das Selbstbewufst-
fiein aus der Herrschaft des Willens über die „Perceptionen"
hervorgehen soll, da ein Wollen ohne ein vorleuchtendes Ziel,
also ohne bewufstes, se 1 bstbewufstes Denken unmöglich ist, und
ferner Perceptionen nur beherrscht werden können, wenn sie
ein und demselben Bewufstsein angehören, in dieses eine Bewufstsein

aufgenommen sind. Wenn irgendwo, so zeigt sich hier
am offenbarsten die Ergänzungsbedürftigkeit der Theorie des
Bewufstseins. Einerseits wird behauptet, das Bewufstsein
entstehe erst mit dem effort musculaire; anderseits wird gesagt,
das Ich habe Kenntnis davon, was im vorbewufsten Leben sich
abspielt.1

In der Herbartschen Theorie entspringt das Ich aus der
Verkettung und Verschmelzung der Vorstellungen, ihrer
Vereinigung in einem Mittelpunkt. Wie sollen sich aber die
Vorstellungen um einen Mittelpunkt gruppieren, wenn ein solcher
nicht schon als vorhanden vorausgesetzt wird? Man könnte
sich auf die Seele, das „Reale" berufen. Mit Unrecht, denn
alle Aktivität liegt auf Seiten der Vorstellungen; folglich bedarf
es einer „Ichvorstellung", durch die jegliche Gruppierung,
Verkettung und Verschmelzung in einem Bewufstsein bedingt ist.

Kicht anders verhält es sich iu der Auffassung Wundts.
Der von ihm behauptete Zusammenhang besteht als solcher nur
in einem einheitlichen Subjekt, das überdies, soll es zum Se lbs t-
bewufstsein gelangen, nur als einfache Substanz gedacht werden
kann. Im Selbstbewufstsein werden die „Wollungen" auf ein
reales Subjekt bezogen, es liegt also darin eine Reflexion, deren
Weder eine ausgedehnte Substanz noch ein blofses Kontinuum,
nine kontinuierliche Vielheit, sei es auch psychischer Elemente
(Vorstellungs- oder Willensakte), fähig ist. Wenn also auch
die menschliche Seele ihrer selbst nicht unmittelbar, sondern
Our in ihrer Thätigkeit bewufst ist, so mufs ihr doch das
reale Vermögen oder vielmehr, wie wir sehen werden, der
Habitus, eine Art von nisus, zur Rückbeziehung der Thätigkeit
Auf sich selbst, mit andern Worten ein habituelles Bewufstsein
ihrer selbst (d. h. ihres Daseins) zugeschrieben werden.

Der Ausdruck „Apperception" im Sinne von Bewufstsein
Wurde zuerst von Leibnitz gebraucht. Leibnitz unterscheidet
die Apperception von der Perception. „In jedem Augenblicke
haben wir eine Anzahl von Perceptionen (petites perceptions),
v°n denen aber nur ein Teil bewufst wird — par une petite

1 A. a. 0. S. 32.



268 Bewufstsein und Apperception.

addition ou augmentation." — Hinwiederum ist Apperception
„la conscience ou la connaissance reflexive de cet état intérieur".
„Da aber les actes reflexifs nous font penser à ce qui s'appelle
moi, so bedeutet Apperception die Erhebung einer Vorstellung
ins Selbstbewußtsein."1

Dr. Lange (Über Apperception S. 85 ff.) weist auf das
Schwankende des Apperceptionsbegriffs bei Leibnitz hin, glaubt
aber dessen Ansicht über die Apperception in den folgenden
zwei Sätzen zusammenfassen zu dürfen: 1. Apperception ist teils
bewufste8, deutliches, mit Erinnerung verbundenes Vorstellen,
teils die denkende reflexive Erfassung des eigenen Vorstellungsinhaltes;

2. sie äufsert sich als spontane Thätigkeit, jedoch
gebunden an den bestimmenden Einfluß des vorhandenen Seeleninhalts.

An die Stelle der Unterscheidung aktuell- und potenziellbewußter

Vorstellungen tritt bei Leibnitz diejenige von bewußten
und unbewußten Vorstellungen. „Die Cartesianer haben darin
stark geirrt, daß sie die Perceptionen, deren man sich nicht
bewußt wird (dont on ne s'apperçoit pas) für nichts achten. Dies
brachte sie auf den Glauben, daß die Geister allein Monaden
seien, und daß es keine Tierseelen oder andere Entelechien
gebe, sowie dahin, daß sie nach der gemeinen Ansicht (avec le

vulgaire) eine lange Betäubung mit einem Tode im strengen Sinne
verwechselten, was zu dem scholastischen Vorurteil völlig
getrennter Seelen (animae separatae) führte und schlecht disponierte
Geister (esprits mal touchés) sogar in der Annahme der
Sterblichkeit der Seelen bestärkte (Erdmann, L. Opp. phil. p. 706
n. 14).

Diese Ansicht Leibnitz' von den unbewußten Vorstellungen
oder den petites perceptions enthält eine Anwendung und
Übertragung seines Begriffs des unendlich Kleinen aus dem
mathematischen auf das psychologische Gebiet, wie ja auch der
metaphysische (kosmologische) Begriff der Monade damit
zusammenhängt. Sie läßt aber völlig unerklärt, wie aus Unbewußtem
durch Addition und Augmentation Bewußtes, aus Einfachem
wahrhaft, nicht bloß scheinbar, Ausgedehntes werden soll-

Ebensowenig läßt sich vom Standpunkt der Leibnitzschen
Monadologie die Einheit des Bewußtseins begreifen, da nicht
abzusehen ist, wie die verschiedenen Monaden angehörigen Ber"

ceptionen von einer Centraimonade appercipiert werden solloo-

1 S. Eisler, Wörterbuch der phil. Begriffe und Ausdrücke, s. v-

Apperception S. 46 f.



269

Wenn dann weiterhin die Pereeptionen von den Apperceptionen
durch den Grad der Klarheit beziehungsweise Unklarheit sich
unterscheiden sollen, die Sinnlichkeit somit nur als verworrene
Vorstufe des Verstandes betrachtet wird, so widerspricht dies
der Natur beider, sowie der Thatsache, dafs die sinnliche
Vorstellung mit der intellektuellen zusammen besteht, während die
dunkle Vorstellung der klaren weicht. Endlich sind die von
Leibnitz zur Begründung seiner Theorie der unbewufsten
Vorstellungen gebrauchten Beispiele so zu erklären, dafs z. B. das
Tosen eines Wasserfalles als aktuales Ganzes percipiert wird,
keineswegs aber als ein aus aktualen und minimalen Teilgeräuschen
Zusammengesetztes.

Von der Bewufstseinstheorie Leibnitz' unterscheidet sich die
Kantsche dadurch, dafs sie ein doppeltes, sinnlich empirisches,
den Gesetzen der Association unterworfenes Bewufstsein und
zugleich ein reines, transcendentales und durchaus spontanes
annimmt, das er als reine Apperception bezeichnet und als die
Quelle aller Synthesis betrachtet. Da die Sinne nach Kant nur
Mannigfaltiges darbieten, so kann die Verbindung dieses Mannigfaltigen

nur aus der spontanen Thätigkeit de9 Subjektes
entspringen, und die Kategorieen sind nichts anderes als die
verschiedenen Weisen, wie das Mannigfaltige der Erfahrung in
einem reinen Bewufstsein sich verbindet. ,,Die spontane Thätigkeit,

welche die durch die Anschauung gegebeneu mannigfaltigen
Vorstellungen im Selbstbewufstsein zusammenfafst, heifst bei Kant
Apperception."1

Im Sinne Kants hat demnach alle Verstandesthätigkeit ihren
Ursprung im Ich, und seine Theorie leidet an derselben
Identifizierung des Bewufstseins mit dem Verstände, die das gemeinsame

Merkmal aller bisherigen Apperceptionstheorieen bildet.
Loch unterscheidet sie sich von der Apperceptionstheorie der
inneren Erfahrung dadurch, dafs sie durch Annahme einer reinen
Apperception die Allgemeinheit und Notwendigkeit der
Verstandeserkenntnis wenigstens scheinbar begründet: dies, wenn
01 an will, zu ihrem Vorteil, dagegen zu ihrem Nachteil dadurch,
dafs sie das konkrete Bewufstsein durch die Abstraktion eines
reinen Ich, einer Art von Gattungsintelligenz ersetzt, wodurch
sie zu den Abstraktionen der nachfolgenden spekulativen Systeme
fien Anstofs gab.

Es ist daher nicht richtig, wenn K. Lange meint, der Begriff
fißr transcendentalen Apperception habe in der Folge keine

1 K. Lange, a. a. 0. S. 89.



270 Bewufstsein und Apperception.

Weiterentwicklung gefunden. Ebensowenig können wir der
Behauptung zustimmen, dafs die „Psychologie" aus dem
wechselnden empirischen Ich das reine Ich entstehen lasse, „eine
Einheit des Selbstbewufstseins, die wir nur annähernd erreichen"
(a. a. 0. S. 92). Denn wenn auch kein „angeborenes reines
Bewufstsein", wohl aber ein „habituales" Selbstbewufstsein mufs
der intellektiven Seele zugeschrieben werden, da ein wahres
Selbst nicht Resultat einer Entwicklung sein kann. Denn
Selbstbewufstsein ist nicht mit Selbsterkenntnis zu verwechseln.
Dagegen ist der von K. Lange erhobene Einwand voll berechtigt,
dafs die Verbindung mehrerer Vorstellungen im Bewufstsein und
ihre Zusammenfassung im Selbstbewufstsein mir nichts von ihren
inneren Beziehungen verrate (a. a. 0. S. 93). Die Art und
Weise, wie Kant durch seine transcendentalen Deduktionen und
durch den Schematismus der Einbildungskraft die intellegible
Ordnung als das Werk der transcendentalen Synthesis darzuthun
sucht, erscheint bei näherer Betrachtung als ein sophistisches
Verfahren, das ein luftiges Kartenhaus, nicht aber solide
philosophische Erkenntnis erzeugt.

Wie haben wir uns nun die Genesis des Bewufstseins und
die Aneignung des von aufsen gegebenen Erkenntnisstoffes in
Wirklichkeit zu denken? Um diese Frage befriedigend zu
beantworten, ist zunächst das Selbstbe wuftsein von der
Selbsterkenntnis, dann das habituale Selbstbewufstsein vom aktualen
und ferner das sinnliche Bewufstsein vom intellektuellen oder
dem Selbstbewufstsein zu unterscheiden.

Was zuerst den Unterschied von Selbsterkenntnis und
Selbstbewufstsein betrifft, so bezieht sich das letztere aus-
schliefslich auf die individuelle Thatsache der Existenz ; im
Selbstbewufstsein weifs ich mich als seiend mit einer jede
Möglichkeit einer Täuschung ausschliefsenden Gewifsheit und Evidenz.
Dagegen sagt mir das Selbstbewufstsein als solches unmittelbar
nichts über die nähere Beschaffenheit dieses meines Seins, ob es

einfach oder zusammengesetzt, geistig oder materiell Bei. In
dieser Beziehung ist Unwissenheit und Irrtum möglich. Eine
Erkenntnis der Beschaffenheit des selbstbewufsten Ich ist nur
durch Verstandesthätigkeit, durch Schlufsfolgerung aus den Daten
der inneren Erfahrung sowie durch Anwendung der durch
Abstraktion gewonnenen Begriffe erreichbar. So schliefsen wir
aus der Thatsache des Selbstbewufstseins selbst auf die Geistigkeit

des Ich, da eine vollkommene Reflexion nur in einem
einfachen Wesen möglich ist; so begreifen wir das Ich als
Substanz, als thätiges Princip, als Ursache u. s. w. Schon hieraus



Bewufstsein und Apperception. 271

erhellt, dafs das Selbstbewufstsein mit dem Denkvermögen sich
nicht deckt. Dieses bethätigt sich zwar im Selbstbewufstsein,
reicht aber weit über dasselbe hinaus, indem es der Potenz nach
alles Seiende umfafst und daher auch, über individuelle und
kontingente Thatsachen übergreifend, das Allgemeine und Not-
Wendige erkennt.

Hieraus ergibt sich gegen die subjektivistischen Apper-
ceptionstheorieen die wichtige Konsequenz, dafs die Aneignung
und Aufnahme des Bewufstseins nicht in der Weise geschehe,
dafs das Ich alles nach Analogie seines eigenen Seins und seiner
eigenen Thätigkeit erfafst, sowie die Verkehrtheit der Identifizierung

des Seinsbegriffs mit dem Thätigkeitsbegriff, zu der man
sich durch die allerdings feststehende Thatsache verleiten läfst,
dafs das Ich nicht unmittelbar in sich selbst, sondern nur in
seiner Thätigkeit sich erfafst, seiner selbst bewufst ist. Dies
führt uns auf die weitere obige Unterscheidung des habitualen
Und aktualen Selbstbewufstseins. Das habituale Selbstbewufstsein
besagt, dafs die reale Gegenwart der im Selbstbewufstsein thä-
tigen Substanz Subjekt) genügt, dals es keiner species
intellegibilis (scholastisch gesprochen) bedarf, um, unter Voraussetzung

der von aufsen kommenden Anregung und Bestimmung
zur Thätigkeit, in den Akt übergehen zu können. Das
Selbstbewufstsein ist demzufolge weder schlechthin ursprünglich, noch
schlechthin sekundär, beruht vielmehr teils auf der Immaterialität
des Subjekts, das einer idealen Repräsentation nicht bedürftig
ist, sondern durch seine unmittelbare Gegenwart den Akt des
Selbstbewufstseins zu bestimmen vermag, teils auf der von aufsen

erregten Thätigkeit. Dafs aber das habituale Bewufstsein allein
z<ir Hervorbringung des aktualen nicht hinreicht, hat seinen
Grund in der ursprünglichen Potenzialität des intellektuellen
Erkenntnisvermögens. Denn da das Subjekt (die Seele, das
denkende Ich als Substanz und Subjekt, unterschieden vom Ich-
Gedanken, dem aktualen Selbstbewufstsein) nicht wesenhaft
Thätigkeit ist, sondern durch seine Vermögen sich bethätigt, so
erfordert das aktuale Selbstbewufstsein die Einwirkung eines
äctu intellegiblen Objekts auf den Verstand, infolge deren dieser
tn Thätigkeit tritt. Derart aber sind die von den Sinnenbildern
ahstrahierten intellektuellen Vorstellungen. Denkend sich
betätigend erfafst sich das Ich in dieser seiner Thätigkeit, indem
es dieselbe auf sich selbst als deren Grund bezieht. Hieraus
erklärt sich, dafs im menschlichen Erkennen das äufsere Objekt
das Ersterkannte ist, das Selbstbewufstsein aber auf einem Akte
der Reflexion beruht.



272 Bewufstsein und Apperception.

Es ist eine unzweifelhaft feststehende Erfahrungstatsache,
dafs die menschliche Erkenntnis vom Sinnlichen zum Übersinnlichen,

von der Erscheinung zum Wesen fortschreitet und sich
erhebt. Selbst Kant anerkennt diese Thatsache, indem er erklärt,
dafs alles menschliche Erkennen mit den Sinnen anfange, nicht
aber aus den Sinnen stamme. Hätte er eine andere als die
Lockesche Theorie der Abstraktion gekannt und anerkannt, so

wäre ihm nicht entgangen, dafs auch die Annahme, welche die
Sinne als nächste Quelle auch der intellektuellen Erkenntnis
betrachtet, unter der Voraussetzung nicht zum Sensualismus und
der Aufhebung wissenschaftlicher Erkenntnis führe, dafs man
mit Leibnitz den bekannten Satz: nihil est in intellectu quod
non prius fuerit in sensu durch den Zusatz ergänze: nisi
intellects ipse, wenn auch nicht ganz im Sinne des genannten
Philosophen, der den vorauszusetzenden Intellekt als aktives,
bereits habituiertes Vermögen betrachtet, statt mit Aristoteles
als ein zu allem Intellegiblen als Potenz sich verhaltendes, durch
das Znsammenwirken der Abstraktionskraft mit den Formen der
Phantasie zu aktuierendes Vermögen. Durch diese aristotelische
Auffassung wird einerseits der Sinnlichkeit ihr gerechter Anteil
an der Erzeugung der intellektuellen Erkenntnis gewahrt, anderseits

aber sowohl dem limitierten Sensualismus Lockes als auch
dem extremen Condillacs jede Grundlage entzogen. Der doppelten
Wurzel des menschlichen Erkennens, Sinnlichkeit und Intellekt,
entspricht dann aber auch ein zweifaches Bewufstsein, das
sinnliche (der Gemeiusinn der Scholastiker), in welchem wie in
einem Brennpunkt alle Sinnesaffektionen sich vereinigen, und das
intellektuelle oder Selbstbewufstsein. Beide enthalten eine
Reflexion, jenes, das sinnliche, orgauisch gebundene Bewufstsein,
eine unvollkommene, indem das an sich einheitliche Subjekt in
einem höheren Vermögen die Eindrücke der niederen als die
seinigen erfafst, dieses aber oder das organlose, überorganische
Selbstbewufstsein eine vollkommene Reflexion, indem dasselbe

Subjekt seine Zustände und Thätigkeiten auf sich selbst als deren
Träger und Ursache zurückbezieht.

Dieses doppelte Bewufstsein nämlich gehört demselben
Subjekte an, ein Umstand, aus welchem sich die Herrschaft des
selbstbewufsten Denkens und des sich selbst bestimmenden Willens
über den sinnlichen Vorstellungslauf erklärt, eine Herrschaft, die,
um mit Aristoteles zu reden, nicht eine despotische, sondern
eine politische ist und daher nicht verhindert, dafs das sinnliche
Bewufstsein vielfach den mechanischen „Gesetzen" einer
Verbindung und Gruppierung nach der Ähnlichkeit, dem Kontraste,



Bewufstsein und Apperception. 273

der Gewohnheit (der sogenannten Ideenassociation) folgt: ein
Vorstellungslauf, in welchen das selbstbewufste Denken eingreift,
um, von objektiv gültigen Principien geleitet, von der Erscheinung
sich zur Erkenntnis des Wesens und der den Dingen immanenten
Ordnung zu erheben.

Eine kurze, aber treffende Bewufstseinstheorie in unserem
Sinne gibt Sanseverino in dem Kompendium der christlichen mit
der antiken und modernen verglichenen Philosophie.1 Das Bewufstsein

ist zu unterscheiden in ein habituales und ein aktuales.
Das habituale besteht darin, dafs die Seele eine gewisse (aliquam)
Erkenntnis von sich selbst und ihren Aktionen besitzt, nicht,
indem sie sich actu erkennt, sondern sofern sie, sich selbst als
Princip ihrer Akte gegenwärtig, zur Erkenntnis ihrer selbst
disponiert (an- und aufgelegt) ist. Mens sui notitiam habi-
tualem habet, qua possit percipere se esse (qq. disp. de ver.
q. X. a. 8. ad 1). Das aktuale Bewufstsein aber ist dasjenige, qua
aliquis considérât se in actu animam habere (Ib. c.), oder wie
der hl. Augustin sagt, dasjenige, qua anima ad se cogitandam
quodammodo redit, atque se ante conspectum suum ponit.
Dieses aktuale Bewufstsein wird vom Aquinaten dahin erklärt:
Zunächst erfafst die Seele das ihr eigentümliche intellegible
Objekt, nämlich die in der körperlichen Materie existierende
Wesenheit (quidditatem), dann erkennt sie den Akt, womit sie
dieses Objekt erfafst, und in diesem Akte erkennt sie sich selbst.
Hieraus erklärt sich, warum man sagt, die Seele erkenne sich

per ipsam suam praesentiam, sofern ex ipsa mente est ei,
unde possit in actum prodire, quo se actualiter cognoscat, per-
cipiendo se esse (qq. disp. de ver. q. 10. a. 8. ad 1. in contr.);
et alibi: Ad primam cognitionem de mente habendam sufficit
ipsa mentis praesentia, quae est principium actus, ex quo mens
percipit se ipsam; et ideo dicitur se cognoscere per suam
praesentiam (I qu. 87. a. 1 c.). In der That erkennt sich die Seele
im aktualen Bewufstsein, ohne Dazwischentreten von etwas
anderem, in sich selbst durch eine einfache Zurückwendung auf
sich selbst (d. h. es bedarf, wie oben bemerkt wurde, keiner
species, wie dies der Fall ist im Erkennen der von der Seele

verschiedenen, äufseren Gegenstände).
Die weitere These: Das (Selbst-)Bewufstsein ist kein vom

Intellekt verschiedenes Vermögen, wird durch folgende Gründe
bewiesen : 1. Das habituale Bewufstsein besteht darin, dafs die

1 Sanseverino, Phil, christ, cum ant. et mod. comp, in compend.
fedacta. Neapoli 1881 t. 1. p. 145 sq.

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI.



274 Bewufstsein und Apperception.

Seele, sofern sie mit Verstand begabt ist, sich selbst gegenwärtig

ist, denn als solche ist sie immateriell und daher etwas
Intellegibles. Das habituale Bewufstsein ist somit auf den
Verstand zurückzuführen; 2. das aktuale Selbstbewufstsein besteht
in einer Reflexion der Seele auf sich selbst; das Vermögen, auf
sich selbst zu reflektieren, kommt aber der Seele nur zu, sofern
sie Verstand besitzt, immateriell ist; denn die materielle Substanz
ist einer Reflexion auf sich selbst unfähig, also ist auch das
aktuale Selbstbewufstsein auf den Intellekt zurückzuführen.

Als weitere Fragen werden folgende erörtert. Ist sich die
Seele nur ihrer Akte oder auch ihrer selbst als deren Subjekt
bewufst? Gibt es unbewufste Perceptionen? Hat die Seele
auch von ihren Willensakten ein Bewufstsein? Erkennt sie,
und wie, den ihr verbundenen Körper und die vitalen (vegetativen)

Operationen?
Die erste dieser Fragen wird bejahend beantwortet sowohl

bezüglich des habitualen als des aktualen Bewufstseins; denn
was das letztere betrifft, so bedeutet die Reflexion auf sich selbst
ebensoviel als das Bewufstsein von sich selbst als Substanz und
Subjekt der Akte, welche die Seele auf sieh bezieht. Es ist
aber (gegen Vacherot) zu beachten, dafs die Seele kraft des
Selbstbewufstseins nur ihre eigene Existenz, nicht aber ihre
Natur und Eigenschaften erkennt; diese nämlich werden aus
den Operationen der Seele mittels Schlufsfolgerungen erkannt.
Daraus nämlich, dafs 6ie sich bewufst ist, die allgemeinen Naturen
der Dinge zu erkennen, schliefst sie, dafs die Vorstellungen
(species, Formen), durch die sie erkennt, immateriell seien, dafs
also ihre eigene Natur immateriell sei. Wie dies zu verstehen
sei, zeigt uns die Bemerkung des hl. Thomas: cognoscitur anima

per speciem a sensilibus abstractam, non quasi intelligatur species
ilia esse animae similitudo (der Irrtum des modernen Idealismus!),
sed quia naturam speciei considerando, quae a sensibus abstra-
hitur, invenitur natura animae, in qua huiusmodi species reperitur.

Auf die zweite Frage lautet die Antwort, dafs die Seele
zwar ein stetes habituales Bewufstsein ihrer Perceptionen habe,
nicht aber ein aktuales; zu letzterem nämlich sei der (freie)
Gebrauch der Thätigkeit des Intellektes erforderlich, dieses aber
sei Sache des Willens. Speciell von den sinnlichen Perceptionen
hat die Seele eine Apperception in dem Augenblicke, in welchem
sie percipiert werden; denn da wir mit Hilfe des senBUS
communis dieselben appercipieren, dieser aber sich zugleich mit den
äufseren Sinnen, von deren Aktionen er Princip und Terminus
ist, sich bethätigt, so appercipieren wir in dem Augenblicke, m



Johannes Capreolus. 275

welchem wir die Dinge percipieren, auch die Perceptionen der
Dinge. Dagegen aber besitzen wir keine aktuale Apperception
aller bereits erworbenen sinnlichen Perceptionen, da hierzu eine
Mitwirkung der Phantasie und des Gedächtnisses erforderlich
ist. Es ist daher sowohl die Ansicht Leibniz', der schlechthin
unbewufste Perceptionen annimmt, als auch die Galluppis, der
behauptet, es könne keine Perception ohne Apperception geben,
zu verwerfen.

Auf die dritte Frage ist zu antworten, dafs der Wille, der
demselben (einfachen, immateriellen) Subjekte wie der Intellekt
inhäriert und dessen Princip der Intellekt ist, aus diesem Grunde
intellegibiliter (geistig, verstandesmäfsig) in der Seele ist und
daher auch von ihr erkannt wird.

Die letzte Frage endlich beantwortet sich dahin, dafs die
Seele von dem ihr wesenhaft verbundenen Körper ein stetes
habituales, durch den tactus passivus aber auch ein aktuales
Bewufstsein habe, dafs sie dagegen (aus dem oben schon
angegebenen Grunde) ein eigentliches Bewufstsein von den vitalen
Operationen nicht besitze, wohl aber durch den tactus passivus
eine gewisse expérimentale Erkenntnis.

Dies die genaue Lehre des hl. Thomas, dem mit Recht das
Bewufstsein ein Erkennen ist und nicht mit dem Begriff des

„psychischen Phänomens" zusammenfällt.

JOHANNES CAPREOLUS.

VON

Dr. MARTIN GRABMANN.

Um einen Einblick in die innere Entwicklung der Scholastik
zu gewinnen, ist die Herausgabe bisher ungedruckt gebliebener
oder höchst selten gewordener Werke von hervorragenden
Vertretern der mittelalterlichen Spekulation von hohem Werte. Die
frühere Scholastik findet namentlich in den Beiträgen zur
Geschichte der mittelalterlichen Philosophie von Hertling-Bäumker
eine ganz neue Beleuchtung teils durch kritische Ausgaben
wertvoller Texte, namentlich aus der arabisch-jüdischen Philosophie,
teils durch monographische Würdigung einzelner Scholastiker,
desgleichen bieten die Prolegomena, Scholien und Noten der

18*


	Über Bewusstsein und Apperception

