
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


234

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Philosophie générale et Métaphysique. Bibliothèque du

congrès international de philosophie. Paris, Armand
Colin, p. 460.

Im Jahre 1900 ward bei Gelegenheit der internationalen Ausstellnng
zu Paris auch ein internationaler Kongrefs der hervorragendsten Vertreter
der modernen Philosophie in Paris abgehalten. Routroux, Präsident des

Organisationskomitees, bemerkte über den Zweck dieses Kongresses m

der Eröffnungsrede, bei der ersten allgemeinen Ausstellung i. J. 18®9

habe Ernst Renan gemeint, es sei zu fürchten, dafs derartige prachtvoll®
Äufserungen der Industrie uud der mechanischen Künste schliefslich zu

blofsen Festeu der Materie ausarteten. „Diese Furcht", so fuhr der

Präsident fort, „hat Früchte getragen. Man hat sich bemüht, neben der

Materie auch das rein Geistige zu Worte kommen zu lassen. Die Aus-
Stellung von 1900 stellt wesentlich die Verbindung der Industrie und der

Wissenschaft dar, der Arbeit und des Gedankens, des Nützlichen und

des Schönen, der materiellen und der moralischen Kräfte, des Wirklichen
und des Idealen. Dies wird von allem rings um uns herum bezeug1-

Kein Zeugnis aber kann mit Bezug darauf glanzvoller sein wie die Gege®"

wart derjenigen, welche es sich ganz interesselos zur Lebensaufgabe
gemacht haben, zu denken und zu forschen. Gestatten Sie, dafs ich "®

Namen meines Landes in Ihnen die Philosophie begrüfse, wie sie den

Genien der Wissenschaft, der Künste, der Industrie und jeglicher pra»'
tischen Thätigkeit die Hand reicht, gewifs auch, um von ihnen That*
Sachen, Erfahrungen zu erbitten, nicht minder aber, um ihnen die idealen
Ziele des menschlichen Lebens ins Gedächtnis zu rufen."

Der eben angezeigte Band enthält die Vorträge, welche über da3

Verhältnis und die Beziehungen der Metaphysik zur Philosophie im ah*

gemeinen bei Gelegenheit dieses Gelehrtenkongresses gehalten worden
sind. Berühmte Namen sind unter den Vortragenden. Wir nennen

Bonnier, Bourtroux, Calderonj, Halevy, Hodgson, Lalande, Natorp'
Tchichérine, Tönnies, Weber. Die neunzehn Abhandlungen bespreche®
u. a. den psychologischen Ursprung unsers Glaubens an das Kausalität3"
gesetz, das Ich und seine Erziehung, die Psychologie des Hypnotismu3'
die Feststellung der philosophischen Terminologie, Vernunft und Glau® <

die positive Wissenschaft und die Philosophie, Zahl, Zeit, Raum in ihn?

Beziehung zu den ersten Aufgaben des Denkens, die Frage, ob d'

Metaphysik eine Wissenschaft sei. Schon aus dieser kurzen Inhalt
angabe ist zu ersehen, dafs die interessantesten Punkte metaphysische
Forschung im Kongresse erörtert worden sind. Fügen wir hinzu, da

diese Erörterungen stets auf vollkommener Kenntnis des heutigen Stand
der Wissenschaft sich aufbauen, mit dem Gewände einer feinen, st®

durchsichtig klaren, ja, soweit der Stoff es zuläfst, volkstümlich
Sprache bekleidet sind, das richtige Mafs einhalten zwischen zu gr°'sr.
Kürze und langweiliger Weitschweifigkeit, auch für keine von den ve

schiedenen vorwaltenden Ansichten etwas Verletzendes enthalten. ®

herrscht durchweg der ernste, nüchterne wissenschaftliche Ton. p
Trotzdem, aber wird aus dem Inhalte schwerlich jemand etwas P°

tives lernen. Überall nichts als Zweifel und Unsicherheit. Fortwähre



235

®>rd auf die Zukunft verwiesen, welche diese oder jene Aufgabe schon
"Sen werde. Viele Worte über die Erhabenheit der menschlichen

Bestimmung, über den Einflufs des philosophischen Denkens auf das sitt-
'coe Handeln; und wenig, herzlich wenig von wirklichen fruchtbaren

Jjpd fortan feststehenden Ergebnissen. Die Vergangenheit, die ja alle
®le hier behandelten Fragen bereits gelöst hat, wird möglichst un-
^fücksichtigt gelassen, die Gegenwart tastet unsicher herum und die
^ükunft? ist in undurchdringliches Dunkel gehüllt. Woher kommt es,
dafs so reich veranlagte, durch lange ernste Studien gereifte, mit allen
Wissenschaftlichen Hilfsmitteln ausgerüstete Männer, die alle vom besten
wülen, vom reinsten Streben nach Wahrheit beseelt sind, trotz alledem

wenig erreichen? Sie sind von dem engherzigsten, unvernünftigsten
orurteil befangen. Dasselbe wird ihnen zum Verhängnis und drückt

?"en ihren Bemühungen den Stempel der Unfruchtbarkeit auf. Sie sind
'"^gesamt von der Überzeugung durchdrungen, die Renan in der Vorrede
2ü seiner histoire des origines du Christianisme mit den Worten
auswicht: „Die Grundlage für die Erörterung aller dieser Gegenstände ist

Frage nach dem Übernatürlichen. Wenn das Wunder und die In-
Piration, mit deren Hilfe gewisse Bücher geschrieben sein sollen, That-

^chen sind, dann ist unsere Methode eine abscheuliche. Steht aber das
Runder und die Inspiration gewisser Bücher nicht auf dem Boden der
Wirklichkeit, sondern ist dieses alles blofser Glaube, dann ist unsere
Methode eine gute. Für uns nun existiert die Frage nach dem Über-
"atürlichen in keiner Weise. Wir haben darin vollständige Gewifsheit
erlangt. Dieser einzige Grund bereits ist völlig durchschlagend: Man
®.arf an nichts glauben, wovon die uns umgebende Welt auf dem expe-
W'talen Wege, nämlich in ihren den Sinnen zugänglichen
Erlernungen keinerlei Spur darbietet. Wir glauben ebenso wenig an ein

üoder, wie wir an Hexen, an Teufel, an Gespenster glauben."
Mit solchen vorgefafsten Grundsätzen wird von vornherein dem

[®'Dsten und vollkommensten, dem einzig zuverlässigen Lichte der Eingang
die^ menschliche Erkenntnis versperrt. Plato hat, ehe das Christentum

'e Welt erleuchtete, sich nach einem Lehrer gesehnt, den der Himmel
l'üden werde. Seine blofse Vernunft, die natürliche Weisheit, die er

jW durch sein Forschen erworben, leitete ihn zu dieser Sehnsucht an.
!e Unmöglichkeit eines übernatürlichen Lichtes zu leugnen, ist unver-

Vn
ftig" ^enan selbst spricht oft mit den emphatischesten Ausdrücken
Gott; er erkennt also einen Gott an. Dem höchsten vollkommensten

^
esen aber das absprechen, was auch den niedrigsten Vernunft-

dpSeU erfahrungsge mäfs zugeschrieben werden mufs, widerspricht
W regelrechten, durch die Erfahrung geleiteten Vernunft. Jeder

®nsch, auch der geringste, kann seinen Willen, d. h. sein Innerstes,
j. e,1baren: ja, jedes Ding in der Natur, selbst das leblose, vermag die

de 8f'aem Inneren waltenden Kräfte irgendwie zu enthüllen. Und Gott,
j,

r "öchsten Vernunft, soll es unmöglich sein, sieb selbst zu offenbaren?
enthält in der sichtbaren, vor uns liegenden Welt, was er nicht ist;

1 80 mehr mufs er, über diese Schöpfung hinaus, offenbaren können,
iaa-er 'n seinem Inneren ist. Diese Notwendigkeit springt um so mehr

»ick ^uSen. wenn man, wie Renan mit seinen Anhängern die Welt gar
Ihr eine Offenbarung Gottes ansieht. Dann bleibt eben nur übrig, dafs

Cch in höherer Weise, wie die Welt dazu anleitet, offenbaren kann;
demV.!6 Möglichkeit überhaupt, sich offenbaren, sichäufsern zukönnen,mufs
tyjP afichsten vernünftigen Wesen, wie jedem anderen, zugeschrieben werden.

sPrechen hier gar nicht von der Thatsächlichkeit der Offenbarung.



236 Litterarische Besprechungen.

Es ist vollauf verkehrt, es ist ein engherziges Vorurteil, wenn man von

vornherein den Bestand des Übernatürlichen leugnet, ihm die Möglicbke1'
abspricht, wie dies, mit Benan, die oben erwähnten Gelehrten thun.

Auch den Grund, den Renan für seine Behauptung angibt, ist fais®®

und eines Denkers unwürdig. Es soll keine Spur vom Übernatürlichen
in der sichtbaren, durch die Erfahrung zu erfassenden Welt vorhanden
sein. Solche Spuren sind vielfach. Wir haben auf eine bereits hin*
gedeutet. Die sichtbaren Dinge führen zur Erkenntnis Gottes. G°"
aber ist ein vernünftiges Wesen. Also mufs er sich offenbaren können
und er allein, wie jedes vernünftige Wesen, kann bestimmen, wie un"
bis zu welchem Grade er sich offenbart. Nur Gott selbst vermag zU

sagen, dafs seine Offenbarung bei einem gewissen Punkte abgeschlossen
sei. Eine andre Spur ist unsre eigene Erfahrung. Wir erfahren eS

täglich und ohne Ausnahme, dafs kein Gut im Bereiche der Natur uns

völlig zu beruhigen, also endgültig zu beseligen vermag. Weder Goet®
noch Plato noch irgend ein andrer von den Weltweisen waren von ihren1

Wissen völlig befriedigt, so dafs sie nicht noch mehr hätten wisse®

mögen. Im Gegenteile, je mehr ein Mensch weifs, desto gröfser ist «1er

Hunger nach höherer Kenntnis, desto quälender die Unruhe. Dies drück
die Schrift mit den Worten aus: „Wer sein Wissen vermehrt, der vef*

mehrt seine Qual." Diese selbe Wahrheit besagen die Worte des SokrateS'
Je mehr einer weifs, desto mehr weifs er, dafs er nichts weifs. Un

Thomas that den klassischen Ausspruch: Wer die Existenz einer Ursach
erkennt, der verlangt auch, zu wissen, wie beschaffen diese Ursache '
ihrem inneren Wesen ist; wer also die Existenz Gottes mit seinen Vol'"
kommenheiten, d. h. wer das Höchste, was die Natur dem forschende
Verstände darzubieten vermag, erkennt, der ist dadurch bei weitem nie®

endgültig beruhigt, sondern er verlangt danach, zu wisseu und zu schaue®»

wie beschaffen das innere Wesen Gottes sei. Was hier von der Wa®r
heit gesagt worden, gilt von allen andern in der sichtbaren Na'®
enthaltenen Gütern. Ist man in den Genufs eines solchen Gutes getrete®'
so lehrt die tägliche Erfahrung, dafs man durchaus nicht beseligt u°t
ruhig ist, sondern, dafs der Durst nach Mehr Stärkung empfangen ®a

Von diesen Gütern kommt wohl schliefslich Qual, Leere des Herze®s'
aber nimmer die endgültig befriedigende Vollendung des Menschen. We®

also der letztere mit seinen natürlichen Kräften und sonach mit Hilfe de

natürlichen Güter seine letzte Vollendung nicht findet, ja vielmehr ®a

Gegenteil davon, Unruhe nämlich, Angst und Trauer, .so mufs etv'a
Übernatürliches bestehen, von dem aus der Mensch zum letzten Endzvve® '

über seine natürlichen Kräfte hinaus, erhoben und endgültig volle®®
wird. Eine menschliche Natur annehmen, deren notwendiger le'z,-e
Zweck die Verwirrung und das Eleud ist, verstöfst durchaus gegen

®

Erfahrung, auf die Renan sich beruft. Die Natur bringt keinen
hervor, damit er verdorre; sie spendet kein Licht, damit es finster blej®'

'

jener Baumeister thäte etwas Unnatürliches, der ein Haus baueu wob '

damit es einfalle. Der Pessimismus schlägt als philosophisches Syst.e)0
dem menschlichen Verstände ins Angesicht, der aus der Natur sel

Kenntnis zu schöpfen hat. r
Eine dritte Spur, welche die tägliche Erfahrung bietet und die z

Erkenntnis der Möglichkeit des Übernatürlichen führt: Der Mensch ®j.
das Bewufstsein, dafs er frei ist und frei zu handeln vermag. Nun r'

eine solche Freiheit ist ein Hirngespinst, wenn der Mensch von ^8.g0
kein Endziel hat, das er nur mit übernatürlichen Mitteln zu erre!c{|eo
vermag. Ist das letzte Endziel des Menschen innerhalb der natürl'®®



Litterarische Besprechungen. 237

öter, so ist er von Natur an ein beschränktes Gut, wie an seine letzte
5,°twendige Vollendung, gebunden und darf das diesem gegenüberstehende
^ut nicht begehren. Seine Freiheit ist eine beschränkte, also gar keine.

erlangt aber die Natur in uns, wie es thatsächlich der Fall ist, nach
aeffl Unendlichen, Unbeschränkten und stellt sie sich mit nichts andrem
^frieden, so ist die Verbindung mit jenem einzelnen Gute, das zugleich

Gute ohne Schranken einschliefst, die Bürgschaft für die
vollständige, durch nichts gestörte Freiheit gegenüber allen Gütern der
patur, die ja stets beschränkt sind. Dann mufs aber etwas Übernatür-
'ches bestehen, denn jede natürliche Kraft hat ihre Grenzen und kann
"ür zu Begrenztem führen. Folgt somit der Mensch der Stimme der
®'genen Natur, die nach Unendlichem verlangt, und haftet er an keinem
,egrenzten Gute, als ob dieses seine abschliefsende Vollendung wäre, die
Jeden Hunger, allen Durst entfernen mufs, so wird er, wie der Psalmist
Sagt, seine Hände ausstrecken zu Gott, dem einzigen unendlichen Gute,
!jnd wird unter dem Einflüsse der zuvorkommenden Gnade zu Gott flehen,
'hm übernatürliche Kraft mitzuteilen, auf dafs Gott selber in sein Herz
Dite und seine volle Freiheit stärke und behüte. Von Natur hat der

Arensch das Vermögen, frei zu handeln. Soll aber dieses natürliche
L^'heitsvermögen, der ganzen Natur mit ihren begrenzten Gütern gegen-
ut)er, voll bethätigt werden, so kann dies nur geschehen, wenn Gott
selbst in die Seele tritt und diese durch übernatürliche Kraft mit der
Unendlichen Vollendung verbindet. Dies ist „die Freiheit der Kinder
Rottes," die um so gröfser wird, je tiefer Gott in der Seele wirkt.

Wir könnten noch manche andre Spuren anführen, mit denen

Ttk Erfahrung selber die Augen auf die Möglichkeit der Existenz des
ubernatürlichen lenkt. Renan hat vollständig Unrecht, wenn er ein für
allemal vom Übernatürlichen nichts wissen will. Die Erfahrung, die er
hruft, ist gegen ihn und gegen die gesamte Philosophie, die in dem

Uen angezeigten Werke vertreten wird. Es ist ganz unwissenschaftlich,
hne.jegliche Prüfung zu erklären: Es kann keine Wunder und keine

^aspiration geben, denn alles Übernatürliche sei unmöglich. Ein solches
°rurteil, das gegen jegliche Vernunft verstöfst, beschränkt den Gesichts-
•"eis; und es ist wirklich zu bedauern, wenn solche Geister, wie sie im
^agresse gesprochen haben, sich durch ein derartiges Vorurteil zur

olligen Unfruchtbarkeit in ihrem philosophischen Forschen verurteilen
ssen. Nichts ist nach einer gewissen Seite hin so natürlich, d. h.

!chts ist der Natur so vertraut, auf nichts weist diese so eindringlich
jU!» nichts beruhigt sie in höherem Grade, wie gerade das Übernatürliche.
,er Grund ist einfach: Das Übernatürliche enthält die letzte Vollendung
n

r Natur, und jedes Ding verlangt nach nichts in höherem Grade wie
^

c" seiner Vollendung; von nichts ist es mehr und rechtmäfsiger be-
®rr8cht, wie von seiner Vollendung. Der übernatürliche Glaube mit allen
'nen Bestimmungen kann nie das Wissen einschränken; denn er einigt

§
* jenem Lichte, das alles Wissen in sich enthält. Er kann die

6j Dtnken nur aufheben. Eine sog. voraussetzungslose Philosophie ist
v .Unding. Sie bedeutet ebenso viel wie eine Astronomie, die damit
di5'nnt> von Sonne, Mond und Sterne abzusehen, wie eine Pflanzenkunde,
p,. v°n den wirklichen Pflanzen nichts wissen will. Der Gegenstand der
p(,!'08ophie und zumal der Methaphysik ist das Sein. Gott aber ist die

Voii a"es Seins, er ist kein Fremder, für das, was existiert; er ist die

Ast von a"em- das ihm in Liebe verbunden ist. Wie jener
au r°,nom >n seiner Wissenschaft vorangeht, der gute Beobachtungen

aen Himmelskörpern macht, dem sich also die Himmelskörper



238 Litterarische Besprechungen.

offenbaren;- wie jener Naturkundige sein Wissen vermehrt, den g"1®

Mikroskope in den Stand setzen, das Innere der Pflanze zu durchdringe11'
so wird nur jener Philosoph und zumal jener Metaphysiker zu sicheren
Ergebnissen in seinem Forschen gelangen, der nicht von Gott, de"1

Sein selber, absieht. Dies ist die Sprache der einfachen vorurteilsfrei"
Vernunft, die für alles, was sie behauptet, Gründe vorzulegen weifs.
gläubige Wissenschaft braucht nicht ängstlich zu prüfen, in welche"
Punkten sie vom geoffenbarten Glauben unabhängig ist. Je mehr sie

dem Lichte des Glaubens Zutritt gewährt desto freier, unbehinderter
wird ihr Forschen. Nichts von dem hat sie zu fürchten, was auf Erde"
vorgeht; nichts von den Erscheinungen, welche die sichtbare Welt noc"
darbieten kann. Nur jene Philosophie ist auf allen Seiten beschränkt
die es als Freiheit betrachtet, von Gott abzusehen. Eine einzige wunder'
bare Thatsache, die sich den Gesetzen, wie sie der Natur eingeprftr1
sind, nicht unterordnet, bringt sie in Verwirrung. Es dürfen nach i"r
keine Wunder existieren; trotzdem aber existieren sie, aufs eingehendste
historisch und naturwissenschaftlich begründet. Es darf nach ihr kei"e
Inspiration bestehen; und doch ist deren Bestand äufserst Vernum1'
gemäfs nachgewiesen. Überall treten einer solchen Philosophie Wider*
Sprüche entgegen und besiegeln ihre Unfruchtbarkeit und Ergebnis-
losigkeit derart, dafs sie bereits in weiten Kreisen ihrer eigenen A"-
bänger nicht mehr als Wissenschaft gilt, sie, die der Sachlage gem"1
die erste aller Wissenschaften ist. Fruchtbar und reich an dauernde"
Ergebnissen ist nur die mit Gott verbundene und von Gott ausgehende
Philosophie. Dies sagt sowohl die Vernunft selbst wie auch die £r'
falirung.

2. Schanz: Ist die Theologie eine Wissenschaft? Red"»

gehalten an der Universität Tübingen. Stuttgart und Wie°'
Jos, Roth, Verlag. 36 S.

Diese Rede, die bei Gelegenheit des Geburtstags Sr. Majestät d"s

Königs von Württemberg gehalten wurde, verdient es, nicht der
Vergessenheit anheim zu fallen. Sie beginnt mit dem Hinweise auf "L
Gründung der Tübinger Universität, welche durch Graf Eberhard )• •'
1480 vollzogen wurde, und thut dar dafs die theologische FakuljA
jederzeit an derselben eine hervorragende Stellung einnahm. Die
rechtigung der Theologie, als Wissenschaft anerkannt zu werden,
sodann an der Hand der Geschichte dargethan. Im höchsten Grade i"
teressant und zeitgemäfs ist die an Thomas sich anschliefsende A"
einandersetzung, dafs die theologische Wissenschaft sich von der Wisse1

Schaft Gottes, also der höchsten Wissenschaft, ableite; wie die ^P1
ihre Principien aus der Geometrie entlehne und die Musik aus 11

Arithmetik, so empfange die Theologie ihre Principien vermittels ®

Glaubens aus der Wissenschaft Gottes. Es kann also gar nicht zwisc"
dem aus der Natur geschöpften Wissen und dem übernatürlichen e

sachlicher, unüberbrückbarer Gegensatz bestehen, denn von der Wis3"1
schaft Gottes ist jegliches wahre Wissen nur ein Abbild, eine
Mit Recht wird zudem betont, dafs Dun Scotus wohl den Worten,

_

dem hl. Thomas widerspreche, in der Sache aber mit ihm übereinstim®' '

Er will eben im allgemeinen einer Kenntnis, die ihre Principien
einer höheren Wissenschaft ableite, nicht den Rang einer Wissensc"
einräumen; denn nach ihm sei Wissenschaft nur da, wo die Princtp1



Litterarische Besprechungen. 239

®v'dent seien. Die Theologie bleibt also nach Scotus Wissenschaft für
''Ott, für uns aber werde sie erst wahre Wissenschaft, wenn wir Gott
chauen werden, wie er ist. Es handelt sich da wesentlich blofs um

?en Namen. Es gilt hier wiederum der Ausspruch Sixtus' IV.: Thomas und
Sc°tus ditferunt verbis potius quam re.

Hautz: Grundzüge der katholischen Dogmatik. II. Teil:
Die Lehre von Gott dem Schöpfer und von Gott dem
Erlöser. 2. verbesserte Aufl. Mainz, Kirchheim 226 S.

Der Verf. behandelt hier in aller Kürze auch die Erbsünde und
ü'e unbefleckte Empfängnis. Vielleicht hinderte ihn die allzu grofse Kürze,
üeren er sich befleifsigt, die Frage nach allen Seiten hin zu beleuchten.
~; lr finden, dafs auch er, gleich so vielen andern Neueren, nur den heil,
jjhomas als den .ausgesprochenen Gegner der unbefleckten Empfängnis
crücksichtigt. Über Bernardus spricht er sich zweifelhaft aus, und dessen
^andpunkt teilen nach ihm die älteren Scholastiker. Diese Anschauung

falsch. Ganz ebenso entschieden wie Thomas und gestützt auf
diesen Gründe sprechen sich Bernardus, Anseimus, Albertus M., Bona-
entura und alle grofsen Scholastiker, ohne jede Ausnahme, aus. Auch
c°tus ist darin einzubegreifeu. In diesem Jahrbuche hat in mehreren

ptikeln P. Josephus a Leonissa eingehend und mit Anführung der
betreffenden zahlreichen Stellen nachgewiesen, dafs sachlich zwischen

eutus und Thomas in diesem Punkte kein Unterschied besteht. Es
seht dies noch weiter Die Scholastiker berufen sich auf die Väter.
n?° L, Gregor I., Augustinus haben dasselbe gesagt wie die Scholastiker;

fitysostomus ebenso aus der griechischen Kirche. Wir begreifen, dafs
an diese Sachlage verschleiert. Denn sie bedeutet nichts andres als

ist i an ^e' 8°'chpr Anschauung die ganze Tradition preisgibt, und dies

j.
kein katholischer Standpunkt mehr. Die Sache lohnt der Mühe, dafs

8(1 nachdenkt und aufmerksam prüft. Mit einigen Sätzen von „Pietät",
g ,erphrung" kommt man nicht darüber hinweg. Die Väter und die

nolastiker halten übereinstimmend diese beiden Sätze fest: „Maria
jjj. in der Erbsünde empfangen", und: „Maria war vom ersten Augen-
di'ü an m't dpr heiligmachenden Gnade ausgestattet". Thomas gibt
d Erklärung: Gratia sanctificans non directe opponitur peccato originali,
jjjna jene sei der einzelnen Person wesentlich eigen, diese der allen

easchen gemeinsamen Natur. Der Inhalt der Lehre der Väter und
^es hl. Thomas stimmt durchaus mit dem heute deklarierten Dogma

etkfg'n> hesser und schärfer wie die heutige Theologie; diese kann nicht
prst D' was "^us '"'Dekrete sagt, Maria sei privilegio et gratia im
T e" Augenblicke des Lebens von der Erbsünde befreit worden. Blofs die
"tnEs no^°S'e hat sich, wie in so vielen Dogmen, um mit gröfserer Klarheit
feän, phfirfe gegen die zu den verschiedenen Zeiten aufstehenden Häretiker
hrä zu können, geändert. Die Verworrenheit in den heutzutage ge-

achlichen Darlegungen kommt von der schiefen Auffassung der Erb-
der d ^'r haben hier ein Beispiel. Bautz erklärt, das Wesen, das Formale
al8 Erbsünde bestehe in der habituellen sündhaften Abkehr von Gott
f"0aÜem übernatürlichen Endziel, also im Mangel der heiligmachenden
Tho er führt darauf zur Bestätigung des Gesagten den Text aus

'ties
S an: Peccatum originale est privatio originalis iustitiae homini

Tk0Se üebitae per inobedientiam Adae facta. Danach mufs man meinen,
®as lehre, die iustitia originalis sei wesentlich gleichbedeutend mit



240

der heilgmachenden Gnade. So mifsbraucht man Thomas. So verkehr1
man ins Gegenteil die Lehre des engelgleichen, von der Kirche so sehr

empfohlenen Lehrers, und sitzt dann auf Grund solcher Verkehrung z°

Gericht über die Widersprüche dieses Heiligen, über seinen Gegensatz
zum Dogma. Natürlich, wenn hei Thomas die iustitia originalis g'eic,
bedeutend ist mit der heiligmachenden Gnade, so ist nach ihm die
Erbsünde wesentlich der Mangel der heiligmachenden Gnade, und Thon>aS

macht sich eines offenen Widerspruches schuldig, wenn er andersw"
öfter erklärt, die Muttergottes sei vom Beginne an in der heiligmacbende°
Gnade gewesen und doch in der Erbsünde empfangen. Aber die
Wirklichkeit verhält sich ganz anders. Thomas sagt nirgends und deute

nirgends darauf hin, dafs die iustitia originalis die gratia sanctifie"0.9
sei. Er hält im Gegenteil beides streng auseinander. Die iustitia
originalis ist dazu bestimmt, durch die fleischliche Fortpflanzung auf me

Nachkommen überzugehen; die gratia sanctificans wird von Gott "J
jedem einzelnen Falle unmittelbar gegeben. Die iustitia originalis lS

eine Mitgift der Natur, die gratia sanctificans kommt der einzelne0
Person zu. Die iustitia originalis ist eine Frucht, die gratia sanctificans

ist die Wurzel. Die iustitia originalis schliefst kein Verdienst
für den Himmel ein, die gratia sanctificans verdient stets, auch wenn

sie im geringsten Grade vorhanden ist, die Seligkeit der Anschauung
Gottes. Mit der iustitia originalis, als einer fortzupflanzenden, hätte °'e
schwere Sünde zusammenbestehen können, wenn ein andrer wie Adai°t
ein späterer Mensch gesündigt hätte; mit der gratia sanctificans ist die9

nicht möglich. Die iustitia originalis ist übernatürlich blofs mit Rücksicht

auf den Ursprung, auf die Wurzel, der sie entstammt; dem inner®0
Wesen nach ist sie die natürliche Vollendung des Menschen, wie «9_
Sehen des Blindgeborenen im Evangelium dem Wesen nach ein
natürliches war, dem Ursprünge nach ein übernatürliches. Die gratia sanctificans

ist dem Wesen nach und dem Ursprünge nach übernatürlich, deü°
sie verdient den Himmel. Dies ist die klar vorliegende Lehre 00

hl. Thomas. Danach konnte die iustitia originalis dem Menschen mange'
und die gratia sanctificans konnte er besitzen. Das peccatum origin",
ist nun wesentlich die in Adam verschuldete privatio iustitiae origin"'19-
Also steht an und für sich gar nichts dem entgegen, dafs die
Erbsünde, in ihrem Wesen allein betrachtet, in der Seele sich findet °°,
zugleich die gratia sanctificans. In diesem Sinne schreibt Paul°9'
Peccatum operatur in vobis, sed non regnet. Und Augustin: Peccat'0
originale remanet in baptizatis actu, transit reatu. Die Erbsünde 1®°^
sie herrscht im Menschen, wenn ihr kein Hindernis entgegentritt. E'
solches Hindernis sind die mérita Christi, die Erlösungsgnade. Dadur
wird der Erbsünde der Kopf zortreten, d. h. das Leben, die Herrsch"
über die Seele wird ihr genommen. In diesem Sinne spricht sich das d°»j
matische Dekret Pius'IX.aus. Daheifst: es intuitu meritorum Ehrl9
ward Maria unbefleckt empfangen, war sie im ersten Augenblicke des Ee°®

voll der Gnade. Die nächste, unmittelbare Folge der Erbsünde, 0

Mangel der heiligmachenden Gnade, trat bei Maria vom ersten Auge
blicke an nicht ein, weil die Erlösungsgnade in all ihrer Fülle sich 0

.fl
Überströmen dej Erbsünde in die für sich bestehende und für sich V Lr
thätige vernünftige Seele entgegenstellte, gerade so wie es jetzt bei
Taufe geschieht. Maria war am vollkommensten erlöst, weii sie °'e®jer
unter der Herrschaft der Sünde stand. Das ist die Lehre {
kirchlichen Tradition und es ist die Lehre des heutigen Dogma
uubefleckten Empfängnis. Es herrscht vollkommen ungezwuug



Litterarische Besprechungen. 241

Übereinstimmung zwischen Thomas, der die Lehre der Väter vorträgt,lid dem kirchlich definierten Glauben. Thomas mit den andern
Scholastikern scheut den Ausdruck „unbefleckte Empfängnis", der in der
Sfechischeu Kirche, welche jedoch denselben Sinn wie die Scholastiker
testhielt, bereits gebräuchlich war. Denn Petrus Comestor, Kanzler der
Universität Paris, hatte dem hl. Bernardus gegenüber diesen Ausdruck
Semifsbraucht, als ob Maria, gleich Adam, aus unbefleckter Erde geformt
forden sei und somit der Erlösung nicht bedurft habe. Deshalb will
auch Bernardus diesen Ausdruck nicht (Vgl. über Petrus Comestor:
~talou, de l'immaculée conception). Als der Irrtum des Petrus Comestor
durch Bernardus und die folgenden Scholastiker unwiderleglich als solcher
nachgewiesen war und von demselben kaum mehr gesprochen wurde, hat
,c°tus den an sich unverfänglichen terminus wieder iu die Theologie

d'ngeführt, aber mit demselben Lehrinhalt gefüllt, den die vorhergehenden
Scholastiker festhielten. (Vgl. die Artikel des P. Josephus a Leonissa
J.® Commerschen Jahrbuch und meine Schrift gegen Többe.) Als später
die Irrlehrer des 16. Jahrhunderts die Terminologie der Scholastik und
der Väter mit Rücksicht auf die Erbsünde mifsbrauchten und die
Unmöglichkeit der wahren und wirklichen Heilung der Natur im Menschen,
somit das Fortdauern der Herrschaft und des Lebens der Erbsünde in
dpn Getauften behaupteten, hat die Kirche, der Klarheit halber, den
einfachen Ausdruck „Erbsünde", peccatum originale, auf das Wesen der
Erbsünde und ihrer nächsten Folge, der Abkehr von Gott, mehr und
mehr bezogen. Sie schliefst in die Erbsünde nicht nur die privatio
'istitiae originalis ein, die da geblieben ist und immer bleiben wird bis
?ör Verklärung der auferstandenen Leiber, — der in Adam verschuldete
*°d ist ja durch Christus nicht aufgehoben worden — ; vielmehr versteht
,e unter Erbsünde zugleich das mit, was, um mit dem Konzil von Trient zu
Prechen, darin veram et propriam rationem peccati hat, nämlich

j®i Mangel der heiligmachenden Gnade. Und danach spricht das Dekret
'is' IX. einfach von der immaculata conceptio als von der Freiheit von

r®.r Erbsünde. Auch das ist nicht richtig, was Bautz sagt, dafs, mit
öfksicht auf die Erbsünde, Thomas die Muttergottes auf dieselbe Linie
Hie wie den Jeremias und Johannes den Täufer. Thomas legt ipsis-
Dis verbis den Unterschied ausdrücklich fest: Jeremias und Johannes

„irden derart geheiligt und in der Gnade gefestigt, dafs sie läfsliche
iden später begehen konnten; Maria aber hat in ihrer unbefleckten

]~mpfciognis solche Fülle der Gnade erhalten, dafs sie später keinerlei
»Gliche Sünde beging. Dies ist gleichbedeutend damit, zumal nach der
.®hre das hl. Thomas vom peccatum veniale, dafs Maria ira ersten
(j Sßihlicke die heiligmachende Gnade empfing und somit jede Äufserung

8 Erbes Adams und des fomes gehindert war. (Vgl. Zur Jahrhundertmitte
29 und 30.) Schliefslich heben wir noch hervor, dafs auch

gl
Grtus M. und Bonaventura die Möglichkeit der ewigen Weltschöpfung,

die'C e Thomas und Augustin, lehren. Es gehen solche Angaben wie
v

Se> dafs nämlich Albertus M. und Bonaventura gegen Thomas seien,
0„n einem Buche ins andere. Wahrscheinlich prüft niemand an der

el'e, wie sich die Sache verhält.

Philipp Huppert: Dr. J. B. Heinrich: Lehrbuch
der katholischen Dogmatik. Zweiter Halbband. Zweite
(Schlufs-) Abteilung. Àiainz, Kirchheim.

viei ^ schliefsen uns vollständig den lobenden Kritiken an, welche von
en andern Seiten bereits diesem opus posthumum des bekannten
Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 16



242 Litterarische Besprechungen.

Mainzer Dogmatikers zu teil geworden sind. Die Vorzüge überwiegen
nicht blofs; wir wüfsten nicht, wo ein Tadel einsetzen sollte. Wir
gestatten uns einige Bemerkungen, die aber viel mehr persönliche Wünsche
enthalten als Unrichtigkeiten nachweisen sollen.

Wir hätten gewünscht, dafs das opus operatum der Sakramente
schärfer umschrieben würde. Es ist nicht präcis die heiligmachende
Gnade, denn der unwürdig Empfangende empfängt wohl das opus operatum,
aber nicht die heiligmachende Gnade, die ja, wie in diesem Werke
sorgfältig angegeben wird, zugleich von der dispositio des Empfängers
abhängt. Es kann dieses opus operatum auch nicht die blofse externa
actio auf seiten des Spenders und des Empfangenden sein, denn diese ist
vielmehr Ursache des opus operatum wie dieses selbst. Thomas
unterscheidet bei jedem Sakrament drei Dinge: sacramentum; das ist die
externa actio oder das äufsere Zeichen, res et sacramentum, dies ist
das opus operatum, welches unabhängig von der moralischen dispositio
gewirkt wird (res) und zugleich wieder seinerseits andres bezeichnet,
nämlich die heiligmachende Gnade, welche Thomas blofse res nennt
und die der eigentliche Zweck des Sakramentes ist. Dieses opus
operatum ist so recht eigentlich die gratia instrumentalis. Thomas
vergleicht diese Wirkung mit dem Schneiden der Säge, während der
hervorgebrachte Gegenstand, Tisch, Stuhl, der Idee desjenigen entspricht,
der die Säge gebraucht.

Beim hl. Mefsopfer scheint der Opfercharakter nicht genau bestimmt
zu sein. Nach dem, was da ausgeführt wird, könnte man glauben, die
hl. Messe sei ein eigenes Opfer neben dem Kreuzesopfer, was gewifs den
Worten Pauli widerspricht: Una oblatione consummavit iu aeternum
sanctificatos. Ich weifs wohl, dafs der Verf. eigens hervorhebt, die
hl. Messe sei dasselbe Opfer wie das Kreuzesopfer; daneben aber heilst es

auch, sie habe für sich allein, abgesehen vom Kreuzesopfer, den Charakter
eines Opfers. Nach unsrer Ansicht ist der ganze Opfercharakter einzig
und allein im Kreuzesopfer zu suchen; deshalb mufs die hl. Messe ein
Opfer sein, weil eben das Kreuzesopfer ein solches war und ist. Der
Unterschied besteht blofs in den Gestalten, resp. in der Trennung der
Gestalten von Brot und Wein, dem „Andenken" an das blutige Opfer.
Damit würde stimmen, was Gregor d. Gr. in den Moralien sagt: „Wir
sagen, Christus opfere sich täglich für uns auf, weil er beim unblutigen
Opfer beständig auf sein Kreuzesopfer hinweist." Auch Augustin schreibt:
„Wir sagen, Christus opfere sich täglich im hl. Mefsopfer für uns auf,
wie wir zu Weihnachten sagen: Heute ist Christus geboren, obgleich
diese Geburt in der That schon vor vielen Jahren stattgehabt hat."
Unblutig wird die hl. Messe nur genannt wegen der Gestalten. Bei dem
Sakrament der Ehe wird immer die Stelle des hl. Thomas citiert, wonach
die betr. Worte der Brautleute die Form des Sakramentes sind. Es
werden aber die darauf unmittelbar folgenden Worte übersehen, wonach
die Akte der Brautleute, also ihre gegenseitige Zustimmung, ebenso zu
betrachten sind wie die Akte des Pönitenten beim Bufssakrament, also
als materia sacramenti. Man darf demnach aus dieser Stelle nicht den
Schlufs ziehen, Thomas sei für die Ansicht, die Brautleute selber seien
die Spender des Sakraments. Spender des Sakraments ist die kirchliche
Priestergewalt, vertreten durch die kirchliche Gesetzgebung allein oder
durch sie und den Priester, der die Ehe schliefst. Die benedictio is*

blofs sacramentale. Die kirchl. Priestergewalt verhält sich da zum
Ehekontrakt wie die staatliche Bekräftigung zu den Worten eines bürgerlichen

Kontrakts. Der Staat kann durch Gesetze bestimmen, daf9



Litterarische Besprechungen. 243

Kontrakte unter gewissen Bedingungen, auch ohne Notar, gültig sind
oder er kann die Anwesenheit oder die Unterschrift des Notars für
nötig erachten. Immer ist es die staatliche Regierungsgewalt, die den
betr. bürgerlichen Kontrakt erst zu einem wahren Kontrakt macht, der
nämlich im Bereich des Staates gültig ist. Sie ist, um so zu sagen, die
Spenderin der Gültigkeit dieses Kontraktes, wenn sie auch, wie dies die
Natur des Kontraktes mit sich bringt, die Worte der Kontrahenten zu
den ihrigen macht. Ähnlich verhält es sich mit der Ehe und der
gesetzgebenden Gewalt der Kirche. (Vgl. Bd. XI. unsres Thomaswerkes.)

Mit Rücksicht auf den sakramentalen Charakter der sieben Weihestufen

sind wir der Ansicht Glofsners. Der Verf. drückt sich ungenau
aus, der Charakter bei der Priester-(Bischofs-) Weihe bestehe darin, dafs
man andre Sakramente spenden kann. Dieser Charakter besteht
vielmehr darin, dafs er irgend eine Macht gibt über den wahren Körper
Christi. Jede der sieben Weihestufen nun gibt, wie Thomas das
eingehend feststellt, eine solche Macht, nicht aber die Tonsur und nicht die
Bischofsweihe. Letztere gibt Gewalt über den mystischen Körper Christi,
d. h. jurisdiktioneile, mit der einige Weihehandlungen nur zusammenhangen.

Darum gibt die Bischofsweihe keinen neuen Charakter, ist keine
achte Weihestufe, sondern sie erweitert den character sacerdotale oder
weckt und bethätigt, was darin enthalten war.

5. Piatos Staat: Übersetzt von Friedrich Schleiermacher.
2. Aufl. Bd. 80 der Philosophischen Bibliothek. Leipzig,
Dürr.
Das Buch enthält ein kurzes Vorwort vom Herausgeber v. Kirchmann

und von demselben eine Skizze über Piatos Leben und Schriften.
Beide Einleitungen umfassen nur 7 Seiten. Dann folgt eine wörtliche,
bei aller Genauigkeit gefällige und fliefsende Übersetzung des gröfsten
und vollkommensten unter den Werken Piatos. Der Herausgeber hat,
wie er mit Recht bemerkt, auf eine eingehendere Einleitung verzichtet,
Weil ihm daran liegt, dafs der Leser sich unmittelbar zu dem Autor
wendet und nicht veranlafst oder gleichsam gezwungen werde, durch
eine fremde Brille die Auseinandersetzungen des grofsen Philosophen
kennen zu lernen. Ebenso sind wir mit dem Herausgeber der Meinung,
dafs bei Plato die mündliche Lehre zur Ergänzung der schriftlich
niedergelegten Dialoge gedient hat. Deshalb erscheint uns, die wir nur die
schriftliche Hinterlassenschaft Piatos besitzen, so vieles in den letzteren
Runkel und mangelhaft. Wir glauben überhaupt, die hochberühmten
Philosophen des Altertums hätten in den .späteren Zeiten niemals die
ällgemeine Anerkennung gefunden, deren sie sich erfreuen, wenn einzig
ünd allein ihre Schriften auf die Nachwelt gekommen wären. Aber sie
batten Schüler, die begeistert an ihren Lippen hingen und die nach dem
Pode ihrer Lehrer mit mündlichen Erläuterungen das erklärten, was in
den Büchern nur angedeutet war. So pflanzte sich die Begeisterung
*ör die alten Geistesriesen von Geschlecht zu Geschlecht fort und drückte
sich auch in den bald zu den entsprechenden Worten verfafsten Kom-
Jüentaren aus. Was im besonderen „den Staat" angeht, so wird man
üas nicht in ihm finden, was man heute in einer staatswissenschaftlichen
Abhandlung sucht. Dieser grofse Dialog enthält eine vollständige Dar-
egung der platonischen Ethik, und es fehlen auch nicht die Hauptpunkte
her Dialektik. Alle Zweige der Philosophie sind in diesem im reiferen

IG*



244

Alter geschriebenen Werke vertreten, mit alleiniger Ausnahme der
Naturwissenschaft, die in anderen Dialogen, zumal im Timaeus zur
Darstellung gelangt. Die eingestreuten Anmerkungen sind für das
Verständnis des Textes durchaus sachlich und wertvoll.

6. Otto Albers: Aristotelische Philosophie in der türkischen
Litteratur des 11. Jahrhunderts. Neue Folge. Halle a. S.,
C. A. Kaemmerer u. Co. 1900. 28 S.

Der Verf. setzt höchst anerkennenswert in diesem Schriftchen den
Nachweis fort, dafs die in dem neu aufgefundenen, im nigurischen Dialekt
(Kaschgar) geschriebenen Kudaktu bilik („das glücklich machende Wissen")
enthaltene Lehre mit den Theoremen Avicennas, bezligw. Aristoteles'
übereinstimme und somit den Zweck habe, altgriechische Weisheit den
Türken im islamischen Gewände vorzulegen. Der poetische Verf. des
Kudaktu bilik bält an denselben Grundsätzen des Staatsrechts fest, wie
sie die griechische Philosophie aufgestellt hatte. Alles und jedes soll
der Staat leiten. Der Mensch gehört zuerst dem Staate, dann der
Familie und sich selbst. Wenn dabei ein Vergleich mit unserm modernen
sog. Rechtsstaat gezogen wird, so wäre doch zu berücksichtigen, dafs bei
den Griechen eine solche Staatsallmacht mehr in den philosophischen
Theorieen zum Ausdruck kam als in der thatsächlichen Wirklichkeit,
während in der Gegenwart die letztere überwiegt. Einen so
durchgebildeten Bureaukratismus, Militarismus, Schulzwang und ähnliches
kannten die Griechen nicht. Mit Recht wird hervorgehoben, dafs die
Menge (ot noXXoi) durchaus verachtet war. Die Republik bei den
Griechen und Römern mufs man nicht verwechseln mit dem, was man
heute als Republik bezeichnet. Die Staatslehre des Aristoteles ist eine
„aristokratisch zugespitzte".

7. C. Stumpf: Tafeln zur Geschichte (1er Philosophie.
2. Aufl. Berlin, Speyer und Peters. 1900.

8. JEmil Lagenpusch: Grnndrifs zur Geschichte (1er

Philosophie. 2. Teil: Die neuere Philosophie. Breslau,
E. Trewendt. 1900.
Beide Werke verfolgen denselben Zweck. Sie wollen in möglichster

Kürze die Hauptdaten der Geschichte der Philosophie zusammenstellen.
Das erstere thut dies in anschaulichster Weise. Mit einem Blicke um-
fafst der Leser die Lebenszeit der bedeutendsten Philosophen und von
der Renaissancezeit ab auch die Zeit der Abfassung ihrer hauptsächlichsten

Werke. Die Tafeln sind praktisch recht brauchbar. Der Verf.
des an zweiter Stelle genannten Werkes stellt den Namen des betr.
Philosophen an die Spitze der einzelnen Teile, gibt darauf in kurzen
Sätzen die Lehre desselben an und reiht die Mängel dieser Lehre
aneinander. Der erste, über den nach einer einleitenden Abhandlung vom
Übergang zur neueren Philosophie gesprochen wird, ist Descartes; als
der letzte steht E. v. Hartmann da. Es sind manche schiefe
Anschauungen vertreten; doch würde es zu weit führen, darauf einzugehen.
Scotus z. B. hat nicht geleugnet, dafs die Theologie eine Wissenschaft
sei, er hat nicht Glaube und Wissen getrennt oder gar gegenübergestellt.
Nur den Charakter einer selbständigen Wissenschaft mit eigenen evidenten
Principien hat er der Theologie abgesprochen. Auch Thomas nennt die Theologie

eine abhängige Wissenschaft, weil sie ihre Principien einer höheren



Litterarische Besprechungen. 245

Wissenschaft entlehnt, nämlich der Wissenschaft, die Gott von sich
selber hat; wie z. B. die Musik ihre Principien der Arithmetik entlehnt
und die Baukunst die ihrigen der Geometrie. Es ist da mehr ein Streit
wegen des terminus wie wegen des sachlichen Inhalts. Auch machte
die Scholastik keineswegs die Gegenstände des Glaubens zu
Gegenständen des Denkens, sondern sie betrachtete dieselben als Principien des
Denkens. Sie hob ebenso den Menschen nicht aus der Sphäre des
blinden Glaubens; schon der hl. Petrus verwirft den blinden Glauben
und mahnt, der Christ solle Rechenschaft geben können von dem, was
er glaubt. Zudem brachte die Scholastik nicht „das Princip des denkenden
Geistes in die Welt". Der denkende Geist hatte, vom Anfange des
Christentums an, dessen Entwicklung begleitet. Es genügt, die Namen
des Areopagiten, des Justinus, Origenes, Basilius, Augustinus, Gregor
des Grofsen, Damascenus zu nennen.

9. Jakob Horovitz: Untersuchungen über Philons und
Piatons Lehre von der Weltschöpfung. Marburg,
N. S. Elwertscher Verlag.
Eine höchst interessante, von grofser Gründlichkeit zeugende

Dissertation. Sie bezweckt, das Verhältnis zwischen Philo und Plato mit
Rücksicht auf die Lehre von der Weltschöpfung darzulegen. Alles dreht
Sich um die richtige Auffassung der beiden Begriffe vorjtov |aïov und
xôo/toç votjroç. Der erste Begriff ist der umfassendste Ausdruck für
die intelligible Welt, für das Gesamtvorbild aller Sinnendinge in Gott.
Der zweite weist auf die Ideenwelt hin, die Gott zuerst schuf, oder auch
auf den „vollendeten, den Idealmenschen (av&pcoTioç ovpàvioç). Es
will uns scheinen, dafs der Verf. zu noch gröfserer Klarheit gelangt
wäre, wenn er die Traditionslehre des A. B., die sog. Kabbala, wie sie
Pic de Mirandola darbietet, befragt hätte. Es ist dies die echte, gute
Kabbala, die vor Christus bei den Juden anerkannt war; wnhl zu
unterscheiden von der verrufenen Kabbala, die im 1. Jahrhundert nach Christus
anfing verbreitet zu werden und nichts andres wie eine groteske Fälschung
der ersten ist. (Vgl. auch Drach, l'harmonie entre l'église und la
synagogue.) Der Verf. bezieht sich in einer Stelle wohl auf dieses von
Moses mündlich überlieferte Verständnis der hl. Schrift des Alten Bundes ;

würde er aber den Zusammenhang zwischen dieser alten Lehre und
Philo eingehend durchforscht haben, so dürfte es ihm nicht mehr so
sonderbar vorkommen, dafs nach Philo „die hl. Schrift die beste
Erklärerin des Plato" ist. Auch im Hebräerbrief (c. 11) findet sich beinahe
wörtlich die entsprechende Stelle Philos, wonach die sichtbare Welt die
Verbindung der unsichtbaren Ideen ist: Fide intelligimus, heifst es da,
aptata esse saecula verbo Dei, ut ex invisibilibus visibilia fierent.
Dionysius, der Areopagite, bringt ebenfalls ähnliche Äufserungen wie Philo
'd seinem Werk de divinis nominibus, zumal über das Gute als den
schöpferischen Urgrund, über die Exemplarideen, ist aber klarer nnd
entschiedener als Philo und Plato, weil er dem Licht des geoffenbarten
Glaubens folgt. Plato hat, wie viele annehmen, seine wahre Meinung
picht klar und ohne Umschweife schriftlich niederlegen wollen, damit es
'hm nicht ginge wie seinem Lehrer Sokrates. Es wird deshalb immer
schwer bleiben, die wahre Lehre Piatos über die Einheit und Erhabenheit

Gottes sowie über das Ausgehen alles Seins von Gott wiederzugeben.
Wir sind überzeugt, Piatos Grundgedanken stammen aus der Kenntnis



246 Litterarische Besprechungen.

der im A. B. geoffenbarten und teils mfindlich, teils schriftlich
überlieferten Wahrheit. Die Urquelle Platos und Philos ist dieselbe, daher
in erster Linie ihre innige Verwandtschaft, die sich in den Worten
kundgibt: i} Il/.àzaiv (pû.wvi'Çti rj 4'lXwv TtXazwvi'Çei. Beides ist
richtig, jenachdem der ßrundinhalt der Lehre betrachtet wird oder die
äufsere Form.

10. Friedrich Paulsen: Schopenhauer, Hamlet, Mephi-
stopheles. Drei Aufsätze zur Naturgeschichte des
Pessimismus. Berlin, Wilh. Herz. 259 S.

Jeder Leser wird mit grofsem Interesse von diesen geistreichen
Aufsätzen Kenntnis nehmen, in denen Paulsen, wie dies gewöhnlich bei ihm
der Fall, ausgetretene Pfade, die grofse Heerstrafse vermeidet. Die
Aufsätze stimmen alle drei darin überein, dafs sie an packenden Beispielen
den Pessimismus veranschaulichen. Diese blofse Veranschaulichung kommt
einer Verwerfung gleich und ist wirksamer wie eine Reihe theoretischer
Gründe gegen das verderblichste und die Würde der menschlichen Natur
am meisten erniedrigende unter allen philosophischen Systemen. Der
Persönlichkeit und der Philosophie Schopenhauers, des ausgeprägtesten
Philosophen des Pessimismus, ist der erste Aufsatz gewidmet, der
vielbesprochenen Tragödie Shakespeares der zweite und der Rolle des
Mephistopheles im Goetheschen Faust der dritte. Schopenhauer istjnicbt
der Begründer des Pessimismus; er hat demselben blol's die erste
eingehende Formulierung gegeben, ihn zu einem System gemacht. P. sagt
mit vollem Recht, dafs „Wille und Vorstellung bei Schopenhauer genau
dasselbe ist wie bei Kant die Erscheinung und das Ding an sich". Wir
können hinzufügen, auch dasselbe wie das allgemeine Wesen und die
begrenzte Wirklichkeit in jedem Dinge, essentia et existentia. Das eine
Element ist unbegrenzt, das andre begrenzt. Das eine ist Gegenstand
der Erkenntnis und weist auf das Endlose, das andre dient dem
Begehren und ist allseitig beschränkt. Daher der unheilbare Zwiespalt.
Der Mensch versteht von Natur Grenzenloses und hat, ebenfalls von
Natur, keine Kräfte, die da genügten, um ein grenzenloses Gut zu
besitzen. Diesen Urgrund des Pessimismus drückte bereits Macchiavelli
mit den Worten aus: „Das elendeste Wesen auf Erden ist der Mensch,
wenn er auf seine Natur allein mit ihren Kräften angewiesen bleibt;
denn sein Verstand zeigt ihm grenzenlos herrliches Gut und er hat keine
Kräfte, um jemals solches zu besitzen; daher ist Unzufriedenheit,
Ruhelosigkeit notwendig mit seiner Natur gegeben, er will immer mehr und
kommt nie ans Ende." Dies ist der Grundfehler aller der modernen,
vom übernatürlichen Glauben absehenden, philosophischen Systeme. An
ihrer Spitze steht immer ein Unerkennbares, nicht blofs ein für unsre
Vernunft Unbekanntes, sondern eine Gröfse, zu deren Wesen es
notwendig gehört, unerkennbar zu sein. Das „Ding an sich", das
„allgemeine Ich", das „Sein an sich" und wie die anderen Wurzeln der
neueren monistischen Theorieen heifsen, sind notwendig unerkennbar;
sie sind eine unverrückbare Schranke für den Verstand, der seinem
ganzen Wesen nach auf das Allgemeine gerichtet ist, mit anderen Worten,
der alles erkennen kann, für den es also, seiner innersten Natur nach
nichts Unerkennbares gibt. Diesen Widerspruch, an dem alle diese
monistischen Systeme kranken, bis sie der Auflösung verfallen, bat
Hartmann ausdrücklich an die Spitze seines Systems gestellt, das er mit



Litterarische Besprechungen. 247

dem Namen der „Philosophie des Unbewufsten", also des wesentlich
Unerkennbaren, kennzeichnete und das er, ganz folgerichtig, münden
läfst ins Nirvana, ins Nichts. Was unerkennbar ist, ist nicht, nur quod
est, cognoscitur, sagt Thomas von Aquin; und somit mufs auch das Ende
aller Forschungen und Entwicklungen, die vom Nichts ausgehen, das
Nichts sein. Schopenhauers „Wille" ist etwas Unpersönliches, ebenso
wie Fichtes „Ich" und wie Kants „Ding an sich"; es ist da etwas
Entwicklungsfähiges, das erst durch die Entwicklung zu Sein gelangen soll.
Derartiges aber, ein blofses Vermögen, um alles zu werden, während es
nichts Wirkliches thatsächlich ist, kann nicht, allein für sich, existieren.
Die Alten waren klüger, die da als Grundsatz aufstellten: „Aus Nichts
wird Nichts." Die christliche Philosophie, die den Glauben als ihren
Führer betrachtet, kennt keinen solchen Widerspruch, der den Tod alles
Forschens und die Unfruchtbarkeit alles Handelns bedeutet.

Wohl schliefst die christliche Philosophie ebenfalls einen Monismus
ein; aber einen gesunden, lebenskräftigen, allem Pessimismus abholden.
Der Apostel kennzeichnet denselben mit den Worten: In Deo vivimus,
movemur et sumus, oder auch mit diesen andern: Deus omnia in omnibus.
Dieser Monismus tritt in vollen Gegensatz zum ersten Princip des modernen
Pantheismus. Der letztere will, dafs aus etwas Unpersönlichem, aus einem
reinen und blofsen Vermögen sich unabhängig, mit Notwendigkeit alles
zur Wirklichkeit entwickle, und erzeugt dabei die oben erwähnten inneren
Widersprüche zwischen Verstehen und Begehren, denen notwendig der
Pessimismus folgt; der christliche Monismus aber weist durch die natürliche

Kraft notwendiger Schlnfsfolgerung nach, dafs eine volle, reine
Wirklichkeit existieren mufs, die nichts als Wirklichkeit ist und gar kein
Vermögen, etwas noch werden zu können, in sich einschliefst. Diese
reine, alles umfassende Wirklicheit gibt allem, was thatsächlich besteht,
seineu wirklichen Bestand. Die pantheistischen Systeme fassen die Natur
und das Wesen der wirkenden Ursache, insoweit sie wirkt, falsch auf;
deshalb sträuben sie sich gegen die Existenz einer reinen, vollen
Wirklichkeit, der die Wirklichkeit zukommt wie dem Lichte die Helligkeit,
die also alles Wirkliche in sich einschliefst. Keine wirkende Ursache
nämlich macht, insoweit sie wirkt, dafs etwas neben ihr, unabhängig von
ihr existiert. Sie zieht blofs das entsprechende Vermögen zu sieb herauf,
und dieses gewinnt durch die Einheit mit der wirkenden Ursache
entsprechende Wirklichkeit. Dafs die sixtinische Madonna ein Raphael ist,
dies ist der Einheit des betr. Stoffes mit Raphael gedankt, dies bleibt
immer ein Eigentum Raphaels. Die Leinewand, die Farbstoffe, der
Rahmen, d. h. alles in dieser Madonna, was neben und unabhängig von
Raphael existiert, ist nicht von Raphael gewirkt; dafs sie aber diese
Madonna mit solch bestimmter Art von Kunst ist, dies bleibt immer
die Kunst Raphaels, damit bleibt dieses Werk für immer innerhalb der
Kunst Raphaels, tritt nicht aus ihr heraus. Mit Bezug darauf ist der
rohe Stoff emporgehoben zur Kunst Raphaels und ist eins mit derselben.
Rei solchen künstlerischen Werken — und dasselbe gilt von allem
Gewirkten im Bereiche der beschränkten Ursachen — besteht aufserhalb der
wirkenden Ursache nur der Stoff, der nicht vom betr. Künstler ausgeht,
üiit seinem natürlichen Vermögen, eine derartige Kunstform zu tragen.

Ars imitatur naturam. Übertragen wir das über die künstlerische
Ursache Gesagte auf die Wirklichkeit der natürlichen Dinge. Die eine,
feine, volle Wirklichkeit, die ihrem Wesen nach nichts als Wirklichkeit,
ist der Künstler. Wir dürfen uns nicht vorstellen, dafs es zwei,
unabhängig nebeneinander existierende Wirklichkeiten gibt: Eine verursachende



248 Litterarische Besprechungen.

und eine verursachte. Alle Wirklichkeit bleibt in Gott, der reinen
wesentlichen Wirklichkeit, gleichwie das Kunstwerk eines Raphaelschen
Werkes in der Kunst Raphaels bleibt, gleichwie das Licht alles zu seiner
Helligkeit erhebt und sichtbar macht, zugleich aber alle diese Helligkeit in
sich behält. Der terminus technicus für diese Wirksamkeit Gottes heifst:
Gottes actio nach aufsen ist virtualiter transiens. Etwas für Gott
äufseres, das Nichts, empfängt von Gott die Kraft, wirklich zu sein.
Es wird emporgetragen zu der Ursache, aufserhalb der nichts Wirkliches
d. h. keinerlei Sein existiert, und empfängt da als Vermögen für das Sein
der Wirklichkeit das Wesen, kraft dessen es Stein ist oder Pflanze oder
Tier oder sonst etwas. Alle Wirklichkeit dieser Wesenheit bleibt in der
Kunst Gottes, ist gleichbedeutend mit der Kunst Gottes; es wird als
wirklich bezeichnet, wie man die sixtinische Madonna einen Raphael nennt.
Aufserhalb der reinen, vollen Wirklichkeit, also aufserhalb Gottes, ist in
den Dingen alles das, was nicht ist, was von dem Nichts stammt, wie z. B.,
dafs das eine nicht das andre ist, dafs jegliches nicht alles ist, was es
sein kann und somit der Entwicklung benötigt, dafs jedes begrenzte
Sein auch nicht sein und anders sein kann. Danach sind alle Dinge
ihrem Wesen nach, das da Vermögen für bestimmtes Art- und Gattungssein
im Dinge ist, getrennt vom Wesen Gottes, das nichts als Fülle der
Wirklichkeit ist. Alle Wirklichkeit der Dinge aber, soweit auch immer
etwas im Dinge thatsächlich besteht, bleibt in der wirkenden Kraft
Gottes, so dafs, wie das Licht die Sichtbarkeit der Dinge ist, so Gott als
Wirklichkeit aller Dinge bezeichnet werden kann. In diesem Sinne sagt
der grofse Areopagite: „Gott ist das wirkliche Sein aller Dinge als
Ursache von allen" und beim Psalmisten sowie bei den Propheten wird
Gott genannt „unser Lehen, unsre Stärke" u. s. w. Da haben wir einen
lehensvollen Monismus, der allen Bedürfnissen des forschenden Geistes
gerecht wird. Die reine Fülle aller Wirklichkeit, wie Gottes Natur
nach dem Gebote der blofsen Vernunft sie ist, kann auch andres zu
wahrhaft Wirklichem machen durch die Teilnahme an ihr, wie das Licht
andres zu Hellem macht durch die Teilnahme an ihm. Diese Wirklichkeit

ist volle Freiheit und Selbständigkeit; also kann von ihr auch das
Vermögen ausgehen, frei und selbständig zu handeln. Sie ist Vernunft;
also kann sie auch vermögend machen, vernünftig zu erkennen. Mag da
immerhin das vernünftige Wesen Grenzenloses zu erkennen vermögen;
dies begründet keinen Widerspruch in seiner Natur. Denn es gibt eine
volle, unermefsliche Wirklichkeit, die, über die mit der blofsen Natur
gegebenen Kräfte hinaus, das thatsächliche Vermögen geben kann.
Unendliches zu besitzen. Nicht steht da an der Spitze des Seins eine
machtlose, leere Möglichkeit, aus der sich am Ende nichts entwickeln
kann, weil es nichts Wirkliches ist. Dieser christliche Monismus schliefst
allen Pessimismus aus. Wir sagen, die Vernunft gebiete die Annahme
der Existenz einer solch reinen vollen Wirklichkeit, die nur Wirklichkeit
ist. Wie ein Zimmer nämlich nicht dadurch warm wird, dafs es wohl warm,
aber auch kalt sein kann, sondern schliefslich die Existenz eines Feuers
fordert, um warm zu werden, weil das Feuer nie anders als warm sein
kann, weil es notwendig, dem Wesen nach, warm ist; grade so verhält es
sich hier. Niemand kann leugnen und der moderne Monismus am
allerwenigsten, dafs alles um uns herum möglich ist, zu sein oder auch nicht
zu sein, besser oder schlechter zu sein. Also mufs, damit das. was
ist, in Wirklichkeit Sein habe, ein Sein existieren, das wesentlich
Wirklichkeit, notwendig nichts andres ist als Wirklichkeit. Sonst könnte
es auch keine Möglichkeit geben, zu sein.



Litterarische Besprechungen. 249

Weil demnach an der Spitze alles Seins, als erste Quelle desselben,
eine im höchsten Grade, d. h. unendlich vollkommene Wirklichkeit stehen
mufs, soll anders überhaupt etwas existieren, so ergibt sich zugleich,
dafs der christlichen Philosophie nicht nur aller Pessimismus fremd ist,
sondern zudem, dafs nach ihr alles von der Vollkommenheit ausgeht und
den Drang hat, endgültige Vollkommenheit zu besitzen. — Es ist staunenswert,

dafs ein sonst so vorurteilsfreier, hochbegabter und unterrichteter
Autor wie Paulsen noch immer den Buddhismus und dessen Pessimismus
auf dieselbe Stufe stellen kann wie das Christentum, das dem Pessimismus

vollständig den Rücken dreht. Das Christentum sagt mit dem
Propheten: „Der Geist des Gerechten ist ein beständiges Gastmahl"
d. h. stete Freude und Erquickung, selbst inmitten irdischer Trübsal.
Das Christentum kennt kein „absolutes Verderben" der Natur. Es
verabscheut keine Kreatur, es wendet sich von keinem körperlichen Wesen
ab, es sagt mit dem Apostel: „Jegliches Geschöpf Gottes ist gut und
nichts zu verwerfen, was mit Danksagung genossen wird." Die christliche

Abtötung ist himmelweit, wie der Tag von der Nacht, unterschieden
von der buddhistischen. Paulsen setzt in der 3. Abhandlung so schön
auseinander, wie nicht im Genüsse des Sinnlichen die Erniedrigung des
Menschen besteht, sondern darin, dafs der vernünftige Geist den Sinnen
wie ein Sklave dient. Nun wohl; dasselbe besagt die christliche Moral:
Sie erachtet es ebenso für falsch, zu wenig dem Körper zukommen zu
lassen, so dafs er nicht mehr dem Geiste dienen kann, wie sie es als
verwerflich betrachtet, auf die Sinne allein zu hören. Sie weist nicht
das Körperliche ah und will nicht, wie der Buddhismus, einzig und allein
in der Kenntnis des forschenden Geistes, in der Abstraktion, d. h. in
einem Phantom das Heil des Menschen suchen; vielmehr lehrt das
Christentum, das richtige Mafs im Gebrauche der beschränkten Güter zu
finden. Dazu dient beim Christentum die Abtötung. Weil der Mensch
mit seiner durch die Sünde verderbten Natur allzusehr zum Sinnlichen
hinneigt, gibt die christliche Lehre Mittel an die Hand, um dieses Über-
mafs abzuschneiden. Der Mensch soll durch das Begehren der Sinne
nicht etwa im dumpfen Dahinbrüten vermeintlicher Betrachtung gestört
Werden, wie der Buddhismus will; nein, das Begehren der Sinne soll
eingeschränkt werden, damit die geistige Freude, der Friede, das Gastmahl

des Gerechten keine Störung erleide. Die katholischen Heiligen
sind niemals düster, abgeschlossen gewesen; die Heiterkeit, der innere
Friede bezeichnet den Grad und die Stufe der Heiligkeit. Mürrische,
verschlossene Leute sind keine Heiligen im katholischen Sinne, und
wögen sie stundenlang auf den Knieen betrachten. Die Tugend
verbindet eben mit Gott, der nichts als Seligkeit, der die Wirklichkeit, d. h.
der Trost und der Rückhalt alles Seins und alles Guten ist. Damit ist
im selben Mafse die Freude des Tugendhaften an den Geschöpfen Gottes
gegeben. Wer den katholischen Glauben lebendig in seinem Inneren hat,
ist nie Pessimist; ihm gereichen alle Dinge zum Besten; er verachtet die
Welt, wenn sie als Werkzeug des Bösen vor ihn tritt; er heiligt sie
durch den guten Gebrauch der in ihr enthaltenen Dinge: die menschliche

Natur in ihm betrachtet er als eine in Adam verdorbene, aber
durch die von Christus verliehene Kraft zu heilende. Das Fleisch, die
Achtbare Welt kann durch die Sünde gemifsbraucht werden und wird
gemifsbraucht; aber es erwartet ebenfalls von Christus die Zulassung
zur „Freiheit der Kinder Gottes"; denn der Prophet sagt und der
Vorläufer des Herrn wiederholt es: „Alles Fleisch wird schauen die
Herrlichkeit Gottes."



250 Litterarische Besprechungen.

Man möge doch endlich einmal aufhören mit solchen Fabeln, als
ob Christentum und Buddhismus zwei gleichberechtigte, heilsame
Religionen seien. Das Ziel des Christentums, wie letzteres in der kathol.
Kirche lebt, ist Gott, der Besitz alles Guten, aller Seinsfülle, die Liebe
zu Gott und die Nächstenliebe; das Ende des Buddhismus ist — Nichts.
Ein schrofferer Gegensatz kann doch wohl nicht existieren. Die hier
vertretene Anschauung findet sich in allen ernsten katholischen Büchern,
die von der christlichen Vollkommenheit handeln. Sie ist eine für katholische

Christen ganz gewöhnliche. Und ebenso mag man damit aufhören,
darauf zu pochen, dafs die glaubenslose Wissenschaft frei sei. Das
grade Gegenteil ist wahr. Sie zieht die allerengsten Schranken, hindert
am meisten den Geist am freien Forschen, macht blind für die
einfachsten Wahrheiten. Die Wissenschaft aber, die dem von Gott geoffenbarten

Glauben folgt, macht den Blick des Geistes klar und nimmt die
Hindernisse fort; denn an ihrer Spitze steht die Wahrheit selber, die
Fülle aller Vollendung. Wie aber kann die Wahrheit das Erkennen
einschränken? Wie kann die Vollendung alles Guten den freien Willen,
d. h. das Streben nach Vollendung beengen?

Auch dafs der Gegensatz die menschliche Entwicklung fördert, wie
P. in der zweiten und dritten Abhandlung meint, ist nur dann wahr,
wenn die menschliche Natur als eine solche vorausgesetzt wird, wie sie
gegenwärtig wirklich ist, nämlich als eine durch die Sünde verderbte.
Es freut uns, dafs Paulsen diesen letzteren Begriff, nämlich die durch
die Sünde verderbte Natur, mit hohem Ernst behandelt und mit ihm in
seinen Darlegungen rechnet. Von diesem Standpunkt bis zur
Anerkennung der Notwendigkeit eines einzigen, wahrhaft göttlichen
Erlösers der menschlichen Natur ist nur ein Schritt. Wir hätten es
deshalb lieber gesehen, wenn P. am Ende der 1. Abhandlung nicht grade
„Jesus von Nazareth" als den einzig wirksamen Erzieher des menschlichen

Geschlechts bezeichnet hätte, sondern „Jesum Christum, den
Eingeborenen, menschgewordenen Sohn Gottes". Der Anhang
über die ironische Redeweise des göttlichen Heilands pafst weder zum
Vorhergehenden, noch zum Geiste Paulsens, den wir hochachten.

11. Abraham Levyh Philosophie der Form. Berlin,
Ebering. 1901.

Der Titel dieses Schriftchens lautete besser: Formlose Philosophie.
Man sieht an diesen Auseinandersetzungen, dafs es immerhin nützlich ist,
ehe man Philosophisches schreibt, eiuigermafsen die Regeln des Denkens
kennen zu lernen, die Bedeutung gewisser allgemein gebrauchter
Ausdrücke sich klar zu machen, überhaupt zu wissen, was man schreibt.
Manche meinen, Philosophie sei herrenloses Gut, das jeder als sein eige"
ansehen kann. Wir führen blofs einige Leitsätze aus dem Werkeheu an
und überlassen alles Weitere dem Leser, bemerken indessen, dafs die
Erläuterung zu diesen Sätzen noch weit konfuser ist. „Zeit ist die
Erkenntnis der Körperteile". „Begierde ist der Gedanke von der Aufhebung
der Zeit." „Wir sind Göttlichem entstammt und zur Freude geboren."
„Bei jedem Freudenklange des Tambourins erbebt unsre Seele, dafs s'e
leicht und leichter wird." Das Vernünftigste von allem ist noch das

„Mysterium, dafs im Tode das Leben und in diesem der Tod
enthalten ist."



251

12. Albert Görland: Aristoteles und die Mathematik.
Marburg, Elwert. 1899.

Eine sehr bemerkenswerte Abhandlung. Sie gibt Zeugnis von der
Gründlichkeit der philosophischen Forschungen des Verf. Es wird die
Stellung untersucht, die bei den alten Philosophen die Mathematik unter
den übrigen Wissenszweigen einnahm. Es wundert uns, dafs der Verf.
nicht auf die Zahlentheorie des Pythagoras zurückgegangen ist. Das
Beste darüber sowie über die wesentliche Bedeutung der Mathematik
im Reiche des Erkennens findet sich in den Kommentaren des heil.
Thomas v. Aquin sowie des Albertus M. zu Aristoteles (Physik und
Metaphysik). Der Verf. wäre zu sichereren und einwandfreieren Ergebnissen

gekommen, wenn er dieselben ausreichend benutzt hätte. Der
Gesichtspunkt dieser Scholastiker war umfassender und freier.

13. Carl Schmidt: Beiträge zur Entwicklung der Kant-
schen Ethik. Marburg, Elwert. 1900.

14. ltobert Reininger: Kants Lehre vom inneren Sinne
und seine Theorie der Erfahrung. Wien u. Leipzig,
Wilh. Brautnüller. 1900.

15. Franz Sindheimer: Beiträge zur Geschiehte und
Kritik der Neukantschen Philosophie. Berner Studien
zur Philosophie, Bd. XXI. Bern, Sturzenegger. 1900.

Immer wieder Kant und immer wieder Kant. Die auf Kant sich
beziehenden litterarischen Erzeugnisse häufen sich in unheimlicher Weise.
Hat Kant wirklich so Grofses und Positives geleistet? Würde man
darauf Rücksicht nehmen, so wäre jedenfalls unter unsern deutschen
neueren Philosophen Leibnitz oder auch Wolf der Mittelpunkt dieser
Art Forschungen geworden. Aber das gerade Gegenteil ist der Fall.
Wie Reininger treffend hervorhebt, stellt Kant nicht nur weittragende
Probleme auf, sondern die Lösung, die er gibt, ist wieder ein Problem.
Kant bietet keine positiven Resultate, seine Werke enthalten vielmehr
„zahlreiche Widersprüche, Unklarheiten und Willkürlichkeiten"; aber
eben deshalb reizt er, wie derselbe R. sagt, „zur Mitarbeit", die allerdings

immer wieder in „Widersprüche, Unklarheiten und Willkürlichkeiten",

bisweilen in gröfsere, wie sie Kant bietet, mündet. Keiner von
diesen Jüngern Kants räumt mit den falschen, unklaren, willkürlichen
Principien Kants auf, sondern will auf Grund derselben zu wahren,
klaren, in sich notwendigen Ergebnissen gelangen. Die erste Schrift
beschäftigt sich mit der Ethik Kants. Sie anerkennt das Unzulängliche
der „obersten Regel" des sittlichen Handelns, wie Kant sie aufstellt:
„Thue das möglichst Vollkommene, unterlasse das, wodurch das möglichst
Vollkommene gehindert wird." Aber der Verf. zeigt nicht, wie eine
solche Regel völlig unnütz ist, sobald nicht genau bestimmt wird, worin
dieses Vollkommene besteht, welch' erste Quelle die verschiedenen Pflichten
haben. Ist dies nicht festgestellt, so nützen alle Unterscheidungen zwischen
Formalem und Materialem nichts; es bleibt die Grundlage aller Sittlichkeit

in der Schwebe ; es fehlt den Worten, „Pflicht", „kategorischer oder
hypothetischer Imperativ" jeder fafsbare Inhalt. Die alte Philosophie,
die Kant zuerst systematisch aufgab, war darin praktischer und darum
erfolgreicher. Sie bestimmt: „Gut ist es für jedes Ding, wenn es gemäfs



252 Litterarische Besprechungen.

seiner Natur thätig ist", bonum est esse secundum naturam. Das leitende
Element in der menschlichen Natur ist der vernünftige Geist. Gut also
ist es für den Menseben, wenn er gemäfs seiner Vernunft, d. h. gemäfs
der Stimme seines Gewissens handelt. Daraus leiten sich alle übrigen
Kegeln der Sittlichkeit ab. Die Vernunft sagt dem Menschen, dafs kein
beschränktes Gut ihm unbeschränkte, unerschütterliche Ruhe und Seligkeit

geben könne; also darf er sich an kein Gut, wie es die Auffassung
der Sinne dem Verstände darbietet, als an den letzten Endzweck hängen,
auf den alles Übrige bezogen werden mufs. — Ebenso räumt R. nicht
mit dem „inneren Sinne" Kants entschlossen auf, sondern möchte blofs
manches an den Ausdrücken bessern, die Kant gebraucht. Gewifs ist
da in der That vieles zu bessern; aber die Grundlage selber taugt nichts.
Der innere Sinn soll das Innere der Thätigkeiten der Seele schauen.
Bald wird derselbe als Geist hingestellt, bald als Gemüt, bald als
Auffassung. Die Wahrheit ist, dafs es überhaupt dem Sinne, weder dem
äufseren noch dem inneren, zukommt, zu sich selbst zurückzukehren oder
zu reflektieren, das vermag nur der vernünftige Geist. Das Auge sieht
nicht das in ihm befindliche Lichtbild. Dem Sinne ist es wesentlich,
einzig auf das Äufsere sich zu richten. Einen solchen inneren Sinn, wie
ihn Kant hat, gibt es nicht. Innere Sinne sind vorbanden, nämlich wie
die alte Philosophie es streng wissenschaftlich begründet, vier: der
Gemeinsinn, die Einbildungskraft, die Schätzungskraft oder der Instinkt,
das Gedächtnis „(Vgl. die theol. Summa des hl. Thomas von Aquin I,
qu. 78, Art. 4; Übers. Bd. III, S. 343). — Auch die 3. oben angezeigte
Schrift will das Kantsche System blofs weiterbilden. Sie enthält im
besonderen eine Kritik über den Versuch des Neukantianers Hermann
Cohen, die Transcendentalphilosophie Kants tiefer zu begründen. Der
Erfolg solcher Versuche ist kein andrer wie die gröfsere Anhäufung von
„Widersprüchen, Unklarheiten und Willkürlichkeiten."

16. John Loches: Versuch über den menschlichen Ver
stand. Bd. II. Übera. und erläutert von J. H. von Kirch-
inann, 2. Aufl. v. Siegert.
John Locke ist für uns Deutsche dadurch besonders bedeutungsvoll,

dafs Kant sich in der Hauptsache an ihn anschliefst. Wenigstens waren
die Ideen Lockes die Veranlassung für die Forschungen, die in der
Kritik der reinen Vernunft niedergelegt sind. Die Übersetzung verdient
Lob und Anerkennung.

17. 'E. Kretschmer: Die Ideale und die Seele. Leipzig,
Herrn. Haake. 168 S.

Es ist erfreulich, dafs sich der Verf. auf eigene Füfse stellt. Mit
aller Hochachtung vor verdienten Forschern, wie Wundt, erklärt er, den
Theorieen desselben sich in Hauptpunkten nicht anschliefsen zu können.
Mit Recht erblickt er in der Seele nicht eine von körperlichen Vorgängen
ganz abhängige Maschine. Er durchwandert das ganze Gebiet des Seelenlebens

vom sinnlichen Seelenleben an bis zum Sclbstbewufstsein und zieht
dann seine Schlüsse für das von Idealen geleitete sittliche Handeln. Ein
Anhang „über das Urteil" bildet das Ende. Das Werk verrät auf jeder
Seite den gut vorgebildeten, ernsten und gewissenhaften Forscher, der
mit Liebe zur Sache an seine Arbeit gegangen ist. Jeder wird mit
Nutzen von den Ergebnissen, die er gewonnen, Kenntnis nehmen. Keine



Litterarische Besprechungeil. 253

phrasenhafte Überschwenglichkeit stört, überall richten sich die
Behauptungen nach kalten, nüchternen Gründen. Er nennt auf dem Titelblatt

sein Werk „einen psychologischen Neueruugsversuch". Vielleicht
hängt es damit zusammen, dafs der Verf. nur die Neueron, die er
verbessern will, berücksichtigt. Hätte er in den Bereich seiner
Nachforschungen auch die alten Philosophen aufgenommen, wie Aristoteles,
Thomas von Aquin, Albertus M., so würde er schärfer geschieden haben
die rein geistige Wesenheit der Seele von den Thätigkeiten, die sich
aus ihrer Verbindung mit dem Leibe und demgemäfs mit den Sinnen
ergeben. Die erstere ist in dem ihr wesentlich eigenen Wirken
unabhängig von den Sinnen. Wie die Fertigkeit des Lesens unabhängig ist
von dem Buche, das vorgehalten und aus dem gelesen wird; ähnlich ist
das Erkennen in seinem innersten Wesen völlig unabhängig von den
Sinnen und ihrer Thätigkeit; das Phantasiebild als Ergebnis der
sinnlichen Thätigkeit ist wie das vorgehaltene Buch, selbständig erkennt
darin die Vernunft die Wesenheiten der sichtbaren Dinge. Die rein
geistigen Ideen sind keine durch Erfahrung und Gewohnheit gewonnenen
Ergebnisse aus den Thätigkeiten der Sinne, sondern bilden vielmehr eine
selbständig erworbene, leitende Richtschnur.

18. Raoul Richter: Berkeleys drei Dialoge zwischen
Hylas und Plliloneus. Ins Deutsche übersetzt und mit
einer Einleitung versehen. Leipzig, Dürr. 1901.
In der Kette der Häupter der modernen Philosophie nimmt Berkeley

eine selbständige Stufe ein. Man kann sagen, er bedeutet die Mittelstufe
zwischen Locke und Kant. Berkeley knüpft an Lockes Realismus an
und erklärt die von den Sinnen direkt erfafsten Eigenschaften der Dinge
als subjektive Folge der Wahrnehmung dieser Sinne. Er geht aber
noch über Locke hinaus und will, dafs auch die Grund- oder primären
Eigenschaften, die sog. sensibilia communia, wie Ausdehnung, Gestalt,
Bewegung nicht den Dingen selber zukommen, sondern auf dieselben
infolge der sinnlichen Wahrnehmung übertragen werden. Kant betrachtet
im allgemeinen Raum und Zeit als apriorische subjektive Anschauungsformen

und begründet darauf seine synthetischen Urteile a priori. Diese
Philosophen kommen zu solch unversiegbaren Quellen von Irrtümern,
Weil sie die unendlich vollkommene Substanz, die nichts als Sein und
Kraft ist, in der alle Dinge als in der ersten wirkenden Ursache
enthalten sind, nicht unterscheiden von den beschränkten, endlichen
Substanzen, die an und für sich nur als Vermögen dastehen, um wirkliches
Bein gemäfs einer bestimmten Art und Gattung in sich aufzunehmen. Sie
yermengen die Urvernunft, deren Kenntnis die wirkende Ursache der Dinge
lst, mit dem blofsen Vernunftvermögen, wie wir ein solches besitzen;
für die Kenntnis dieses letzteren sind die von der Urvernunft verwirklichten

Dinge Mafs und Richtschnur. Für die Urvernunft gilt das
Axiom; Res sunt quia ipsa seit; für die abgeleiteten Vernunftvermögen
aber ist das Gegenteil wahr: Sie erkennen, weil die Dinge sind. Für
die Beurteilung der Geschichte der Philosophie ist obige Schrift sehr
wertvoll.
19. Rr. M. Ascher: Renouvier und der französische

Neukriticisnius. Bern, Sturzenegger. 1900.
Es ist bekannt, wie sehr die deutschen Koryphäen der modernen

Philosophie jetzt bei unsren Nachbarn jenseits des Rheines zu Ehren



254 Litterarische Besprechungen.

kommen. Wir sehen aber dort das nämliche Schauspiel wie bei uns. Sie
gehen von Kant aus, verehren ihn als den Begründer der neuesten Phase
der modernen Philosophie; aber sie folgen ihm nur in dem Bestreben,
der alten Philosophie, wie sie durch Plato, Aristoteles, Augustin,
Thomas vertreten wird, den Rücken zu kehren und sie zur Lösung der
modernen Probleme als unfähig zu erklären. Jeder will Kant
„weiterführen", eine Lücke ausfüllen, die er gelassen, möglichst wenig von den
Ergebnissen seiner Forschung annehmen. Renouvier trennt sich, wie
Ascher sagt, in so vielen Punkten von der Kantschen Lehre, dafs sein
System eine völlige Umarbeitung der Kantschen Philosophie genannt
werden kann: „Etwas fehlt bei Hume, die Idee des Gesetzes; etwas ist
zu viel bei Kant, die Idee der Substanz, die unter dem Namen Noumenon
ihre Rolle spielt." Renouvier will den Apriorismus Kants mit dem
Phänomenalismus Humes verbinden.

20. Dr. Eugenie Dutoit: Die Theorie des Milieu. Bern,
Sturzenegger. 136. S.

21. Dr. Adolph Meyer: Wesen und Geschichte der
Theorie vom Mikro- und Makrokosmos. Bern, Sturzenegger.

114 S.

Das Wort Milieu hat in unsrer Sprache gewissermafsen Heimatsrecht

erworben. Man gebraucht es überall. Die erste Schrift will das
Verhältnis zwischen der Umgebung, in welcher ein Mensch lebt, und den
Entschliefsungen und Handlungen dieses selben Menschen erörtern.
Zuvörderst wird die Theorie Taines besprochen, dann die andren Denker
von Hippokrates an. Montesquieu, von dem Taine den Anstois zu seiner
Theorie entnommen hat, fafst seine Ansicht in die Worte zusammen:
„Mehrere Dinge lenken den Menschen: Klima, Religion, Gesetze,
Regierungsgrundsätze, Sitten, Begebnisse; gemäfs allen diesen Dingen
formt sich im allgemeinen als Ergebnis der Geist." Es ist von
vornherein klar, dafs, wenn diese Theorie auf die Spitze getrieben wird, die
persönliche Freiheit nicht zugleich mit ihr bestehen kann. Die
Verfasserin hebt mit Recht hervor, dafs die Ansicht Taines einseitig ist.
Nicht nur beeinflufst das Milieu uns, sondern wir beeinflussen auch das
Milieu, „in dieser Reciprocität liegt das Geheimnis, das Taine nicht
erfafst hat." Die Bezugnahme auf Augustinus, der die Vorsehung mit
der menschlichen Freiheit versöhnt, ist gerechtfertigt, aber zu wenig
ausgeführt. Das Werkchen enthält eine grofse Menge gut geordneten
und mit klarer Sprache vorgelegten Stoffes; es ist recht lesenswert.

Die zweite Abhandlung hat einen ähnlichen Inhalt: Die Aufseuwelt
und die Innenwelt oder die Welt im grofsen und die Welt im kleinen.
Der Mensch stellt mit seinen Zuständen, Verhältnissen, Existenzbedingungen

ein Abbild des Weltganzen dar. Der Verf. legt das
Hauptgewicht auf die geschichtliche Seite. Er findet in Anaximenes den ersten
Philosophen, der ausdrücklich eine mikro- und eine makrokosmische
Anschauung vertritt. „Wie unsre Seele," so Anaximenes, „welche Luft ist.
uns zusammenhält, so umfafst auch Luft das Weltall." Erst aber bei
Piatos „Timaeus" und „Republik" kann man von einer systematischen
Anwendung des Mikro- und Makrokosmos reden. Die Stoa bildete diese
Theorie aus. Unsres Erachtens hätte Augustin einen Platz in dieser
Schrift verdient. Nach ihm ist zuvörderst alles in den Exemplarideen Gottes
enthalten, das ist der eigentliche Makrokosmos. Dann hat Gott in
die Engel die Grundideen des Geschaffenen niedergelegt. Und nach



Litterarische Besprechungen. 255

diesen Ideen leiten die Engel (intellectus separati bei Arist., ideae bei
Plato) als werkzeugliche Ursachen die sichtbaren Geschöpfe. Die beiden
Gregore kommen hier weniger in Frage.

22. Ant. Michelit8ch: Philosophia Religionis. Elementa
Apologeticae I. Graz, Styria. 1900. 186 S.

Ein äufserst praktisches Handbuch der Religionsphilosophie als
erster Band der Elemente der Apologetik. Wir sind überzeugt, dafs es
sich bald in den Händen vieler finden wird. Den Lehrern der Apologetik
wird es als Text dienen, an den sie ihre Erläuterungen anschliefsen ;
den Schülern als wirksames Mittel, um das Gehörte im Gedächtnis
festzuhalten oder gegebenen Falles es leicht wieder ins Gedächtnis
zurückzurufen. Nach einer kurzen geschichtlichen Übersicht, die in der
Einleitung gegeben wird, behandelt der Verf. die Praeambula der Religion:
Die Existenz und Haupteigenschaften Gottes, die Unsterblichkeit der
Seele, das Wesen der Religion. Dieser Teil schliefst mit dem Nachweis,
dafs nur eine die wahre Religion sein kann. Darauf werden kurz alle
Religionen, die heute diesen Namen führen, gekennzeichnet. Der Verf.
folgt der Reihenfolge der Rassen. Zuerst kommen die Religionen der
mongolischen Rasse, darunter die Sekte des Confucius, des Tao, der
Foismus; es folgen die Religionen der Negerrasse und endlich der
kaukasischen mit dem Islam, Vedismus, Buddhismus, der griechischrömischen

Vielgötterei, der Religion der alten Kelten, Deutschen und
Slaven. Eine Statistik der verschiedenen Religionen nach den fünf Weltteilen

veranschaulicht dem Leser die Verbreitung einer jeden. Die
hauptsächlichen Einwürfe der Socialisten gegen die Notwendigkeit der
Religion überhaupt werden widerlegt. Sehr interessant ist die Behandlung

der Mythologieen und die Zurückweisung einer Entwicklung der
Religion, etwa nach darwinistischer Auffassung. Die Erklärung des
Vatikanum über die Notwendigkeit der übernatürlichen Offenbarung bildet
den angemessenen Schlufs des Bändchens. Der Leser sieht aus dieser
kurzen Inhaltsangabe bereits, wie zeitgemäfs der Verfasser seine
Aufgabe auffafst. Wir können hinzufügen, dafs die Durchführung ebenso
von seinem tiefen und ausgebreiteten Wissen Zeugnis gibt wie von seinem
Talent, jeden behandelten Gegenstand einfach und doch fesselnd
darzustellen.

23. Dr. Jos. Geyser: Das philosophische Gottesproblem
in seinen wichtigsten Auffassungen. Bonn, Hanstein.
1899. 287 S.

An das Lesen von Büchern, die einen solchen oder ähnlichen Titel
tragen, gehen wir immer mit einem gewissen Zagen. Es werden da
uicht selten so viele Materien hineingezogen, dafs man am Ende nicht
ujehr weifs, was eigentlich der Verf. bezweckt. Die Hauptwahrheit, die
8ich klar abheben sollte, erscheint nicht nur verdunkelt, sondern sie
verschwindet. In einem derartigen Werke fanden wir sogar die Lehre von
der Prädestination mit all den verschiedenen Streitpunkten erörtert.
Seitenlang werden Stellen aus darwinistischen, materialistischen, pan-
theistischen Autoren angeführt, und man sucht vergebens nach einer
Widerlegung, es sei denn, dafs der Autor am Ende die Worte hinzufügt:

„Solche Lehren sind gegen das Gefühl; man fühlt, dafs sie falsch
sind." Diese Verfasser meinen, es genüge bereits ihr katholischer Name,



256 Litterarische Besprechungen.

damit auch der Leser von der Irrtümlicbkeit gegnerischer Ansichten sich
überzeuge. Als wir indessen das oben angezeigte Werk zu lesen
begannen, verwandelte sich das Zagen bald in Genugthuung, und je mehr
wir in der Lektüre fortschritten, desto mehr freuten wir uns, hier ein
Werk vor uns zu haben, dessen Methode völlig sachgemäfs, dessen Inhalt
stets ein wahrhaft begründeter, dessen Ausdrucksweise durchsichtig klar
ist. Ein Vorzug der hier befolgten Methode ist es, dafs an die
diesbezüglichen Ansichten der alten Philosophie die entsprechenden Theorieen
der Neuzeit angeschlossen werden. Das Urteil über letztere wird dadurch
bedeutend erleichtert. Auf den Pantheismus der Eleaten z. B. folgt der
Pantheismus der modernen Zeit. Mit Plato und Aristoteles wird die
scholastische Lehre verbundenj und an die Beurteilung des Cartesianischen
Rationalismus sowie des Kantschen Kriticismus der richtige Mafsstab
angelegt. Das eigene Forschen des Verf. verschwindet gleichsam mit all
der Mühe, die es ihm gekostet; denn er weifs seine Behauptungen
aus wörtlich angeführten, immer in hohem Mafse angemessenen Stellen
der bedeutenderen Philosophen zu begründen. Die Diktion zeigt in
ihrer leichten Verständlichkeit durchweg den gereiften Verstand, der den
Stoff beherrscht. Wie der Verf. in der Einleitung bemerkt, soll das
Buch eine Einleitung zur Theodicee bilden, „welche über die historische
Entfaltung und die Voraussetzungen dieser Wissenschaft orientiert."
Dieser Zweck ist vollständig erreicht. Wir sind überzeugt, dafs das
Buch, zumal unter den Studierenden, reichen Nutzen stiften wird.

24. Theodor Techner: Das Büchlein vom Leben nach
dem Tode. 4. Aufl. Hamburg und Leipzig, Leopold
Vois. 84 S.

Wir haben schon öfter in diesem Jahrbuch Fechners Erwähnung
gethan. So tief angelegt sein frommer Charakter war und so ausgebreitet
und oft grundlegend seine Wissenschaft, so sehr mufs es bedauert werden,
dafs seinem Glauben das positive christliche Fundament fehlt, wie dasselbe
in seiner Reinheit nur in der katholischen Kirche zu finden ist. F. meinte,
überall neu aufbauen zu müssen. Er mag in seinem hohen Alter das
Vergebliche seines Bemühens eingesehen haben und auch, wie wir persönlich
überzeugt sind, zur Erkenntnis der Wahrheit gelangt sein; aber in seinen
Büchern ist dies kaum ausgedrückt. Das oben angezeigte Büchlein hat
er in jüngeren Jahren geschrieben und 30 Jahre nachher die 2. Auflage
herausgegeben, in der er manches änderte. Die Begriffe von der persönlichen

Unsterblichkeit, von reinen Geistern, von der Art des Lebens nach
dem Tode, von Gott selber sind völlig unklar. Für die Unsterblichkeit
der Seele wird z. B. angeführt, dafs Goethe, Napoleon und ähnliche grofse
Männer nach ihrem Tode "noch durch ihre Werke Einflufs ausüben. Die
Geister sollen in der menschlichen Seele gegeneinander kämpfen. Die
Ewigkeit der Strafen für die Sünden wird geleugnet, trotzdem die Schlechten
nach dem Tode noch schlechter würden. Es sind gute, wohlthuende
Gedanken in dem Werkchen, wie z. B. dafs man im Jenseits das findet, was man
sich selber hier im Leben vorbereitet hat. Aber sie sind mit unbestimmten,
unklaren und falschen Ideen derart vorknüpft, dafs sie einen vollen Genufs
nicht aufkommen lassen. F., der zur Mystik stark hinneigte, glaubt«
vielleicht, in der Behandlung von mystischon Dingen brauche man kein
scharfes logisches Denken, man könnte da der Einbildungskraft die Zügel
schiefsen lassen. Dies ist ein Irrtum.

Floisdorf-Commern (Rheinpr.). Dr. Cesl. M. Schneider.


	Litterarische Besprechungen

