Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

234 Litterarische Besprechungen.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Philosophie générale et Metaphysique. Bibliotheque dU
congrés international de philosophie. Paris, Arman
Colin. p. 460.

Im Jahre 1900 ward bei Gelegenheit der internationalen Ausstellung
zu Paris auch ein internationaler Kongrefs der hervorragendsten Vertrete!
der modernen Philosophie in Paris abgehalten. Boutroux, Prisident des
Organisationskomitees, bemerkte fiber den Zweck dieses Kongresses !0
der Eroffnungsrede, bei der ersten allgemeinen Ausstellung i. J. 182
habe Ernst Renan gemeint, es sei zu fiirchten, dals derartige prachtvﬂlle
Aufserungen der Industrie und der mechanischen Kiinste schliefslich 2U
blofsen Festen der Materie ausarteten. ,Diese Furcht“, so fuhr def
Prisident fort, ,hat Frichte getragen. Man hat sich bemiiht, neben de’
Materie auch das rein Geistige zu Worte kommen zu lassen. Die AuS
stellung von 1900 stellt wesentlich die Verbindung der Industrie und del‘i'
Wissenschaft dar, der Arbeit und des Gedankens, des Nitzlichen 1l
des Schonen, der materiellen und der moralischen Krafte, des Wirkliche?
und des Idealen. Dies wird von allem rings um uns herum bezeugt
Kein Zeugnis aber kann mit Bezug darauf glanzvoller sein wie die Gege"
wart derjenigen, welche es sich ganz interesselos zur Lebensaufgab®
gemacht haben, zu denken und zu forschen. Gestatten Sie, dafs ich 1®
Namen meines Landes in Ihnen die Philosophie begriifse, wie sie
Genien der Wissenschaft, der Kiinste, der Industrie und jeglicher prak-
tischen Thitigkeit die Hand reicht, gewifs auch, um von ihnen ThaV
sachen, Erfahrungen zu erbitten, nicht minder aber, um ihnen die idealer
Ziele des menschlichen Lebens ins Geddchtnis zu rufen.“

Der eben angezeigte Band enthilt die Vortrage. welche iber d8°
Verhiltnis und die Beziehungen der Metaphysik zur Philosophie im all-
gemeinen bei Gelegenheit dieses Gelehrtenkongresses gehalten worde?
sind. Bertthmte Namen sind unter den Vortragenden. Wir nenpe”
Bonnier, Bourtroux, Calderonj, Halevy, Hodgson, Lalande, NatorP:
Tchichérine, Tonnies, Weber. Die neunzehn Abhandlungen bespre_Cl,‘e[f
u. a. den psychologischen Ursprung unsers Glaubens an das Kausalitits
gesetz, das Ich und seine Erziehung, die Psychologie des Hypnotisrﬂus’
die Feststellung der philosophischen Terminologie, Vernunft und Gll}“be’
die positive Wissenschaft und die Philosophie, Zahl, Zeit, Raum in lhf'e.'e
Beziehung zu den ersten Aufgaben des Denkens, die Frage, ob d'_
Metaphysik eine Wissenschaft sei. Schon aus dieser kurzen Inhalt®
angabe ist zu ersehen, dals die interessantesten Punkte metaphysisc
Forschung im Kongresse erdrtert worden sind. Kigen wir hinzu, "¢
diese Erorterungen stets auf vollkommener Kenntnis des heutigen Staﬂdes
der Wissenschaft sich aufbauen, mit dem Gewande einer feinen, SY°°
durchsichtig klaren, ja, soweit der Stoff es zulifst, volkstumllcher
Sprache bekleidet sind, das richtige Mafs einhalten zwischen zu gfofsf._
Kiirze und langweiliger Weitschweifigkeit, auch fiir keine von den V%s
schiedenen vorwaltenden Ansichten etwas Verletzendes enthalten.
herrscht durchweg der ernste, niichterne wissenschaftliche Ton. 5

Trotzdem aber wird aus dem Inhalte schwerlich jemand etwas P";d
tives lernen. Oberall nichts als Zweifel und Unsicherheit. Fortwihre



Litterarische Besprechungen. 235

—_—

Wird auf die Zukunft verwiesen, welche diese oder jene Aufgabe schon
16?‘93 werde. Viele Worte iiber die Erhabenheit der menschlichen Be-
b.t‘mmuug, iiber den Einfluls des philosophischen Denkens auf das sitt-
'che Handeln; und wenig, herzlich wenig von wirklichen fruchtbaren
Und fortan feststehenden KErgebnissen. Die Vergangenheit, die ja alle
!¢ hier behandelten Fragen bereits gelost hat, wird moglichst un-
eriicksichtigt gelassen, die Gegenwart tastet unsicher herum und die
Wkunft? ist in undurchdringliches Dunkel gehiillt. Woher kommt es,
als 50 reich veranlagte, durch lange ernste Studien gereifte, mit allen
wl§Sentschaftlichen Hilfsmitteln ausgeriistete Méinner, die alle vom besten
lllen, vom reinsten Streben nach Wahrheit beseelt sind, trotz alledem
svo Wenig erreichen? Sie sind von dem engherzigsten, unverniinftigsten
Orurteil befangen, Dasselbe wird ihnen zum Verhi#ngnis und driickt
allen jhren Bemiihungen den Stempel der Unfruchtbarkeit auf. Sie sind
'usgesamt von der Uberzeugung durchdrungen, die Renan in der Vorrede
“0 seiner histoire des origines du Christianisme mit den Worten aus-
SPricht: ,Die Grundlage fiir die Erorterung aller dieser Gegenstinde ist
¢ Frage nach dem Ubernatiirlichen. Wenn das Wunder und die In-
SDiration, mit deren Hilfe gewisse Biicher geschrieben sein sollen, That-
Sachep sind, dann ist unsere Methode eine abscheuliche. Steht aber das
under und die Inspiration gewisser Biicher nicht auf dem Boden der
Wll'klichkeit, sondern ist dieses alles blofser Glaube, dann ist unsere
“ethode eine gute. Fir uns nun existiert die Frage nach dem Uber-
Yatirlichen in keiner Weise. Wir haben darin vollstindige Gewilsheit
rlangt, Dieser einzige Grund bereits ist vollig durchschlagend: Man
darf gy, nichts glauben, wovon die uns umgebende Welt auf dem expe-
Mmentglep Wege, nimlich in ihren den Sinnen zuginglichen KEr-
£ einungen keinerlei Spur darbietet. Wir glauben ebenso wenig an ein
Under, wie wir an Hexen, an Teufel, an Gespenster glauben.“
ot Mit solchen vorgefalsten Grundsitzen wird von vornherein dem
€Insten und vollkommensten, dem einzig zuverldssigen Lichte der Eingang
dq die menschliche Krkenntnis versperrt. Plato hat, ehe das Christentum
o Welt erleuchtete, sich nach einem Lehrer gesehnt, den der Himmel
s;‘-ﬂden werde. Seine blofse Vernunft, die natﬁrlich-e Weisheit, die er
h(':h durch sein Forschen erworben, leitete ihn zu dieser Sehqsucht an.
n‘}e Unmﬁglichkeit eines Ubernatirrlichen Lichtes zu leugnen, ist unver-
vl‘:Uft;g. Renan selbst spricht oft mit den empbatischesten Ausdriicken
Wn Gott; er erkennt also einen Gott an. Dem hdchsten vollkommensten
®Sen aber das absprechen, was auch den niedrigsten Vernunft-
d:BGU erfahrungsgeméifs zugeschrieben werden mufs, widerspricht
Mr regelrechten, durch die Erfahrung geleiteten Vernpnft. Jeder
Oﬂf’“SCh, auch der geringste, kann seinen Willen, d. h. sein Innerstes,
i, Chbaren: ja, jedes Ding in der Natur, selbst das leblose, vermag die
de:e‘llem Inneren waltenden Krifte irgendwie zu enthilllen. Und Gott,
Ep héchsten Vernuuft, soll es unmdoglich sein, sich selbst zu oﬁ'e.nbargn?
*€nthilt in der sichtbaren, vor uns liegenden Welt, was er nicht ist;
N 80 mehr mufls er, iiber diese Schopfung hinaus, offenbaren kénnen,
in 3.91' in seinem Inneren ist. Diese Notwendigkeit springt um so mehr
“ichle Augen, wenn man, wie Renan mit seinen Anhingern die Welt gar
t for eine Offenbarung Gottes ansieht. Dann bleibt eben nur ibrig, dafs
denslc. in hoherer Weise, wie die Welt dazu anleitet, offenbaren kann;
dey dje Moglichkeit iiberhaupt, sich offenbaren, sich dulsern zu_kbnnen,mufs
e hichsten verniinftigen Wesen, wie jedem anderen, zugeschrieben werden.
Sprechen hier gar nicht von der Thatséichlichkeit der Offenbarung.



236 Litterarische Besprechungen.

_-——'”/

Es ist vollauf verkehrt, es ist ein engherziges Vorurteil, wenn man VP
vornherein den Bestand des Ubernatiirlichen leugnet, ihm die Mbglichkelt
abspricht, wie dies, mit Renan, die oben erwihnten Gelehrten thun.

Auch den Grund, den Renan fiir seine Behauptung angibt, ist falsch
und eines Denkers unwiirdig. Es soll keine Spur vom Ubernatirliche®
in der sichtbaren, durch die Erfahrung zu erfassenden Welt vorhande?
sein. Solche Spuren sind vielfach. Wir haben auf eine bereits M
gedeutet. Die sichtbaren Dinge fihren zur KErkenntnis Gottes. Gott
aber ist ein verniinftiges Wesen. Also mufs er sich offenbaren konne?
und er allein, wie jedes verniinftige Wesen, kann bestimmen, wie UP
bis zu welchem Grade er sich offenbart. Nur Gott selbst vermag %"
sagen, dals seine Offenbarung bei einem gewissen Punkte abgeschlosse”
sei. Kine andre Spur ist unsre eigene KErfahrung. Wir erfahren es
tiglich und ohne Ausnahme, dafs kein Gut im Bereiche der Natur ub®
vollig zu beruhigen, also endgiiltig zu beseligen vermag. Weder Goethe
noch Plato noch irgend ein andrer von den Weltweisen waren von ihre™
Wissen vollig befriedigt, so dafs sie nicht noch mehr hitten wisse”
mbgen. Im Gegenteile, je mehr ein Mensch weils, desto grofser ist de
Hunger pach hoherer Kenntnis, desto quilender die Unruhe. Dies dritckt
die Schrift mit den Worten ans: ,Wer sein Wissen vermehrt, der Ve
mehrt seine Qual.“ Diese selbe Wabhrheit besagen die Worte des Sokrates:
Je mehr einer weils, desto mehr weils er, dafs er nichts weils. Un
Thomas that den klassischen Ausspruch: Wer die Existenz einer Ursach®
erkennt, der verlangt auch, zu wissen, wie beschaffen diese Ursache '1“
ihrem inneren Wesen ist; wer also die Existenz Gottes mit seinen Volt
kommenheiten, d. h, wer das Hochste, was die Natur dem fnrscheﬂ.del:
Verstande darzubieten vermag, erkennt, der ist dadurch bei weitem nich
endgiiltig beruhigt, sondern er verlangt danach, zu wissen und zu schaue
wie beschaffen das innere Wesen Gottes sei. Was hier von der Wal!"
heit gesagt worden, gilt von allen andern in der sichtbaren Natu®
enthaltenen Giitern. Ist man in den Genuls eines solchen Gutes getrete™s
so lehrt die tigliche Erfahrung, dafs man durchaus nicht beseligt U2
ruhig ist, sondern, dafs der Durst nach Mehr Stirkung empfangen 5"
Von diesen Giitern kommt wohl schliefslich Qual, Leere des Herzevs
aber nimmer die endgiiltig befriedigende Vollendung des Menschen. W‘-’“g
also der letztere mit seinen natiirlichen Kriften und sonach mit Hilfe des
natiirlichen Giiter seine letzte Vollendung nicht findet, ja vielmehr da
(iegenteil davon, Unruhe némlich, Angst und Trauer, .so muls et¥?
Ubernatiirliches bestehen, von dem aus der Mensch zum letzten EndzweC :
ither seine natiirlichen Kriifte hinaus, erhoben und endgiltig vollend®
wird. Eine menschliche Natur annehmen, deren notwendiger letz‘j"}e
Zweck die Verwirrung und das Elend ist, verstofst durchaus gegen :11
Erfabrung, auf die Renan sich beruft. Die Natur bringt keinen Bal"
hervor, damit er verdorre; sie spendet kein Licht, damit es finster blelh‘:?'
jener Baumeister thite etwas Unnatiirliches, der ein Haus bauen wolltm'
damit es einfalle. Der Pessimismus schligt als philosophisches SY“.ee
dem menschlichen Verstande ins Angesicht, der aus der Natur gelf
Kenntnis zu schopfen hat.

Eine dritte Spur, welche die tigliche Erfahrung bietet und di
Erkenntnis der Moglichkeit des Ubernatiirlichen fithrt: Der Menscl

e 20
, hat

das Bewulstsein, dals er frei ist und frei zu handeln vermag. Nun Wogllr’
eine solche Freiheit ist ein Hirngespinst, wenn der Mensch von N&;eﬂ
i

kein Endziel hat, das er nur mit iibernatiirlichen Mitteln zu erre

vermag. Ist das letzte Endziel des Menschen innerhalb der nmtﬁ!'li"h'aﬂ



Litterarische Besprechungen. 237

G“tm‘, so ist er von Natur an ein beschrinktes Gut, wie an seine letzte
lotwendige Vollendung, gebunden und darf das diesem gegentiberstehende
v‘lt nicht begehren. Seine Freiheit ist eine beschrinkte, also gar keine.
erlangt aber die Natur in uns, wie es thatsichlich der Fall ist, nach
€m Unendlichen, Unbeschriinkten und stellt sie sich mit nichts andrem
“Ufrieden, so ist die Verbindung mit jenem einzelnen Gute, das zugleich
allea Gute ohne Schranken einschliefst, die Biirgschaft fir die voll-
“tindige , durch nichts gestorte Freiheit gegentber allen Giitern der
‘atur, die ja stets beschrinkt sind. Dann mufs aber etwas Ubernatiir-
Iches bestehen, denn jede natiirliche Kraft hat ihre Grenzen und kann
"ur zu Begrenztem fithren. Folgt somit der Mensch der Stimme der
le]'genen Natur, die nach Unendlichem verlangt, und haftet er an keinem
¢Erenzten Gute, als ob dieses seine abschliefsende Vollendung wiire, die
Jeden Hunger, allen Durst entfernen mufs, so wird er, wie der Psalmist
“agt, seine Hinde ausstrecken zu Gott, dem einzigen unendlichen Gute,
Uud wird unter dem Einflusse der zuvorkommenden Gnade zu Gott flehen,
:hm Ubernatiirliche Kraft mitzuteilen, auf dals Gott selber in sein Herz
'te und seine volle Freiheit stirke und behiite. Von Natur hat der
lensch das Vermogen, frei zu handeln. Soll aber dieses natirliche
Teiheitsvermogen, der ganzen Natur mit ihren begrenzten Giitern gegen-
er, voll bethitigt werden, so kann dies nur geschehen, wenn Gott
Selbst in die Seele tritt und diese durch ubernatirliche Kraft mit der
“bendlichen Vollendung verbindet. Dies ist ,die Freiheit der Kinder

Gottes,* die um so grofser wird, je tiefer Gott in der Seele wirkt.
as Wir konnten noch manche andre Spuren anfiibren, mit denen
U’Ie Erfahrung selber die Augen auf die Moglichkeit der Existenz des
bernatiirlichen lenkt. Renan hat vollstindig Unrecht, wenn er ein fir
Allemg] yom Ubernatiirlichen nichts wissen will. Die Erfahrung, die er
g:’r“ft, ist gegen ihn und gegen die gesamte Philosophie, die in dem
'®D angezeigten Werke vertreten wird. KEs ist ganz unwissenschaftlich,
e jegliche Prifung zu erkliren: Ks kann keine Wunder und keine
v Piration geben, denn alles Ubernatiirliche sei unmoglich. Ein solches
kol'_llrteil, das gegen jegliche Vernunft verstolst, beschriinkt den Gesichts-
Kre“‘; und es ist wirklich zu bedavern, wenn solche Geister, wie sie im
vﬁ(in.gl'esse gesprochen haben, sich durch ein derartiges Vorurteil zur
la ligen Unfruchtbarkeit in ihrem philosophischen Forschen verurteilen
nissen' Nichts ist nach einer gewissen Seite hin so natiirlich, d. h.
'chts ist der Natur so vertraut, auf nichts weist diese so eindringlich
0, nichts beruhigt sie in hoherem Grade, wie gerade das Ubernatiirliche,
r Grund ist einfach: Das Ubernatirliche enthilt die letzte Vollendung
®f Natur, und jedes Ding verlangt nach nichts in hoherem Grade wie
seiner Vollendung; von nichts ist es mehr und rechtméfsiger be-
cht, wie von seiner Vollendung. Der iibernatiirliche Glaube mit allen
o Bestimmungen kann nie das Wissen einschrinken; denn er einigt
Sk, Jenem Lichte, das alles Wissen in sich enthdlt. Er kann die
ein Yfanken nur aufheben. Eine sog. voraussetzungslose Philosophie ist
be Unding. Sie bedeutet ebenso viel wie eine Astronomie, die damit
dieg'“llt, von Sonne, Mond und Sterne abzusehen, wie eine Pflanzenkunde,
.Yon den wirklichen Pflanzen nichts wissen will. Der Gegenstand der
Py 0%0Phie und zumal der Methaphysik ist das Sein. Gott aber ist die
Volle alles Seins, er ist kein Fremder, fir das, was existiert; er ist die
A endung von allem, das mit ihm in Liebe verbunden ist. Wie jener
ay Tonom in seiner Wissenschaft vorangeht, der gute Beobachtungen
en Himmelskérpern macht, dem sich also die Himmelskorper

C
herra



238 Litterarische Besprechungen,

offenbaren; wie jemer Naturkundige sein Wissen vermehrt, den guté
Mikroskope in den Stand setzen, das Innere der Pflanze zu durchdringe?:
so wird nur jener Philosoph und zumal jener Metaphysiker zu sichere?
Frgebnissen in seinem Forschen gelangen, der nicht von Gott, dew
Sein selber, absieht. Dies ist die Sprache der einfachen vorurteilsfreie”
Vernunft, die fir alles, was sie behauptet, Griinde vorzulegen weils. Die
gliubige Wissenschaft braucht nicht @ngstlich zu priifen, in welche?
Punkten sie vom geoffenbarten Glauben unabhingig ist. Je mehr $1°
dem Lichte des Glaubens Zutritt gew#hrt desto freier, unbehindertef
wird ihr Forschen. Nichts von dem hat sie zu firchten, was auf Erde?
vorgeht; nichts von den Erscheinungen, welche die sichtbare Welt noc
darbieten kann. Nur jene Philosophie ist auf allen Seiten beschriink®
die es als Freiheit betrachtet, von Gott abzusehen. Kine einzige wunder”
bare Thatsache, die sich den Gesetzen, wie sie der Natur eingeprgt
sind, nicht unterordnet, bringt sie in Verwirrung. Es diirfen nach ibf
keine Wunder existieren; trotzdem aber existieren sie, aufs eingehendst®
historisch und paturwissenschaftlich begriindet. Es darf nach ihr kein®
Inspiration bestehen; und doch ist deren Bestand #ufserst verpudi'’
gemiifs nachgewiesen. Uberall treten einer solchen Philosophie Wider
spriiche entgegen und besiegeln ibre Unfruchtbarkeit und Ergebni®
losigkeit derart, dals sie bereits in weiten Kreisen ihrer eigenen AT
hinger nicht mehr als Wissenschaft gilt, sie, die der Sachlage gemnrs
die erste aller Wissenschaften ist. Fruchtbar und reich an dauernde”
Ergebnissen ist nur die mit Gott verbundene und von Gott ausgeht’-ﬂde
Philosophie. Dies sagt sowohl die Vernunft selbst wie auch die ©'
fahrung.

2. Schanz: Ist die Theologie eine Wissenschaft? Red®
gehalten an der Universitdt Tiibingen. Stuttgart und WieP:
Jos. Roth, Verlag. 36 S.

Diese Rede, die bei Gelegenheit des Geburtstags Sr. Majestat d¢5
Konigs von Wiirttemberg gehalten wurde, verdient es, nicht der er
gessenheit anheim zu fallen. Sie beginnt mit dem Hinweise auf_d"Ie
Griindung der Tiibinger Universitit, welche durch Graf Eberhard 1. ¢
1480 vollzogen wurde, und thut dar dals die theologische Faklllw_
jederzeit an derselben eine hervorragende Stellung einnabm. Die I}Bd
rechtigung der Theologie, als Wissenschaft anerkannt zu werden, Wi°
sodann an der Hand der Geschichte dargethan. Im hochsten Grade '
teressant und zeitgemils ist die an Thomas sich anschliefsende A™
einandersetzung, dafs die theologische Wissenschaft sich von der W;ssef’k
schaft Gottes, also der hochsten Wissenschaft, ableite; wie die OPY
ihre Principien aus der Geometrie entlehne und die Musik aus des
Arithmetik, so empfange die Theologie ihre Principien vermittels den
Glaubens aus der Wissenschaft Gottes, Es kann also gar nicht zwische
dem aus der Natur geschopften Wissen und dem iibernatiirlichen el‘
sachlicher, uniiberbriickbarer Gegensatz bestehen, denn von der Wlﬁser
schaft Gottes ist jegliches wahre Wissen nur ein Abbild, eine SP%;
Mit Recht wird zudem betont, dafs Dun Scotus wohl den Worten 08
dem hl. Thomas widerspreche, in der Sache aber mit ihm iibereinstim® -
Er will eben im allgemeinen einer Kenntnis, die ihre Principien "fc
einer hoheren Wissenschaft ableite, nicht den Rang einer Wisseﬂﬂf’h.:
einrdumen; denn nach ihm sei Wissenschaft nur da, wo die PrinclP!



Litterarische Besprechungen. 239

—

“Vident seien. Die Theologie bleibt also nach Scotus Wissenschaft fiir
Ott, fir uns aber werde sie erst wahre Wissenschaft, wenn wir Gott

Schaven werden, wie er ist. Es handelt sich da wesentlich blofs um
‘0 Namen. Es gilt hier wiederum der Ausspruch Sixtus’ IV.: Thomas und
Cotus differunt verbis potius quam re.

8. Bautz: Grundziige der katholischen Dogmatik, II. Teil:
Die Lehre von Gott dem Schiopfer und von Gott dem Er-
loser. 2. verbesserte Aufl. Mainz, Kirchheim 226 S.

i Der Verf. behandelt hier in aller Kiirze auch die Erbsiinde und
'¢ unbefleckte Empfingnis. Vielleicht hinderte ihn die allzu grofse Kiirze,
V?F‘i‘n.er sich befleifsigt, die Frage nach allen Seiten hin zu beleuchten.
T Ir finden, dals auch er, gleich so vielen andern Neueren, nur den heil,
h({mas als den_ausgesprochenen Gegner der unbefleckten Empfiangnis
Cricksichtigt. Uber Bernardus spricht er sich zweifelhaft aus, und dessen
is;alldpunkt teilen nach ihm die #lteren Scholastiker. Diese Anschauung
X falsch, Ganz ebenso entschieden wie Thomas und gestiitzt auf die-
vﬂbeﬂ Griinde sprechen sich Bernardus, Anselmus, Albertus M., Bona-
htura und alle grofsen Scholastiker, ohne jede Ausnahme, aus. Auch
Cotus ist darin einzubegreifeu. In diesem Jahrbuche hat in mehreren
'tikeln P. Josephus a Leonissa eingehend und mit Anfilhrung der be-
Yeffenden zahlreichen Stellen nachgewiesen, dafs sachlich zwischen
€Otus und Thomas in diesem Punkte kein Unterschied besteht. ks
%€ht dies noch weiter. Die Scholastiker berufen sich auf die Viter.
Cﬁo L., Gregor 1., Augustinus haben dasselbe gesagt wie die Scholastiker;
n rysostomus ebenso aus der griechischen Kirche. Wir begreifen. dafs
dan diese Sachlage verschleiert. Denn sie bedeutet nichts andres als
isafs man bei solcher Anschauung die ganze Tradition preisgibt, und dies
' kein katholischer Standpunkt mehr. Die Sache lohnt der Miihe, dals
\En nachdenkt und aufmerksam priift. Mit einigen Sitzen von ,Pietit*,
2 l:fl'téhrung“ kommt man nicht dariiber hinweg. Die Viter und die
wololastiker halten ibereinstimmend diese beiden Sitze fest: ,Maria
A in der Erbsiinde empfangen“, und: ,Maria war vom ersten Augen-
i;(’ke an mit der heiligmachenden Gnade ausgestattet. Thomas gibt
de Er_klﬁrung: Gratia sanctificans non directe opponitur peccato originali,
0 jene sei der einzelnen Person wesentlich eigen, diese der allen
zuensch"'“ gemeinsamen Natur. Der Inhalt der Lehre der Viter und
tibe. 2. des hl. Thomas stimmt durchaus mit dem heute deklarierten Dogma
Erklrem’ besser und schiirfer wie die heutige Theologie; diese kann _mc_ht.
erStaren’ was Pius IX. im Dekrete sagt, Maria sei privilegio et gratia im
Ter‘“} Augenblicke des Lebens von der Erbsiinde befreit worden. Blols die
Undmmomgie hat sich, wie in so vielen Dogmen, um mit grifserer Klarheit
chirfe gegen die zu den verschiedenen Zeiten aufstehenden Hiretiker
rg‘"]}fe[} zu konnen, geindert. Die Verworrenheit in den heutzutage ge-
sﬁngchhchen Darlegungen kommt von der schiefen Auffassung der Erb-
B €. Wir haben hier ein Beispiel. Bautz erklirt, das Wesen, das Formale
alg dEl‘bSﬁnde bestehe in der habituellen siindbaften Abkehr von Gott
Gﬂadem ibernatiirlichen Endziel, also im Mangel der heiligmachenden
The €5 er fihrt darauf zur Bestitigung des Gesagten den Text aus
inesgnaﬂ an: Peccatum originale est privatio originalis iustitiae homini
Tho € debitae per inobedientiam Adae facta. Danach muls man meinen,
Mag lehre, die iustitia originalis sei wesentlich gleichbedeutend mit



240 Litterarische Besprechungen.
o o ‘_—-4___'___'_/

der heilgmachenden Gnade. So mifsbraucht man Thomas. So verkebrt
man ins Gegenteil die Lehre des engelgleichen, von der Kirche so sehr
empfohlenen Lehrers, und sitzt dann auf Grund solcher Verkehrung %Y
Gericht tiber die Widerspriiche dieses Heiligen, iiber seinen Gegensat?
zum Dogma. Natiirlich, wenn bei Thomas die iustitia originalis gleich”
bedeutend ist mit der heiligmachenden Gnade, so ist nach ihm die Erb-
siinde wesentlich der Mangel der heiligmachenden Gnade, und Thoma®
macht sich eines offenen Widerspruches schuldig, wenn er anders¥?
ofter erklart, die Muttergottes sei vom Beginne an in der heiligmacheﬂde"
Gnade gewesen und doch in der Erbsiinde empfangen. Aber die Wirk’
lichkeit verhdlt sich ganz anders. Thomas sagt nirgends und deutet
nirgends darauf hin, dals die iustitia originalis die gratia sanctificab®
sei. Kr hilt im Gegenteil beides streng auseinander. Die iustitia 0F'"
ginalis ist dazu bestimmt, durch die fleischliche Fortpflanzung auf ¢
Nachkommen iberzugehen; die gratia sanctificans wird von Gott °
jedem einzelnen Falle unmittelbar gegeben. Die iustitia originalis ist
eine Mitgift der Natur, die gratia sanctificans kommt der einzelned
Person zu. Die iustitia originalis ist eine Frucht, die gratia sanct!”
ficans ist die Wurzel. Die iustitia originalis schlielst kein Verdienst
fir den Himmel ein, die gratia sanctificans verdient stets, auch wenn
sie im geringsten Grade vorhanden ist, die Seligkeit der Anschauung
Gottes. Mit der iustitia originalis, als einer fortzupflanzenden, hitte 1
schwere Siinde zusammenbestehen konnen, wenn ein andrer wie Adam
ein spiterer Mensch gesiindigt hitte ; mit der gratia sanctificans ist dies
nicht moglich. Die iustitia originalis ist abernatirlich blofs mit Rick
sicht auf den Ursprung, auf die Wurzel, der sie entstammt; dem innere?
Wesen nach ist sie die natiirliche Vollendung des Menschen, wie das
Sehen des Blindgeborenen im Evangelium dem Wesen nach ein nati!”
liches war, dem Ursprunge nach ein ibernatiirliches. Die gratia sanct!”
ficans ist dem Wesen nach und dem Ursprunge nach tbernatiirlich, den?
sie verdient den Himmel. Dies ist die klar vorliegende Lehre des
hl. Thomas. Danach konnte die iustitia originalis dem Menschen mangel®
und die gratia sanctificans konnte er besitzen. Das peccatum origiﬂ“,]e
ist nun wesentlich die in Adam verschuldete privatio iustitiae originali®
Also steht an und fir sich gar nichts dem entgegen, dafs die Erb-
siinde, in ihrem Wesen allein betrachtet, in der Seele sich findet Uv%"
zugleich die gratia sanctificans. In diesem Sinne schreibt Paulus’
Peccatum operatur in vobis, sed non regnet. Und Augustin: Peccatu”
originale remanet in baptizatis actu, transit reatu. Die Erbsiinde Jebt:
sie herrscht im Menschen, wenn ihr kein Hindernis entgegentritt. Fap
solches Hindernis sind die merita Christi, die Erlésungsgnade. Dﬁ!-durct
wird der Erbsiinde der Kopf zertreten, d. h. das Leben, die Herrscbaf,
iiber die Seele wird ihr genommen. In diesem Sinne spricht sich das do i
matische Dekret Pius’ IX.aus. Da heifst: es intuitu meritorum Chris®
ward Maria unbefleckt empfangen, war sie im ersten Augenblicke des Lebeﬂ:
voll der Gnade. Die niichste, unmittelbare Folge der Erbsiinde, de.
Mangel der heiligmachenden Gnade, trat bei Maria vom ersten AU 0
blicke an nicht ein, weil die Erlosungsgnade in all ihrer Fiille gich de-n
Uberstromen dex Erbsinde in die far sich bestehende und fiir sich alle!
thiitige verntnftige Seele entgegenstellte, gerade so wie es jetzt bel

Taufe geschieht. Maria war am vollkommensten erldst, weil sie nieﬂl“r
unter der Herrschaft der Sinde stand. Das ist die Lehre d‘r
kirchlichen Tradition und es ist die Lehre des heutigen Dogmé de

unbefleckten Empfingnis. Es herrscht vollkommen ung.e-zwuﬂgelle



Litterarische Besprechungen. 241

—

Ubereinstimmung zwischen Thomas, der die Lehre der Viter vortrigt,
nd dem kirchlich definierten Glauben. Thomas mit den andern Scho-
stikern scheut den Ausdruck ,unbefleckte Empfingnis, der in der
8riechischen Kirche, welche jedoch denselben Sinn wie die Scholastiker
teaI‘:hielt, bereits gebriuchlich war. Denn Petrus Comestor, Kanzler der
liversitit Paris, hatte dem hl. Bernardus gegeniiber diesen Ausdruck
8€mifshraucht, als ob Maria, gleich Adam, aus unbefleckter Erde geformt
Worden sei und somit der Erlosung nicht bedurft habe. Deshalb will
Auch Bernardus diesen Ausdruck nicht (Vgl. iiber Petrus Comestor:
alou, de 'immaculée conception). Als der Irrtum des Petrus Comestor
durch Bernardus und die folgenden Scholastiker unwiderleglich als solcher
lachgewiesen war und von demselben kaum mehr gesprochen wurde, hat
Cotus den an sich unverfinglichen terminus wieder in die Theologie
Slngefithrt, aber mit demselben Lehrinhalt gefillt, den die vorhergehenden
Scholastiker festhielten. (Vgl. die Artikel des P. Josephus a Leonissa
:l‘?‘ Commerschen Jahrbuch und meine Schrift gegen Tébbe.) Als spiter
16 Irrlehrer des 16. Jahrhunderts die Terminologie der Scholastik und
er Viter mit Rucksicht auf die Erbsiinde mifsbrauchten und die Un-
ln(’g_hchkeil: der wahren und wirklichen Heilung der Natur im Menschen,
%0mit das Fortdauern der Herrschaft und des Lebens der Erbsiinde in
®n Getauften behaupteten, hat die Kirche, der Klarheit halber, den
Infachen Ausdruck ,Erbsiinde“, peccatum originale, auf das Wesen der
rbstinde und ihrer nichsten Folge, der Abkehr von Gott, mehr und
ehr hezogen. Sie schliefst in die Erbsinde nicht nur die privatio
'Ustitiae originalis ein, die da geblieben ist und immer bleiben wird bis
Zur Verklirung der auferstandenen Leiber, — der in Adam verschuldete
E.Od 18t ja durch Christus nicht aufgehoben worden —; vielmehr versteht
'® unter Erbstinde zugleich das mit, was, um mit dem Konzil von Trient zu
Prechen, darin veram et propriam rationem peccati hat, nimlich
P‘?n }“angel der heiligmachenden Gnade. Und danach spricht das Dekret
dHJs IX. einfach von der immaculata conceptio als von der Freiheit von
Re(; E?bsﬁnde. Auch das ist nicht richtig, was Bautz sagt, dafls, mit
%t cksicht auf die Erbsiinde, Thomas die Muttergottes auf dieselbe Linie
siel-le wie den Jeremias und Johannes den Taufer. Thomas legt ipsis-
WIS verbis den Unterschied ausdriicklich fest: Jeremias und Johannes
Sé“'den derart geheiligt und in der Gnade gefestigt, dals sie lilsliche
“d?_ﬂ spiter begehen konnten; Maria aber hat in ihrer unbefleckten
1;}.'pfﬂngnis solche Fille der Gnade erhalten, dals sie spiter keinerlei
Leshche Siinde beging. Dies ist gleichbedeutend damit, zumal nach der
Ay 'e¢ das hl. Thomas vom peccatum veniale, dafs Maria im ersten
8enblicke die heiligmachende Gnade empfing und somit jede Aulserung
5 “rbes Adams und des fomes gehindert war. (Vgl. Zur Jahrhundert-
Al[?de 29 und 30.) Schlielslich heben wir noch hervor, dals auch
gle.EPtu§ M. und Bonaventura die Moglichkeit der ewigen Weltschopfung,
-e‘chwle Thomas und Augustin, lehren. Es gehen solche Angaben wie
Vollae,_dafs nimlich Albertus M. und Bonaventura gegen Thomas seien,
Qu ]elnem Buche ins andere. Wahrscheinlich prift niemand an der
elle, wie sich die Sache verbilt.

4 Philipp Huppert: Dr. J. B. Heinrich: Lehrbuch
der katholischen Dogmatik. Zweiter Halbband. Zweite
(Schlufs-) Abteilung. Mainz, Kirchheim.

Viel Wir schliefsen uns vollstindig den lobenden Kritiken an, welche von
U andern Seiten bereits diesem opus posthumum des bekannten
Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVI. 16



242 Litterarische Besprechungen.

Mainzer Dogmatikers zu teil geworden sind. Die Vorzige iiberwiegen
nicht blofs; wir wiifsten nicht, wo ein Tadel einsetzen solite. Wir ge-
statten uns einige Bemerkungen, die aber viel mehr persdénliche Wiinsche
enthalten als Unrichtigkeiten nachweisen sollen.

Wir hitten gewiinscht, dafs das opus operatum der Sakramente
schirfer umschrieben wiirde. KEs ist nicht pricis die heiligmachende
Gnade, denn der unwiirdig Empfangende empfingt wohl das opus operatum,
aber nicht die heiligmachende Gnade, die ja, wie in diesem Werke sorg-
filtig angegeben wird, zugleich von der dispositio des Empfingers ab-
hiangt. KEs kann dieses opus operatum auch nicht die blofse externa
actio auf seiten des Spenders und des Empfangenden sein, denn diese ist
vielmehr Ursache des opus operatum wie dieses selbst. Thomas unter-
scheidet bei jedem Sakrament drei Dinge: sacramentum; das ist die
externa actio oder das #ufsere Zeichen, res et sacramentum, dies ist
das opus operatum, welches unabhingig von der moralischen dispositio
gewirkt wird (res) und zugleich wieder seinerseits andres bhezeichnet,
pimlich die heiligmachende Gnade, welche Thomas blofse res nennt
und die der eigentliche Zweck des Sakramentes ist. Dieses opus
operatum ist so recht eigentlich die gratia instrumentalis. Thomas
vergleicht diese Wirkung mit dem Schneiden der Sige, wihrend der
hervorgebrachte Gegenstand, Tisch, Stuhl, der Idee desjenigen entspricht,
der die Sige gebraucht.

Beim hl. Melsopfer scheint der Opfercharakter nicht genau bestimmt
zu sein, Nach dem, was da ausgefithrt wird, konnte man glauben, die
hl. Messe sei ein eigenes Opfer neben dem Kreuzesopfer, was gewils den
Worten Pauli widerspricht: Una oblatione consummavit in aeternum
sanctificatos. Ich weifs wohl, dafs der Verf. eigens hervorhebt, die
hl. Messe sei dasselbe Opfer wie das Kreuzesopfer; daneben aber heifst es
auch, sie habe fiir sich allein, abgesehen vom Kreuzesopfer, den Charakter
eines Opfers. Nach unsrer Ansicht ist der ganze Opfercharakter einzig
und allein im Kreuzesopfer zu suchen; deshalb mufs die hl. Messe ein
Opfer sein, weil eben das Kreuzesopfer ein solches war und ist. Der
Unterschied besteht blofs in den Gestalten, resp. in der Trennung der
Gestalten von Brot und Wein, dem ,Andenken“ an das blutige Opfer.
Damit wiirde stimmen, was Gregor d. Gr. in den Moralien sagt: ,Wir
sagen, Christus opfere sich tiglich fiir uns auf, weil er beim unblutigen
Opfer bestindig auf sein Kreuzesopfer hinweist.“ Auch Augustin schreibt:
»Wir sagen, Christus opfere sich tiglich im hl. Mefsopfer fiir uns auf,
wie wir zu Weihnachten sagen: Heute ist Christus geboren, obgleich
diese Geburt in der That schon vor vielen Jahren stattgehabt hat.“
Unblutig wird die hl. Messe nur genannt wegen der Gestalten. Bei dem
Sakrament der Ehe wird immer die Stelle des hl. Thomas citiert, wonach
die betr. Worte der Brautleute die Form des Sakramentes sind. ks
werden aber die darauf unmittelbar folgenden Worte ibersehen, wonach
die Akte der Brautleute, also ihre gegenseitige Zustimmung, ebenso z!
betrachten sind wie die Akte des Ponitenten beim Bulssakrament, also
als materia sacramenti. Man darf demnach aus dieser Stelle nicht den
Schlufs ziehen, Thomas sei fiir die Ansicht, die Brautleute selber seien
die Spender des Sakraments. Spender des Sakraments ist die kirchliche
Priestergewalt, vertreten durch die kirchliche Gesetzgebung allein oder
durch sie und den Priester, der die Ehe schliefst. Die benedictio ist
blofs sacramentale. Die kirchl. Priestergewalt verhilt sich da zum Ehe-
kontrakt wie die staatliche Bekriftigung zu den Worten eines birger-
lichen Kontrakts. Der Staat kann durch Gesetze bestimmen, dal



Litterarische Besprechungen. 243

Kontrakte unter gewissen Bedingungen, auch ohne Notar, giiltig sind
oder er kann die Anwesenheit oder die Unterschrift des Notars fiir
notig erachten., Immer ist es die staatliche Regierungsgewalt, die den
betr, biirgerlichen Kontrakt erst zu einem wahren Kontrakt macht, der
Ddmlich im Bereich des Staates giltig ist. Sie ist, um so zu sagen, die
Spenderin der Giiltigkeit dieses Kontraktes, wenn sie auch, wie dies die
Natur des Kontraktes mit sich bringt, die Worte der Kontrahenten zu
den ihrigen macht. Ahnlich verhalt es sich mit der Ehe und der gesetz-
gebenden Gewalt der Kirche. (Vgl. Bd. XI. unsres Thomaswerkes.)

Mit Ricksicht auf den sakramentalen Charakter der sieben Weihe-
stufen sind wir der Ansicht Glofsners. Der Verf. driickt sich ungenau
aus, der Charakter bei der Priester- (Bischofs-) Weihe bestehe darin, dafs
man andre Sakramente spenden kann. Dieser Charakter besteht viel-
mehr darin, dafs er irgend eine Macht gibt iber den wahren Korper
Christi. Jede der sieben Weihestufen nun gibt, wie Thomas das ein-
gehend feststellt, eine solche Macht, nicht aber die Tonsur und nicht die
Bischofsweihe. Letztere gibt Gewalt tiber den mystischen Kérper Christi,
d. h. jurisdiktionelle, mit der einige Weihehandlungen nur zusammen-
hangen. Darum gibt die Bischofsweihe keinen neuen Charakter, ist keine
achte Weihestufe , sondern sie erweitert den character sacerdotale oder
weckt und bethitigt, was darin enthalten war.

5. Platos Staat: Ubersetzt von Friedrich Schleiermacher.
2. Aufl. Bd. 80 der Philosophischen Bibliothek. Leipzig,

Diirr.

Das Buch enthiilt ein kurzes Vorwort vom Herausgeber v. Kirch-
mann und von demselben eine Skizze iber Platos Leben und Schriften.
Beide Einleitungen umfassen nur 7 Seiten. Dann folgt eine wortliche,
bei aller Genauigkeit gefillige und fliefsende Ubersetzung des grofsten
und vollkommensten unter den Werken Platos. Der Herausgeber hat,
wie er mit Recht bemerkt, auf eine eingehendere Einleitung verzichtet,
weil ihm daran liegt, dafs der Leser sich unmittelbar zu dem Autor
wendet und nicht veranlafst oder gleichsam gezwungen werde, durch
eine fremde Brille die Auseinandersetzungen des grofsen Philosophen
kennen zu lernen. Ebenso sind wir mit dem Herausgeber der Meinung,
dafs bei Plato die miindliche Lehre zur Erginzung der schriftlich nieder-
gelegten Dialoge gedient hat. Deshalb erscheint uns, die wir nur die
Schriftliche Hinterlassenschaft Platos besitzen, so vieles in den letzteren
dunkel und mangelhaft. Wir glauben iiberhaupt, die hochberiihmten

hilosophen des Altertums hiitten in den spiteren Zeiten niemals die
allgemeine Anerkennung gefunden, deren sie sich erfreuen, wenn einzig
und allein ihre Schriften auf die Nachwelt gekommen wiiren. Aber sie
atten Schiiler, die begeistert an ihren Lippen hingen und die nach depl
ode ihrer Lehrer mit mindlichen Erliuterungen das erklirten, was in
en Biichern nur angedeutet war. So pflanzte sich die Begeisterung
ft_\l‘ die alten Geistesriesen von Geschlecht zu Geschlecht fort und driickte
Sich auch in den bald zu den entsprechenden Worten verfalsten Kom-
Mentaren aus. Was im besonderen ,den Staat“ angeht, so wird man
a8 nicht in ihm finden, was man heute in einer staatswissenschaftlichen
bhandlung sucht. Dieser grofse Dialog enthilt eine vn_llsti'mdlge Dar-
€gung der platonischen Ethik, und es fehlen auch nicht die Hauptpunkte
er Dialektik. Alle Zweige der Philosophie sind in diesem Im Ielferen
16



244 Litterarische Besprechungen.

Alter geschriebenen Werke vertreten, mit alleiniger Ausnahme der
Naturwissenschaft, die in anderen Dialogen, zumal im Timaeus zur
Darstellung gelangt. Die eingestreuten Anmerkungen sind fir das Ver-
stindnis des Textes durchaus sachlich und wertvoll.

6. Otto Albers: Aristotelische Philosophie in der tiirkischen
Litteratur des 1l. Jahrhunderts. Neue Folge. Halle a. 8.,
C. A. Kaemmerer u. Co. 1900. 28 8.

Der Verf. setzt hochst anerkennenswert in diesem Schriftchen den
Nachweis fort, dals die in dem neu aufgefundenen, im nigurischen Dialekt
(Kaschgar) geschriebenen Kudaktu bilik (,,das gliicklich machende Wissen“)
enthaltene Lehre mit den Theoremen Avicennas, bezhgw. Aristoteles’
iibereinstimme uund somit den Zweck habe, altgriechische Weisheit den
Tirken im islamischen Gewande vorzulegen. Der poetische Verf. des
Kudaktu bilik bilt an denselben Grundsitzen des Staatsrechts fest, wie
sie die griechische Philosophie aufgestellt hatte. Alles und jedes soll
der Staat leiten. Der Mensch gehort zuerst dem Staate, dann der
Familie und sich selbst. Wenn dabei ein Vergleich mit unserm modernen
sog. Rechtsstaat gezogen wird, so wire doch zu beriicksichtigen, dals bei
den Griechen eine solche Staatsallmacht mehr in den philosophischen
Theorieen zum Ausdruck kam als in der thatsichlichen Wirklichkeit,
wihrend in der Gegenwart die letztere iiberwiegt. Kinen so durch-
gebildeten Bureaukratismus, Militarismus, Schulzwang und #hnliches
kannten die Griechen nicht. Mit Recht wird hervorgehoben, dals die
Menge (oi moiiol) durchaus verachtet war. Die Republik bei den
Griechen und Romern mufs man nicht verwechseln mit dem, was man
heute als Republik bezeichnet. Die Staatslehre des Aristoteles ist eine
paristokratisch zugespitzte“.

7. C. Stumpjf: Tafeln zur Geschichte der Philosophie.
2. Aufl. Berlin, Speyer und Peters. 1900.

8. Emil Lagenpusch: Grundrifs zur Geschichte der
Philosophie. 2. Teil: Die neunere Philosophie. Breslau,
E. Trewendt. 1900.

"Beide Werke verfolgen denselben Zweck. Sie wollen in moglichster
Kiirze die Hauptdaten der Geschichte der Philosophie zusammenstellen.
Das erstere thut dies in anschaulichster Weise. Mit einem Blicke um-
fafst der Leser die Lebenszeit der bedeutendsten Philosophen und von
der Renaissancezeit ab auch die Zeit der Abfassung ihrer hauptsich-
lichsten Werke. Die Tafeln sind praktisch recht brauchbar. Der Verf.
des an zweiter Stelle genannten Werkes stellt den Namen des betr.
Philosophen an die Spitze der einzelnen Teile, gibt darauf in kurzen
Satzen die Lehre desselben an und reiht die Mingel dieser Lebhre an-
einander. Der erste, liber den nach einer einleitenden Abhandlung vom
Ubergang zur neueren Philosophie gesprochen wird, ist Descartes; als
der letzte steht K. v. Hartmann da. KEs sind manche schiefe An-
schauungen vertreten; doch wiirde es zu weit fithren, darauf einzugehen.
Scotus z. B. hat nicht geleugnet, dafs die Theologie eine Wissenschaft
sei, er hat nicht Glaube und Wissen getrennt oder gar gegeniibergestellt.
Nur den Charakter einer selbstindigen Wissenschaft mit eigenen evidenten
Principien hat er der Theologie abgesprochen. Auch Thomasnennt die Theo-
logie eine abhingige Wissenschaft, weil sie ihre Principien einer hoheren



Litterarische Besprechungen. 245

Wissenschaft entlehnt, nimlich der Wissenschaft, die Gott von sich
Selber hat; wie z. B. die Musik ihre Principien der Arithmetik entlehnt
und die Baukunst die ihrigen der Geometrie. Es ist da mehr ein Streit
wegen des terminus wie wegen des sachlichen Inhalts. Auch machte
die Scholastik keineswegs die Gegenstinde des Glaubens zu Gegen-
stinden des Denkens, sondern sie betrachtete dieselben als Principien des
Denkens. Sie hob ebenso den Menschen nicht aus der Sphire des
blinden Glaubens; schon der hl. Petrus verwirft den blinden Glauben
und mahnt, der Christ solle Rechenschaft geben kénnen von dem, was
er glaubt. Zudem brachte die Scholastik nicht ,das Princip des denkenden
Geistes in die Welt“. Der denkende Geist hatte, vom Anfange des
Christentums an, dessen Entwicklung begleitet. KEs geniigt, die Namen
des Areopagiten, des Justinus, Origenes, Basilius, Augustinus, Gregor
des Grofsen, Damascenus zu nennen.

9. Jakob Horovitz: Untersuchungen iiber Philons und
Platons Lehre von der Weltschipfung. Marburg,
N. 8. Elwertscher Verlag.

Eine hochst interessante, von grolser Griindlichkeit zengende
Dissertation, Sie bezweckt, das Verhiltnis zwischen Philo und Plato mit
Riicksicht auf die Lehre von der Weltschopfung darzulegen. Alles dreht
sich um die richtige Auffassung der beiden Begriffe voyrov E@ov und
xoouog voyrog. Der erste Begriff ist der umfassendste Ausdruck fiir
die intelligible Welt, fiir das Gesamtvorbild aller Sinnendinge in Gott.
Der zweite weist auf die Ideenwelt hin, die Gott zuerst schuf, oder auch
auf den ,vollendeten, den Idealmenschen (av@pwmos ovpaviog). Es
will uns scheinen, dafs der Verf. zu noch grolserer Klarheit gelangt
wire, wenn er die Traditionslehre des A. B., die sog. Kabbala, wie sie
Pic de Mirandola darbietet, befragt hitte. Es ist dies die echte, gute
Kabbala, die vor Christus bei den Juden anerkannt war; wohl zu unter-
8cheiden von der verrufenen Kabbala, die im 1. Jahrhundert nach Christus
anfing verbreitet zu werden und nichts andres wie eine groteske Filschung
der ersten ist. (Vgl. auch Drach, I’harmonie entre I’église und la
8ynagogue.) Der Verf. bezieht sich in einer Stelle wohl auf dieses von

oses miindlich iiberlieferte Verstindnis der hl. Schrift des Alten Bundes;
wiirde er aber den Zusammenhang zwischen dieser alten Lehre und
Philo eingehend durchforscht haben, so dirfte es ihm nicht mehr so
sonderbar vorkommen, dals nach Philo ,die hl. Schrift die beste Er-
klirerin des Plato“ ist. Auch im Hebriierbrief (c. 11) findet sich beinahe
wortlich die entsprechende Stelle Philos, wonach die sichtbare Welt die
erbindung der unsichtbaren Ideen ist: Fide intelligimus, heifst es da,
aptata esse saecula verbo Dei, ut ex invisibilibus_visibilia fierent. Dio-
nuysius, der Areopagite, bringt ebenfalls &hnliche Aufserungen wie Philo
In seinem Werk de divinis nominibus, zumal iber das Gute als den
8chopferischen Urgrund, diber die Exemplarideen, ist aber klarer und
entschiedener als Philo und Plato, weil er dem Licht des geoffenbarten
Glaubens folgt. Plato hat, wie viele annehmen, seine wahre Meinung
Dicht klar und ohne Umschweife schriftlich niederlegen wollen, damit es
ihm nicht ginge wie seinem Lehrer Sokrates. Es wird deshalb immer
Schwer bleiben, die wahre Lehre Platos iiber die Einheit und Erhaben-
eit Gottes sowie iiber das Ausgehen alles Seins von Gott wiederzugeben.

ir sind iiberzeugt, Platos Grundgedanken stammen aus der Kenntnis



246 Litterarische Besprechungen.

der im A. B. geoffenbarten und teils miindlich, teils schriftlich tber-
lieferten Wahrheit. Die Urquelle Platos und Philos ist dieselbe, daher
in erster Linie ihre innige Verwandtschaft, die sich in den Worten
kundgibt: % IMiarewv @ueviee 5 Pilov nlaroviGer. Beides ist
richtig, jenachdem der Grundinhalt der Lehre betrachtet wird oder die
dulsere Form.

10. Friedrich Paulsen: Schopenhauer, Hamlet, Mephi-
stopheles. Drei Aufsitze zur Naturgeschichte des Pessi-
mismus. Berlin, Wilh. Herz. 259 S.

Jeder Leser wird mit grofsem Interesse von diesen geistreichen Auf-
gitzen Kenntnis nehmen, in denen Paulsen, wie dies gewdéhnlich bei ihm
der Fall, ausgetretene Pfade, die grofse Heerstralse vermeidet. Die
Aufsiitze stimmen alle drei darin iiberein, dals sie an packenden Beispielen
den Pessimismus veranschaulichen. Diese blofse Veranschaulichung kommt
einer Verwerfung gleich und ist wirksamer wie eine Reihe theoretischer
Griinde gegen das verderblichste und die Wiirde der menschlichen Natur
am meisten erniedrigende unter allen philosophischen Systemen. Der Per-
sonlichkeit und der Philosophie Schopenhauers, des ausgeprigtesten
Philosophen des Pessimismus, ist der erste Aufsatz gewidmet, der viel-
besprochenen Tragddie Shakespeares der zweite und der Rolle des
Mepbhistopheles im Goetheschen Faust der dritte. Schopenhauer istfnicht
der Begriinder des Pessimismus; er hat demselben blofs die erste ein-
gehende Formulierung gegeben, ihn zu einem System gemacht. P. sagt
mit vollem Recht, dafs ,Wille und Vorstellung bei Schopenhauer genau
dasselbe ist wie bei Kant die Irscheinung und das Ding an sich“. Wir
konnen hinzufiigen, auch dasselbe wie das allgemeine Wesen und die
begrenzte Wirklichkeit in jedem Dinge, essentia et existentia. Das eine
Element ist unbegrenzt, das andre begrenzt. Das eine ist Gegenstand
der Erkenntnis und weist auf das Endlose, das andre dient dem Be-
gehren und ist allseitig beschrinkt. Daher der unheilbare Zwiespalt.
Der Mensch versteht von Natur Grenzenloses und hat, ebenfalls von
Natur, keine Krifte, die da geniigten, um ein grenzenloses Gut zu be-
gitzen. Diesen Urgrund des Pessimismus driickte bereits Macchiavelli
mit den Worten aus: ,Das elendeste Wesen auf Krden ist der Mensch,
wenn er auf seine Natur allein mit ihren Kriften angewiesen bleibt:
denn sein Verstand zeigt ihm grenzenlos herrliches Gut und er hat keine
Krifte, um jemals solches zu besitzen; daher ist Unzufriedenheit, Ruhe-
losigkeit notwendig mit seiner Natur gegeben, er will immer mehr und
kommt nie ans Ende.“ Dies ist der Grundfehler aller der modernen,
vom f{ibernatiirlichen Glauben absehenden, philosophischen Systeme. AD
ibrer Spitze steht immer ein Unerkennbares, nicht blofs cin fir unsre
Vernunft Unbekanntes, sondern eine Grofse, zu deren Wesen es not-
wendig gehort, unerkennbar zu sein. Das ,Ding an sich“, das ,all-
gemeine Ich“, das ,Sein an sich“ und wie die anderen Wurzeln der
neueren monistischen Theorieen heifsen, sind notwendig unerkennbar;
sie sind eine unverriickbare Schranke fiir den Verstand, der seinem
ganzen Wesen nach auf das Allgemeine gerichtet ist, mit anderen Worten,
der alles erkennen kann, fiir den es also, seiner innersten Natur nach
nichts Unerkennbares gibt. Diesen Widerspruch, an dem alle diese
monistischen Systeme kranken, bis sie der Auflésung verfallen, bat
Hartmann ausdricklich an die Spitze seines Systems gestellt, das er mit



Litterarische Besprechungen. 247

dem Namen der ,Philosophie des Unbewulsten“, also des wesentlich
Unerkennbaren, kennzeichnete und das er, ganz folgerichtig, miinden
lifst ins Nirvana, ins Nichts. Was unerkennbar ist, ist nicht, nur quod
est, cognoscitur, sagt Thomas von Aquin; und somit muls auch das Ende
aller Forschungen und Entwicklungen, die vom Nichts ausgehen, das
Nichts sein. Schopenhauers ,Wille“ ist etwas Unpersonliches, ebenso
wie Fichtes ,Ich“ und wie Kants ,Ding an sich¥; es ist da etwas Ent-
wicklungsfihiges, das erst durch die Entwicklung zu Sein gelangen soll.
Derartiges aber, ein blofses Vermdgen, um alles zu werden, wihrend es
nichts Wirkliches thatsiichlich ist, kann nicht, allein fiir sich, existieren.
Die Alten waren kliiger, die da als Grundsatz aufstellten: ,Aus Nichts
wird Nichts.“ Die christliche Philosophie, die den Glauben als ihren
Fthrer betrachtet, kennt keinen solchen Widerspruch, der den Tod alles
Forschens und die Unfruchtbarkeit alles Handelns bedeutet.

Wohl schlielst die christliche Philosophie ebenfalls einen Monismus
ein; aber einen gesunden, lebenskriftigen, allem Pessimismus abholden.
Der Apostel kennzeichnet denselben mit den Worten: In Deo vivimus,
movemur et sumus, oder auch mit diesen andern: Deus omnia in omnibus.
Dieser Monismus tritt in vollen Gegensatz zum ersten Princip des modernen
Pantheismus. Der letztere will, dafs aus etwas Unpersonlichem, aus einem
reinen und blofsen Vermdgen sich unabhiingig, mit Notwendigkeit alles
zur Wirklichkeit entwickle, und erzeugt dabei die oben erwihnten inneren
Widerspriiche zwischen Verstehen und Begehren, denen notwendig der
Pessimismus folgt; der christliche Monismus aber weist durch die natiir-
liche Kraft notwendiger Schlulsfolgerung nach, dals eine volle, reine
Wirklichkeit existieren mufs, die nichts als Wirklichkeit ist und gar kein
Vermogen, etwas noch werden zu konnen, in sich einschliefst. Diese
reine, alles umfassende Wirklicheit gibt allem, was thatsichlich besteht,
seinen wirklichen Bestand. Die pantheistischen Systeme fassen die Natur
und das Wesen der wirkenden Ursache, insoweit sie wirkt, falsch auf;
deshalb striiuben sie sich gegen die Existenz einer reinen, vollen Wirk-
lichkeit, der die Wirklichkeit zukommt wie dem Lichte die Helligkeit,
die also alles Wirkliche in sich einschliefst. Keine wirkende Ursache
nidmlich macht, insoweit sie wirkt, dafs etwas neben ihr, unabhingig von
ihr existiert. Sie zieht blofs das entsprechende Vermégen zu sich herauf,
und dieses gewinnt durch die Einheit mit der wirkenden Ursache ent-
sprechende Wirklichkeit. Dals die sixtinische Madonna ein Raphael ist,
dies ist der Einheit des betr. Stoffes mit Raphael gedankt, dies bleibt
immer ein Eigentum Raphaels. Die Leinewand, die Farbstoffe, der
Rahmen, d. h. alles in dieser Madonna, was neben und unabbingig von
Raphael existiert, ist nicht von Raphael gewirkt; dals sie aber diese
Madonna mit solch bestimmter Art von Kunst ist, dies bleibt immer
die Kunst Raphaels, damit bleibt dieses Werk fir immer innerhalb der
Kunst Raphaels, tritt nicht aus ihr heraus. Mit Bezug darauf ist der
Tohe Stoff emporgehoben zur Kunst Raphaels und ist eins mit derselben.
Bei solchen kiinstlerischen Werken — und dasselbe gilt von allem Ge-
wirkten im Bereiche der beschriinkten Ursachen — besteht aufserhalb der
wirkenden Ursache nur der Stoff, der nicht vom betr. Kiinstler ausgeht,
mit geinem natiirlichen Vermdgen, eine derartige Kunstform zu tragen.

Ars imitatur naturam. Ubertragen wir das iiber die kinstlerische
Ursache Gesagte auf die Wirklichkeit der natiirlichen Dinge. Die eine,
reine, volle Wirklichkeit, die ihrem Wesen nach nichts als Wirklichkeit,
1st der Kinstler. Wir dirfen uns nicht vorstellen, dals es zwel, unab-
hiingig nebeneinander existierende Wirklichkeiten gibt: Eine verursachende



248 Litterarische Besprechungen.

und eine verursachte. Alle Wirklichkeit bleibt in Gott, der reinen
wesentlichen Wirklichkeit, gleichwie das Kunstwerk eines Raphaelschen
Werkes in der Kunst Raphaels bleibt, gleichwie das Licht alles zu seiner
Helligkeit erhebt und sichtbar macht, zugleich aber alle diese Helligkeit in
sich bebilt. Der terminus technicus fiir diese Wirksamkeit Gottes heilst:
Gottes actio nach aulsen ist virtualiter transiens. KEtwas fiir Gott
dufseres, das Nichts, empfingt von Gott die Kraft, wirklich zu sein.
Es wird emporgetragen zu der Ursache, aulserhalb der nichts Wirkliches
d. h. keinerlei Sein existiert, und empfingt da als Vermégen fiir das Sein
der Wirklichkeit das Wesen, kraft dessen es Stein ist oder Pflanze oder
Tier oder sonst etwas. Alle Wirklichkeit dieser Wesenheit bleibt in der
Kunst Gottes, ist gleichbedeutend mit der Kunst Gottes; es wird als
wirklich bezeichnet, wie man die sixtinische Madonna einen Raphael nennt.
Aufserhalb der reinen, vollen Wirklichkeit, also aulserhalb Gottes, ist in
den Dingen alles das, was nicht ist, was von dem Nichts stammt, wie z. B.,
dafs das eine nicht das andre ist, dafs jegliches nicht alles ist, was es
sein kann und somit der Entwicklung bendtigt, dals jedes begrenzte
Sein auch nicht sein und anders sein kann. Danach sind alle Dinge
ihrem Wesen nach, das da Vermiogen fiir bestimmtes Art- und Gattungssein
im Dinge ist, getrennt vom Wesen Gottes, das nichts als Fille der
Wirklichkeit ist. Alle Wirklichkeit der Dinge aber, soweit auch immer
etwas im Dinge thatsichlich besteht, bleibt in der wirkenden Kraft
Gottes, so dals, wie das Licht die Sichtbarkeit der Dinge ist, so Gott als
Wirklichkeit aller Dinge bezeichnet werden kann. In diesem Sinne sagt
der grolse Areopagite: ,Gott ist das wirkliche Sein aller Dinge als
Ursache von allen“ und beim Psalmisten sowie bei den Propheten wird
Gott genannt ,unser Leben, unsre Stirke“ u. s. w. Da haben wir einen
lebensvollen Monismus, der allen Bedirfnissen des forschenden Geistes
gerecht wird. Die reine Fiille aller Wirklichkeit, wie Gottes Natur
nach dem Gebote der blofsen Vernunft sie ist, kann auch andres zu
wahrhaft Wirklichem machen durch die Teilnahme an ihr, wie das Licht
andres zu Hellem macht durch die Teilnahme an ihm. Diese Wirklich-
keit ist volle Freiheit und Selbstindigkeit; also kann von ihr auch das
Vermdgen ausgehen, frei und selbstindig zu handeln. Sie ist Vernunft;
also kann sie auch vermdgend machen, verniinftig zu erkennen. Mag da
immerhin das verniinftigzge Wesen Grenzenloses zu erkennen vermogen;
dies begriindet keinen Widerspruch in seiner Natur. Denn es gibt eine
volle, unermefsliche Wirklichkeit, die, itber die mit der blofsen Natur ge-
gebenen Krifte hinaus, das thatsichliche Vermdgen geben kann, Un-
endliches zu besitzen. Nicht steht da an der Spitze des Seins eine
machtlose, leere Moglichkeit, aus der sich am knde nichts entwickeln
kann, weil es pichts Wirkliches ist. Dieser christliche Monismus schlielst
allen Pessimismus aus. Wir sagen, die Vernunft gebiete die Annahme
der Existenz einer solch reinen vollen Wirklichkeit, die nur Wirklichkeit
ist. Wie ein Zimmer nimlich nicht dadurch warm wird, dals es wohl warm,
aber auch kalt sein kann, sondern schliefslich die Existenz eines Feuers
fordert, um warm zu werden, weil das Feuer nie anders als warm sein
kann, weil es notwendig, dem Wesen nach, warm ist; grade so verhiilt es
sich hier. Niemand kann leugnen und der moderne Monismus am aller-
wenigsten, dafs alles um uns herum mdéglich ist, zu sein oder auch nicht
zu sein, besser oder schlechter zun sein. Also mufs, damit das, was
ist, in Wirklichkeit Sein habe, ein Sein existieren, das wesentlich Wirk-
lichkeit, notwendig nichts andres ist als .Wirklichkeit. Sonst konnte
es auch keine Moglichkeit geben, zu sein,



Litterarische Besprechungen. 249

Weil demnach an der Spitze alles Seins, als erste Quelle desselben,
eine im héchsten Grade, d. h. unendlich vollkommene Wirklichkeit stehen
mufs, soll anders iberhaupt etwas existieren, so ergibt sich zugleich,
dafs der christlichen Philosophie nicht nur aller Pessimismus fremd ist,
sondern zudem, dals nach ihr alles von der Vollkommenheit ausgeht und
den Drang hat, endgiiltige Vollkommenheit zu besitzen. — Es ist staunens-
wert, dals ein sonst so vorurteilsfreier, hochbegabter und unterrichteter
Autor wie Paulsen noch immer den Buddhismus und dessen Pessimismus
auf dieselbe Stufe stellen kann wie das Christentum, das dem Pessimis-
mus vollstindig den Ricken dreht. Das Christentum sagt mit dem
Propheten: ,Der Geist des Gerechten ist ein bestindiges Gastmahl“
d. h. stete Freude und Erquickung, selbst inmitten irdischer Triibsal.
Das Christentum kennt kein ,absolutes Verderben“ der Natur. Es
verabscheut keine Kreatur, es wendet sich von keinem korperlichen Wesen
ab, es sagt mit dem Apostel: ,Jegliches Geschopf Gottes ist gut und
nichts zu verwerfen, was mit Danksagung genossen wird.“ Die christ-
liche Abtotung ist himmelweit, wie der Tag von der Nacht, unterschieden
von der buddhistischen. Paulsen setzt in der 3. Abhandlung so schén
auseinander, wie nicht im Genusse des Sinnlichen die Erniedrigung des
Menschen besteht, sondern darin, dafs der verniinftige Geist den Sinnen
wie ein Sklave dient. Nun wohl; dasselbe besagt die christliche Moral:
Sie erachtet es ebenso fiir falsch, zu wenig dem Korper zukommen zu
lassen, so dals er nicht mehr dem Geiste dienen kann, wie sie es als
verwerflich betrachtet, auf die Sinne allein zu horen. Sie weist nicht
das Korperliche ab und will nicht, wie der Buddhismus, einzig und allein
in der Kenntnis des forschenden Geistes, in der Abstraktion, d. h. in
einem Phantom das Heil des Menschen suchen; vielmehr lehrt das
Christentum, das richtige Mals im Gebrauche der beschrinkten Giiter zu
finden. Dazu dient beim Christentum die Abtétung. Weil der Mensch
mit seiner durch die Siinde verderbten Natur allzusehr zum Sinnlichen
hinneigt, gibt die christliche Lehre Mittel an die Hand, um dieses Uber-
mafls abzuschneiden. Der Mensch soll durch das Begehren der Sinne
Nicht etwa im dumpfen Dahinbriiten vermeintlicher Betrachtung gestort
Werden, wie der Buddhismus will; nein, das Begehren der Sinne soll
eingeschrinkt werden, damit die geistige Freude, der Friede, das Gast-
mahl des Gerechten keine Stdrung erleide. Die katholischen Heiligen
8ind niemals diister, abgeschlossen gewesen; die Heiterkeit, der innere
Friede bezeichnet den Grad und die Stufe der Heiligkeit. Mrrische,
verschlossene Leute sind keine Heiligen im katholischen Sinne, und
mogen sie stundenlang auf den Knieen betrachten. Die Tugend ver-
bindet eben mit Gott, der nichts als Seligkeit, der die Wirklichkeit, d. h.
der Trost und der Riickhalt alles Seins und alles Guten ist. Damit ist
Im selben Mafse die Freude des Tugendhaften an den Geschopfen Gottes
gegeben. Wer den katholischen Glauben lebendig in seinem Inneren hat,
18t nie Pessimist; ihm gereichen alle Dinge zum Besten; er verachtet dl_e

elt, wenn sie als Werkzeug des Bosen vor ihn tritt; er heiligt sie
durch den guten Gebrauch der in ihr enthaltenen Dinge: die mensch-
iche Natur in ihm betrachtet er als eine in Adam verdorbene, aber
urch die von Christus verliechene Kraft zu heilende. Das Fleisch, die
Sichtbare Welt kann durch die Siinde gemifsbraucht werden und wird
gemifsbraucht; aber es erwartet ebenfalls von Christus die Zulassung
Zur | Freiheit der Kinder Gottes“; denn der Prophet sagt und der Vor-
]{’lut‘er des Herrn wiederholt es: ,Alles Fleisch wird schauen die Herr-
Ichkeit Gottes.“



250 Litterarische Besprechungen.

Man mdoge doch endlich einmal aufhdren mit solchen Fabeln, als
ob Christentum und Buddhismus zwei gleichberechtigte, heilsame Reli-
gionen seien. Das Ziel des Christentums, wie letzteres in der kathol.
Kirche lebt, ist Gott, der Besitz alles Guten, aller Seinsfiille, die Liebe
zu Gott und die Nichstenliebe; das Ende des Buddhismus ist — Nichts.
Ein schrofferer Gegensatz kann doch wohl nicht existieren. Die hier
vertretene Anschauung findet sich in allen ernsten katholischen Biichern,
die von der christlichen Vollkommenheit handeln, Sie ist eine fir katho-
lische Christen ganz gewdhnliche. Und ebenso mag man damit aufhoren,
darauf zu pochen, dals die glaubenslose Wissenschaft frei sei. Das
grade Gegenteil ist wahr. Sie zieht die allerengsten Schranken, hindert
am meisten den Geist am freien Forschen, macht blind fir die ein-
fachsten Wahrheiten. Die Wissenschaft aber, die dem von Gott geoffen-
barten Glauben folgt, macht den Blick des Geistes klar und nimmt die
Hindernisse fort; denn an ibrer Spitze steht die Wahrheit selber, die
Fiille aller Vollendung. Wie aber kann die Wahrheit das Erkennen
einschrinken? Wie kann die Vollendung alles Guten den freien Willen,
d. h. das Streben nach Vollendung beengen?

Auch dafs der Gegensatz die menschliche Entwicklung fordert, wie
P. in der zweiten und dritten Abhandlung meint, ist nur dann wahr,
wenn die menschliche Natur als eine solche vorausgesetzt wird, wie sie
gegenwirtig wirklich ist, nimlich als eine durch die Siinde verderbte.
Es freut uns, dafs Paulsen diesen letzteren Begriff, nimlich die durch
die Siinde verderbte Natur, mit hohem Ernst behandelt und mit ihm in
seinen Darlegungen rechnet. Von diesem Standpunkt bis zur An-
erkennung der Notwendigkeit eines einzigen, wahrbaft gottlichen Er-
losers der menschlichen Natur ist nur ein Schritt, Wir hitten es des-
halb lieber gesehen, wenn P. am Ende der 1. Abhandlung nicht grade
nJesus von Nazareth“ als den einzig wirksamen KErzieher des mensch-
lichen Geschlechts bezeichnet hidtte, sondern ,Jesum Christum, den
Eingeborenen, menschgewordenen Sohn Gottes“. Der Anhang
tiber die ironische Redeweise des gottlichen Heilands pafst weder zum
Vorhergehenden, noch zum Geiste Paulsens, den wir hochachten.

11. Abraham Levys Philosophie der Form. Berlin,
Ebering. 1901. '

Der Titel dieses Schriftchens lautete besser: Formlose Philosophie.
Man sieht an diesen Auseinandersetzungen, dafs es immerhin niitzlich ist,
ehe man Philosophisches schreibt, einigermalsen die Regeln des Denkens
kennen zu lernen, die Bedeutung gewisser allgemein gebrauchter Aus-
driicke sich klar zu machen, wberhaupt zu wissen, was man schreibt.
Manche meinen, Philosophie sei herrenloses Gut, das jeder als sein eigeDd
ansehen kann. Wir fithren blofs einige Leitsitze aus dem Werkchen an
und iberlassen alles Weitere dem Leser, bemerken indessen, dals die
Erliuterung zu diesen Sitzen noch weit konfuser ist. ,Zeit ist die Er-
kenntnis der Korperteile“. ,Begierde ist der Gedanke von der Aufhebung
der Zeit.* ,Wir sind Gottlichem entstammt und zur Freude geboren.
»,Bei jedem Freudenklange des Tambourins erbebt unsre Seele, dals si€
leicht und leichter wird.“ Das Verniinftigste von allem ist noch das
»Mysterium, dals im Tode das Leben und in diesem der Tod ent
halten ist.“



Litterarische Besprechungen. 251

12. Albert Gériland: Aristoteles und die Mathematik.
Marburg, Elwert. 1899.

Eine sehr bemerkenswerte Abhandlung. Sie gibt Zeugnis von der
Griindlichkeit der philosophischen Forschungen des Verf. Es wird die
Stellung untersucht, die bei den alten Philosophen die Mathematik unter
den iibrigen Wissenszweigen einnahm. Es wundert uns, dals der Verf.
nicht auf die Zahlentheorie des Pythagoras zuriickgegangen ist. Das
Beste dariiber sowie iiber die wesentliche Bedeutung der Mathematik
Im Reiche des Erkennens findet sich in den Kommentaren des heil.
Thomas v. Aquin sowie des Albertus M. zu Aristoteles (Physik und
Metaphysik). Der Verf. wiire zu sichereren und einwandfreieren Ergeb-
nissen gekommen, wenn er dieselben ausreichend benutzt hitte. Der
Gesichtspunkt dieser Scholastiker war umfassender und freier.

13. Carl Schmidt: Beitrige zur Entwicklung der Kant-
schen Ethik. Marburg, Elwert. 1900.

14. Robert Reininger: Kants Lehre vom inneren Sinne
und seine Theorie der Erfahrung. Wien u. Leipzig,
Wilh. Braumiiller. 1900.

15. Franz Sindheimer: Beitrige zur Geschichte und
Kritik der Neukantschen Philosophie. Berner Studien
zur Philosophie, Bd. XXI. Bern, Sturzenegger. 1900.

Immer wieder Kant und immer wieder Kant. Die auf Kant sich
beziehenden litterarischen Erzeugnisse hiiufen sich in unheimlicher Weise,
Hat Kant wirklich so Grofses und Positives geleistet? Wiirde man
darauf Riicksicht nehmen, so wire jedenfalls unter unsern deutschen
neueren Philosophen Leibnitz oder auch Wolf der Mittelpunkt dieser
Art Forschungen geworden. Aber das gerade Gegenteil ist der Fall.
Wie Reininger treffend hervorhebt, stellt Kant nicht nur weittragende
Probleme auf, sondern die Losung, die er gibt, ist wieder ein Problem.
Kant bietet keine positiven Resultate, seine Werke enthalten vielmehr
nzahlreiche Widerspriche, Unklarheiten und Willkirlichkeiten“; aber
eben deshalb reizt er, wie derselbe R. sagt, ,zur Mitarbeit“, die aller-
dings immer wieder in ,Widerspriiche, Unklarheiten und Willkiirlich-
keiten“, bisweilen in grofsere, wie sie Kant bietet, miindet. Keiner von
diesen Jiingern Kants riumt mit den falschen, unklaren, willkiirlichen
Principien Kants auf, sondern will auf Grund derselben zu wahren,
klaren, in sich notwendigen Ergebnissen gelangen. Die erste Schrift
beschiiftigt sich mit der Kthik Kants. Sie anerkennt das Unzulingliche
der ,obersten Regel“ des sittlichen Handelns, wie Kant sie aufstellt:
» Thue das moglichst Vollkommene, unterlasse das, wodurch das moglichst
Vollkommene gehindert wird.¥ Aber der Verf. zeigt nicht, wie eine
8olche Regel vollig unniitz ist, sobald nicht genau bestimmt wird, worin
dieses Vollkommene besteht, welch’ erste Quelle die verschiedenen Pflichten
haben, Ist dies nicht festgestellt, so niitzen alle Unterscheidungen zwischen
Formalem und Materialem nichts; es bleibt die Grundlage aller Sittlich-

eit in der Schwebe ; es fehlt den Worten, ,Pflicht“, ,kategorischer oder
ypothetischer Imperativ® jeder fafsbare Inhalt. Die alte Philosophie,
ie Kant zuerst systematisch aufgab, war darin praktischer und darum
erfolgreicher. Sie bestimmt: ,Gut ist es fiir jedes Ding, wenn es gemils



252 Litterarische Besprechungen.

seiner Natur thiitig ist“, bonum est esse secundum naturam. Das leitende
Element in der menschlichen Natur ist der verntinftige Geist. Gut also
ist es fiir den Menschen, wenn er gemi(s seiner Vernunft, d. h. gemils
der Stimme seines Gewissens handelt. Daraus leiten sich alle ibrigen
Regeln der Sittlichkeit ab. Die Vernunft sagt dem Menschen, dafs kein
beschrinktes Gut ihm unbeschriinkte, unerschiitterliche Ruhe und Selig-
keit geben konne; also darf er sich an kein Gut, wie es die Anffassung
der Sinne dem Verstande darbietet, als an den letzten Endzweck hingen,
auf den alles Ubrige bezogen werden mufs. — Ebenso ridumt R. nicht
mit dem ,inneren Sinne“ Kants entschlossen aunf, sondern mochte blofs
manches an den Ausdriicken bessern, die Kant gebraucht. Gewils ist
da in der That vieles zu bessern; aber die Grundlage selber taugt nichts.
Der innere Sinn soll das Ipnere der Thitigkeiten der Seele schauen.
Bald wird derselbe als Geist hingestellt, bald als Gemiit, bald als Auf-
fassung. Die Wahrheit ist, dafs es iberhaupt dem Sinne, weder dem
dufseren noch dem inneren, zukommt, zu sich selbst zuriickzukehren oder
zu reflektieren, das vermag nur der verniinftige Geist. Das Auge sieht
nicht das in ihm befindliche Lichtbild. Dem Sinne ist es wesentlich,
einzig auf das Aufsere sich zu richten. KEinen solchen inneren Sinn, wie
ihn Kant hat, gibt es richt. Innere Sinne sind vorhanden, néimlich wie
die alte Philosophie es streng wissenschaftlich begriindet, vier: der Ge-
meinsinn, die Einbildungskraft, die Schitzungskraft oder der Instinkt,
das Gedichtnis (Vgl. die theol. Summa des hl. Thomas von Aquin I,
qu. 78, Art. 4; Ubers. Bd. III, S, 843). — Auch die 8. oben angezeigte
Schrift will das Kantsche System blofs weiterbilden. Sie enthélt im be-
sonderen eine Kritik idber demn Versuch des Neukantianers Hermann
Cohen, die Transcendentalphilosophie Kants tiefer zu begriinden, Der
Erfolg solcher Versuche ist kein andrer wie die grofsere Anhéufung von
» Widerspriichen, Unklarheiten und Willkiirlichkeiten.*

16. John Lockes: Versuch iiber den menschlichen Ver-
stand. Bd. II. Ubers. und erliutert von J. H. von Kirch-
mann, 2. Aufl. v. Siegert.

John Locke ist fiir uns Deutsche dadurch besonders bedeutungsvoll,
dafs Kant sich in der Hauptsache an ihn anschliefst. Wenigstens waren
die Ideen Lockes die Veranlassung fiir die Forschungen, die in der
Kritik der reinen Vernunft niedergelegt sind. Die Ubersetzung verdient
Lob und Anerkennung.

17. E. Kretschmer: Die ldeale und die Seele. Leipzig,
Herm. Haake. 168 S,

Es ist erfreulich, dafs sich der Verf. auf eigene Fiilse stellt. Mit
aller Hochachtung vor verdienten Forschern, wie Wundt, erklirt er, den
Theorieen desselben sich in Hauptpunkten nicht anschlielsen zu konnen.
Mit Recht erblickt er in der Seele nicht eine von kdrperlichen Vorgiingen
ganz abhingige Maschine. Er durchwandert das ganze Gebiet des Seelen-
Jebens vom sinnlichen Seelenleben an bis zum Selbstbewufstsein und zieht
dann seine Schliisse fiir das von Idealen geleitete sittliche Handeln, Ein
Aphang ,iiber das Urteil“ bildet das Ende. Das Werk verrit auf jeder
Seite den gut vorgebildeten, ernsten und gewissenhaften Forscher, der
mit Liebe zur Sache an seine Arbeit gegangen ist. Jeder wird mit
Nutzen von den Ergebnissen, die er gewonnen, Kenntnis nehmen. Keine



Litterarische Besprechungen. 253

phrasenhafte Uberschwenglichkeit stort, iiberall richten sich die Be-
hauptungen nach kalten, niichternen Grinden. Er nennt auf dem Titel-
blatt sein Werk ,einen psychologischen Neuerungsversuch®. Vielleicht
hingt es damit zusammen, dafs der Verf. nur die Neueren, die er ver-
bessern will, beriicksichtigt. Hatte er in den Bereich seiner Nach-
forschungen auch die alten Philosophen aufgenommen, wie Aristoteles,
Thomas von Aquin, Albertus M., so wiirde er schiirfer geschieden haben
die rein geistige Wesenheit der Seele von den Thitigkeiten, die sich
aus jhrer Verbindung mit dem Leibe und demgemils mit den Sinnen
ergeben. Die erstere ist in dem ihr wesentlich eigenen Wirken unab-
hingig von den Sinnen. Wie die Fertigkeit des Lesens unabhingig ist
von dem Buche, das vorgehalten und aus dem gelesen wird; idhnlich ist
das Erkennen in seinem innersten Wesen vollig unabhiingig von den
S_mnen und ihrer Thitigkeit; das Phantasiebild als Ergebnis der sinn-
lichen Thitigkeit ist wie das vorgehaltene Buch, selbstindig erkennt
darin die Vernunft die Wesenheiten der sichtbaren Dinge. Die rein
geistigen Ideen sind keine durch Erfabrung und Gewohnheit gewonnenen
Ergebnisse aus den Thitigkeiten der Sinne, sondern bilden vielmehr eine
selbstindig erworbene, leitende Richtschnur.

18. Raoul Richter: Berkeleys drei Dialoge zwischen
Hylas und Philoneus. Ins Deutsche ibersetzt und mit
einer Einleitung versehen. Leipzig, Dirr. 1901.

In der Kette der Hiupter der modernen Philosophie nimmt Berkeley
eine selbstindige Stufe ein. Man kann sagen, er bedeutet die Mittelstufe
zwischen Locke und Kant. Berkeley kniipft an Lockes Realismus an
und erklirt die von den Sinnen direkt erfalsten Kigenschaften der Dinge
als subjektive Folge der Wahrnehmung dieser Sinne. Er geht aber
noch iber Locke hinaus und will, dals auch die Grund- oder primiren
Eigenschaften, die sog. sensibilia communia, wie Ausdehnung, Gestalt,
Bewegung nicht den Dingen selber zukommen, sondern auf dieselben
Infolge der sinnlichen Wahrnehmung ibertragen werden. Kant betrachtet
Im allgemeinen Raum und Zeit als apriorische subjektive Anschauungs-
formen und begriindet darauf seine synthetischen Urteile a priori. Diese
Philosophen kommen zu solch unversiegbaren Quellen von Irrtimern,
weil sie die unendlich vollkommene Substanz, die nichts als Sein und
Kraft ist, in der alle Dinge als in der ersten wirkenden Ursache ent-
halten sind, nicht unterscheiden von den beschrinkten, endlichen Sub-
Stanzen, die an und fir sich nur als Vermégen dastehen, um wirkliches
Sein gemils einer bestimmten Art und Gattung in sich aufzunehmen. Sie
Vermengen die Urvernunft, deren Kenntnis die wirkende Ursache der Dinge
18t, mit dem blofsen Vernunftvermdgen, wie wir ein solches besitzen;
fir die Kenntnis dieses letzteren sind die von der Urverpunft verwirk-
lichten Dinge Mafs und Richtschnur. Fir die Urvernunft gilt das
Axiom: Res sunt quia ipsa scit; fiir die abgeleiteten Vernunftvermogen
aber ist das Gegenteil wahr: Sie erkennen, weil die Dinge sind. Fir
ile Beurteilung der Geschichte der Philosophie ist obige Schrift sehr

ertvoll,

19. Dy. M. Ascher: Renouvier und der franzisische
Neukriticismus. Bern, Sturzenegger. 1900.

_ Es ist bekannt, wie sehr die deutschen Koryphien der modernen
Phllomphie jetzt bei unsren Nachbarn jenseits des Rheines zu Ehren



254 Litterarische Besprechungen.

kommen. Wir sehen aber dort das niimliche Schauspiel wie bei uns. Sie
gehen von Kant aus, verehren ihn als den Begriinder der neuesten Phase
der modernen Philosophie; aber sie folgen ihm nur in dem Bestreben,
der alten Philosophie, wie sie darch Plato, Aristoteles, Augustin,
Thomas vertreten wird, den Riicken zu kehren und sie zur Losung der
modernen Probleme als unfihig zu erkliren. Jeder will Kant ,weiter-
fihren“, eine Liicke ausfiillen, die er gelassen, moéglichst wenig von den
Ergebnissen seiner Forschung annehmen. Renouvier trennt sich, wie
Ascher sagt, in so vielen Punkten von der Kantschen Lehre, dafs sein
System eine vdllige Umarbeitung der Kantschen Philosophie genannt
werden kann: ,Etwas fehlt bei Hume, die Idee des Gesetzes; etwas ist
zu viel bei Kant, die Idee der Substanz, die unter dem Namen Noumenon
ihre Rolle spielt. Renouvier will den Apriorismus Kants mit dem
Phinomenalismus Humes verbinden.

20. Dr. Eugenie Dutoit: Die Theorie des Milien. Bern,
Sturzenegger. 136. S.

21. Dr. Adolph Meyer: Wesen und Geschichte der
Theorie vom Mikro- und Makrokosmos. Bern, Sturzen-
egger. 114 8.

Das Wort Milien hat in unsrer Sprache gewissermafsen Heimats-
recht erworben. Man gebraucht es iberall. Die erste Schrift will das
Verhiltnis zwischen der Umgebung, in welcher ein Mensch lebt, und den
Entschliefsungen und Handlungen dieses selben Menschen erortern. Zu-
vorderst wird die Theorie Taines besprochen, dann die andren Denker
von Hippokrates an. Montesquieu, von dem Taine den Anstols zu seiner
Theorie entnommen hat, falst seine Ansicht in die Worte zusammen:
psMehrere Dinge lenken den Menschen: Klima, Religion, Gesetze, Re-
gierungsgrundsitze, Sitten, Begebnisse; gemiifs allen diesen Dingen
formt sich im allgemeinen als Ergebnis der Geist. KEs ist von vorn-
herein klar, dafs, wenn diese Theorie auf die Spitze getrieben wird, die
personliche Freiheit nicht zugleich mit ihr bestehen kann. Die Ver-
fasserin hebt mit Recht hervor, dafs die Ansicht Taines einseitig ist.
Nicht nur beeinflufst das Milien uns, sondern wir beeinflussen auch das
Milien, ,in dieser Reciprocitit liegt das Geheimnis, das Taine nicht
etfalst hat.* Die Bezugnahme auf Augustinus, der die Vorsehung mit
der menschlichen Freiheit versohnt, ist gerechtfertigt, aber zu wenig
ausgefiitbrt. Das Werkchen enthilt eine grofse Menge gut geordneten
und mit klarer Sprache vorgelegten Stoffes; es ist recht lesenswert.

Die zweite Abhandlung hat einen #dhnlichen Inhalt: Die Aufsenwelt
und die Innenwelt oder die Welt im grofsen und die Welt im kleinen.
Der Mensch stellt mit seinen Zustdnden, Verhiltnissen, Existenzbedin-
gungen ein Abbild des Weltganzen dar. Der Verf. legt das Haupt-
gewicht auf die geschichtliche Seite, Er findet in Anaximenes den ersten
Philosophen, der ausdriicklich eine mikro- und eine makrokosmische An-
schauung vertritt. ,Wie unsre Seele, so Anaximenes, ,welche Luft ist,
uns zusammenhilt, so umfalst auch Luft das Weltall.¥ Erst aber bel
Platos ,Timaeus“ und ,Republik“ kann man von einer systematischen
Anwendung des Mikro- und Makrokosmos reden. Die Stoa bildete diese
Theorie aus. Unsres Erachtens hiitte Augustin einen Platz in dieser
Schrift verdient. Nach ihm ist zuvdrderst alles in den Exemplarideen Gottes
enthalten, das ist der eigentliche Makrokosmos. Dann hat Gott ip
die Engel die Grundideen des Geschaffenen niedergelegt. Und nach



Litterarische Besprechungen. 255

diesen Ideen leiten die Engel (intellectus separati bei Arist., ideae bei
Plato) als werkzeugliche Ursachen die sichtbaren Geschopfe. Die beiden
Gregore kommen hier weniger in Frage.

22. Ant. Michelitsch: Philosophia Religionis. Elementa
Apologeticae I. Graz, Styria. 1900. 186 S.

Ein #ufserst praktisches Handbuch der Religionsphilosophie als
erster Band der Elemente der Apologetik. Wir sind iiberzeugt, dafs es
sich bald in den Hiinden vieler finden wird. Den Lehrern der Apologetik
wird es als Text dienen, an den sie ihre Krlduterungen anschlielsen;
den Schiilern als wirksames Mittel, um das Gehérte im Gedichtnis fest-
zubalten oder gegebenen Falles es leicht wieder ins Gedichtnis zuriick-
zurufen. Nach einer kurzen geschichtlichen Ubersicht, die in der Ein-
leitung gegeben wird, behandelt der Verf. die Praeambula der Religion:
Die Existenz und Haupteigenschaften Gottes, die Unsterblichkeit der
Seele, das Wesen der Religion. Dieser Teil schliefst mit dem Nachweis,
dafs nur eine die wahre Religion sein kann, Darauf werden kurz alle
Religionen, die heute diesen Namen fiihren, gekennzeichnet. Der Verf.
folgt der Reihenfolge der Rassen. Zuerst kommen die Religionen der
mongolischen Rasse, darunter die Sekte des Confucius, des Tao, der
Foismus; es folgen die Religionen der Negerrasse und endlich der
kaukasischen mit dem Islam, Vedismus, Buddhismus, der griechisch-
romischen Vielgotterei, der Religion der alten Kelten, Deutschen und
Slaven. Eine Statistik der verschiedenen Religionen nach den fiinf Welt-
teilen veranschaulicht dem Leser die Verbreitung einer jeden. Die
hauptsichlichen Einwiirfe der Socialisten gegen die Notwendigkeit der
Religion tiberhaupt werden widerlegt. Sehr interessant ist die Behand-
long der Mythologieen und die Zuriickweisung einer Entwicklung der
Religion, etwa nach darwinistischer Auffassung. Die Erklirung des
Vatikanum iiber die Notwendigkeit der fibernatiirlichen Offenbarung bildet
den angemessenen Schlufs des Bandchens. Der Leser sieht aus dieser
kurzen Inhaltsangabe bereits, wie zeitgemiils der Verfasser seine Auf-
gabe auffalst. Wir konnen hinzufiigen, dafs die Durchfithrung ebenso
von seinem tiefen und ausgebreiteten Wissen Zeugnis gibt wie von seinem
Talenlti, jeden behandelten Gegenstand einfach und doch fesselnd dar-
Zustellen.

23. Dr. Jos. Geyser: Das philosophische Gottesproblem
in seinen wichtigsten Auffassungen. Bonn, Hanstein.
1899. 287 8. -

An das Lesen von Biichern, die einen solchen oder ahnlichen Titel
tragen, gehen wir immer mit einem gewissen Zagen, Ks werden da
bicht selten so viele Materien hineingezogen, dafs man am Ende nicht
mehr weifs, was eigentlich der Verf. bezweckt, Die Hauptwahrheit, die
8ich klar abheben sollte, erscheint nicht nur verdunkelt, sondern sie ver-
Schwindet. In einem derartigen Werke fanden wir sogar die Lehre von

er Pridestination mit all den verschiedenen Streitpunkten erdrtert.
eitenlang werden Stellen aus darwinistischen, materialistischen, pan-
theistischen Autoren angefiihrt, und man sucht vergebens nach einer
iderlegung, es sei denn, dals der Autor am Ende die Wort.e hinzu-
f[_‘!!t: ,Solche Lehren sind gegen das Gefihl; man fahlt, dafs sie falsch
8ind.“ " Diese Verfasser meinen, es geniige bereits ihr katholischer Name,



256 Litterarische Besprechungen.

damit auch der Leser von der Irrtimlichkeit gegnerischer Ansichten sich
iiberzeuge. Als wir indessen das oben angezeigte Werk zu lesen be-
gannen, verwandelte sich das Zagen bald in Genugthuung, und je mehr
wir in der Lektiire fortschritten, desto mehr freuten wir uns, hier ein
Werk vor uns zn haben, dessen Methode vollig sachgemils, dessen Inhalt
stets ein wahrhaft begriindeter, dessen Ausdrucksweise durchsichtig klar
ist. Ein Vorzug der hier befolgten Methode ist es, dafs an die dies-
beziiglichen Ansichten der alten Philosophie die entsprechenden Theorieen
der Neuzeit angeschlossen werden. Das Urteil iiber letztere wird dadurch
bedeutend erleichtert. Auf den Pantheismus der Eleaten z. B. folgt der
Pantheisinus der modernen Zeit. Mit Plato und Aristoteles wird die
scholastische Lehre verbunden} und an die Beurteilung des Cartesianischen
Rationalismus sowie des Kantschen Kriticismus der richtige Malsstab
angelegt. Das eigene Forschen des Verf. verschwindet gleichsam mit all
der Miihe, die es ihm gekostet; denn er weils seine Behauptungen
aus wortlich angefithrten, immer in hohem Mafse angemessenen Stellen
der bedeutenderen Philosophen zu begriinden. Die Diktion zeigt in
ihrer leichten Verstindlichkeit durchweg den gereiften Verstand, der den
Stoff beherrscht. Wie der Verf. in der KEinleitung bemerkt, soll das
Buch eine Einleitung zur Theodicee bilden, ,welche iber die historische
Entfaltung und die Voraussetzungen dieser Wissenschaft orientiert.“
Dieser Zweck ist vollstindig erreicht. Wir sind Gberzeugt, dafs das
Buch, zumal unter den Studierenden, reichen Nutzen stiften wird.

24. Theodor Fechner: Das Biichlein vom Leben nach
dem Tode. 4. Aufl. Hamburg und Leipzig, Leopold
Vofs. 84 S.

Wir haben schon ofter in diesem Jahrbuch Fechners Erwihnung
gethan. So tief angelegt sein frommer Charakter war und so ausgebreitet
und oft grundlegend seine Wissenschaft, so sehr muls es bedauert werden,
dafs seinem Glauben das positive christliche Fundament fehlt, wie dasselbe
in seiner Reinheit nur in der katholischen Kirche zu finden ist. F. meinte,
tiberall neu aufbauen zu miissen. Er mag in seinem hohen Alter das Ver-
gebliche seines Bemiihens eingesehen haben und auch, wie wir persinlich
iiberzeugt sind, zur Erkenntnis der Wahrheit gelangtl sein; aber in seinen
Biichern ist dies kaum ausgedriickt. Das oben angezeigte Biichlein hat
er in jiingeren Jahren geschrieben und 80 Jahre nachher die 2. Auflage
herausgegeben, in der er manches énderte. Die Begriffe von der persin-
lichen Unsterblichkeit, von reinen Geistern, von der Art des Lebens nach
dem Tode, von Gott selber sind vollig unklar. Fiir die Unsterblichkeit
der Seele wird z. B. angefiibrt, dafs Goethe, Napoleon und dhnliche grolse
Minner nach ihrem Tode ‘noch durch ihre Werke Einfluls ausiiben. Die
Geister sollen in der menschlichen Seele gegeneinander kimpfen. Die
Ewigkeit der Strafen fiir die Siinden wird geleugnet, trotzdem die Schlechten
nach dem Tode noch schlechter wiirden. Es sind gute, wohlthuende Ge-
danken in dem Werkchen, wie z. B, dafs man im Jenseits das findet, was man
sich selber hier im Leben vorbereitet hat. Aber sie sind mit unbestimmten,
unklaren und falschen Ideen derart verkniipft, dals sie einen vollen Genuls
nicht aufkommen lassen. F., der zur Mystik stark hinneigte, glaubte
vielleicht, in der Bebandlung von mystischen Dingen brauche man kein
scharfes logisches Denken, man kdnnte da der Einbildungskraft die Ziigel
schiefsen lassen. Dies ist ein Irrtum.

Floisdorf-Commern (Rheinpr.). Dr. Cesl. M. Schneider.



	Litterarische Besprechungen

