
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: De natura physicae proemotionis

Autor: Prado, Norbertus del

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


21«

völlig wirkungslos ; denn gerade die Erfahrung zeigt uns

aktuales Denken und Wollen nur in Verbindung nicht alle'0
mit Bewufstsein, sondern mit Selbstbewufstsein, woraus
schlief8en ist, dafs jenes „absolute" Denken und Wollen, das

wirkender Grund der Welt und ihrer Ordnung ist, nicht anders
denn als selbstbewufste und persönliche Intelligenz gedacht
werden darf.

——<•—•—

DE NATURA PHYSICAE PRAEMOTIONIS.
Scripsit

P. NORBERTUS DEL PRADO, Ord. Praed.

I.
1. Doctrinara traditam circa influxum Dei in creaturas

rationales tarn in ordine naturae, quam in ordine gratiae, sie i°
compendium redegit Divus Thomas 2. ad Corinth, cap. 3. lectione

prima, ubi explanans ilia verba Apostoli : Fiduciam autem taUnl
habemus per Christum ad Deum, non quod sufficientes simus
cogitare aliquid a nobis quasi ex nobis, sed sufficientia nostrü
ex I)eo est, scribit:

„In quolibet processu operis primo est assensus, qui ß'

cogitando; deinde collatio per verbum; et postmodum impie'10

per opus. Unde si nec cogitare quis a se habet, sed a De°i
non est dubium, quod non solum perfectio operis boni est a De°>

sed etiam inchoatio. Ad Philipp, cap. 1. v. 6: Qui coepit
vobis opus bonum, perficiet usque in diem Christi Jesu.
Et hoc est contra Pelagianos dicentes, quod inchoatio boni open8
est ex nobis, sed perfectio est a Deo. Isaiae cap. 26. v. 1^'
Omnia opera nostra operatus es nobis, Domine."

„Sed ex hoc ne videatur tollere libertatem arbitrii, dic>':

A nobis, quasi ex nobis. Quasi dicat: Possum quidein aliqul<1

facere, quod est liberi arbitrii; sed hoc, quod facio, non est eX

me, sed a Deo, qui hoc ipsum posse confert; ut sic et libertateö1
hominis defendat, cum dicit : a nobis, et divinam gratiam c°w
mendet, dum dicit: quasi ex nobis, scilicet procedat, sed a De°-

„Hoc etiam Philosophus vult, quod numquam homo P°r
liberum arbitrium potest quoddam bonum facere sine adiuton0
Dei. — Et ratio sua est: quia in his, quae facimus, quaerenduj11

est illud, propter quod facimus. Non est autem procedere 10

infinitum, sed est devenire ad aliquid primum, puta ad consilium-
Sic ergo bonum facio, quia consilium mihi inest ad hoc; et b°c

est a Deo. — Unde dicit, quod consilium boni est ab aliq°0'



De natura physicae praemotionis. 217

fiuod est supra hominem, movens eum ad bene operandum; et
a°c est Deus, qui et homines movet et omnia, quae agunt, ad
actiones suas, sed aliter et aliter."

„Cum enim hujusmodi motus sit quoddam receptum in
°t°to, oportet, quod hoc fiat secundum modum suae naturae, id
e8', rei motae. — Ea ergo, quorum natura est, ut sint liberae
v°luntatis, dominium suarum actionum habentia, movet libere ad
°Perationes suas, sicut creaturas rationales et intellectuales; alia
autem non libere, sed secundum modum suae naturae. — Licet
autem non simus sufficientes cogitare aliquid a nobis tamquam

nobis-, tarnen habemus aliquam sufficientiam, qua scilicet
bonum possimus velle et credere incipiamus; et hoc a Deo
68b 1. ad Corinth, cap. 15. v. 7 : Quid habes, quod non
uccepisti?" —

2. Tria hic manifestantur ab Angelico Doctore: I. Quae-
bjtaque dicta manent circa intrinsecam divinae gratiae effica-
°iam; — 2. Realitas physica divinae motionis in potentia liberi
arbitrii recepta ab ipso Deo immissa; — 3. Concordia liberi
arbitrii cum ipsa divinae motionis efficaeia. --

Quoad primum satis iam videtur ostensum ex S. Scriptura,
ex doctrina Augustini, ex Eomanorum Pontificum approbatione,
atfiue ex doctrina tarn philosophica quam theologica Divi
-fhomae. — Si enim Angelicus Doctor lib. 2. Sent. dist. 37.
1- 2. art. 2. laborat pro aris et focis ad concludendum : Quid-
riuid est in actu déficiente, scilicet peccato, de ratione actus et
entis et boni, totum hoc a Primo Agente, scilicet Deo, procedit
"lediante voluntate; quanto magis in opere bono, in actu, cui
bjfila adiungitur deformitas, dicendum erit iuxta documenta
Pbfiosophiae christianae, quod totum procedit mediante libero
*°luntatis potentia a Primo Agente, quod est Deus? — Per
°him operis processum ab initio usque in finem, ab intellectus

aPprehensione usque ad electionem et consensum, et ab electione
ü8(lue ad ipsiu8 operis externi executionem: quidquid est actus,
jjb'dquiq entiB> quidquid recti, quidquid boni, quidquid perfecti

0rdinati: hoc totum a Deo, sed a Deo per nostras potentias
^Perativas; a Deo, mediante intellectu et mediante voluntate.

Deo, non quidem exspectante determinationem liberi ar-
vj1, sed sufficienter ipsam liberam determinationem causante;
Ueo, non quidem ab extrinseco et tamquam modo parallelo

^>ente, sed intrinsece ipsam voluntatis potentiam immutante, et,
ediante ipsa voluntate creata, in actum liberum et bonum a

jj
18 cau8atum, vehementius sua divina virtute ingrediente. —

ae° est doctrina Apostoli et simul doctrina Philosophi. —



218 De natura physicae praemotionis.

3. At si Philosophus vult, quod omnia et singula in processu
boni operis, incipiendo a consilio boni, sit ab aliquo, quod Bit

supra homiDem, scilicet a Deo movents hominem ad bene

operandum; quanto magis hoc est asserendum, si loquamur de

opere bono in ordine supernaturali, quod pertinet ad salutem ac

meretur vitam aeternam? — Si ergo in ordine naturae non

sumus 8ufficientes cogitare aliquid veri, nec desiderare aliquid
boni a nobis, quasi ex nobis, sed sufficientia nostra ex Deo est;
quomodo poterimus in ordine gratiae incipere vel perficere, ni«1

physice moveamur a Deo, qui omnia, quae agunt, praemovet ad

actiones suas; a Deo, a quo est consilium, principium electionis, et

electio.principium voluntatis in executione omnium bonorum operum?
4. In toto processu boni operis, quod pertinet ad salutem»

non solum omnia sunt a Deo sicut in ordine naturae, qui est

ordo generalis suae providentiae, verum etiam omnia sunt a Deo

ea ratione singularissima, qua fiunt in tempore, quaecunque ab

aeterno decrevit pro executione illius specialis providentiae, quae
vocatur praedestinatio. — Unde Angelicus Doctor declarans ill®

verba Apostoli (ad Galatas cap. 1. lectio 4.): Cum autem placud
ei, qui me segregavit ex utero matris, et vocavit per gratia»1
suam, ut revelarct Filium suum in me, ut evangelizarem ill»»1
in gentibus, continuo non aquievi carni et sanguini, ait : ,,Prim°
ostendit causam efficientem suae conversionis, secundo finem,
tertio modum."

„Circa primum notât causam suae conversionis, quae duple*
est, scilicet beneplacitum Dei, quod est divina electio, et con-
vertentis vocatio. — Quantum ad primum dicit: Cum autel»
placuit ei, scilicet Deo; non quando volui ego, sed quando
placitum fuit sibi; quia non est volentis neque currentis, sea

miserentis Dei, ut dicitur ad Romanos cap. 9. v. 16 • • '

Quantum autem ad aliam causam dicit: Et vocavit per gratia1»
suam. Est autem duplex vocatio. Una est exterior, et s'O

dicit: vocavit me coelesti voce. Act. cap. 9. v. 4; Saule, Saule>

quid me persequeris? Vade in civitatem, et ibi dicetuf
tibi, quid te oporteat facere. Sic etiam alios apostolos vocavit
— Alia est interior; et sic vocavit per quemdam instinctual i®*

teriorem, quo Deus per gratiam tangit cor, ut convertatur ad

ipsum; et sic vocavit a mala via in bonum; et hoc per gratia'0
suam, non nostris meritis. Ad Rom. cap. 8. v. 3Ü: Quos prae'
destinavit, hos vocavit; et quos vocavit, hos et iustificavit."

„Finis autem conversionis ponitur, cum dicitur; IJt revelafet
Filium suum in me: qui quidem finis est Christus. — Ordinatur
autem conversio sua ad Christum dupliciter, scilicet facto, et aiß



De natura physicae praemotionis. 219

dicitur: Ut revelciret Filium suum, id est in eo, quod circa me
fecit, eonvertendo me et dimittendo peccata mihi, revelaret,
9uanta sit mihi facta misericordia Sic ergo revelavit in
e'us conversione Filium suum; et hoc inquantum Filius dicitur
gratia Dei Item revelavit eum in eius operatione^ hoc inquantum Filius virtus est Dei."

„Modus autem suae conversionis est perfectus; et quantum
ad affectum, unde dicitur: Continua non aquievi carni et san-
9Uini; id est statim ita perfecte fui conversus, quod omnis
°arnalis affectus recessit a me Item quantum ad intellec-

quia ita fuit instrnctus a Christo, quod non fuit ei necesse
'nstrui ab apostolis." —

5. Conversio S. Pauli exemplar est mirificum intrinsecae
efficaciae, qua Deus per suam gratiam tangit cor hominum, et
Physice transmutando a malo in bonum vertit illud, quocunque
^u't, et quomodo vult, et quando vult. — Omnis conversio, qua
a°nio iustificatur, est transmutatio de statu iniustitiae ad statum
lll8titiae. Transmutatur siquidem essentia animae per infusionem
8ratiae sanctificantis; transmutatur intellectus per infusionem
"dei; transmutatur et voluntas per infusionem spei et charitatis.
-fetus homo transmutatur, expolians se veterem hominem cum
actibus suis, et induens novum hominem, qui renovatur in
agöitionem secundum imaginera eius, qui creavit illum ; et
Jecreatu8 in iustitia et sanctitate veritatis, in novitate ambulat.
V^d Rom. cap. 6. v. 4; ad Eph. cap. 4. v. 24; ad Coloss.
CaP- 3. v. 10.) — Omnis itaque vocatio, qua Deus iustificat,
^a°8 praedestinavit, est semper per instinctum interiorem, per
|atrinsecum tactum cordis, per physicam voluntatis transmuta-
l°nom; et omnis conversio habet sicut conversio S. Pauli eandem

Causam efficientem, scilicet beneplacitum Dei, quod est divina
(e°tio, et convertentis vocatio. Et non quando homo vult, quo-

nia,tn ipsurn velle, et ipsum cogitare ut velit, iam est effectua
patiae tangentis cor; sed quando est placitum Deo, qui operatur

nobis et velle et perficere, pro bona voluutate (Philipp, cap. 2.
' ^3), et vocat per gratiam suam.

3. Omnis etiam uniuscuiusque praedestinati conversio, sicut
a°nver8io S. Pauli, habet finem et habet modum. — Finem qui-

em; quia Deus eonvertendo nos et dimittendo peccata nobis,
Ve'at, quanta sit nobis facta misericordia; et per nostram
nversionem ordinamur ad gloriam Christi, cui conformes per
s"ficationem efficimur. — Modum autem; etenim omnis con-

^ r«io, qua homo ex averso fit ad Deum conversus, ex malo
0ans, ex peccatore iustus, habet modum perfectum quoad per-



220 De natura physicae praemotionis.

fectionem substantialem, in qua non est accipere magis aut minus,
et in qua pariter ostenditur in omnibus praedestinatis efficacia
diyinae gratiae ex se et per se. — Quod autem supra hunß
modum substantialiter perfectum reperiantur diversi modi
gradus plus vel minus perfecti, etiam provenit velut a prima
causa ab ipsa Dei voluntate, qua movet plus vel minus liberum
hominis arbitrium. — Utique, qui plus conatur; plus habet de

gratia, plus de charitate, plus de sanctitate et iustitia, et plu®

appropinquat Deo; sed quod plus conetur, indiget altiori causa

et vehementiori motione. Unde Divus Thomas ad Ephes. cap.
3»

lectione 5. : „Hoc, quod Deum dïligimus, non est ex nobis, sed

a Spiritu Sancto." Hoc ergo, quod unus habeat charitatem
longam, latam, sublimem et profundam, et alius non habeat,
venit ex profundo divinae praedestinationis.

7. Porro: Omnia argumenta exposita supra1 in Lectionibu®
XXV et XXVI et XXVII et XXVIII ostendunt a radice
efficaciam intrinsecam divinae gratiae et aperte demonstrant
doctrinam Divi Thomae, qui semper, ubique et constanter tradit,
Deum, iuxta quod ei placuerit, etiam rebellem hominem, perse-
cutorem et blasphemura, et ipso progressu peccati, statim vertei'0
in vas electionis, in agnum mansuetum, in virum mitissimum, e'
in apo8tolum ac magistrum gentium. — A Deo quippe sunt

omnia, quae mediante nostra voluntate operantur in toto processu
bonae atque salutaris operationis. Unde Divus Thomas 2. ad

Thessalonicens. cap. 2. lect. 3. : „Finis electionis est salus aeterna,
et ideo dicit: in salutem Hoc autem fit primo ex parte De1

per gratiam sanctificantem; unde dicit: In sanctificatione spirits-
Secundo ex parte nostra est consensus liberi arbitrii per fideHb
et ideo subdit: Et in fide veritatis — Petit autem pro 01®

exhortationem, quae est monitio ducens animum ad volendum-
Et banc potest facere homo exterius; sed non esset efficax, ui®1

esset interius spiritus Dei; unde dicit: Exhortetur corda vestfd,
id est instiget Exhortetur per gratiam, ut velimus; et CO'h'

frmet, ut efficaciter velimus." —
8. A Deo, inquam, omnia ac singula, quae ad operation^

salutarem exspectant: sed a Deo in nobis acta vel in nobi®

8imul et per nos. — Etenim omnia conferuntur nobis a Deo per

Christum, et gratia et gloria, et credere et mereri et perseverar0,
— Unde Divus Thomas ad Ephes. cap. 2. lect. 2.: „Sicut gratis
nobis confertur per Christum, ita et gloria, quae est graft?
consummata. Per ipsum enim beatificamur, per quern iusft'
ftcamur." — Et lect. 3.: „Quia dixerat, quod per fidem swnltiS

1 In Ephemeride „Divus Thomas" ser. II. vol. I.



De natura physicae praemotionis. 221

Sa-lvati, possit quis credere, quod ipsa fides esset a nobis, et
quod credere in nostro arbitrio constitutum est; et ideo hoc
excludens dicit: Et hoc non ex nobis. Non enim sufficit ad
Credendum liberum arbitrium, eo quod ea, quae sunt fidei, sunt
Supra rationem Et ideo quod homo credat, hoc non potest
e* se habere, nisi Deus det." — Et 1. ad Corinth, cap. 10.
le°t. 3.: „Vere fidelis Deus, qui dat potentiam, ne vincamur;
9ratiam, ut mereamur; constantiam, ut vincamus."

9. Haec autem intrinseca divinae motionis efficacia plus
adhue patebit ex dicendis:

1. de natura seu quidditate divinae motionis,
2. de diversis gradibus perfectionis divinae motionis,
3. de concordia liberi arbitrii cum divina motione.
10. Quotiescunque de natura divinae motionis determinanda

agitur, 8ive sub nomine motionis, sive sub nomine motus designetur,
°°n loquimur de actione Dei ; quoniam Deus non agit per actiones
formaliter transeuntes, sed per intellectum et voluntatem; et
actio Dei est ipsa substantia Dei; ac proinde natura divinae
Motionis sic sumpta est ipsa natura Dei; de qua Divus Thomas
Per totum tractatum de Deo Uno et Trino.

Loquimur itaque de divina motione, prout est aliqnid reale,
lood ab ilia divina actione derivatur ad creaturas, et quo potente

operativae creaturarum formaliter praemoventur et sic prae-
^otae applicantur ad actualiter operandum — Atque in hac
acceptione, quidquid dicatur de physica motione creaturae ratio-
Saüs, etiam venit intelligendum de gratia actuali ex se et per
8e efficaci; quae nihil aliud est nisi physica praemotio, qua
,'0nro primo transfertur a Deo de statu iniustitiae ad statum
la®titiae; et qua deinde ab ipso Deo etiam movetur, ut „gratia
t<Xni percepta utatur homo, iuste vivendo, ad vitandum peccata
et consequendum vitam aeternam." (Div. Thorn. 2. ad Corinth.
ÇaP- 6. lect. 1.)

II.
11. Conclusio prima: — Physica motio, et consequenter

Çfatia efflcax, est aliquid reale receptum in potentia liberi
ai>t*itrii.

Ratio prima. — Ex supra dictis1 physica motio est Dei
lrtü8, qua Deus 1. agit immediate immediatione suppositi in

1P8am potentiam liberi arbitrii; — 2. agit immediate immediatione
^'rtutis in ipsum actum liberi arbitrii; — 3. déterminât potentiam

®ri arbitrii ad unum; — 4. facit creaturam rationalem velle

1 Huius Annuarii vol. XVI. p. 51 sqq.



222 De natura physicae praemotionis.

hoc vel illud; — 5. infallibiliter operatur, mediante voluntate
creata, aliquem bonura effectum, seu quidqilid in actu liberae
voluntatis creatae est rov actus, eutis et boni. — Manifestum
est ig-itur, physicam motionem esse aliquid reale extra Deuffi,
et aliquid derivatum a Dei actione ad creaturam et in potentii8
operativis eiusdem receptum.

12. Ratio 8ecunda. — Divus Thomas 1. 2. qu. 110. a. 2.

ita describit naturam divinae motionis in ordine supernatural! :

„In quantum anima hominis movetur a Deo ad aliquid cognos-
cendum vel volendum vel agendum, hoc modo ipse gratuitus
effectus in homine non est qualitas, sed motus quidam animas-
actus enim moventis in moto est motus." —

Et lib. 3. Sent. dist. 8. qu. 1. a. 5. ad 4 : „Dicendum,
quod omnis motus est aliquid secundum rem, non aute®
omnis relatio."

13. Ratio tertia. — Divus Thomas, loco iam citato, 2. ad

Corinth, cap. 3. lectione 1., postquam asseveravit, quod Deu8

„homines movet et omnia, quae agunt, ad actiones suas"; addit,
quod „Huiusmodi motus est quoddam receptum in moto".

14. Conclusio secunda: Physica niotio, et proinde gratia
eflicax, est aliquid reale cansatum a solo I)eo in poteutia
liberi arbitrii.

Ratio prima. — Divus Thomas de Potent, qu. 3. a. 7 ad 3.:

„Dicendum, quod in operatione, qua Deus operatur movendo

naturam, non operatur natura; sed ipsa naturae operatio est

etiam operatio virtutis divinae; sicut operatio instrument est per
virtutem agentis principalis." — Cum igitur physica motio sit

operatio, qua Deus operatur movendo naturam, movendo e'

voluntatem; in hac operatione non operatur voluntas nec natura-
— Ergo effectus huiusmodi operationis est aliquid reale causatu®
a solo Deo — in potentiis operativis creaturarum.

15. Ratio secunda. — Hoc, quod ef'ficitur per physica®
motionem, constituit coraplementurn ipsius virtutis operativae, qua
creatura agit et operatur. — Complementum autem virtutis ad

agendum, qua creaturae sunt praeditae, confertur ab ipso, qui crea-

turas primo condidit eisque vim operandi simul cum natura donavd-
16. Ratio tertia. — Physica motio est virtus, qua Deus ag'lt

immediatione suppositi in potentiam liberi arbitrii. — Et ,n

potentiam liberi arbitrii creati nemo potest intrinsece agere'
„nisi solum ille, qui solus illabitur animabus, scilicet Deus."
Ad Ephesios cap. 3. lect. 3.

17. Ratio quarta. — Hue spectat illud concilii Arausicani ly
can. 20: „Multa Deus facit in homine bona, quae non faClt



De natura physicae praemotionis. 223

Wo. Nulla vero facit homo bona, quae non Deuä praestat, ut
feciat homo." —

18. Conclusio tertia: Physica motio, et consequenter
gratia efficax, est aliqnid reale cansatuin in potentia liberi
arbitrii prius prioritate naturae et causalitatis quam ipsa
°peratio liberae voluntatis.

Ratio prima. — Divus Thomas üb. 3. contra gentes cap.
*49-: „Motio autem moventis praecedit motum mobilis ratione
et causa." — Et rursus: „Impossibile est, esse aüquem rectum
^otum in anima, quem non praeveniat actio divina: unde et
dominus dicit Joan. 15. v. 4: Sine me nihil potestis facere." —

19. Ratio secunda. — Physica motio est, qua Deus movet
res ad operandum, quasi applicando formas et virtutes rerum ad
®perationem, sicut etiam artifex applicat securim ad scindendum.

us enim non solum dat formas rebus, sed etiam conservât
eaa in esse, et applicat eas ad agendum, et est finis omnium
aetionum. (1. Part. qu. 105. a. 5.) — Manifestum vero est,
°mnem applicationem praecedere natura et causaütate operationem
Propriam potentiae applicatae ad operandum.

20. Ratio tertia. — Causam secundam moveri a Causa Prima,
est, Deus, motioue praevia propriae actioni ipsius causae

8ecundae, potest habere duplicem sensum: 1. ita ut in ipsa causa
Sßcunda praesupponatur nulla virtus propria ad agendum; et
°°n8equenter causa secunda non moveat ex virtute propria, sed
®°lutn ob hoc praecise, quia movetur a Causa Prima; sicut
aculus movet lapidem motus a manu, et solum quia movetur a

mami; _ 2. ;ta ut in ipsa causa secunda praesupponatur vera
a° propria potentia operativa; et consequenter quod causa secunda
1110veat ex duobus, scilicet: virtute propria, et quia movetur
a Causa Prima, a qua causa secunda recepit complementum suae
Pr°priae virtutis. — Etenim motio Causae Primae est cooperativa
!tdrinsece propriae actioni causae secundae reducendo virtutem
agendi propriam ipsius de potentia in actum.

Primo enim sensu physica motio minime dicenda est praevia
Propriae actioni creaturae rationaüs; quoniam hoc esset negare

öerum arbitrium, quod est facultas voluntatis et rationis. Atque
modo recte negat Caietanus 1. Part. qu. 19. a. 8, motionem

61 esse praeviam actioni voluntariae; non enim liberum arbitrium
^

"Vet ob hoc praecise tantum, quia movetur a Deo, „sicut
aÇulus movet lapidem motus a manu". Unde addit: „Non

j "D oportet, cum aüquis vult aliquid, seu cum sol illuminât,
e,rimam Causam praevia motione cooperari; sed sufficit, et exigitur,

01 intrinsece cooperari taü electioni vel illuminationi. Et hoc,



224

quia cooperatio in unoquoque est secundum naturam uniuscuius-

que: sic enim omnia disponit suaviter." — Hoc est, quod Divus
Thomas edocet 2. ad Corinth, cap. 3. lect. 1.: „Cum enim huius-
modi motus sit quoddam receptum in motu, oportet quod hoc

fiat secundum modum suae naturae, id est rei motae. Ea
ergo, quorum natura est, ut sint liberae voluntatis, dominium
suarum actionum habentia, movet libere ad operationes suas,
sicut creaturas rationales et intellectuales ; alia autem non
libéré, sed secundum modum suae naturae." —

In altera vero acceptione, physica motio absolute dicend*
est praevia propriae actioni creaturae, sive sit libera in agendo,
sive non sit. — Quoniam, ut profunde simul ac dilucide a1'

Caietanu8: „Sic movere causae secundae provenit non ex

moveri tantum, sed ex moveri et modo proprio ipsius causae
secundae." —

Idcirco movere liberi arbitrii creati provenit ex duobus:
1. ex moveri a Deo; 2. ex modo proprio et virtute propr'8
ipsius liberi arbitrii. — Ac cum virtus propria liberi arbitr"
compleatur ob hoc praecise, quia a Deo movetur; et operatio
libera proveniat a Deo, mediante libera voluntate, quae rnota

movet, acta agit; ideo physica motio est revera praevia action'

propriae rei motae.
21. Ratio quarta. — Caietanus in eodem loco 1. 1'. qu.

a. 8. sic egregie ostendit mentem Angelici Doctoris circa divinuin
scilicet influxum in creaturas etiam libéras : ,,Illa propositi
adiuncta, scilicet: Causa sccunda nihil agit nisi in virtute
Primae, non iuvat. Quoniam non est sensus, quod causa seounda

nullam virtutem habeat nisi Primae; sed quod ipsa secunda

nullum effectum producit, nisi virtute Primae concurrente et

coniungente virtutem secundae suo effectui; quoniam PriWa
omnia attingit immediate immediatione virtutis, ut in qu. 8. a. 1*

declaratum est." —
Ergo si virtus primae Causae, qui est Deus, coniungit vir*

tutem operativam causae secundae suo effectui, absque dubj®

physica motio est aliquid reale causatum in potentia liberi arbitr'1»

prius quam ipsemet effectua sive operatio liberae voluntatis.
22. Ratio quinta. — Caietanus ibidem addit: „Prima Can80,

non attingit effectum secundae causae in seipso, sed modifie8^
operatione sua iuxta modum ipsius causae secundae. — ^
propterea effectue secundae causae in nullo priori haberet nee®8

sariam habitudinem ad primam, sed solam ex se contingent®''
fieri habitudinem haberet. Ilia enim propositio: Prima cau$a

prius naturaliter rcspicit effectum quam quaecunque alia cauSOt



De natura physicae praemotionis. 225

n°Q est sic intelligenda, quasi sit aliqua duratio naturae, in cuius
Primo instanti Causa Prima respiciat effectuai, et in secundo
°ausa secunda; puerilis enim hic est sensus. — Sed est intelligenda

quoad independentiam et intimitatem ; attingit enim Prima
^ausa effectum secundae et independentius et intimius quam
8ecunda; ut patet in prinoipio libri de causis prop. I., et propterea

dicitur respicere prius." —
Unde habentur duo maxime notanda: 1. Causam Primam

attingere effectum causae secundae, mediante ipsa causa secunda;
attingere proinde actum liberum mediante ipsa potentia liberi
arbitrii; et influxum divinae motionis reeipi in re mota secundum
lflodum suae naturae; — 2. Causam Primam attingere effectum
8ecundae independentius et intimius quam secunda; ac proinde
attingere consensum et electionem liberae voluntatis independentius

et intimius quam ipsa libera hominis voluntas. — Exinde
Physica motio 1. intrinsece cooperatur virtuti operativae pro-
Pr'ae creaturae rationalis; 2. virtutem propriam creaturae ratio-
aalis coniungit cum actione libera; 3. intimius et independentius
attingit ipsam actionem liberam, quam rationalis creatura; 4. est
prior non duratione naturae aut prioritate temporis, sed ratione
et causalitate, quam ipsnm agere causae secundae. —

23. Ratio sexta. — Caietanus 1. Part. qu. 8. a. 1. scribit;
'»Agens enim potest dupliciter dici immediatum, ut docetur in
,lbro 3. contra gentes cap. 70., scilicet immediatione virtutis et
lr£"nediatione suppositi. — Est autem immediatio virtutis, quando
VlrtU8 agentis iungitur effectui, non mendicando talem coniunc-
tlooem ab aliqua alia virtute. Et propterea, quantö agens est
Superius, tan to immediatius agit immediatione virtutis; quoniam
'nferins agit virtute superioris, et non e converso. — Immediatio
htem suppositi, est quando inter suppositum agens et effectum

Qll'lum médiat suppositum subordinatum coagens. Et propterea,
Jp'anto agens est inferius, tanto est immediatius immediatione
8uPpositi." —

Iuxta hanc Divi Thomae doctrinam iam supra declaratam
abetur; 1. inter effectum, qui est libere agere, consentire aut
'»ere, et inter potentiam liberae voluntatis, nullum mediare
Ppositum subordinatum coagens; ac idcirco liberum arbitrium

c^atum est agens immediatum immediatione suppositi. — 2. inter

jj ectum, qui est libere agere, et inter Causam Primam, qui est
6us» mediare suppositum subordinatum coagens, quod est liberum
oitrium hominis; ac consequenter Deus est agens immediatum

QlItlediatione virtutis. —
Exinde inferuntur aliâ duo: 1. Virtus Dei agentis iungitur

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI.



226 De natura physicae praemotionis.

effectui, quae est libera operatio creaturae rationalis, non mendi'
cando talem coniunctionem ab aliqua alia virtute. — 2. Virtu»
creaturae rationalis sive voluntas creata iungitur suo effectui,

quae est libera operatio, mendicando talem coniunctionem ab

aliqua alia virtute, scilicet a physica Dei praemotione. —
Cum en im causa secunda, tarn natura quam voluntas, nequeat

efficere nisi per actionem, et actionem elicere non valeat, nisi

mendicando physicam praemotionem ab ipso Deo; planum est,

quod physica motio praesupponatur ad omnem actionem creaturae
etiam rationalis.

24. Ratio septima. — Ad hoc pertinet illud Concilii Arausi-
cani II. can. 9.: „Divini est muneris, cum et rede cogitamus,
et pedes nostras a falsitate et iniustitia continemus. QuotieS
enim bona agimus, Deus in nobis atque nobiscurn, ut operemur,
opcratur."

— Et canone 11: „Nemo quidquam Domino rede voverd,
nisi ab ipso acciperet, quod voveret, sicut legitur: Quae de

manu tua accepimus, damus Tibi." —
25. Conclusio quarta: Physica motio, et ideo gratia efficax,

est aliquid reale causatuin in potentia liberi arbitrii per
modnm impressionis transeuntis. —

Ratio prima. — Divus Thomas de Potent, qu. 3. a. 7. ad 7.;

„Dicendum, quod virtus naturalis, quae est in rebus naturalibus
in sua institutione collata, inest eis ut quaedam forma haben«

esse ratum et firmum in natura. — 8ed id, quod a Deo fit ®

re naturali, quo actualiter agat, est ut intentio sola, habens eSSe

quoddam incompletum, per modum, quo colores sunt in aëre e'

virtus artis in instrumento artificis. — Sicut ergo securi p®r

artem dari potuit acumen, ut esset forma in ipsa permanens, no0

autem dari ei potuit, quod vis artis esset in ea quasi quaeda'U
forma permanens, nisi haberet intellectual ; ita rei naturali potuit
conferri virtus propria, ut forma in ipsa permanens, non aute®

vis, qua agit ad esse, ut instrumentum Primae causae; m8}

daretur ei, quod esset universale principium; nec iterum virtu'1
naturali conferri potuit, ut moveret seipsam, nec ut conservai-6'

se in esse. — Unde sicut patet, quod instrumento artificis conferrl
non potuit, ut operaretur absque motu artis; ita rei naturali coo*

ferri non potuit, quod operaretur absque operatione divina." *

Ita Divus Thomas. Hie tangitur fundamentum scientific0®;
postea declarandum, quare sit necessaria physica praemotio.
creatura non indigeret praemoveri a Deo ad operandum, i"®^
actio non reduceretur sicut in causam in Primum agens. &

similiter si virtus agendi collata creaturis per divinam motion6®



De natura physicae praemotionis. 227

®on esset per modum transeuntis, sed inesset eis ut ipsa virtus
°Perativa propria, cuius est complementum, per modum formae
Permanentis; creaturae non essent instrumentum Primae Causae
ln operando; necDeus esset principium universale totius operationis.
" Hanc profundam veritatem dilucidat Divus Thomas etiam lib.
2- Sent. dist. 37. qu. 2. a. 2. et alibi pluries. At de his infra.

26. Ratio secunda. — Divus Thomas 1. 2. qu. 110. a. 2.
edocet, quod „ipse gratuitus effectus in hotnine non est qualitas,
fed motus quidam animae". — Et hoc de ratione motus est
"abere esse per modum transeuntis.

27. Ratio tertia. — Physica motio est, qua omnia a Deo
aguntur vel naturaliter vel voluntarie. Unde effectus relictus a
d'vina virtute in rebus motis, sive res sit naturalis sive voluntaria,
D'hil est aliud quam quaedam impressio a Primo Agente; sicut
%nclinatio sagittae ad signum determinatum nihil aliud est
luam quaedam impressio a sagittante. — 1. P. qu. 103. a. 8. —

28. Conclusio quinta: Physica motio, et a fortiori gratia
efficax, est aliquid reale causatum in potentia liberi arbitrii
Per modum actnantis, complentis ac perficientis.

Ratio prima. — Divus Thomas lib. 3. contra gentes cap. 66.:
» Ultimum in bonitate et perfectione inter ea, in quae potest
**9ens secundum, est illud, in quod potest ex virtute Agentis
Jrimi; nam complementum virtutis agentis secundi est ex
v,rtute Agentis Primi."

Virtus igitur, quae per Dei motionem liberae voluntati
°reatae confertur, virtutem propriam ipsius voluntatis complet,
c°ronat ac perficit.

29. Ratio secunda — Divus Thomas lib. 3. contra gentes,
°aP- 70.: ,,In quolibet enim agente est duo considerare, scilicet
retû ipsam, quae agit, et virtutem, qua agit; sicut ignis calefacit
Per calorem. — Virtus autem inferioris agentis dependet a virtute
fuPerioris agentis, inquantum superius agens dat virtutem ipsam

'eriori agenti, per quam agit, vel conservât earn, aut etiam
aPplicat earn ad agendum; sicut artifex applicat instrumentum

proprium effectum, cui tarnen interdum i'ormam non dat, per" ätn agit instrumentum, nec conservât, sed dat ei solum motum.

^ Oportet igitur, quod actio inferioris agentis non solum sit ab
per virtutem propriam, sed per virtutem omnium superiorum

.sBntium; agit enim in virtute omnium; et sicut agens infimum
venitur iinmediatum activum, ita virtus Primi Agentis inveni-

a
r Unniediata ad producendum effectum. Nam virtus infimi

Vj®nti8 non habet, quod producat hunc effectum ex se, sed ex
r0ite superioris; et sic virtus Supremi Agentis invenitur ex se

15*



228 De natura physicae praemotionis.

productiva effectus, quasi causa immediata; sicut patet in pri©
cipiis demonstratiouum, quorum primum est immediatum. —

Sicut igitur non est ineonveniens, quod una actio producatur ab

aliquo agente et eius virtute; ita non est ineonveniens, quod

producatur idem effectus ab inferiori agente et a Deo: ab utro-

que immediate, licet alio et alio modo." —
Idem ergo effectus, quod est velle, libere agere, consentire

et eligere, producitur ab inferiori agenti, quae est creatura
rationalis et a Deo; ab utroque immediate; licet alio et ali°
modo. — Etenim creatura rationalis est immediatum activa©
imraediatione suppositi: et Deus est immediatum activum im©e-
diatione virtutis.

• Una actio, quae est consensus vel electio seu libera volit©»

producitur: 1. ex aliquo agente, nempe creatura rationali; 2. et

ex eius virtute, scilicet potentia liberae voluntatis; quoniam >®

creaturis sicut esse realiter distinguitur ab essentia vel natura»
sie etiam actus distinguitur ab ipsa agendi potentia.

Haec potentia agendi, quae est virtus liberi arbitrii, ß°®

habet, quod producat hunc effectum consentiendi, volendi, eil'
gendi, ex se, sed habet ex virtute Supremi Agentis, qui est

Deus. — Etenim virtus Primi Ageutis invenitur ex se produC'
tiva effectus, quasi causa immediata immediatione virtutis.

Unde operatio liberae voluntatis producitur ex creatura
rationali, ex virtute liberi arbitrii eiusdem, et ex virtute Supre©1
Agentis, qui est Deus. — Virtus ergo Superioris Agentis complet
et perficit virtutem, per quam agit rationalis creatura.

Insuper Divus Thomas statuit semper velut prineipi"01
altissimae veritatis: „Quanto suppositum est prius in agendo,
tanto virtus eius est immediatior effectui] quia virtus Causo
Primae coniungit causam secundam suo effectui." — 1. Part'

qu. 36. a. 9. ad 4. —
30. Katio tertia. — Ipse Angelicus Doctor hanc differentia©

inducit inter motionem moralem et motionem physicam, q"ib®9
movetur aut moveri potest liberum arbitrium creatum, videli°et
quod altera est per modum persuasionis vel per modum disp°
nentis, altera vero per modum perficientis. — Quod alia ita ®e

habet in movendo, ut illam non semper sequatur effectus vola®

tatis, quod est velle aut consentire; alia autem ita se habet 10

movendo, ut effectus statim sequatur in voluntate ad actione®1

moventis. Quod alia potest convenire creaturae, alia vero 1,011

competit nisi soli Deo. — Quod alia non inducit necessitate1®'

inl'allibilitatis ad eligendum; alia autem neeessitatem, non quid6'0

coactionis, sed inl'allibilitatis, ad eligendum semper inducit.



De natura physicae praemotionis. 229

»Id, quod est perficiens, proprie et vere causa dicitur; quia
CaU8a est, ad quam sequitur effectus. Ad actionem autem per-
ficientis statim effectus sequitur" Solus Deus „in voluntate
aPeratur et voluntatem inclinare potest in quodcunque voluerit."
(De Malo qu. 3. a. 3.)

Physica ergo motio, et a fortiori gratia efficax, est aliquid
reale actum a Deo in potentia liberi arbitrii, per modum actuantis
atfiue perficientis ipsam potentiam in ordine ad suam propriam
°perationem.

III.
31. Philosophus incipit lib. 3. Physicorum ostendens necessi-

latem investigandi liaturam motus: „Quoniam autem, inquit,
Natura est principium motus et mutationis, scientia autem de
Natura est; oportet non ignorare, quid sit motus: necessarium
eoim est, ignorato ipso et ignorari naturam." — Pari modo, cum
Physica motio et gratia ex se efficax sint in potentia liberi
arbitrii creati quidam motus, non est ignorandum, quid sit motus;
hoc enim ignorato quidditatem divinae motionis tarn in ordine
Naturae quam in ordine supernaturali necesse erit etiam ignorari.

Unde Divus Thomas 1. 2. qu. 110. a. 2. volens determine,

quid sit gratia actualis, qua anima hominis movetur a Deo
ad aliquid cognoscendum vel volendum vel -agendum, docet, qsod
»Hoc modo ipse gratuitus effectus in homine non est qualitas,
Sed motus quidam animae; actus enim moventis in moto est
^otus, ut dicitur Physicor. lib. 3." — Quapropter, etsi iam
•piaedam circa hanc materiam maneant insinuata supra, cum de
fiaidditate gratiae actualis actum est; quedam alia adhuc oportet
ättingere, ut naturae physicae praemotionis non ignoretur, et paretur
^'a ad plures difficultates enodandas. Erit semper Divus Thomas
aax verbi ac magister, qui conditiones motus loquendo expendet.

32. Lib. 3. Physic, lect. 2.: „Convenientissime Philosophus
oofinit motum dicens, quod motus est actus existentis in potentia,
8ecundum quod huiusmodi." — „Unde neque est potentia exi-
stenti8 in potentia, neque est actus existentis in actu, sed est
aftU8 in potentia; ut per id, quod dicitur actus, designetur ordo
eiUa ad anteriorem potentiam ; et per id, quod dicitur in potentia
exi8tentis, designetur ordo eius ad ulteriorem actum." —

Ibidem lect. 3.: „Et quidem verum est, quod motus est actus;
8eh est actus imperfectus, medius inter potentiam et actum."

Ibidem lect. 4.: „Q,uia enim motus est actus existentis in
j|otentia, inquantum huiusmodi; existens autem in potentia, in
Rantum huiusmodi, est mobile, non autem movens, quia movens

finantum huiusmodi est ens in actu; sequitur, quod motus sit



230 De natura physicae praemotionis.

actus mobilis, in quantum huiusmodi." — Manifestum est,

quod „actus motus est in mobili, cum sit actus mobilis, causatus
tarnen in eo a movente." — „Idem est, quod movens agendo
causat, et quod motum patiendo recipit. Et hoc est, quod dicit
(Philosophus), quod movens est activum mobilis, id est actum
mobilis causat: quare oportet unum actu esse utriusque, scilicet
moventis et moti. Idem enim est, quod est a movente, ut a causa

agente, et quod est in moto, ut in patiente et recipiente." —
Ibidem lect. 5.: „De motu enim in rerum natura nihil aliud

est quam actus imperfectus, qui est inchoatio quaedam actus

perfecti in eo, quod movetur; sicut in eo, quod dealbatur, iam

incipit esse aliquid albedinis."
„Et quia positum fuit in dubitatione, utrum motus sit actus

moventis vel mobilis, et ostensum est, quod est actus activi, ut
ab hoc, et passivi, ut in hoc; ad tollendum omnem dubitationem
aliquantulum notius dicamus, quod motus est actus potentiue
activi et passivi. — Et sie etiam poterimus in particulari dicere,
quod aedificatio est actus aedificatoris et aedificabilis in quantum
huiusmodi; et simile est de modificatione in aliis motibus." —

33. Praeterea Di vus Thomas lib. 11. Metaphysic. lect. 3.:

„Motus non habet aliquam aliam naturam separatim a rebus alii8>
sedk unaquaeque forma, secundum quod est ill fieri, est actus

imperfectus, qui dicitur motus."
Et lib. 3. Metaphysic. lect. 3.: „Motus est actus existentis

in potentia, et est quodam modo medium inter potentiam et actum-'
De anima qu. unica a. 7. ad 3.: „Motus reducitur ad geDU8

et speciem eius, ad quod terminatur motus; in quantum eadem

forma est, quae ante motum est tantum in potentia; in ipso motu»

medio modo inter actum et potentiam ; et in termino motus, m

actu completo." —
Lib. 4. Sent. dist. 1. qu. 1. a. 4.: „Motus autem non est

ens completum, sed est in via in ens, quasi medium quid inte'
potentiam puram et actum purum, ut dicitur in üb. 3. Phy81"

corum Motus, quantum ad substantiam suam, reducitu'
ad illud genus, in quo sunt termini motus, sicut imperfectum
perfectum, quamvis ponatur in praedicamento passionis, secundum

quod importât ordinationem moventis ad motum Heducitu'
autem (virtus transiens in sacramentis) ad bona maxima, |0

quibus est gratia, quae quodam modo est complementum ip8'uS

virtutis, quasi finis eius." —
34. 1. Part. qu. 85. a. 3.: „Omne, quod procedit de potent'9

in actum, prius pervenit ad actum incompletum, qui est rnedm8

inter potentiam et actum, quam ad actum perfectum." —



De natura physicae praemotionis. 231

3. Part. qu. 11. a. 5.: „Medium autem inter puram poten-
ham et actum est habitus. Eiusdem autem generis sunt medium
et extrema." —

De Veritate qu. 24. a. 1.: „Secunda causa non potest in
actum procedere nisi per virtutem Causae primae."' —

Lib. 2. Sent. dist. 15. qu. 1. a. 2.: „Cum omnis motus sit
actus motoris et moti, oportet quod in motu relinquatur virtus
Hotoris et virtus mobilia." —

Ibid. dist. 1. qu. 1. a. 4.: „Operatio Creatoris magis pertingit
ad intima rei, quam operatio causarum secundarum." —

De Potent, qu. 3. a. 4.: „Omnes causae secundae agentes
a Primo Agente habent hoc ipsum, quod agant." —

De Verit. qu. 8. a. 14.: „Motus voluntatis non habet depen-
^entiam nec conversionem ad aliquam causam naturalem, sed solum
ad Causam Divinam, quae in voluntate sola imprimere potest." —

35. Lib. 3. cont. gent. cap. 17.: „A Deo omnes aliae causae
'abent, quod sint causae in actu." —

la- Part. qu. 103. a. 1. ad 3. et a. 3. ad 1.: „Motus est actus
•uobiiis a movente: impressio quaedam Dei dirigentis in finem.
^d, quod creaturae a Deo reeipiunt, est earum natura." —

Et 1. Part. qu. 62. a. 3.: „In unoquoque motu motoris
'fttentio fertur in aliquid determinatum, ad quod intendit
Perducere mobile." —

IV.
36. Corollaria. Primo: Physica raotio, et consequenter

gratia efficax, quae ultimum gradum perfectionis in physica
•actione exhibet, est actus liberi arbitrii creati existentis in
P°tentia; sed tarnen est actus in potentia. — Actus siquidem:
quoniam est quaedam vis, quaedam energia superveniens ex ipso
hbero arbitrio. Attamen actus in potentia, quoniam adhuc non
esl actus liberi arbitrii existentis in actu.

Per hoc, quod physica motio dicitur actus, designatur ordo
e'Us ad anteriorem potentiam, id est ad potentiam liberi arbitrii,
cuius propriam operandi virtutem complet et magis actuat. —

er hoc autem, quod physica motio dicitur actus in potentia,
es'gnatur ordo eius ad ulteriorem actum, id est ad operationem

P.r°ductam ex virtute liberi arbitrii et ex virtute Primi Agentis
slVe causatam a Deo per suam motionem, mediante voluntate,
lQ qua motio reeipitur.

37. Secundo: Physica motio est 1. quid medium inter
P°tentiam liberi arbitrii et ipsius operationem, quae est electio

consensus; — 2. actus liberi arbitrii, inquantum est mobile;
3. quid activum, quod se habet respeetu potentiae liberi



232 De natura physicae praemotionis.

arbitrii in vatione causae formalis; respectu autem operation®
liberi arbitrii in ratione virtutis agentis seu causae efficients!
— 4. inchoatio quaedam ipsius liberae operationis in potentia
liberi arbitrii, quae a Deo movetur; sicut in eo, quod dealbatur,
iam incipit esse aliquid albedinis. —

38. Tertio: Physica motio est actus Dei ut activi, et actus
liberi arbitrii creati ut passivi; quoniam Deus movens est activuffi
liberi arbitrii mobilis; atque idem est, quod est a Deo movente,
ut a causa agente, et a libero arbitrio moto, ut in patiente et

recipiente. — Deus movens aedificat aliquid in potentia mota,
earn perficiendo; et potentia operativa mota aedificatnr, dum

incipit elongari a statu potentiali et appropinquare ad termina®
motus, quod est existere in actu. —

39. Quarto: Unde potentia liberi arbitrii per physical
motionem quasi in medio inter potentiam puram et actum purum
constituitur; ponitur ill via ad hoc, quod existât in actu;
potentia pura, id est indifferentia privativa actus, tollitur per
physicam motionem, qua actus purus, id est perfectus ac co®*

pletus, inchoatnr. — Etenim omne, quod procedit de potentia
in actum, prius pervenit ad actum incompletum, qui est mediu»
inter potentiam et actum, quam ad actum perfectum.

40. Quinto: Uealitas sive entitas physicae praemotionis
1. neque est ipsa potentia operativa neque est ipsa operatio; -y
2. est quodam modo medium inter potentiam et actum; — 3. participât

aliquid de natura utriusque; quia eiusdem generis sunt
medium et extrema; et physica praemotio est formaliter comple"
mentum virtutis operativae et inchoatio ipsius operationis; -y
4. potest igitur reduci ad naturam operationis, quia est actns in fier1'
et potest reduci ad naturam potentiae operativae; quia est actualita8
ultima terminans ac complens operativam potentiam; — 5. quoad
8ubstantiam suam seu naturam specificam reducitur ad speciem
eius, ad quod terminatur motus; et sic una motio differt ab aim

secundum differentiam ipsam actuum, ad quos motus terminatur.
— Unde si terminus ipsius motus est eligere aut consentire aut

simpliciter velle, motio potest dici diversa iuxta diversitate®
electionis, consensus et simplicis volitionis. Et pariter, si termina9
ipsius motus sistit in operatione ordinis naturalis, motio dicitur
esse a Deo, ut auetor naturae est; si vero transcendens ordine®
naturae ingreditur in ordinem supra naturam, motio dicitur e99e

a Deo, ut auetor est gratiae. — Et tunc physica motio, quae ®

anima est motus, denominatur effectue gratuitus vel gratia actual'9;
41. Sexto: Per physicam motionem potentia liberi arbitr'|

aeeipit a Deo: 1. ut agat; 2. ut libere agat; 3. ut bene n'Ja '



De natura pbysicae praemotionis. 233

ut supernaturaliter agat; 5. ut supernaturaliter agendo
a9ut meritorie.

42. Septimo: In omni operatione liberi arbitrii, quidquid in
actu est eiltis et actus et boni et perfecti, a Deo movente est,
et a Deo procedit mediante potentia voluntatis. — Et ,cum
v°luntas moveat quoque seipsam sub Dei motione, in hoc motu
reÜnquitur tum virtus Dei Primi Auctoris tum virtus voluntatis

motae et seipsam moventis.
43. Octavo: Motus liberi arbitrii creati non habet dependenti-

afli neque connexionem nisi ad Causam Divinam, quae sola potest
lQ Voluntate imprimere atque potentiam liberi arbitrii creati,
luocumque voluerit, transmutando vertere. — Atque creatura
Rationalis non potest in actum liberum procedere nisi per virtu-

Causae Primae; quae quidem virtus coniungit virtutein
Propriam ipsius creaturae rationalis cum actu sive operatione
hbera voluntatis.

44. Nono: Quotiescumque potentia liberi arbitrii creati
Movetur a Deo per physicam motionem, ad aliquid unuin move-
tUr> ad aliquid unum determinatnr, ad aliqnid uiium fertur,
et ad aliquid unum pervenit. — Atque creatura rationalis sic
Physice praemota a Deo movetur et determinatnr et pervenit
a(l terminum motus libere.

Ratio primi asserti est: quia in unoquoque motu Dei motoris
'Dtentio fertur in aliquid determinatum, ad quod intendit per-
dlcere mobile.

Ratio alteriu8 asserti est: quia id, quod creaturae a Deo
recipiunt, est eorum natura. — Cum creatura rationalis recipit
a Deo potentiam liberi arbitrii, recipit facultatem libere agendi;
e' putn postea recipit a Deo physicam motionem huius potentiae,
re°ipit actum, qui est complementum facultatis libere agendi
antßa collatae et simul inchoatio ipsius liberae actionis, quam
Creatura rationalis actualiter agit.

45. Unde physica Dei motio habet rationem actus respectu
Wus liberae voluntatis, in quantum voluntas est potentia; et
a°D8equenter habet rationem perfectionis atque complementi poten-

j, voluntatis, in quantum est principium ipsius actus liberi. —
nysica enim Dei motio in potentia liberae voluntatis est motus;

at Divus Thomas docet lib. 8. Physic, lect. 10.: „Ipse motus

I luidam actus mobilis, in quantum movetur; sed est actus
tderfectus ; quia est actus eius, in quantum est adhuc in

p°tentia." —


	De natura physicae proemotionis

