
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: Zur neuesten philosophischen Litteratur

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN LITTERATUR.

Von Dr. M. GLOSSNER.

1. Dr. E. Fr. Wyneken, Das Ding an sich und das Naturgesetz

der Seele. Heidelberg, Winter. 1901. 2. Dr. E. L. Fischer,
Nietzsche, der Antichrist in der neuesten Philosophie.

Kegensburg, vorm. Manz. 1901. 3. Dr. St. Schindele, Beiträge
zür Metaphysik des Wilhelm von Auvergne. München, Kastner

Lossen. 1900. 4. Derselbe, Zur Geschichte der
Unterscheidung von Wesenheit und Dasein. München, ebd. 1900.

• Dr. A. Lichtenstein, Lotze und Wundt, eine vergleichende
Philosophische Studie (XIV. Bd. der Berner Studien z. Phil. u. ihrer
pesch.). Bern, Sturzenegger. 1900. 6. E. v. Hartmann, Die moderne
rsychologie. Leipzig, Haacke. 1901.

Als „eine neue Erkenntnistheorie" kündigt sich die an
erster Stelle genannte Schrift von Wyneken über „Das Ding

8ich und das Naturgesetz der Seele" an. Diese neue
^fkenntnistheorie geht darin über Kant hinaus, dafs sie die von

ht selbst heimlich gehegte Ansicht, das Ding an sich sei
oSeele", Seelenmonade durch das vom Vf. „entdeckte" Grundgesetz

der Seele, das eine Reihe von Thatsachen und
^"scheinungen auf überraschende Weise erkläre, zu
wissenschaftlicher Gewifsheit erhebe. Jenes Grundgesetz mache vor
r|'em begreiflich, wie das, was nach innen psychisch, als
^•hpfinden, Fühlen u. s. w. erscheine, in unserer Anschauung

8 physisches Phänomen, als im Raum ausgebreiteter Körper,
ertliche Bewegung, Anziehung und Abstofsung u. s. w. sich
erstelle. „Wenn es uns gelänge, bemerkt der Vf., die elemen-
ersten äufseren, objektiven gegenseitigen Verhältnisse zweier

"tûnaden und ebenso die elementarsten inneren, subjektiven,
80 einseitigen Bewufstseinsvorgänge festzustellen, so wäre der
VVeck erreicht, falls sich dann herausstellte, dafs die ersteren

®U1 die natürlichste und einfachste Weise die letzteren erklärten,
.Qd zwar, indem sie diese Vorgänge als identische, also den

®'hzelnen Vorgang nur als Einen, aber von zwei Seiten betrach-
ten nachweisen." Diesen Nachweis glaubt der Vf. vor 30
hren geführt zu haben, „ohne dafs er von irgend jemandem

Erstanden" wurde". (S. 167.)
Ob er nunmehr verstanden werde, können wir nicht wissen;

°hl aber glauben wir, zeigen zu können, dafs die Annahme



182 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

die einfachsten objektiven Verhältnisse zweier Monaden
(Anziehung und Gleichgewicht) vermöchten die elementarsten
psychischen Erscheinungen zu erklären, ja es handle sich nur um
identische, zwei Seiten darbietende Vorgänge, auf Täuschung
beruhe und nur durch vage Analogieen und bildliche Ausdrücke,
wie „Uberwältigen", „Überwältigtwerden" u. dgl. einen gewissen
Schein von Wahrheit sich zu verschaffen suche.

Nachdem Abstofsung als unvollkommene Anziehung erklärt
worden, diese aber nach ihrer aktiven Seite als ein Überwältigen
und nach der passiven als ein Überwältigtwerden, wird als
feststehend behauptet, dafs zwischen dem Überwältigtwerden und
dem Überwältigen das Gleichgewicht in der Mitte stehen müsse.
So ergebe sich „mit der Notwendigkeit einer Reihenfolge gleich
ein Gesetz, nämlich der Bewufstseinsfolgen, sagen wir kurz das

Naturgesetz der Seele". (S. 193.)
Das Überwältigtwerden wird von der Seele als Fühlen

„erlebt", woran sich in gesetzmäfsiger Folge das Erkennen
als das Gleichgewicht, und an dieses wieder das Wollen als
Überwältigen anschliefst. Von da geht der Prozefs wieder
abwärts, woraus sich das zickzack-(spiral-)förmige Schema ergibt:

Q Fühlen Q Fühlen Q Fühlen

Wir wollen nicht verschweigen, dafs der Vf. den äufseren
Vorgang keineswegs als ein Erstes, den inneren Verursachendes
betrachtet wissen will. Er bemerkt ausdrücklich: „Wenn wir
in unserer Darstellung von den äufseren Vorgängen ausgehen,
so war das eben nur ein Vorher der Darstellung; denn da das
Eine immer nur die Kehrseite des Andern ist, so ist hier
überhaupt die Kategorie der Ursache nicht mehr
anwendbar" (S. 191 f.). Eine andere Frage ist freilich die, ob

da, wo nur Seelen existieren, eine solche zweifache
Anschauungsweise überhaupt denkbar sei.

Wie beweist nun abor der Vf. seinen Panpsychismus?
Wie die folgenden Äufserungen zeigen, bewegt sich seine
Argumentation in einem augenfälligen Zirkel. „Wie liefe es sich

nun darthun, dafs die objektive Welt aus Seelen bestehe?
Falls sich die Identität der äufseren und inneren Vorgänge io

irgend einem Falle nachweisen liefse, so dafs also dieselben



1. Wyueken, Das Ding an sich. 183

Vorgänge nach der objektiven, wie subjektiven Seite zugleich
erkennbar gemacht würden, so wäre damit s. z. s. das Ding
an sich festgelegt, und zwar als eine Seele, welche äufsere
hezw. objektive Lagen innerlich bezw. subjektiv erlebte. Und
diesen Beweis haben wir geführt, allerdings unter Zuhilfenahme
einer weiteren Hypothese aber einer solchen, die als durchaus

denknotwendig sich ergab. Eingestandenermafsen setzten
%'ir mit der Seelenmonade als erster Hypothese ein, auf die
uns übrigens die Deduktionen Kants, wie der Naturwissenschaften,

wie auch der Begriff des Seins in zwingender Weise
geführt hatten. Und zu dieser Hypothese gehörte weiter die
zwingende Annahme, dafs, wenn diese Welt aus Seelenmonaden
destehend angenommen werden solle, dieser Weltzusammenhang
als steter Wechsel im Beharrlichen der Erscheinung nur zu
erklären sei durch eine gegenseitige Einwirkung der Monaden
aufeinander als Kräfte, jedoch uûter Annahme einer Erschöpfung
der Kraft in der Einwirkung, die den Wechsel möglich mache.
Und hier nun nehmen wir — dem Vorbild der Naturwissenschaften

folgend •— die weitere Hypothese zu Hilfe, indem
w'r uns den denkbar einfachsten Fall solcher Einwirkung seitens
zweier Monaden aufeinander, der an sich also nicht aufzeigbar
ist, vorstellten. Es ergab sich dann für jede der beiden
Monaden die dreifache Möglichkeit des Überwältigtwerdens,
des Überwältigens und des Gleichgewichts. Die Frage
^ar: Wie werden diese objektiven Lagen von der Einzelmonade
subjektiv erlebt? Hier kam uns zunächst die rein empirische
Und daher völlig vorurteilsfreie Psychologie entgegen, welche
schon längst, unter so gut wie allgemeiner Anerkennung
alle Seelenäufserungen auf drei als die letzten zurückgeführt
hatte: Erkennen, Fühlen und Wollen. Eine einfache
Betrachtung ergab nun, dafs sich dann das Fühlen als ein
Hberwältigtwerden, das Wollen als ein Überwältigen und das
Bekennen als ein Auseinanderhalten darstellte, und noch

genauer gefafst, da wir im Wollen als Kraft die freie Grund-
araft erkannten, das Fühlen als überwältigter Wille, das Wollen
als Wille im besonderen Sinne und das Erkennen als
Gleichgewicht des Willens." (S. 190.)

Den luftigen Grund sowohl für das entdeckte Ding an sich
auch für das vorgebliche Gesetz der Seele bildet sonach ein

^ildes Wirrsal von Hypothesen, und die ganze „Beweisführung"
lauft darauf hinaus: dafs, wenn das Ding an sich Seele ist, die
Physischen Phänomene als Fühlen u.s.w. erlebt werden müssen;

aber das Ding an sich Seele ist, kann wieder nur



184 Zur neuesten philosophichen Litteratur.

angenommen werden, wenn in den psychischen Phänomenen die
physischen erlebt werden. Und was soll man dazu sagen, dafs
der Wille, der wesentlich ein „Überwältigen" ist, bereits im
Fühlen steckt, hier aber überwältigt wird, und gar erst zu der
völlig willkürlichen und sinnlosen Behauptung, das Erkennen sei
Wollen im Gleichgewichte? Fürwahr, wenn das „deutsche"
Wissenschaft sein soll, so ist es mit dieser weit gekommen
Wie hoch steht im Vergleiche mit solchen Weisheitsblüten der
Hegeische Rationalismus, der doch wenigstens das Erkennen
Erkennen sein läfst und die sekundäre Natur des Wollens zur
Geltung bringt, so sehr er auch durch die Hypostasierung des
Gedankens und die Ableitung des konkreten, lebendigen Geistes
aus einem dialektischen Prozesse desselben mit einem gesunden
Denken in Widerspruch tritt.

Einen Anhaltspunkt für seinen Panpsychismus und Panthele-
tismu8 sucht der Vf. in der neuerdings an Stelle der bisherigen
atomistischen Aulfassung des Stolfes getretenen Energetik.
Diese Wendung bezeichnet jedoch nur eine Einseitigkeit in
anderer, entgegengesetzter Richtung, die wissenschaftlich
ebensowenig befriedigt als die Atomistik. Denn aus Monaden oder
aus Kräften läfst sich die körperliche, materielle Welt schlechterdings

nicht erklären; selbst der Schein einer Ausdehnung
bliebe unerklärbar. Wenn sich der Vf. auf die Unmöglichkeit
einer ins Unendliche gehenden Teilbarkeit des Stolfes beruft,
der man nur entgehe durch Annahme ausdehnungsloser, unteilbarer

Elemente, also von Monaden, so übersieht er, dafs die
reale Ausdehnung der Körper nicht jene reine, abstrakte, mit
der es der Mathematiker zu thun hat, sondern eben reale,
d. h. Ausdehnung einer Substanz ist, die der unendlichen, in
der mathematischen Ausdehnung ohne Widerspruch denkbaren
Teilbarkeit einen Widerstand entgegensetzt, da ihr aufser der
Ausdehnung und Quantität auch eine bestimmte Wesensqualität
oder Formbestimmtheit zukommt. Läfst die Atomistik die
Stofflichkeit und Körperlichkeit unbegrilfen, indem sie dieselbe
einfach im Atom bereits voraussetzt, so hebt der Dynamismus
oder die energetische Theorie die Körperlichkeit auf und
behandelt sie wie einen Schein. Monaden, Seelen Willensakte
sollen für die äufsere Anschauung als Körper sich darstellen.
Wie kommt es da aber, wird man fragen müssen, überhaupt zu
einer äufseren Anschauung? Die äufsere Anschauung ist eine
sinnliche, durch Organe vermittelte. Um also psychische
Vorgänge als materielle, physisch anzuschauen, müssen für die
anschauende Seele körperliche Organe angenommen werden, d. h.



185

°Un ist genötigt, das zu Erklärende, die Materialität und Körperlichkeit

im Anschauenden vorauszusetzen. Aller Erfahrung aber
Widerspricht es, wenn behauptet wird, dafs der physische
Vorgang, z. B. die Bewegung des Armes nicht die Wirkung des
Willensaktes als der Ursache, sondern nur die andere, äufsere
Seite desselben Vorgangs sei, da in diesem Falle der Willensakt
Die ohne die entsprechende Bewegung sein könnte, während
thatsächlich sein Erfolg von der Disposition des körperlichen
Organs abhängig ist. In dieser Auffassung des Dinges an sich,
derzufolge überall nur Seelen sind, kommt, wie der skeptische
Ausgang der Untersuchungen des Vfs. beweist, gerade die Seele
Dicht zu ihrem Rechte. „Es fühlt der Mensch, wie die Welt,
die er zu überwältigen gedachte, ihn überwältigen wird, und er
gedenkt der Zeiten seiner Kindheit, seiner Jugend, seines reifen
Alters bei allem, was er thut, um sich einzugestehen: Es ist
alles eitel, denn du bist vergänglich Aber ob dies das letzte
Wort ist? Es gibt Greise, die ohne Resignation resignieren,
ohne Schmerz verzichten, die da behaupten, es erfahren zu haben,
dafs je mehr das eigene Leben abnehme, ein höheres Leben in
ihnen Kraft gewinne, dafs sie sich überwältigt fühlen vom Leben
Dnd nicht vom Sterben, dafs deshalb auch das Begehren bleibe,
als Weissagung von einem andern Dasein, mit neugeartetem
Bühlen ungeahnter Eindrücke, mit andersartigem Erkennen, mit
far uns undenkbarem Wollen und Handeln und mit unaussprechlichem

Empfinden, das immerdar in ewigen Frieden der
Überwältigung durch das Allwaltende ausmünde. Wer will solche
Ahnungen deuten? Gibt es ein Walten vom „Gesetz der
Whaltung der Kraft" auch über den Tod hinaus? Soviel ist
®icher: Das Leben endigt mit einem grolsen Fragezeichen, ja
!Dit einer ganz bestimmten Frage. Denn wenn eine ganze Reihe
^°d mehr oder weniger wichtigen und bedeutsamen Wozu? sein
Mannesalter bestimmte, so erhebt sich mit dem beginnenden
Ofeisenalter immer gewaltiger die Schlufsfrage: Wozu das
Oanze? und eindringlicher noch aus ihr die andere: Wozu
eigentlich du selbst? Ob Antwort auf diese Fragen mög-
Dch ist? Jedenfalls wird es davon abhängen, ob das Leben mit

Schrei der Verzweiflung abschliefst, oder in die gesicherte
Atolle versöhnenden Friedens ausklingt." (S. 445 f.)

Der Panp8yohismus weifs auf diese Fragen keine Antwort
Zu geben und beweist damit, dafs er für Wissenschaft und Leben
sp ohnmächtig ist, wie sein Widerspiel, die Atomistik. Gewifs
Mnd blofse Ahnungen, flüchtige Gefühle, die unter dem Druck

schwindenden Sinnenlebens wie ein schwaches Rohr zusammen-



186

brechen, kein Ersatz für eine wissenschaftliche Lösung, die der
Vf. selbst mit Recht über den empirischen Zusammenhang hinaus
in der Verkettung von Grund und Folge, d. h. im Wesen und

der Natur der Dinge sucht. Sollte sich nicht aus dem wahren
Seelenbegriff die gesuchte Lösung ergeben? Wie viel treffender
hat doch die wahre Natur der Seele jener Philosoph erkannt,
der sie als Grund des Lebens definierte, als ein Prinzip, das

selbst nicht altert, so dafs der Greis mit der Kraft des Jüngling8
sehen würde, falls ihm ein „so beschaffenes" Auge zu Gebote
stünde — el yàç Xaßoi o jcQEOßvrr/g öfifia roiovôt, ßltJtoi ttV

coöjtsq xal o véoe, cotfre to yfjçaç ov zcô zrjv ipvyrjv zi jiejcoV-
&tvai, äXX' ÈP cb, xa&ccjtEQ èv fitiïaiç xal voooiç (De An. I>

4. 408b 20-24).
Wir sahen, dafs schon im unorganischen Körper aufser dem

materiellen Konstitutiv, kraft dessen er ausgedehnt und teilbar
ist, ein Formprincip, Grund seiner Einheit und seiner Qualitäten,
durch das er der unendlichen Teilbarkeit des mathematischen
Körpers Widerstand entgegensetzt, angenommen werden mufs-

Noch mehr gilt dies vom organischen Körper, an welchem das

Formprincip Lebensgrund, Seele ist. Im Bereiche des Orga*
nischen aber zeigt sich uns eine Stufenleiter, die durch fort'
schreitende Erhebung des Lebensprincips über die Befangenheit
und Versenktheit in den Stoff sich kennzeichnet. Vollständig
ist diese Erhebung in der Fähigkeit der Menschenseele, auf die

auch der Vf. mit Recht z. B. in der Erklärung der Sprache
hohes Gewicht legt, auf sich selbst zu reflektieren, ihrer
selbst bewufst zu sein. Dieselbe Erhebung über den Stoß

und Freiheit von demselben gibt sich auch in der intellektuellen
Vorstellung, überhaupt im Denken sowie in der
Selbstbestimmung des Willens kund und beweist sonach die Geistig"
keit der Menschenseele, aus der sich als weitere Konsequenz
ihre Unsterblichkeit ergibt. Diese aus der Verbindung
induktiver und deduktiver Methode, also auf dem als echt

wissenschaftlich auch vom Vf. anerkannten Wege, gewonnenen
Resultate bedeuten einen ganz anderen Ausblick in ein je»"
seitige8 Gebiet, als die skeptische Frage, mit der wir den Vl<

schliefsen hörten, und die in der That nicht anders wird lauten

können, solange man einem Seelenbegriff huldigt, der die
Möglichkeit offen läfst, dafs die Centraimonade eines Sokrates, eine8

Sophokles, eines Raphael oder Mozart nach der Lösung ihrer

Verbindung mit einem Organismus, in welchem sie eine herrschende

Rolle spielte, sich dazu verurteilt sieht, mit anderen Monaden,
<L h. nach dem Vf. Seelen, sei es auch nur in der zusammen-



1. Wyneken, Das Ding an sich. 187

äsenden Anschauung einer glücklicheren Monade als Teil eines
Sauer- oder Wasserstoff-, eines Schwefel- oder Silbermolekuls zu
Lienen, falls es ihr nicht etwa gelingt, im ewigen Kreislauf der
Bewegung aufs neue eine centrale Stellung in einem Organismus
Anzunehmen.

Für die Ohnmacht, die der Fanspychismus oder die Annahme
Auer doppelten Erscheinungsweise des Wollens, nach aufsen
als einer ausgedehnten, nach innen als einer Bewufstseins-Welt,
Serade in Bezug auf die wichtigsten Fragen der Geistigkeit und
Unsterblichkeit der Menschenseele, sich selbst einzugestehen
gezwungen ist, bieten die vorgeblichen Erklärungen gewisser
Jhatsachen, der „weiblichen" Seele, der Lebensalter u. dgl.
durchaus keinen Ersatz, ja bei näherer Betrachtung lösen sich
diese Erklärungen in täuschenden Schein auf. Die Existenz
Aner weiblichen Seele soll in dem vom Vf. entdeckten Naturgesetz

der Seele ihre Erklärung finden. Diesem Gesetze zufolge
®amlich gebe es einen doppelten Gleichgewichtspunkt im Leben
yer Seele, nämlich Erkennen und Empfinden (s. das obige Schema);
infolgedessen sei auch ein zweifacher Schwerpunkt des Seelen-
Abens möglich, woraus sich der Unterschied der weiblichen
Psyche, in der das Empfinden, von der männlichen, in welcher
.as Erkennen vorherrsche, ergebe (S. 354 ff.). Selbst wenn
Jeöe Annahme eines doppelten Gleichgewichtspunktes begründet
^àre, so würde daraus nichts für den Unterschied einer weib-
ichen und männlichen Seele folgen; vielmehr würde sich in

uiesem Falle unterschiedslos, wie bei den Temperamenten, bald
Aa Vorwiegen des einen bald des anderen Schwerpunktes zeigen.

Ale Voraussetzung aber ist nicht einzuräumen, da nicht abzu-
8®hen ist, warum gerade das Erkennen und das „Empfinden"

8 Gleichgewichtslagen gelten sollen. Zudem spricht der Vf.
aW von einem Übergewicht des Fühlens, bald des Empfindens

L? der weiblichen Psyche, obgleich das Fühlen wesentlich ein
berwältigtwerden sein soll. Will man den bildlichen Ausdruck

,e® Gleichgewichts auf seelische Erscheinungen anwenden, so
at auch der Wille sein Gleichgewicht, sobald er gewählt hat

j,.er durch Erlangung des gewollten Gutes befriedigt ist. Die

ç'&enartigkeit des weiblichen Seelenlebens hat einfach ihren
•And in der Organisation und hat mit dem „Naturgesetz der
öele" nichts zu schaffen.

Ebenso wenig leistet dieses „Naturgesetz" für die Erklärung
,er Lebensalter. Das Kindesalter soll auf der Stufe des Fühlens,
a® Jünglingsalter auf der Stufe des Erkennens, das Mannesalter

1 der des Wollens und das Greisenalter auf der des Empfindens



188 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

stehen, eine Charakteristik, die ein Korn Wahrheit hat, das aber

keineswegs dem vom Vf. angenommenen Kreislauf von Über-

wältigtwerden (Fühlen) zu Überwältigtwerden (hier: im Tode)

zu gute kommt. Wie künstlich die ganze Ableitung sich
darstellt, beweist die nähere Erklärung der „Empfindung", die das

Greisenalter kennzeichnen soll. „Der Mensch gibt mehr und

mehr, notgedrungen, das Kämpfen für seine Ideale, d. h. ihm
lockend vorschwebende Ziele, bis zu einem gewissen Grade aut

und resigniert. Das ist die natürliche Empfindung, welche
das Greisenalter beherrscht. Er fühlt als Mensch, wie die Welt»
die er zu überwältigen gedachte, ihn überwältigen wird, und

er gedenkt der Zeiten seiner Kindheit, seiner Jugend, seines
reifen Alters bei allem, was er thut, um sich einzugestehen:
Es ist alles eitel, denn du bist vergänglich." (S. 445.) Dieser
Auffassung des Greisenalters gegenüber ist entschieden z°
betonen, dafs der dasselbe charakterisierende Verfall nicht die

Seele an und für sich berührt und keineswegs auf einem „Naturgesetz

der Seele" beruht, sondern in der Abnahme der physischen
Kräfte und der Abnützung der körperlichen Organe seinen Grund

hat, weshalb auch aus diesen Erscheinungen nichts gegen die

Geistigkeit und Unsterblichkeit der menschlichen Seele gefolgert
werden kann. Indes wie viele Greise bewahren die volle Frische
und Kraft des Geistes, und wie zahlreich sind die Fälle,
welchen im Augenblicke des Todes (z. B. bei sog.
Geisteskranken) das Bewufstsein in ungeahnter Klarheit aufflammt:
gewifs kein Beweis dafür, dafs die Seele im Tode von der

Welt überwältigt wird.
Die künstliche Art, wie der Vf. Erzeugnisse der vßr'

schiedenen Künste, der Musik und Poesie, z. B. ein Li°d
Mignons (S. 394) nach seinem Schema der auf- und absteigenden
Tonleiter vom Fühlen durch Erkennen zum Wollen und von d°
zurück durch das Empfinden zum Fühlen behandelt, erinnert
an die pedantische Art und Weise, wie manche Anhänger d«r

Herbart-Zillerschen Lehrmethode die sogenannten formalen Stufe0
bis auf die kleinste „methodische Einheit" anwenden. Wisse0'
schaftlicher Wert ist dem ganzen Verfahren umsoweniger beiz0'

messen, als nicht abzusehen ist, warum vom Fühlen und nicb'

vom Empfinden ausgegangen wird, obgleich die für den
maßgebende „empirische" Psychologie das „Empfinden" im Si°°e
der Erfassung eines von aufsen (dem Dinge an sich) kommendeD

Eindrucks als Erstes setzt, das Fühlen aber als „Betonung" d0r

Empfindung fafst.
Da es die uns gesteckten Grenzen weit übersteigen hiefse>



1. Wyneken, Das Ding an sich. 189

wenn wir dem Vf. auf allen Gebieten der Applikation seines
»Naturgesetzes der Seele" folgen wollten, so möge zum Schlüsse
e'ne längere Stelle hier Raum finden, in welcher der Versuch
pmacht ist, zu zeigen, dafs und warum in der objektiven
Erkenntnis ein Universum von Seelen doch als eine körperliche,
räumlich ausgedehnte Welt erscheinen müsse. Der Leser wird
dadurch in den Stand gesetzt sein, selbständig zu beurteilen,

es dem Vf.- gelungen ist, seiner Auffassung vom Dinge an
8'ch auch nur einen Schein von Wahrheit zu verleihen. Die
forage also ist: Wie kommt es, „dafs wir Seelen durch das
•erstellen in Materie verwandeln?" (S. 157). „Um dies klar

za stellen, bedarf es einer weiteren Überlegung, nämlich dieser,
dafs doch das unserer Seele zugefiihrte Aggregat von Eindrücken

einer Einheit durch das zusammenfassende Sinnesorgan
zuwachst zu werden scheint. Allein das ist offenbar nur Schein;
denn es ist doch weiter nichts als die Gleichzeitigkeit der
Einrücke, welche von unzähligen Monaden her mittelst der Vielheit
^°n zu einem Nervenstrange verbundenen Primitivfasern dem
Jfehirn zugeleitet werden und notwendig als Vielheit auch an

16 Seele gelangen müssen, welche ihrerseits erst, durch ihre
e'gene unteilbare Einheit gezwungen, sie zur Einheit der
Vorstellung mittelst eines „Aktus" zu verbinden genötigt ist. Allein
^araus ergibt sich nun das wichtigste Resultat, dafs also jede
,°nade der Aufsenwelt, noch dazu vermittelt, und zwar

W'eht nur durch den Organismus, sondern aufserdem z. B. beim
^uge durch die Äther-, beim Ohre durch die Schallwellen, immer

8 für sich bestehende auch für sich zur Einwirkung auf die

^aatralmonade gelangt, dafs aber der letzteren die leben-
'gen gegenseitigen Beziehungen der in dem Aggregat
erbundenen Monaden offenbar vorenthalten bleiben

Füssen, so dafs dadurch das Aggregat als solches tot erscheinen
und nur in der äufseren Bewegung, die wir als Orts-

0ränderung kennen, die gröberen mechanischen, wie che-
'schen Änderungen der gegenseitigen Beziehungen seitens der
°Daden zu Tage treten läfst. Wäre es der Seele möglich, die

^jenseitigen Beziehungen der Monaden in derselben Weise,
10 die sie selbst betreffenden, zu erleben, so würde mit
öem Schlage die „tote Materie" für sie verschwunden sein."

\ 224 f.) Hier ist zwar behauptet, dafs das „Aggregat"
Ii k

^ona^eD „tote Materie" erscheinen müsse, aus begreif-
Qen Gründen ; ein Beweis dafür ist nicht geführt und kann

öi-t Seföhrt werden, da nun einmal Seelen, d. h. einfache,
kennende und wollende Substanzen, mögen sie unmittelbar oder



190 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

mittelbar (da alle Mittel, wie der Äther und die Organe ja doch

wieder aus Seelen bestehen sollen) auf die menschliche Centraimonade

einwirken, nun einmal schlechterdings nicht als tote
Materie erscheinen, d. h. sich kundgeben können. Der Vf. wird
daher die Körperwelt als Schein erklären müssen, ohne den

Schein erklären zu können, wenn er nicht in die phantastischen
Vorstellungen von einem unbegreiflichen Abfall der Ideen, resp-
Seelen der Neuplatoniker, Gnostiker, des Origenes, Schelling"
zurückfallen will.

Als eine Ergänzung zu seinem bereits im Jahrbuch

besprochenen „Triumph der christlichen Philosophie" bezeichnet
Dr. E. L. Fischer seine Schrift: (2) Nietzsche, der
Antichrist in der neuesten Philosophie. Wenn der ebenso
reich begabte als unglückliche Verfasser des nach seiner eigenen
Erklärung tiefsinnigsten Buches: „Also sprach Zarathustra" hier
die Rolle des philosophischen Antichrists mit Vorzug spielt und

als der „gröfste, der schärfste und zugleich der geistvollst®
antichristliche Philosoph, den es je gegeben hat", vorgeführt
wird (S. V), so sind es doch mehr äufserliche Gesichtspunkte
und das persönliche Temperament des „Philosophen", als seine

„Philosophie" selbst, was in diesem Falle den Ausschlag gib'-
Denn an Philosophen, wenn wir nicht von Systemen der Philo*

sophie reden wollen, die in Bezug auf Antichristentum der
Nietzscheschen die Wage zu halten vermögen, fehlt es wahrlich
nicht. Wir hätten deshalb gewünscht, dafs der Vf. weniger den

„Antichrist" Nietzsche, als seine antichristliche Philosophie im

pragmatisch geschichtlichen Zusammenhang mit der gesamten
neueren philosophischen Bewegung ins Auge gefafst hätte. Statt
dessen glaubt derselbe, Nietzsches Weltanschauung in
„systematischem Zusammenhang" (S. VI) dargestellt zu haben,

obgleich ein solcher im Denken des modernen Zarathustra g®r

nicht besteht, wie wir zu zeigen hoffen, und worauf schon dt0

aphoristische Form seiner Schriften hindeutet. Zwar wird vom

Vf. richtig hervorgehoben, dafs N.s Bedeutung unter ander00

darin liege, dafs er die äufsersten Konsequenzen des Subjektivi8'
mus und Individualismus gezogen. Um so mehr ist zu bedauere»
dafs in der Darstellung und Kritik dieser Gesichtspunkt auls01"

acht geblieben ist, und ausschliefslich der Mangel an Beweise0
und die zahlreichen Widersprüche hervorgehoben werden, währe0
es von hohem Interesse gewesen wäre, die Fäden aufzuzeige"'
die von Descartes und Kant zu Nietzsche, vom Apriorismus Ka0'9
und dem Wahrheitsbegriff dieses Philosophen oder der Annahme,
dafs sich die Dinge nach dem Denken, nicht umgekehrt richte0»



2- Fischer, Nietzsche, der Antichrist in der neuesten Philosophie. 191

Zü dem paradoxen : Nichts ist wahr, und vom autonomen
kategorischen Imperativ zu dem ebenso paradoxen, aber der Leugnung
^er Wahrheit entsprechenden praktischen Grundsatz: „Alles ist
Erlaubt" führen. Der Vf. bemerkt in dieser Beziehung: „Dazu
kommt noch sein absoluter Subjektivismus oder, wie man
heutzutage lieber sagt, Individualismus. Auch in dieser
"eziehung ist er sehr beachtenswert : Denn er treibt den
Individualismus, mit dem die moderne Zeit zunächst auf kirchlichem
Gebiete in der Reformation und bald darauf in der Philosophie,
Oamlich durch Descartes, begonnen und den sie in den letzten
Jahrhunderten immer weiter entwickelte und pflegte, wie kein
anderer auf die höchste Spitze. Gilt ihm doch als oberste
Losung: schrankenlose Freiheit und Kraftentfaltung
?e8 Individuums. Alle Schlagbäume, welche dieser Entfaltung

^ege stehen, sollen niedergerissen werden; alle bisherigen
"loralgesetze, da sie dieser Losung widersprechen, sind ihm
oaher vom Übel. Das Moralische ist nach ihm das Böse,

dafs hier die Sache geradezu auf den Kopf gestellt wird.
V. etzsche macht demnach den letzten Schritt und zieht die
aofserste Konsequenz des modernen Subjektivismus oder Indi-
Vldualismus und ist deshalb auch von dieser Seite aus betrachtet
v°n grofsem Interesse." (S. 6 f.)

In diesen an sich treffenden Bemerkungen ist nur die
le'chsetzung von Subjektivismus und Individualismus zu bean-

^anden. In dem Entwicklungsgang nämlich, den die neuere
bilosophie genommen, tritt, wenn, wie im gegebenen Falle, die

Jationalistische Richtung in Betracht kommt, zunächst nicht das
adividuum als der mafsgebende Faktor dem Objekte gegen-

^Der, sondern das universelle Subjekt oder die menschliche
i^attunggjutelligenz, d. h. das menschliche Denken als solches

seinen allgemeinen und notwendigen Bestimmungen; der als
.ostantielle Einheit gedachte Menschengeist wird als das für

ß!e Objektivität Mafs- und Gesetzgebende erklärt.
e.8e Auffassung ist es, die in den verschiedenen Formeln der

^ 'onalistischen Systeme, dem Kaatschen Apriorismus und seiner
föthesis der reinen Apperception, dem Fichteschen absoluten

der Schellingschen Identität des Idealen und Realen,
dlich dem Hegeischen logischen Begriff ihren Ausdruck

®e'unden hat.
Die Einsicht, dafs in all diesen Systemen im Grunde ein

\y-^eine'neR' e'ne Abstraktion zum Princip des Realen und

glichen gemacht werde, konnte nicht verfehlen, sich Bahn
Bechen und zu jener Reaktion zu führen, der realistische



192

Systeme, wie die Herbarts, Schopenhauers, Feuerbachs, ihre Eut*

stehung verdankten. Da das Allgemeine nur im Einzelnen, der

Meuschengeist nur in den individuellen Menschen existiere, s°

gelangte man zur Annahme, dafs das Allgemeine nichts, da»

Individuum alles sei. Das Mals- und Normgebende in Bezug
auf Wahrheit und Güte, im Theoretischen wie im Praktischen
oder Ethischen ist folgerichtig nicht mehr die aprioristische, i°
allen Individuen gleiche, ihr Denken und Wollen beherrschende
intellektuelle Organisation, sondern Anlage, Bedürfnis, Temperament

des Individuums. Wahr ist jedem, was ihm wahr scheint,
womit zwar nicht die allen gemeinsame „empirische Realität
Kants, deren Nichtanerkennung seitens des Individuums den

Wahnsinn kennzeichnet, geleugnet werden soll, wohl aber eine

feste Ordnung, eine unveränderliche Natur der Dinge und folge*

richtig ein für das Individuum normgebender sittlicher Mafsstab
in Abrede gestellt wird.

Diesem Individualismus nun huldigt Nietzsche in den fort'
geschritteneren Stadien seiner philosophischen Weltanschauung,
die keineswegs das Resultat konsequenten, systematischen,
sondern eines „schweifenden, phantasievollen" Denkens ist (S. 16)'
eines Denkens, das sich überdies von dem Wechsel der den

Zeitgeist bewegenden Ideen und Stimmungen abhängig erweist,
so dafs, wie bereits bemerkt wurde, von einem inneren Zusamme°'
hang und systematischen Entwicklungsgang im allgemeine11
nicht die Rede sein kann. Ursprünglich abhängig von Schopeo*
hauer, nimmt ihn später die darwinistische Lehre von der
natürlichen Züchtung der Gattungen und Arten ein, von der er sieb

die höchste Vervollkommnung des Menschen, die Züchtung de®

„Übermenschen" verspricht, um dann schliefslich, von der Uninüg"
lichkeit einer ins Unendliche gehenden Entwicklung eines
endlichen Principe überzeugt, in die längst veraltete Annahme einer

Wiederkehr der Dinge zurückzufallen.
Bereits in der Schopenhauerschen Periode „zeigt sich seio

Widerwille gegen die Ethik das ,du sollst', du .sollst nicht
ist ihm verhafst" (S. 47). Charakteristisch überhaupt und f,ir
sein persönliches Verhältnis zu dem Frankfurter Philosoph6®
insbesondere ist Nietzsches widersprechendes Urteil über ih®'

indem er in Sch. zuerst „einen Philosophen von völliger intellektueller

Rechtschaffenheit und ausgesuchter Aufrichtigkeit (•)
erblickte" (8. 69), nach einigen Jahren aber ihn einen alt6®

pessimistischen Falschmünzer nannte, der es in nichts redlich6®

getrieben als seine berühmteren Zeitgenossen (S. 70). ®e'0



2. Fischer, Nietzsche, der Antichrist in der neuesten Philosophie. 193

Wechselndes Verhalten Eichard Wagner gegenüber sei hier nur
^gedeutet (S. 70 ff.).

Was die Form seiner Darstellungsweise betrifft, nämlich
den Aphorismus, so machte N. aus der Not eine Tugend: „In
Wahrheit wurde ihm die aphoristische Darstellungsweise durch
deinen leidenden Zustand gleichsam als Notwendigkeit auferlegt"

81). Von erschütternder Tragik, um nicht zu sagen
grausamer Ironie wegen der Kontraste in Lehre und Schicksal ist
der schliefsliche Ausgang dieses so vielversprechenden Wirkens
üt>d Lebens (S. 86 f.).

Auf das Lebens- und Charakterbild läfst unser Autor in
dem zweiten umfassenderen Abschnitt die Darstellung der Welt-
an8ehauung N.s folgen. Als Haupttendenz seines Philosophierens,
Welche die zerstreuten Gedankenglieder einheitlich mit einander
^erbinde, wird das Streben nach einer höheren Kultur hingestellt,

• sei Kulturphilosoph (S. 92). Doch dürfte sich der Vf. kaum
8elb8t verhehlen, dafs eine durchlaufende Tendenz noch keines-
^,eg8 einen systematischen Entwicklungsgang beweise. In
dieser ersten Phase huldigt N. jener ästhetischen Eichtung, die
dar idealistische Pantheismus erzeugt hatte, um sich für den

^erlügt der objektiven Wahrheit durch die Pflege des schönen
Rheines schadlos zu halten. In diesem Sinne sagt N.: „Nur

ls ästhetisches Phänomen ist das Dasein und die Welt
ewig gerechtfertigt" (S. 95).

Die an dem ästhetischen Pantheismus dieser ersten Phase
es N.schen Philosophierens geübte Kritik des Vf.s besteht im

^asentlichen in dem Hinweis auf den Mangel jedes Beweises
J- die fundamentale metaphysische Behauptung, dafs das

''0reine" widerspruchsvoll und ewig leidend sei (S. 103). Wäre
as Ureine widerspruchsvoll, wie könnte es existieren? Dann
arum 80u ,ja8 Ureine ewig leidend, warum die von ihm

reduzierte Welt blofser Schein sein?
Dr. Fischer verlangt also von Nietzsche Beweise. Das

8t doch von einem modernen Philosophen etwas ganz
r, Dgebührliches verlangen. Das Beweisen überlasse man den
ca°lastikern und Neuscholastikern. Schon der Begründer des

j Jektivistischen Nationalismus, Descartes, verbindet mit dem

^
Weisen ejnen andern als den schulmäfsig hergebrachten Sinn;
l8t ihm eine methodische Darlegung des ursprünglich bereits

^ebenen Vernunftgehaltes. Vollends tritt bei Kant an die
j,.eJle des Beweisens das Konstruieren. Eein a priori konstruiert

> s
80w°hl die Form als die Materie des Erkennens. Schelling

" °hiefst" die Wahrheit aus der Pistole, Hegel hat seine eigene
•'»hrbuch für Philosophie etc. XVI. 13



194 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

dialektische Methode zum Hausgebrauch der Schule. Warum
soll es also einem Nietsche nicht gestattet sein, sich ebenso

seine Wahrheit zu konstruieren? Ferner, was das Ureine und

seine Widersprüche sowie die Annahme einer Scheinwelt betrifft,
so würde N. an seinen Kritiker die Gegenfrage stellen können,
ob denn nicht auch der von ihm (Dr. Fischer) vertretene
„relative Monismus" zu denselben Konsequenzen eines
widerspruchsvollen Ureinen und einer blofsen Schein welt führe •

Fischer gibt ausdrücklich zu, dafs die empirische Welt nicht
absolute Realität besitze, sondern nur relative. Gut! Gibt es

aber nicht Formen des Pantheismus, die der „empirischen Welt
eine relative Realität zuschreiben, wie dies z. B. im Hegelschen
System der Fall ist? Im Grunde aber ist in dem dynamistischen
System Fischers selbst die „empirische Welt", d.h. die im Raum

ausgebreitete Körperwelt blofser Schein, den im ,,Grundwesen
identische Kräfte auf unbegreifliche Weise in der menschliche0

Wahrnehmungserkenntnis hervorbringen. Was aber die weiteren
Annahmen eines leidenden, visionären Gottes betrifft, so
verlieren dieselben in einer monistischen Weltanschauung das Absurde»

das ihnen für das gesunde Denken anhaftet, da jene jeder Ar'
von willkürlicher Phantastik Thür und Thor öffnet. Wie wi"
man also vom Standpunkt eines wenn auch nur relative0
„Monismus" das Ureine Nietzsches ernstlich und mit Erfolf»

widerlegen
Den Übergang in die Periode des Freigeistes (S. 109 ff-)

motiviert der Vf. mit den Worten: „Höher als das Gefühl steh1

der Verstand, steht der Geist, und am höchsten der frei6
Geist, der sich über alle bisher gehegten Ansichten und Lehre»
souverän erhebt und nur das annimmt, was ihm richtig erschein'
(S. 109). Von einem philosophischen System, ja nur von ei°er
durchdachten Weltanschauung kann in dieser Phase noch weniger
als in der kunstphilosophischen die Rede sein. Es ist dies nackte

Negation. Nur durch die darwinistische Transformationstheorie
kommt ein positives Element in die gähnende Leere, das s'cl
zur Prophétie des Übermenschen der Zarathustraperiode
entwickelt. Im einzelnen verdient die mit Recht vom Vf. zU*

treffend genannte Kritik N.s am Schopenhauerschen WiO6"

hervorgehoben zu werden (S. 117), der zur poetischen Metapb01

geworden sei und den Schein hervorrufe, als wolle man durch

aus den dummen Teufel zum Gotte haben. In dieser Perio°0

huldigt N. dem Sensualismus und Skepticismus, preist aber denn°o
mit Enthusiasmus die Wissenschaft und Weisheit und ruft sei°®^

Jüngern begeistert ein „Vorwärts" zu (S. 120 f.). In der Krit'



2- Fischer, Nietzsche, der Antichrist in der neuesten Philosophie. 1^5

'egt auch hier der Vf. auf den Mangel an Beweisen Gewicht;
^°r allem habe weder N. noch sonst jemand bewiesen, dafs es
feinen Gott gebe (S. 125). Ohne Zweifel wurde ein solcher
beweis nie erbracht. Wenn man aber diesen „Philosophen" den
Monistischen Gottesbegriff zugibt, so können sie sich, wie wir
sahen, das Beweisen ersparen.

Den Übergang in die dritte Periode bahnen die Sätze N.s
pNicht im Erkennen, im Schaffen liegt unser Heil." „Wollen
'st Schaffen." „Leben ist Wille zur Macht." Die Frage: Wie
aam N. zu seiner Zarathustraweisheit oder seiner Willens-
Philosophie, wird dahin beantwortet: „Durch ganz persönliche,
'adividuelle Stimmungen und Triebfedern"; denn er sei ja der
subjektivste Philosoph und stelle den Gipfelpunkt der modernen
antichmtlichen Weltanschauung dar, deren Grundcharakter ja
gleichfalls der Individualismus und Subjektivismus ist (S. 137 f.).
körperliche Leiden lehrten ihn das Leben als das höchste Gut
Schätzen, so dafs seine Gedanken sich vornehmlich auf das
*roblem des Lebens richteten. So der Verfasser (S. 138).
Rollte nicht die positivistisch-darwinistische Richtung selbst den
kustof8 gegeben haben, für den Verlust alles Transcendenten
öurch den diesseitigen Fortschritt die Züchtung des Übermenschen
Zu entschädigen Der Vf. schreibt: „Sonach huldigte N. in
seiner Weltanschauung dem Princip der absoluten Entwicklung
al'er Dinge aus einander, dem extremen Darwinismus, wenn er
Mich dessen Urheber etwas über die Achsel ansah, indem er

nebst seinen beiden andern berühmten Landsleuten J. Stuart
und H. Spencer wegen ihrer Nüchternheit in der Wissen-

schaft zu den mittelmäfsigen Köpfen zählte" (S. 143 f.). N.
vermochte sich eben den idealistisch-rationalistischen Einflüssen der
^tschen Philosophen nie ganz zu entziehen; in diesen aber

spielt die Phantasie eine entscheidende Rolle.
Speciell ist die Frage erörtert, wie die höheren Menschen

J'o Weiterhin der Übermensch sich zur Moral verhalten? Der
Sprung der Moral liegt nach N. lediglich im Menschen selber

^ • 155). Für diese Lehre konnte sich N. auf den Chinesen
Königsberg, wie er Kant nannte, berufen. Nur treten an

Stelle des Menschen, d. h. der gesetzgebenden praktischen
en8chenvernunft des gefeierten Kant die Menschen, unter
öen freilich nur die starken, vornehmen, aristokratischen Na-
r®n, die ihren Willen der misera plebs als Gesetz auferlegen,
Wgenfalls aufzwingen. Wider die gegen diese Herrenmoral rea-

^lereode „Sklavenmoral", vor allem des Christentums richtet sich der
ize Ingrimm des wiedererstandenen Zarathustra. Das christliche

13*



196 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Mitleid fördert Schwäche; das Schwache aber soll zu Grunde

gehen. „Gut ist alles, was das menschliche Leben fördert, was
es stärkt und erhöht; verwerflieh oder schlecht dagegen alles,

was das menschliche Leben schädigt, was es schwächt und

erniedrigt" (S. 168). Die Kritik des Vf. hebt mit Recht aufser
den zahlreichen Widersprüchen in den Äufserungen des
„Philosophen" seine geschichtlichen Irrtümer (S. 211 ff.) hervor.

Von der letzten Phase, der „Krone" der Weltanschauung
N.s, nämlich der ewigen Wiederkunft aller Dinge bemerkt
der Vf., sie sei eine blofse Illusion, da eine solche, die übrigens
nicht von ihm zuerst, sondern bereits von den alten Pythagoreern
als Lehre aufgestellt worden sei, unmöglich ist; sie wäre ein

ewiges Zeitliches, ein solches aber ist ein innerer Widerspruch
mit sich selbst (S. 217).

Wie mochte N. zu der Annahme einer solchen Wiederkuntt,
die einem Verzicht auf den unendlichen Fortschritt und auf die

Züchtung des Übermenschen gleichkommt, gelangt sein? Sollt0
nicht vielmehr die Erwägung mafsgebend gewesen sein, dafs

sich ein endliches Princip in der Hervorbringung von Formen
erschöpfen müsse, um so mehr da der Darwinismus für eiu0

planmäfsige Entwicklung keine Grundlage bot, indem sein

Züchtungsprozefs auf dem blofsen Zufall ruht. Der Drang zu®
Leben mufste sich daher mit einer stetigen Wiederholung des

diesseitigen irdischen Lebens zufriedengeben.1
Im letzten Abschnitt wird uns N. als „der Antichrist

vorgeführt. Er verdankt diese Bezeichnung teils den heftig00
Vorwürfen, die er gegen das Christentum wie ebenso viele
tödlich gemeinte Pfeile schleudert, teils dem Umstände, dafs sein0
letzte Schrift diesen Titel führt. N. habe offenbar die
Feindseligkeit gegen das Christentum auf die höchste Spitze getrieben
und sei darum das Non-plus-ultra der antichristlichen Philosophen-
Wir lassen dies bezüglich der Person und persönlichen Gesinnung
dahingestellt; glauben aber doch beispielsweise an Voltair0
erinnern und weiterhin bemerken zu sollen, dafs der Hafs, der
sich in kalten Formen verbirgt, intensiver sein kann als
derjenige, der in leidenschaftlichen Deklamationen sich ergeht, dl0

vielleicht im Gegenteil ein inneres Gefühl des Bedauerns
übertönen sollen. Sehen wir aber auf die philosophischen Anschauungen,

so sind diejenigen N.s nicht antichristlicher als jene, di0

in den modernen pantheistischen und atheistischen System00

1 Vgl. E. Horneffer, Nietzsches Lehre von der ewige°
Wiederkunft. Leipzig. 1900.



3. Dr. Schindele, Metaphysik W.s v. Auvergne. 197

ihren Ausdruck fanden. Es ist der geraeinsame Gedanke der
Immanenz, die Devise des Eritis sicut Deus, die im objektiv
"^versöhnlichen Gegensatz zur transcendenten Welt- und
Lebensanschauung des Christentums steht und in aufrichtigen und
midenschaftlichen Geistern, wie es der reichbegabte, aber des
inneren Gleichgewichts entratende N. war, auch subjektiv zu
feindseligen Äufserungen fuhren mufste.

Die vom Vf. auch hier (S. 223 Anm.) hervorgehobenen
Widersprüche erklären sich aus der unsystematischen,
aphoristischen Art der Darstellungsweise N.s, sind aber auch zum
leile wenigstens nur scheinbar. — Die Folgerung (S. 225), das
höchste Lebensideal wäre nach N. für den Menschen, physisch
Möglichst stark zu werden, der vollkommenste Mensch wäre
atso in Cirkus8en und Athletenklubs zu suchen, geht offenbar

weit, indem sie einzelne Aussprüche zu sehr urgiert. Das
Ideal N.s ist ein höherer Menschheitstypus, in welchem sich
Physische Kraft mit genialer Begabung und rücksichtsloser
Willenskraft verbindet nach dem bekannten so viel mifsbrauchten
lud mifsdeuteten Worte: mens sana in corpore sano, was so
aufgefafst, dafs in einem gesunden Körper notwendig eine
|esunde und in einem kranken, krüppelhaften Körper eine kranke
kßele wohne, offenbar materialistisch und falsch ist.

Der Eindruck, den wir schliefslich von dem Leben und
itterarischen Wirken des unglücklichen N. mitnehmen, läfst sich
?ahin zusammenfassen, dafs die in philosophischen und überhaupt
id sog. gebildeten Kreisen vorherrschende idealistische, ästheti-
?"erende, immanentistische, dem Christentum objektiv feindliche
Dichtung in einem unablässig aufwärts strebenden, begabten und
Energischen Geiste nur erschöpfend und zerrüttend wirken
°nnte und folgerichtig mit einer Katastrophe endigte, zu
er sie thatsächlich geführt hat.

Auf das Gebiet der Geschichte der mittelalterlichen Philo-
8°phie führt uns die Inauguraldissertation des Dr. St. Schindele
jjifer (jem Xitel: (3) Beiträge zur Metaphysik des Wil-

elm von Auvergne, die „Untersuchungen über seine Lehre
v°m Sein und deren Verwertung im Gebiete der sogenannten
üatürlichen Theologie" enthält (S. 2). Solche specielle
Unterteilungen sind dankenswert, da sie zur Berichtigung und

örvollständigung des früher so vielfach entstellten und unvoll-
andigen Bildes der scholastischen Philosophie, ihres Ursprungs,

j^rer Quellen und ihres Charakters dienen. Die vorliegende
^arstellung bestätigt die wiederholt betonte Thatsache, dafs

e scholastische Philosophie keineswegs ausschliefslich durch



198 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Aristoteles bestimmt wurde, sondern in das peripatetische „Grundwerk"

platonische Elemente aufnahm; und da ihr diese vielfach
aus pantheistisch getrübten, neuplatonischen (Piatons Lehre mit
eleatischen Anschauungen kombinierenden) und neuplatonisierenden
(arabischen) Quellen zuflössen, so führte dies zu einem Gärungs-
prozefs, aus welchem sich, mit Ausscheidung der fremdartigen
Bestandteile, in der Lehre des hl. Thomas von Aquin ein in
sieh harmonisch geschlossenes philosophisch-theologisches System
herausbildete. Wilhelm folgt zunächst den Spuren von Boethius
und Augustin, verschliefst sich aber auch einem (durch das

Bekanntwerden sämtlicher aristotelischer Schriften eröffneten)
Ideenkreise nicht; seine philosophischen Schriften „spiegeln d'e

Zeit des Überganges getreulich wider" (S. 9). Wilh. darf
sonach mit einem Scotus Erigena, der in Grund- und Aufbau
neuplatonischen Einflüssen Raum gab, nicht auf die gleiche Linie
gestellt werden. Als charakteristisch für W.s „ganze Philosophie'
hebt der Vf. hervor, dafs, „wenn wir das esse oder die entitas
erfafst haben, wir damit auch den Geber des Seins, den
Allerhöchsten erfassen, was sicherlich nicht im Sinne einer Hype*
stasierung des Seinsbegriffs und auch nicht in dem des Ontolo-
gismus gemeint ist (S. 11), wiewohl bei W. in der Frage über
den Unterschied des relativen geschöpflichen von dem absoluten
göttlichen Sein nicht jene Bestimmtheit herrscht, wie wir die»
bei anderen Scholastikern gewohnt sind" (S. 14).

Bezüglich der Individuation lehrt W., dafs „jede Substanz
durch sich selber allein individuell" sei (S. 11). Ebenderselbe
lehrt zuerst bestimmt einen Unterschied von Wesenheit und

Dasein, der von der dist. realis der meisten Thomisten „kaum
verschieden sein wird" (S. 23), indem er aus neuplatonischen
Schriften schöpfte (S. 25). In mehrfachem Sinn erklärt W. die
Distinktion von quod est und quo est, unter anderen auch in

dem von essentia und esse. Nach Alex. v. Haies bezeichnet
das quo est das abstrakte, das quod est das konkrete Sein

(S. 30). Bei Hugo von S. Victor findet sich der Gedanke von
Potentialität, Wirkursache u. s. w. mit dieser Formel verbunden.
In der That entspreche der Wirkursache mit Zweck und Form
auf der einen Seite das quo est, der Materie auf der andern
das quod est (S. 31). Platonischen Ursprungs ist die
Unterscheidung des ens per essentiam und ens per participationem
(S. 33), die sorgfältig gehandhabt werden mufs, um nicht zu

inkorrekten Lehren zu führen (S. 34); sie hänge mit der logischen
einer doppelten praedicatio zusammen (S. 35).

„Nachdem man im Mittelalter den Unterschied zwischen



3. Dr. Schindele, Metaphysik W.s v. Auvergne. 199

Wesenheit und Dasein derartig schroff betonte, dafs er zu
einem realen sich gestaltete, lag die Überträgung der doppelten
Urädikationsweise auf das geschöpfliche, resp. göttliche Sein nahe.
Uei Aristoteles findet sich eine derartige Übertragung nicht,
ebensowenig wie die platonische Unterscheidung von ens per
®88entiam und ens per participationem. Nennt ja doch Aristoteles
m seiner Stellungnahme gegen Piatons Ideen gerade die
platonischen Ausführungen über Urbildlichkeit der Ideen und
Teilnahme der Dinge an denselben nichtssagende Metaphern" (S. 37).
Uer Vf. findet also den realen Unterschied „schroff", ohne sich
näher über seine eigene Stellung zur Frage auszusprechen.
Unseres Erachtens hängt ihre Beantwortung davon ab, ob die
Wesenheit auch mit Abstraktion vom Dasein als eine Realität
gedacht werden müsse. Ist diese Frage zu bejahen und verhält

sich diese Realität zum Dasein wie Potenz zum Akt, so ist
her Unterschied zweifellos als ein realer zu bezeichnen. Was
nber die Stellungnahme des Aristoteles zur platonischen Ideen-
'ehre anbelangt, so betrifft diese die Behauptung der Jenseitigheit

der Gattungs- und Artbestimmtheiten der Dinge in
Verbindung mit der falschen Hypostasierung des Allgemeinen.
Wie aber Aristoteles mit Piaton bezüglich des Seins per essen-
ham und per participationem sich vereinbaren läfst, zeigen die
an den bekannten thomistischen Beweis für Gottes Dasein aus
hßn Stufen des Seins auch von Seiten neuerer Thomisten
geknüpften Erörterungen. Der Vf. selbst bemerkt: „Die ganze
Erörterung über W.s v. A. Lehre vom Sein hat uns gezeigt, wie
harin die aristotelische Lehre von den „Principien, sowie die
Platonische Ideenlehre einen durch den christlichen Gedankenkreis
u°d die lange verschiedenartige Tradition modifizierten Ausdruck
gefunden hat" (S. 43).

Aus den beiden letzten Abschnitten (III u. IV) heben wir
hervor, dafs auffallenderweise der Beweis für Gottes Dasein aus
her Thatsache der Bewegung bei W., der doch sonst die Argumente

häuft, sich nicht findet (S. 56), und dafs Wilhelm v. A.
has göttliche Sein als esse formale omnium bezeichnet, ohne
'»ausreichende befriedigende Erklärung" darüber zu geben, in
Reichem Sinne dies zu verstehen ist (S. 69). Die befriedigende
Erklärung liegt darin, dafs man mit dem hl. Thomas eine
hoppelte causa formalis unterscheidet, die c. f. externa oder

^ exemplaris und die c. f. interna. Gott ist c. formalis externa
^er Dinge, keineswegs aber innerlich konstituierende Wesens-
°rm derselben.

Unter den „pantheistisch lautenden" Ausdrücken finden sich



200 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Citate aus der S. contra Gent, des hl. Thomas, worin Gott als

das eine Sein, das Princip aller Dinge ist, und als das wesenhat'te
Sein bezeichnet wird (S. 68 f.). Wie uns scheint, lautet das

an sich keineswegs pantheistisch ; denn das Sein, das Princip
aller Dinge und wesenhaft Sein ist, unterscheidet sich eben
dadurch z. B. von der Einheit, die Princip der Zahl, und dem

Punkt, der Princip der Gröfse ist, dafs es, weil alle Gattungen
des Seienden umfassend, über allem erhaben in sich subsistiert
und in eine Zusammensetzung mit anderem nicht eingeht und
nicht eingehen kann. (Man vergl. den Artikel in der S. Th.-
an Deus in compositionem aliorura veniat.)

Eine specielle Untersuchung widmet Dr. Schindele der
Unterscheidung von Wesenheit und Dasein in der Habilitationsschrift

(4): Zur Geschichte von Wesenheit und Dasein in
der Scholastik. Dieser Unterschied bezieht sich nicht auf di0
Wesenheit in statu merae possibilitatis, sondern es handelt sich

um die Existenz, die zum individuellen konkreten Wesen hinzutritt

(S. 4). Ihre Bedeutung schöpft die Frage aus dem

Zusammenhang, in welchem sie mit dem Unterschiede „zwischen
Gott, dem absoluten Sein, und der Schöpfung, dem relativen
Sein besteht" (S. 5). Vom hl. Thomas wird die das Sein
aufnehmende Wesenheit deutlich von dem aufgenommenen Dasein
unterschieden. „Das participierte Sein wird beschränkt nach

der Aufnahmefähigkeit des Participierenden. Gott allein ist sein

eigenes Sein, darum ist er ausschliefslich reine unendliche
Wirklichkeit" (S. 9). Dabei verweist Thomas auf Dionysius,
Boethius, Avicenna, das Buch de causis. In der Schritt de

veritate gebraucht er den Ausdruck „realis compositio" (S. 12)-
Für die Idee vom participierten Sein beruft er sich auf Augustin.
Sicht anders als Thomas lehrt Albert d. G. mit Berufung auf

avabische Philosophen, das Buch de causis. Der hl. Bonaventura
unterscheidet sich von Thomas nicht in der Lehre über de»

Unterschied von Wesenheit und Dasein, sondern in der Annahm0
einer geistigen Materie (S. 25). Alex, von Haies ist kein Gegn01"
der Unterscheidung von ess. und exist. Wilhelm von AuvergD0
lehrt deutlich den Unterschied des Wesens vom Dasein, da»

jenem „accidit, accidentaliter" zukommt, bedient sich aber neu-
platonisch-emanatistischer Ausdrücke (S. 32).

Am Schlüsse konstatiert der Vf. neuerdings den Ursprung
der Distinktion von essentia und existentia aus arabischen und

neuplatonischen Quellen (abgesehen von Boethius). Der Uber d0

causis sei bekanntlich neuplatonischen Ursprungs, neuplatonisch
sei auch die häufig angetroffene bildliche Ausdrucksweise vom



5. Dr. Lichtenstein, Lotze und Wundt. 201

Herabfliefsen des Seins und von der Teilnahme an demselben
35). Sollte hiermit gesagt Bein, dafs jene Distinktion auch

Dür im neuplatonischen Ideenkreise berechtigt sei, so wäre dem
entschieden zu widersprechen. In diesem hat die Distinktion
^°n ess. u. exist, einen von der scholastischen Auffassung gänz-
j'ch verschiedenen Sinn. Dem Neuplatonismus zufolge gibt es
>o Wahrheit nur ein Sein; die Dinge sind nur Scheinexistenzen,
Dichtige Erscheinungsformen des einen Seins, der Monas, die

aus sich entläfst und wieder in sich zurücknimmt. Wenn
Dich aber selbst der hl. Thomas des Ausdrucks : Emanation
Dedient, so verbindet er damit keineswegs den neuplatonischen
^'Dn, was für den, der nicht am Worte klebt, sondern auf die
Bedeutung und den Zusammenhang mit dem Ganzen der Lehre
Dohtet, keines Beweises bedarf. Die „Teilnahme am göttlichen
^ein" endlich bedeutet, dafs die Geschöpfe durch göttliche
^chöpfer-Macht und Güte ein zwar ihnen eigenes, jedoch
versehenes, dem göttlichen ähnliches beschränktes Sein besitzen.

Als XXIV. Band der von Dr. L. Stein herausgegebenen
»Berner Studien zur Philosophie und ihrer Geschichte" erscheint
®'De vergleichende philosophische Studie über (5) Lotze und
v*sndt von Dr. A. Lichtenstein. Der Vorrede zufolge
»erscheint Lotze in vieler Beziehung als Vorläufer Wundts, der
Djanche Gedanken des ersteren klarer fafst, konsequenter zu
"Dde führt und von ihnen fruchtbare Anwendung macht",
wiewohl beide Philosophen in vielen wichtigen Fragen auseinandergehen.

Die Einleitung enthält eine allgemeine Charakteristik
es Standpunkts und der Richtung der Philosophie Lotzes (S. 2 ff.)

Dnd Wundts (S. 9 ff.). Gemeinsam ist beiden die volle
e®8pektierung der Erfahrung (was, bemerken wir, ihre Befangen-

in spekulativen Vorurteilen nicht ausschliefst!). Lotze kämpft
^le für die Erfahrung so für die mechanische Raturauffassung
Dod will sie auf dem Gebiete des organischen Lebens voll und
j>aDz angewendet sehen, an die Stelle der teleologischen Lebens-
füft soll die „kausale" Erklärung treten. Gleichwohl ist diese

D'cht das letzte Wort der Wissenschaft, mufs aber allgemein
s® ten (8. 4). L.8 Ziel ist eine einheitliche Weltanschauung, er

"1 zeigen, „wie ausnahmslos universell die Ausdehnung und
Dgleich wie völlig untergeordnet die Bedeutung der Sendung
' Welche der Mechanismus in dem Baue der Welt zu erfüllen

hat" (S. 6).

j »In der Religionsphilosophie knüpft L. an die Resultate
aeD Metaphysik an. Diese lehrt, dafs die Einzeldinge nicht

einander hätten wirken können, wenn sie nicht alle gleicher-



202 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

weise Glieder einer allumfassenden Einheit wären. Diese Einheit

ist das Absolute oder Gott" (S. 7). Derselbe Lotze, der
den Organismus nicht als Einheit zu begreifen weifs, macht au»

dem Universum, das eine Einheit der Ordnung ist, einen

Organismus, dessen Seele die Gottheit selbst sein soll, und

springt so ganz unvermittelt vom äufsersten Pluralismus zum
Monismus über, mit dem er die Persönlichkeit des „Absoluten'
für vereinbar hält (ebd.), ohne zu bedenken, dafs einem
weltimmanenten „Absoluten" eine andere als eine weltimmanente
Persönlichkeit nicht zukommen könnte; eine solche aber würde
es in den endlichen Geistern, in denen es sich verwirklicht,
besondert, zum Erscheinen kommt, besitzen. Der Vf. bemerkt
hierzu: „Man kann nicht gerade behaupten, dafs das Verhältnis
der Einzelsubstanzen zum Absoluten oder das zwischen Gott
und Welt bei Lotze ein klares ist. Mir scheint der Versuch,
Spinoza und Leibnitz zu vereinigen, mifslungen zu sein. Will
man eine absolute Universalsubstanz, so mufs man den Determinismus

mit in den Kauf nehmen; will man dagegen dem Einzelnen
seine Freiheit1 wahren, so verzichte man auf jene, wie Leibnitz
gethan hat (?); denn seine Centraimonade ist blofs prima inter
pares. Gleichzeitig müfste man freilich auch auf eine Erklärung
der Wechselwirkung zwischen den Substanzen verzichten. Das will
aber Lotze nicht und gerät so ins Schwanken zwischen Spinozis-
mus und Leibnitzianismus" (S. 9). Nicht auf eine
Wechselwirkung, sondern auf die Monaden müfste man verzichten, an

deren Stelle Substanzen zu setzen sind, welche die materiell6
Basis gemein haben, also aufeinander physisch wirken und von

einander leiden können.
Mit nur Wenigen will auch W u n d t nicht auf eine durch

Erfahrung und Erkenntnistheorie solid fundierte Metaphysik
verzichten. Eine Konsequenz seiner voluntaristischen Psycholog'e
ist es, dafs er das logische Denken als Ausflufs der Willen9'
thätigkeit fafst. Wertvoll ist in seiner Logik das Ausgeben
vom Urteil. „Der Begriff ist nicht Material, sondern Produkt
des primären Urteils" (S. 11). Dieses aber ist logische Teilung
eines gegebenen Wahrnehmungsinhalts durch einen Akt der

Apperception (Ebd.), d. h. Wundt verwechselt das „primäre
Urteil mit der Abstraktion.

Das erste Kapitel behandelt zuerst die Erkenntnistheorie
Lotzes in zwei §§. Im ersten: „Möglichkeit und Sinn der

1 Wir setzen hinzu: „seine Substantialität"; denn es geht nicht
die Dinge zugleich als Substanzen (wie Herbart) und als Acciden»6"
fmit Spinoza) aufzufassen.



203

Erkenntnis", wo wir zur Rechtfertigung des modernen Idealismus
^er sinnlichen Erkenntnis die superkluge Bemerkung lesen, es

ein Irrtum zu glauben, die Vorstellung eines Erkennens, das
bie Dinge nicht wie sie erkannt werden, sondern so, wie sie
8lod, uns gibt, bedeute noch etwas Verständliches (S. 19): als
°b Dinge überhaupt erkannt würden, wenn sie nicht erkannt
^erden, wie sie sind. Unsere Erkenntnis könne gar nicht ein
ähnliches Abbild der Dinge sein, wie sie unabhängig von uns
eXistieren, denn diese Forderung setze voraus, dafs wir aufser
loserer Wahrnehmung wahrnehmen sollen: ein lächerliches
^ophisma, das im Grunde nichts anderes besagt, als eine
Erkenntnis eines Seins, das vom Erkennenden verschieden ist, sei
®chon aus dem Grunde unmöglich, weil sie Erkenntnis sein soll.
(Ebd.) Nach Lotze hat der Geist nicht die Pflicht, die Dinge
80 abzubilden, wie sie sind, vielmehr sind die Dinge blofs Mittel,
ln ihm Erscheinungen hervorzurufen, die etwas Höheres sind,

was die Dinge selbst ohne den Geist leisten konnten (S. 20).
Uer Geist hat aber doch die Pflicht, nach Wahrheit zu forschen,
was ihm nur durch Erkennen möglich ist. Widerspricht es
aber dem Begriff der Erkenntnis (als immanente Thätigkeit),
^abhängiges Sein zu erkennen, so ist eben jede Erkenntnis
®'cht „selbstgemachter", sondern objektiver Wahrheit, auch die
üurch Verstand oder Vernunft, einfach ein Ding der Unmöglichkeit.

Dem 2. § „Ursprung und Kriterien der Wahrheit" zufolge
^üpft L. an platonische Gedanken an, indem er gegenüber der

eränderlichkeit der Sinnendinge in der Wahrnehmung auf die
gleichbleibenden Beziehungen der Inhalte untereinander (z. B.
äer Töne) als Quelle ewig gültiger wahrer Behauptungen
hinbist. Solcher allgemein gültiger Sätze gibt es zwei Arten, die
^nalytiaChen oder logischen, die von der sich ewig gleichbleiben-

611 Ideenwelt gelten, und die synthetischen oder sachlichen,
e0en der Verlauf des Geschehens uuterworfen ist (S. 27). Ein
eWeis für die Gültigkeit der Verstandesgrundsätze ist nicht

Abglich; das Denknotwendige ist ohne jeden Beweis für wahr
2,1 halten. Wie kommen wir aber von dieser rein subjektiven,
^Wissermafsen instinktiven Gewifsheit zur objektiven, die uns
gestattet, den Verlauf der Wirklichkeit durch Denken zu
^herrschen? Die Antwort lautet durchaus skeptisch und wird

V>m Vf. auf drei Punkte zurückgeführt (S. 25 f.): 1. alle
Erkenntnis ist hypothetisch, 2. wir haben an eine allgemeine

esetzlichkeit zu glauben, 3. die Eiuzelgesetze der Verknüpfung
^rschiedener Vorgänge setzen synthetische Sätze a priori voraus.

le Erkenntnis dieser Sätze ist nach L. ein Schauen, womit



204

offenbar viel mehr ein Hineinschauen (ins Objekt) als ein Heraua-
schauen gemeint ist, so dafs die Übereinstimmung mit dem

objektiven Sachverhalt problematisch bleibt.
L. will nur jene Auffassung der Wirklichkeit als wahr

gelten lassen, derzufolge diese Erscheinung geietiger Principie°
sei (S. 28), verfallt also in den Fehler, den Kant durch seinen
transcendentalen Idealismus vermeiden wollte, dem „Ding an sich'
Gesetze vorzuschreiben. Wie da von der Absicht die Hede sein

kann, die Erfahrung voll und ganz zur Geltung zu bringen»
ist nicht einzusehen.

Der Vf. bemerkt, in jener Ansicht (wornach „die Objektivität
der Aufsenwelt davon abhängig gemacht wird, ob sie sich al8

eine Welt geistiger Dinge denken läfst"), spreche ein Werturteil
mit, das von solchen Problemen ferngehalten werden sollte. —'

Mit den an sich unmittelbar oder a priori einleuchtenden Syn-
thesen habe L. es sich zu leicht gemacht, es sei nicht zutreffend,
dafs Verknüpfungen, wie die von Ursache und Wirkung, in ihren
einzelnen Anwendungen das Merkmal der Evidenz mit sich

führen. In der That liegt hier das Gebiet der Induktion. Dm

einfachen Verhältnisse aber seien nicht Gegenstand unmittelbaren
Anschauens, sondern Produkte abstrahierender, logischer
Bearbeitung der Wirklichkeit (S. 28).

Die Erkenntnistheorie Wundts wird unter den Rubriken:
Ausgangspunkt und Methode, Wahrnehmungs-, Verstandes- und

Vernunfterkenntnis behandelt (8. 29—49). Geht Lotze vom

Subjekt aus, so dagegen Wundt von einer ursprünglichen Einheit

des Subjekts und Objekts. Aufgabe der Analyse ist es,

zwischen beiden zu repartieren; erkenntnistheoretisch ist
demnach Wundts System kritischer Realismus. Bei dieser
Zuteilung kommt indes, wie fast bei allen Modernen, das Objekt
zu kurz, indem die sensiblen Qualitäten dem Subjekt zufallen»
wodurch die Objektivität der Erkenntnis überhaupt ins Schwanken
gerät und zweifelhaft wird. „Ist die Konsequenz des ApriorisfflU8
der absolute Idealismus, so zerfällt für den Empirismus die Welt
in einen Haufen sinnlicher Empfindungen, aus dem die Wissenschaft

nichts machen darf. Allen diesen verfehlten Theorieen
gegenüber mufs die Ansicht recht behalten, welche von dem

ursprünglichen Gegebensein des Denkens und des Seins lD

einem Bewufstseinsakt ausgeht" (S. 32). Ferner: „Sowohl das

Objekt als auch die Formen des Raumes, der Zeit und
der Bewegung besitzen objektive Realität; dagege°
ergibt sich aus der wechselseitigen Kontrolle der WalW
nehmungen, dafs der Empfindungsinhalt subjektiv ist



6. E. v. Hartmann, Die moderne Psychologie. 205

(S- 39). Das Resultat ist, dafs zwar das Subjekt Gegenstand
Wahrnehmender, dagegen das Objekt ein solches begrifflicher

Erkenntnis sei (Ebd.).
„Die Verstandeserkenntnis erstrebt, die Thatsachen der

Wahrnehmung durch ihren empirisch gegebenen Zusammenhang
Zu erklären, oder zu begreifen, d. h. in eine begriffliche
.Verbindung zu bringen, die Vernunfterkenntnis will sie im
Interesse des Einheitsbediirfnisses unserer Vernunft ergänzen"
(S. 44).

Aus dem zweiten Kapitel: „Die Grundprincipien der Psychologie"

(S. 50—80) heben wir von den Erörterungen über Lotzes
Lehre vom Wesen der Seele und dem Verhältnis derselben zum
Leibe folgendes hervor. Mit Rücksicht auf Lotzes Ansicht, dafs
eine Verbindung Eigenschaften enthalten könne, die in den
einseinen Bestandteilen nicht begründet sind, stehe nichts im Wege,
!jf'e Seele als Organisationsprodukt der im Grunde physischen
Lestandteile des Körpers zu erklären (S. 65). „Bei Lotze heifst

entweder das einheitliche Weltganze, oder das einzelne
Llement; Zwischenstufen der Vereinigung negiert er vollständig"
vf; 66). Daher weifs der Verfasser des Mikrokosmos weder die
Linheit des Organismus zu begreifen, noch die Substantialität
End Geistigkeit der Menschenseele zu begründen; seine Psycho-
°gie ist ebenso unhaltbar als seine zwischen Universalismus und
Individualismus, Monismus und Pluralismus, Hegel und Herbart
Unsicher schwankende Metaphysik.

Indem wir über die bekannte Wundtsche Bestreitung der
Anwendbarkeit des Substanzbegriffs auf die Seele, seine sog.
Aktualitätspsychologie hinweggehen, schliefsen wir mit einer
Letnerkung des Vf.s über Wundts Voluntarismus, der viel-
a°h mifsverstanden worden sei. „Der Voluntarismus W.s besteht
arin, dafs er gegenüber anderen Theorieen die Ursprünglichkeit
jW Gefühle und Willensakte behauptet, und dafs er alle

psychischen Bestandteile nach dem Vorbild der Willensakte als
peignisse auffafst, im Gegensatz zum Intellektualismus, der den

Erstellungen das Sein ruhender Objekte zuschreibt" (S. 79 f.).
des Vf.s Darstellung vgl. man H. Gruber, der Positivismus

Freiburg 1891), nach dessen Urteil Wundts System trotz des
^Etaphysischen Scheines positivistisch ist, da alles, was über

in der Vorstellung Gegebene hinausgeht, also die gesamte
®rstande8- und Vernunfterkenntnis für Wundt nur Hypothese,

*°«tulat, Ideal ist (A. a. 0. S. 152).
Unter dem Titel: „Die moderne Psychologie" (6) bietet

er unermüdliche Verfasser der Philosophie des Unbewufsten,



20t> Zur neuesten philosophischen Litteratur.

E. v. Hartmann, eine „kritische Geschichte der deutschen

Psychologie in der zweiten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts' •

Wie die Geschichte der Metaphysik desselben Verfassers, so i8'
auch dieses neueste Werk darauf angelegt, für das „Unbewufste
Propaganda zu machen und den Standpunkt der angeblich „voll"
ständigen Psychologie als die höhere Synthese aller einseitige"
Standpunkte, welche alle Wahrheitsmomente der letzteren orga-
nisch in sich vereinigt unter Ausscheidung ihrer einseitige"
Unzulänglichkeit und ihrer negativen Irrtümer" zu erweisen
(S. 458).

Von dieser „vollständigen, allumfassenden Psychologie
erhalten wir folgendes Bild : „Eine vollständige Psychologie wird
von den bewufst-psychischen Phänomenen als Grundlage der
weiteren Erkenntnis ausgehen, sie ins Gebiet des relativ Unbe-
wufsten erweitern und sie sowohl als central bewufste wie al9

relativ unbewufste genetisch aus dem Zusammenwirken physio*
logischer Vorgänge mit unbewufst psychischen Thätigkeite"
erklären. Das Hinausgehen über das im Centralbewufstsei"
unmittelbar Gegebene schliefst den Verzicht auf apodiktische
Gewifsheit und die Bescheidung bei blofs wahrscheinliche"
Ergebnissen ein; das Ausgehen vom unmittelbar Gegebene"
sichert aber die solide Grundlage, wie das schrittweise induktive
Fortschreiten vom Bekannten zum Unbekannten den soliden Au'*
bau der psychologischen Erkenntnis. Die Erweiterung auf die

relativ unbewufsten psychischen Phänomene ermöglicht die Voll*

ständigkeit des psychophysischen Parallelismus im Universuuü
gibt den unterschwelligen psychischen Gröfsenwerten den einzig
verständlichen Sinn, liefert das Material lür die vorbewufste"
psychischen Synthesen, die den komplizierten Bewufstseinsinh»"
formieren, und sichert dem physiologischen Unbewufsten auch

dann eine indirekte psychologische Bedeutung, wenn sei"®

Erregungen unter der Schwelle des Centralbewufstseins bleibe"-
Die physiologischen Dispositionen liefern die allein annehmbar0

Erklärung für Gewöhnung, Übung, Fertigkeit, Gedächtnis, AÇ*

lagen und Charakter. Die unbewufste psychische Thätigkei'
endlich ist als Denken und Wollen die einzig mögliche psychisch0
Thätigkeit neben und hinter den psychischen Phänomenen ""
ihrer produzierten Veränderung; sie vollzieht die Synthesen,
denen die relativ unbewufsten psychischen Phänomene da9

Material liefern, erzeugt schöpferisch aus sich die logische"'
ethischen und ästhetischen Normen, nach welchen sie d'09®

Synthesen vollzieht, gräbt die physiologischen Dispositionen a'9

ihren bleibenden Niederschlag ein und überschreitet produktiv



6. E. v. Hartmann, Die moderne Psychologie. 207

Leistung dieser selbstbereiteten teleologischen Hilfsvor-
^chtungen im Sinne ihrer Steigerung und Verfeinerung"
(s- 453 f.).

Allumfassend ist, wie uns scheint, diese Psychologie, sofern
8{e alle bisher zu Tage getretenen psychologischen Irrtümer in
8>ch zu einem monströsesten, widerspruchsvollsten Ganzen
verneigt. Da das gesamte bewufste Seelenleben als passives
Phänomen vor- und unbewufster Thätigkeiten betrachtet wird, so
stellt es sich unter dem Bilde eines Marionettentheaters dar,
^'t dem Unterschiede, dafs die verborgenen Fäden nicht in der
Hand eines bewufst-intelligenten Dirigenten zusammenlaufen,
Sondern von dem bekannten „Unbewufsten" gehandhabt werden,
jhese vollständige Psychologie kombiniert den positivistischen
Hrtum, dafs über unmittelbare Erfahrung hinaus sicheres Wissen
Unmöglich sei, mit dem Panpsychismus, der in phantastischer,
aller Erfahrung widersprechender Weise den Stoff in Denk- und
j^illensakte auflöst, und mit dem Irrtum der spekulativen
psychologie, die das Denken (resp. Wollen) oder die „denkende
?earbeitung" des sinnlich gegebenen Materials als „schöpferische"
J-hätigkeit auffafst, indem sie jedoch diesen Irrtum noch dadurch
steigert, dafs jene Thätigkeit, insbesondere aber das Wollen, eine
Absolut unbewufste sein und bleiben soll. Zwar ist zuzugestehen,
aa's das Denken (intellektuelle Vorstellen) nicht ohne eine
anbewufste und vorbewufste Thätigkeit sich vollzieht; diese
thätigkeit aber ist weder ein schöpferisches Denken, noch
überhaupt ein Denken, sondern die das Denken bedingende
Abstraktion, zunächst der Grundbegriffe, scholastisch gesprochen

Ie Thätigkeit des intell. agens. Hierin liegt das Wahrheits-
®)oment der „unbewufsten Kategorialfunktion" v. Hartmanns.

handelt sich also nicht um ein unbewufstes Denken und
j/U'len, denn im Denken und Wollen ist das an sich bestimm-
^are. passive Denkvermögen bereits aktuiert, folglich auch

e W u fs t ; denn nur das Potentielle liegt im Gebiete des
Unbeaten. Da nun aber v. Hartmann mit der gesamten neueren

hilosophie eine reale Möglichkeit nicht anerkennt, also alles
hseits des Bewufstseins Liegende für ihn aktual ist, so gelangt

einerseits zur Annahme unbewufster Denk- und Willensakte,
bererseits aber zur Unterscheidung eines Centralbewufstseins

^
n Untergeordneten „Bewufstseinen" im Zusammenhange mit

q
r Auffassung des Organismus als eines aus Individuen niederer

li^ung zusammengesetzten Individuums höherer Ordnung, end-

^ zur Leugnung psychischer Dispositionen und der Erklärung
es Gedächtnisses u. s. w. aus physiologischen Eindrücken, resp.



208

der Lagerung der Moleküle. All diesen Irrtümern, die als solche

nachzuweisen hier nicht der Ort ist, wird der Boden entzogen,
wenn man den Inhalt des Bewufstseins oder die psychischen
Erscheinungen auf die durch Vermögen thätige individuelle
Seelensubstanz zurückführt, den Teilen des Organismus aber ein

aktuales Sein nur im ganzen zugesteht, und endlich psychische
Dispositionen annimmt, mit anderen Worten überhaupt die

Realität des Potentiellen anerkennt.
Was die Disposition des vorliegenden Werkes betrifft, 80

ist die Darstellung nach den psychologischen Hauptproblemen
geordnet. Auf eine Einleitung „über Begrenzung und Anordnung
des Stoffes", „über die Probleme der modernen Psychologie" u. s.w.

folgt ein zweiter, Aufgabe und Methode der Psychologe
behandelnder Abschnitt. Die besprochenen Probleme selbst sind'-

das Unbewufste, Association und Reproduktion, Empfindung, Gefühl
und Wille, Einheit des Bewufstseins, psychophysischer Parallele*
mus. Jeder einzelne Abschnitt schliefst mit einer Zusammen*

fa8sung des bezüglichen Ergebnisses. Im letzten Abschnitt wird
die Bilanz der modernen Psychologie gezogen. Von den
berücksichtigten Autoren seien genannt: Wundt, Lipps, Höffding.
Rechner, Lotze, Brentano, Horwicz, Ziegler, Rehmke, Ziehen u. s. ^
Von katholischen Autoren, von Anhängern der neuscholastischeo
Richtung ist nicht einer näher gewürdigt. Genannt sind S. 0

Hagemann und Esser. Wir können uns trösten. In dieser
Gesellschaft, deren Mitglieder der Mehrzahl nach in einer Seele®*

lehre ohne Seele einen Ausbund von Weisheit ersehen, ist für

uns kein Raum. Trotz der angeblich gemeinsamen Erfahrung8*
grundlage herrscht da eine Disharmonie, kaum geringer als Je

unter den „spekulativen" Philosophen. Der Vf. selbst äuftc'
sich dahin: „Die verschiedenen Ansichten geraten viel lebhaftÇ1-
als je zuvor in Streit, und dieser Streit dreht sich nicht wi®

früher um nebensächliche Punkte, sondern um Kardinalfrage®
(S. 2).

hDie principiell gegnerische Stellung indes, die uns dur01

den Standpunkt des Vf.s geboten ist, soll uns nicht abhalte®-
bei dem folgenden näheren Eingehen auf den Inhalt des Werk09
auch die zuweilen sehr scharfsinnigen und treffenden Urteil0
über die verschiedenen psychologischen Richtungen hervorzuhebe®
und anzuerkennen.

Der Einleitung zufolge glaubt der Vf., es bedürfe kei®01"

besonderen Entschuldigung, dafs er seine Philosophie des Ü®be*

wufsten mit in den Kreis der Besprechung gezogen habe: w»9

wir mit Bedauern zugeben müssen. Die physiologische Psycholog10



6. E. v. Hartmann, Die moderne Psychologie. 209

gehöre in den Kreis der folgenden Erörterungen, soweit sie

^nch physiologische Thatsachen oder Hypothesen zur Erklärung
heranziehe. Bezüglich der Beschränkung auf die deutschen
Psychologen sei nur mit dem Dänen Höffding eine Ausnahme
gemacht. Als abgethan dürften heute gelten die gesonderten
^eelenvermögen, die indeterministische Freiheit und die Frage nach

_em Sitze der Seele. Mit dem Freiheitsproblem beschäftigen
sich die heutigen Psychologieen „nur so weit, als nötig ist, zu
Zeigen, wie auf streng deterministischem Boden dasjenige Mafs
Praktischer Freiheit zu stände komme, welches für die juridische
had sittliche Verantwortlichkeit ausreicht". Diese streng
deterministische Freiheit ist denn doch nichts weiter als ein
hölzernes Eisen! Mit dem Sitze der Seele befassen auch wir
hQs nicht weiter, da uns die Seele substantielle Form des Leibes
lst;- Die „gesonderten Seelenvermögen" aber kann auch die
hmderne Psychologie nicht los werden, ja v. Hartmann selbst
hast sein ünbewufstes in der Dualität von Wille und Idee
8absistieren.

Protestieren müssen wir gegen die allgemeine Anerkennung,
aafs Gedächtnis u. s. w. durch molekülare Lagerungsverhältnisse
edingt seien, soweit damit die psychischen Habitus ausgeschlossen

Verden sollen (S. 7).
Vom p8ychophysi8chen Parallelismus lesen wir: „So erweist

sich der moderne psychophysische Parallelismus als Kind eines
^etaphy8ischen Agnosticismus, der vor dem physiologischen

hgmatisrnus ehrfurchtsvollst Halt macht" (S. 19). Treffend ist
^ Urteil über die blofs beschreibende Psychologie. „Um
>e Fülle des komplexen Thatbestandes beschreiben zu können,
his man sie zunächst in einfachere Bestandteile zerlegen" u. s. w.;

j
h® Wichtigere und Wesentlichere ist herauszuheben, dazu sind

jh'tencie Grundsätze notwendig (S. 22). Zweifellos gibt es keine
^eelen künde, noch weniger aber Seelen Wissenschaft ohne

Verbindung von Analyse und Synthese. Um aber eine
l8aenschaft von der Seele zu erreichen, dazu genügt es
f, wie Hartmann meint, zur Erklärung der Erfahrung

^Pothesen aufzustellen (S. 28). Dagegen,sind wir wiederum
jr.hht einverstanden, dafs der Psycholog sich aller sich darbietenden

u Littel bedienen soll, wie Beobachtung anderer Menschen

jj 8- W. (S. 28). Wenn jedoch „der Entwicklungsgang von der
^P^dung durch die Anschauung, Wahrnehmung und Vor-

Ung hindurch einerseits zum Phantasma, andererseits zur
gemeinen Vorstellung, Begriff, Urteil und Schlufs" vorausgesetzt
h (S. 29), so heifst das eminent psychologische Probleme aus
Erbuch für Philosophie etc. XVI. 14



•210

der Psychologie ausschliefsen und einer Disciplin (der Erkenntnistheorie)

zuweisen, die ihren Anspruch auf Selbständigkeit nicht
zu legitimieren vermag.

Im „Ergebnis des zweiten Abschnitts" verrät sich der
Sachwalter des Unbewufsten durch die Bemerkung, ursächlicher
Zusammenhang zwischen je zwei Bewufstseinsinhalten sei niemals
unmittelbar gegeben, sondern, soweit er besteht, allemal durch
nicht bewufste (sei es materielle, sei es unbewufstpsychische)
Zwischenglieder vermittelt (S. 30). Doch nicht! Denn die innere
Erfahrung sagt uns, dafs wir denken, wenn wir denken wolle»'
wenn sie dies auch nicht sägt ohne Mitwirkung der Vernunftr
da nur diese über die Zeitfolge hinaus den inneren Zusammen*
hang von Ursache und Wirkung erkennt (daher intelligit ^
inter legit).

In dem vom Standpunkt Hartmanns hochwichtigen Abschnitt
vom Unbewufsten zeigt sich der sonst scharfsinnige Denker
so völlig in seinen Vorurteilen befangen, dafs er die gröbste»
Widersprüche und die augenfälligste petitio principii übersieht
Gegen den „Bewufstseinsspiritualismus" macht er geltend, daf*
das Bewufstsein rein passiv und unproduktiv sei, und dafs, wen»

es aktiv und produktiv wäre, es sich doch nicht am eigene»
Schöpfe aus dem Sumpf des Unbewufstseins ziehen könnte (S. 82)-

Und doch ist es das Unbewufste, das sich nach H. am eigene»
Schöpfe aus dem Sumpfe des Unbewufstseins zieht! H. hält

es für ausgemacht, dafs das „Unbewufste" das ursprüngliche i"t
eine Annahme, die vom „Bewufstseinsspiritualismus" einfach

geleugnet wird. Und mit Recht! Denn die „unbewufste Teleo*

logie" in den organischen Lebensvorgängen (S. HO), wora»'
v. Hartmann so grofses Gewicht legt, beweist nichts für die

Annahme eines unbewufsten Denkens und Wollens, da organische*
Wachstum, Ernährung, Zeugung keine Erkenntnis- und Wille»8*

prozesse sind,1 wiewohl die in ihnen sich offenbarende objekti*»
Zweckmäfsigkeit auf ein zwecksetzendes Denken und Wolle»

hinweist, das aber nur über ihnen in einem denkenden »D<*

wollenden, selbständig subsistierenden, also auch sich selb8

erfassenden, selbstbewufsten intelligenten Wesen bestehen ka»»'
H. ist eben noch ganz und gar in den Abstraktionen des spek»'®'
tiven Idealismus befangen trotz seiner Versicherung, dafs es D31

1 In confesso apud omnes est non aliarum operationum conscienti»^
homini esse posse, quam quae per se sunt cognoscitivae, vel a cogniti»»
proficiscuntur, quia anima tunc alicuius rei conscia esse dicitur, cB.g
ipsam cognoscere cognovit. Atqui operationes vitales neutrius ge».e'e
sunt, quia ipsae similes sunt operationibus rerum, quae omni cognit'°n
destituuntur. Sanseverino, Compend. I p. 150.



211

dßn Konstruktionen ein- für allemal vorüber sei. Das Bewufstsein
e°U unproduktiv sein Und doch ist es das bewufste Denken,
^as Urteile, Schlüsse u. s. w. produziert! Und E. v. Hartmann
Reibst wird doch wohl bewufst denkend seine zahlreichen Schriften
'os Dasein gesetzt haben.

Ein Korn Wahrheit enthält das Urteil über Apperception s-
P8ychologie, die nur dann eine höhere Wahrheit gegenüber
^er Associationspsychologie vertrete, wenn in jedem, auch dem
Modrigsten Associationsvorgang schon mehr stecke als eine
Passive, mechanische Agglomeration psychischer Phänomene, wenn
überall unbewufste Intellektualfunktionen den Vorgang leiten.
Soviel ist nämlich wahr, dafs das Denken ebensowenig durch
|jje Wundtsche oder auch Herbartsche Apperception als durch
~Ie Humesche Association erklärt wird, und dafs jene in den
Sensualismus der letzteren zurückfallen (S. 140 ff.). Hierher
gehört eine Bemerkung Sigwarts, jedenfalls sei ein Urteil mit
^erneinender Kopula keine Association, weil ein trennendes Band
bnsinn ist (S. 167). Abgesehen von der vermeintlichen Panacée
es Unbewufsten ist das Ergebnis des vierten Abschnitts zu

^nceptieren, dafs weder eine Associationspsychologie als reine
^ewufstseinspsychologie, noch eine solche als phj'siologische
r^produktionspsychologie, noch der „widersinnige Versuch einer
yuthese des einen Faktors mit dem Produkt selbst (Wundtsche

^Pperceptionspsychologie)" dem wissenschaftlichen Bedürfnis
l?enjigen könne (S. 173). Zum Verständnis der zuletzt

angehörten Worte sei bemerkt, dafs die (aktive) Apperception Wundts
18 bewufster, auf Grund von Associationen denkend tliätiger
^le an ein materielles Organ im Stirnhirn gebunden ist und

®'ch als Innervationsempfindung der Muskeln in einer wirklichen
Pannung derselben äufsert (Vgl. S. 216 f.).

Aus dem Abschnitt: „Empfindung, Gefühl und Willen"
eben wir hervor den Gebrauch des Wortes „Empfindung"
eitens der Philosophie des Unbewufsten in einem weiteren und
geren Sinne. Die „Gattung" Empfindung im weiteren Sinne
Ualle in die beiden „Arten" der Empfindung im engeren Sinne

oh° 8innlicher Qualität, und von Lust- und Unlust-Empfindung
ß.

er Gefühl (S. 194). Diese Darstellungs- resp. Redeweise ist
j. e ganz unlogische, da es eine blofse Homonymie ist, wenn

6 Ausdrücke Gefühl, Empfindung bald in dem einen, bald in
o

01 anderen Sinne gebraucht werden. Nach dem richtigen
Prachgebrauch werden sinnliche Qualitäten nicht empfunden,

Iis u
rn wahrgenommen> dagegen innere Zuständigkeiten (see-

c"e8 Leiden, Thun) empfunden, Lust und Unlust gefühlt. —
14*



212

Die „Gefühle" der Uratome, welche die Bausteine, aus denen i°
zusammengesetzten Individuen (Molekülen, Zellen, Ganglien-
knoten, Hirnteilen) Empfindungen aufgebaut werden sollen

(S. 195), können wir nicht umhin als idealistische Phantastereien
zu bezeichnen. Aus Lust- und Unlustgefühlen als alleinigen1
Baumaterial soll mit Hinzutritt der unbewufsten Kategorial-
funktionen der gesamte Bewufstseinsinhalt sich aufbauen. W1®

nun aber Farben-, Ton- u. s. w. „Empfindungen" aus Lust- und

Unlustgefühlen sich aufbauen sollen, ist schlechterdings
unerfindlich. — Unmittelbar bewufst zu werden sei das Wolle0
unfähig (S. 197): eine Behauptung der „Philosophie des
Unbewufsten", zu der sie teils durch Entleerung des Willens v°°
allem Gefühlsmäfsigen (denn das bonum rationale liebend, da»

Gegenteil hassend, resp. verlangend, fliehend wollen wir)i
teils durch die Auffassung des Bewufstseinsinhalts als passiven
Phänomens gelangt ist.

Im sechsten Abschnitt (die Einheit des Bewufstseins) lesen

wir, dafs Lotze die Substantialität des psychischen Individual"
Subjekts ablehne, den früher von ihm gebrauchten Ausdruck
Substanz desavouiere und die Unentstandenheit u. s. w. d®r

Individualseele leugne; er lasse sie nur als ergänzende Thätig'
keit des Absoluten zu, die zu seinen physischen Thätigkeitc0
hinzutritt (S. 283 f.). Lotze kam eben über ein haltloses Schwanken

zwischen Monismus und Pluralismus nicht hinaus. W>®

schon angedeutet, beruht die Art, wie v. Hartmann (S. 28'/
seine Leugnung der Substantialität der Individualseele durch

die Teilbarkeit der Seele und des Bewufstseins zu begründen
sucht, auf dem Mangel der Unterscheidung des Aktualen u°
Potentialen. Das rein tierische, resp. pflanzliche individuell®

Lebensprincip ist aktual eins und nur der Potenz nach vielfach!
seine Teilbarkeit ist eine accidentelle und hat ihren Grund 10

der Versenkung im Stoffe, beschränkt sich aber auf nieder®

Organismen. Anders verhält es sich mit der Menschenseel®)

welche die Potentialität des Stoffes überragt, für sich subsists1"

und unteilbar ist. v. Hartmann selbst verfällt zwar nicht de®1

(Herbartschen) ontologischen Pluralismus, wohl aber dem au

Vielheit zum leeren Scheine herabsetzenden Monismus (S. 28"/'
Scharf lautet das Urteil über Wundts Theorie der Bewul"9

sein8einheit. „Von alledem, was Wundt bei seinen Vorgäng®1"15

bereits entwickelt und ausgeführt fand, hat er nur die äufso1"®'

physiologische Bedingung der Entstehung der Bewufstseinseinhe1 '

den durchgehenden Zusammenhang des ganzen Nervensystem
in allen seinen Teilen, scharf festgehalten, ohne übrigens

d>



G. E. v. Hartmann, Die moderne Psychologie. 213

Güte der Leitung als das Entscheidende bei diesem Zusammenhange

hervorzuheben. Alles übrige hat er, soweit er es benutzt
j*at, durcheinandergewirrt, z. B. individuelles Bewufstsein und
^elbstbewufstsein, Seele, Subjekt und Ich, Bewufstsein und
-°ewufstseinseinheit, ideelle Bewufstseinseinheit und reelle Einheit
der Seelenthätigkeiten im Individuum" (S. 298).

Gegen die reine Bewufstseinspsychologie macht v. H. geltend,
8|e führe zum Solipsismus entweder des beschränkten oder des
absoluten Bewufstseins und lasse im letztern Falle die Spaltung
ln relative Bewufstseinseinheiten unerklärt. Da fragt es sich
doch, ob die Psychologie des Unbewufsten das Bewufstsein
überhaupt und die Existenz diskontinuierlicher Bewufstseine zu
erklären vermöge. Etwa durch das berüchtigte „Stutzen" des
Willens? Der Vf. kritisiert zwar nicht schlecht, ist aber selbst
»der Sünde blol's".

Der siebente ausführliche Abschnitt behandelt den psycho-
Pbysischen Parallelismus. Mit Recht werden hier die
Anfänge der (modernen!) Identitätsphilosophie auf Nikolaus
Gusanus zurückgeführt. „Seine Lehre, dafs in Gott alle Gegensätze

zusammenfallen, drängten ihn dazu, auch die Identität der
gâterie und des Denkens in Gott anzunehmen, d. h. nach
damaliger Auffassung die der Möglichkeit und Wirklichkeit"
(8. 317).

Als Grund der Bevorzugung des Parallelismus seitens der
v°m Naturalismus herkommenden Psychologen wird die Furcht
ezeichnet, durch eine Beeinflussung des Materiellen von Seiten

Seele den reinen Mechanismus der materiellen Welt zu
8tÖren, sowie die Bereitwilligkeit, vom agnostischen Standpunkt
aaf jede Erklärung des Zusammenhangs zwischen Körperlichem
dad Seelischem zu verzichten (S. 327). v. H. selbst findet,
^afs in keinem Falle ein Widerspruch gegen das Gesetz der

Haltung derKraft entstehen könne, wenn die hinzukommende
|P8ychische) Kraft die Geschwindigkeiten unverändert

l8t und nur die Richtung der Bewegungen ändert,
• diesem Falle ein positiver oder negativer Zuwachs zu der

Organismus vorhandenen Energiesumme nicht geliefert werde
| • 337). „Das Beharrungsgesetz im rein materialistischen Sinne

p,
ein blofses Vorurteil der ihre Grenzen überschreitenden

j^ysik" (8. 348). Wenn Ebbinghaus behauptet, auch die blofse

plcatungsänderung eines bewegten Teilchens schaffe schon neue
erDergie, weil sie eine neue Seitenkraft einführe, so übersieht

ç,' dafs die neue hinzutretende Seitenkraft, wenn sie die
eschwindigkeit des bewegten Teilchens nicht vermehrt, auch



214

die konstante Energiesumme des mechanischen Systems nicht

vermehre, weil ihre dynamische Leistung völlig dadurch absorbiert

wird, den Widerstand zu überwinden, den das bewegte Teilchen
nach dem Beharrungsgesetz einer Änderung seiner Bewegung8*
richtung entgegensetzt (S. 354 f.). In jedem Falle ist dem Vf.

beizustimmen, wenn er erklärt, dafs der indirekte Beweis für
den Parallelismus durch Ausscheidung der Wechselwirkung8"
hypothese nach wie vor auf schwachen Füfsen stehe. Für un8

indes handelt es sich nicht um eine Wechselwirkung zwischen
Leib und Seele, denn die Seele verbindet sich mit dem Leibe
nicht durch eine Thätigkeit, sondern verhält sich als seine

causa formalis; eine Wechselwirkung findet vielmehr nur zwischen
den Vermögen der Seele statt, und die Schwierigkeit bezieht
sich auf die Wechselwirkung der organfreien mit den an Organe
gebundenen Vermögen; die Möglichkeit einer solchen aber beruht
teils auf der Einheit des Lebensprincips, worin beide Arten von

Vermögen wurzeln, teils auf dem von der geistigen Kraft
ausgehenden Impuls, kraft dessen das sinnliche Vermögen (resp-
das Phantasma) auf das geistige Vermögen zurückwirkt. Ein6
nähere Ausführung bezüglich der bewegenden Kraft des Willen8
müssen wir uns an dieser Stelle versagen.

Wiederholt weist v. Hartmann das naturwissenschaftlich6
(vielmehr materialistische, kraftstoffliche) Vorurteil zurück, daf®

die mechanische Energie die einzige Form der Kraftäufserung
und alle Kraftäufserung an die objektiv-reale Erscheinung der

Materie als ihren Träger gebunden sei, mit anderen Worten,
dafs die Konstanz der mechanisch-materiellen Dynamik die
Konstanz der kosmischen Dynamik überhaupt bedeute und verbürg6
(S. 370).

„Die Schwierigkeiten, die an dem Parallelismus in jede*
Gestalt halten, erscheinen weit gröfser als diejenigen, die w"
der Kausalitätstheorie verknüpft sind" (S. 373).

Von Ziehen, dessen Ansichten auch in pädagogisch60
Kreisen Eingang gefunden, erfahren wir, dafs er das Bewufstsein
nur als passive Begleiterscheinung und einen zufälligen Nebenerfolg

gewisser physiologischer Prozesse gelten lasse (S. 376)-

Gegen jene Fassung des Parallelismus, der jeder psychisch6®
Erscheinung eine organische Bewegung entsprechen läfst,
treffend eingewendet: Inwiefern logische Operationen das Abbil®

oder der passive Ausdruck bestimmter Hirnbewegungen 8610

könnten, ohne dafs dabei ihr eigentliches Wesen gänzlich z0r

stört würde, sei völlig unbegreiflich (S. 384 f.).
Nur angedeutet möge werden, dafs der Vf. mit Recht <fi0



6. E. v. Hartmann, Die moderne Psychologie. 215

^Urückführung des Kausalzusammenhangs auf eine funktionelle
Abhängigkeit im Sinne des mathematischen Begriffs der Funktion
fiir unhaltbar erklärt (S. 399 f.).

Vollberechtigt ist die Frage: „Wenn eine selbständige
Gesetzlichkeit und geschlossene Kausalität der bewufstpsychischen
Reihe auf das offenkundigste allen Erfahrungen widerspricht,
^ofs das nicht wenigstens zur Vorsicht mahnen, ehe man eine
8°lche für die materielle Reihe behauptet?" (S. 401).

Wenn behauptet wird, erst seit Hume wüfsten wir, dals
Kausalität nicht wahrgenommen, sondern zu den Wahrnehmungen
hinzugedacht wird (S. 408), so ist der eine Satz so falsch wie
Aer andere; denn dafs Verhältnisse nicht sinnlich wahrgenommen,
8°ndern nur denkend erfafst werden, hätte der in der Geschichte
^er Philosophie doch sonst bewanderte Verfasser an zahlreichen
^teilen in den Schriften des Aquinaten lesen können; dafs sie
aber „hinzugedacht" werden, ist das bekannte, von Kant
berührende aprioristische Vorurteil.

Das Schlufsergebnis dieses Abschnittes lautet: „Der
*arallelismu8 wird dem ïhatbestand der Erfährung selbst nach
Reiten der Natur nur unvollständig gerecht, indem er an der
"fusion festhält, dafs es später doch einmal gelingen werde,
^jie organischen Lebensvorgänge ohne Rest aus der Mechanik

er Atome zu erklären. Daneben ist. er völlig unfähig, das

hoheitliche Geistesleben der Menschheit zu erklären, und mufs
hei jedem Versuch, sich mit ihm zu beschäftigen, seine eigenen
Grundsätze verleugnen, weil jede Wechselwirkung der Bewufst-
8etue untereinander nach parallelistischen Grundsätzen unmög-
'°b ist. Auch tritt er mit der Erfahrung in Widerspruch,
^enn er als unentbehrliches Gegenstück der geschlossenen
Physischen Kausalität eine geschlossene bewufstpsychische Kau-
^olität der Bewufstseinsinhalte unter einander zu behaupten
®Ucht. Andererseits widersprechen die Gegner des Parallelismus

Erfahrung, wenn sie dem Bewufstein Aktivität zuschreiben
her gar in die alten Irrtümer von einem Seelensitz oder von
er Körperlichkeit der Seele zurükfallen" (S. 422).

Der Vf. verwirft mit Recht jene beiden Extreme, von
enen das eine die physischen Phänomene idealistisch in
°bein auflöst, das andere aber die psychischen Erscheinungen

einer zufälligen und gleichgültigen Nebenwirkung des allein
i abrhaft wirklichen Physischen und Materiellen herabsetzt,

dem ebenderselbe aber die gesamte Natur auf unbewufste
eilungen und Denkakte zurückführt, verfällt er selbst in das

r8tere jener Extreme. Seine Berufung auf die Erfahrung ist



21«

völlig wirkungslos ; denn gerade die Erfahrung zeigt uns

aktuales Denken und Wollen nur in Verbindung nicht alle'0
mit Bewufstsein, sondern mit Selbstbewufstsein, woraus
schlief8en ist, dafs jenes „absolute" Denken und Wollen, das

wirkender Grund der Welt und ihrer Ordnung ist, nicht anders
denn als selbstbewufste und persönliche Intelligenz gedacht
werden darf.

——<•—•—

DE NATURA PHYSICAE PRAEMOTIONIS.
Scripsit

P. NORBERTUS DEL PRADO, Ord. Praed.

I.
1. Doctrinara traditam circa influxum Dei in creaturas

rationales tarn in ordine naturae, quam in ordine gratiae, sie i°
compendium redegit Divus Thomas 2. ad Corinth, cap. 3. lectione

prima, ubi explanans ilia verba Apostoli : Fiduciam autem taUnl
habemus per Christum ad Deum, non quod sufficientes simus
cogitare aliquid a nobis quasi ex nobis, sed sufficientia nostrü
ex I)eo est, scribit:

„In quolibet processu operis primo est assensus, qui ß'

cogitando; deinde collatio per verbum; et postmodum impie'10

per opus. Unde si nec cogitare quis a se habet, sed a De°i
non est dubium, quod non solum perfectio operis boni est a De°>

sed etiam inchoatio. Ad Philipp, cap. 1. v. 6: Qui coepit
vobis opus bonum, perficiet usque in diem Christi Jesu.
Et hoc est contra Pelagianos dicentes, quod inchoatio boni open8
est ex nobis, sed perfectio est a Deo. Isaiae cap. 26. v. 1^'
Omnia opera nostra operatus es nobis, Domine."

„Sed ex hoc ne videatur tollere libertatem arbitrii, dic>':

A nobis, quasi ex nobis. Quasi dicat: Possum quidein aliqul<1

facere, quod est liberi arbitrii; sed hoc, quod facio, non est eX

me, sed a Deo, qui hoc ipsum posse confert; ut sic et libertateö1
hominis defendat, cum dicit : a nobis, et divinam gratiam c°w
mendet, dum dicit: quasi ex nobis, scilicet procedat, sed a De°-

„Hoc etiam Philosophus vult, quod numquam homo P°r
liberum arbitrium potest quoddam bonum facere sine adiuton0
Dei. — Et ratio sua est: quia in his, quae facimus, quaerenduj11

est illud, propter quod facimus. Non est autem procedere 10

infinitum, sed est devenire ad aliquid primum, puta ad consilium-
Sic ergo bonum facio, quia consilium mihi inest ad hoc; et b°c

est a Deo. — Unde dicit, quod consilium boni est ab aliq°0'


	Zur neuesten philosophischen Litteratur

