
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius [Fortsetzung]

Autor: Leonissa, Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762107

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762107
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 165

ST. DIONYSIUS AREOPAGITA, NICHT
PSEUDODIONYSIUS.

(Forts, von Bd. XVI, S. 95 ff.)

Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Der I. Teil der literarhistorischen Untersuchung Kochs
(dieses Jahrb. a. a. 0.) behandelt im 2 Kapiteln die Beziehungen
des sogenannten Pseudo-Dionysius zum Neuplatonismus. Das
!• Kapitel bringt als schriftstellerische Beziehungen formeller
Art: Schrifttitel; Aporien- und Briefform; die Vision des Karpus ;

Eingangs- und Übergangsformeln ; Schlufsformeln; die Benennung:
»Theologen, Theologie und Logien", sowie „Lehrer und Führer."
Eas 2. Kapitel soll nachweisen des Autors Anlehnung an den
Neuplatonismus in einzelnen philosophischen und theologischen
Anschauungen. Als solche werden besprochen: die Schönheit;
die Liebe; die Erkenntnis Gottes und der Engel; Gottes
Wirksamkeit und Vorsehung; die göttliche Gerechtigkeit. Gehen wir
z°r Besprechung der einzeluen Punkte über.

Gleich anfangs wird der sogen. „Vater der christlichen
Mystik" zum Metaphysiker, der jedoch die Gottesnamen mystisch-
allegorisch interpretiert (vgl. dies. Jahrb. XIV, S. 427 ff.).
»Die für die Metaphysik des Dionysius bedeutsamste Schrift trägt
^en Titel jteçl 9-siœv ovofiârœv Es ist ein neuplatonischer
^chrifttitel, dessen Quelle im platonischen Dialog Kratylus liegt."
Hie Xeuplatoniker entlehnen den Titel also dem Plato; und doch
Hufs er ein neuplatonischer sein Der Titel spricht höchstens

für des Areopagiten platonische Redeweise, keineswegs
jar seine Abhängigkeit von Proklus. Längst vor Proklus
gebauchten die Neuplatoniker schon diesen Titel; so Porphyrius,
^atnblichus, Theodor von Asine. Was diesen und die andern
2°hrifttitel, sowie die Aporien- und Briefform, die Eingangs-,
Übergangs- und Schlufsformeln betrifft, urteilt selbst Stiglmayr
(Historisch-politische Blätter, 125. Bd. S. 546): „Allerdings
b^eint mir diese Kategorie von Argumenten für sich allein
^trachtet, als die schwächste, weil dergleichen Analogieen sehr

""gemeiner Art sind und bei profanen und religiösen Schriften
J®Der Zeit allenthalben vorkommen." Eben deshalb scheint uns

ber diese Kategorie sogar alle Beweiskraft zu verlieren. Und
*°tzdem fügt Stiglmayr bei: „Sie dienen immerhin zur
erstärkung und Abrundung des Ganzen, sie eröffnen das



166 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Manöver mit einem leichtern Geplänkel." Bei solcher Logik
der Gegner thun sich die Verteidiger der Echtheit freilich immer
leichter.

Mit den „theologischen Grundlinien" des Dionysius soll es

eine eigentümliche Sache sein (S. 10). Der Aquinate ist als
ausgezeichnetster Erklärer der „göttlichen Kamen" des Areopagiten
durchaus anderer Ansicht. Er nennt die verlorene Schrift
allerdings „göttliche Hypotyposen" (dies. Jahrb. a. 0.). Das Urteil
freilich, ob Koch besser und tiefer, als St. Thomas, Sinn und
Geist des grofsen hl. Apostelschülers erfafst, überlassen wir
getrost dem werten Leser. Der Aquinate findet auch die
Entschuldigung des Areopagiten (DN. 3, 2) ganz am Platze (a. 0.
S. 468). „Die Schrift über die göttlichen Hymnen erregt
wieder starken Verdacht" (S. 12). Koch übersieht, dafs diese
Schrift keine andere ist als die von den göttlichen Kamen
(DK. 1, 3). Die Lobpreisungen sind eben solche Gottes selbst.

Dionysius sagt (a. 0.) ausdrücklich: „Durch deren (hl. Schrift)
Licht werden wir angeleitet zu Lobpreisungen, wie solche der
göttlichen Allherrschaft geziemen." Von der hl. Schrift sagt er
(a. 0. 1,4) auch, dafs sie nach dem, was von Gottes Güte
ausgeht, Kamen Gottes bildet, um uns über Gott zu belehren und
Gott zu preisen. Darnach löst sich ganz glatt der „offenkundige
Widerspruch", welcher sein soll „ein deutlicher Fingerzeig, dafs
Daillée und Engelhardt im Recht sind, wenn sie die verlorenen
Schriften für Fiktion erklären". (S. 13). Verloren ist allerdings
die andere Schrift „über die Eigenschaften und Ordnungen
der Engel". Wer im Banne der fixen Idee steht, „dafs die

dionysischen Schriften nach Form und Inhalt unmöglich dem

apostolischen Zeitalter angehören können" (S. 3), der hat freilich

kein Verständnis für das System dieser Schriften (dies.
Jahrb. XIII, S. 87 f.). Die Titel der Werke des Areopagiten
sind nach seinen eigenen Angaben in den übrig gebliebenen
Schriften folgende:

1. Von der Seele (verloren).
2. Himmlische Rangordnung.
3. Kirchliche Rangordnung.
4. Die göttlichen Hypotyposen (verloren).
5. Gegenstand der Vernunft- und Sinnen-Erkenntnis (ver¬

loren).
6. Gottes Gericht (verloren).
7. Gottes Kamen.
8. Eigenschaften und Ordnung der Engel (verloren).
9. Mystische Theologie.



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 167

10. Symbolische Theologie (verloren).
11. Zehn Briefe.
Die stetige Überlieferung tritt mit aller Entschiedenheit für

^ie Echtheit dieser Schriften ein. Wie die Gegner selbst klar
Nachweisen, besteht zu Anfang des 6. Jahrhunderts bei Recht-
Und Irr-Gläubigen keinerlei Zweifel an deren Echtheit. Die
damalige Überlieferung für diese Echtheit ist unanfechtbar. Als
Schriften eines Apostolischen Vaters, des St. Paulus-Schülers,
des grofsen hl. Dionysius Areopagita, gelten sie damals allgemein;

von einem „unbekannten Fälscher", welcher diese Schriften
damals erst verfafste, findet sich nirgends die geringste Spur.
Abgesehen von allen weiteren schriftlichen Zeugnissen für die
Echtheit aus früherer Zeit, wäre diese vollste Übereinstimmung
m Beurteilung dieser Schriften das unwiderleglichste Argument
für die volle Zuverlässigkeit der diesbezüglichen Überlieferung.
Übrigens legen auch Schriftwerke aus früherer Zeit gewichtiges
Zeugnis für die Echtheit ab, so der Kommentar des hl. Dionysus

von Alexandrien (um 250) zu den Werken des Areopagiten.
^enn auch dieser Kommentar jetzt verloren zu sein scheint,
beweist dies gar nicht, dafs er nicht existiert habe. Der
berühmte Kommentator dieser Werke, der hl. Maximus (dies.
Jahrb. XIII, S. 103 f.), bezeugt seine Wirklichkeit. Er führt
(zur „Himml. Hierarchie", 5. Kap.) bei Erklärung von ovoia
ausdrücklich des Alexandriners Dionysius Worte aus dessen Scholien
2um Areopagiten an (vgl. Parker, „Are the writings of
Dionysius the Areopagite genuine?" London 1897, Parker and Co.

• 12 ff.). Derselbe Alexandriner schrieb auch diesbezüglich
ninen Brief an Papst Sixtus II. (dies. Jahrb. XIII, S. 100 f.).
Allerdings sagt Stiglmayr (a. 0.) über diesen Brief: „Es ist
Undenkbar, dafs ein Patriarch auf dem Stuhle von Alexandrien
la einem Briefe, der schon zwischen 257 und 258 an den Papst
^'Xtus II. in Rom gerichtet ist, die Schriften des Dionysius
Areopagita gründlich kannte und wider ihre Gegner warm
yßrteidigte, ohne dafs irgend eine Spur von diesen Vorgängen
j®. der gleichzeitigen und unmittelbar folgenden Litteratur zurückheb."

Dafs damals diese Schriften bekannt waren, ergibt sich
den Werken der damaligen Schriftsteller. Ganz besonders

uutlich zeigt sich das bei der Alexandrinischen Schule.
Pannus, Klemens von Alexandrien, Origenes haben die Areopa-
ßitischen Schriften gründlich gekannt und vielfach benutzt (vgl.

arker, „Dionysius the Areopagite and the Alexandrine School;"
Nndon and Oxford 1899, Parker and Co. pg. 4—8).

Aufblende Ähnlichkeit zeigt sich zwischen Melito von Sardes und



168 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

dem Areopagiten. Auch Melito schrieb über Gott, über die

himmlischen Geister, über den Menschen, über die Welt und

über die Kirche. Er erklärt auch die „Namen Gottes" und

macht ebenso die Unterscheidung solcher Namen, welche auf
das unteilbare Wesen Gottes hindeuten, und solcher, welche blofs

Beziehungen zu den Geschöpfen ausdrücken. So erklärt sich

denn ganz leicht, dafs die Neuplatoniker damaliger Zeit schon
mit dem Areopagiten Bekanntschaft machten (vgl. Parker a. 0.
S. 8 ff.). Sie zeigen sich schon auffallend vom Areopagiten
abhängig. Wenn dann bei Proklus die Ähnlichkeit noch viel
öfter und deutlicher, wenigstens dem Wortlaut nach, hervortritt,
so ist das einfach und ganz natürlich dahin zu erklären, daf»

Proklus deshalb Dionysius' Schriften am meisten von allen Neu-

platonikern ausnützte. Ging doch deren Bestreben, insbesondere
des Porphyrius und Proklus, dahin, den Heiden eine auf
göttlicher Autorität beruhende Lehre zu bieten, wie sie die Christen
in der hl. Schrift besafsen, um dieselben in der alten Religion
zu bestärken und von der neuen zurückzuhalten (Funk,
Kirchengeschichte, 3. Aufl. S. 45). Wie die Neuplatoniker die heil-
Schriften ausnützten, bezeugt St. Augustinus ausdrücklich (Confess.
1. 7. cpp. 9, 18, 20, 21).

Dafs aber in den damaligen Schriften der hl. Väter und
Kirchenschriftsteller der Areopagite nicht geradezu benannt wurde,
hat seine guten Gründe. Der Areopagite stellte zunächst selbst
das Gesetz des Stillschweigens auf, welches im 4. oder
5. Jahrhundert gar nicht mehr verständlich gewesen wäre.
Daher auch in den ersten Jahrhunderten die grofse Vorsicht bei

den Citaten aus seinen Werken. Als besonderer Grund gû1
auch die nicht gewöhnliche Ausdrucksweise des Areopagiten,
welche durch eine ganz eigentümliche äufsere Erhabenheit die
hohe Tiefe des Inhalts anzeigt. Nach Absicht des Verfassers
sollten seine Schriften nur den Vorstehern mitgeteilt werden,
nachdem ein gründliches Studium der hl. Schrift und der Philo*
Sophie bereits vorherging. Diese sollten dann die selbst tief
erfafste Wahrheit für die Christgläubigen verständlich machen.
Ein Beispiel ist offenbar Melito von Sardes. Er führt Ideen des
hl. Dionysius in gemeinverständlicher Form aus und benützt
dieselben zur Verteidigung des Glaubens. Sobald dann diese Werke
öffentlich genannt werden, geschieht das immer derart, als ob

jeder wisse, dafs der Areopagite einer der Hauptverteidiger der
kirchlichen Lehre und sein echtes Zeugnis unwiderleglich sei.

Die Areopagitischen Schriften setzen zudem die Kenntnis Plato»
und seines Systems voraus. Grade im 2. und 3. Jahrhunderte



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 169

8tand aber die Philosophie Piatos im üblen Rufe bei den Christen.
Bie Gnostiker mifsbrauchten die Platonischen Ideen. Der Neu-
P'atonismus Plotins erniedrigte das christliche Dogma unter die
Lehrsätze Piatos. Kein Wunder also, wenn mit jenen Schritten
anfseret vorsichtig umgegangen wurde, weil ein Mifsbrauch der-
8elben sowie des gefeierten Kamens ihres Verfassers nur all-
2<ileicht möglich war.

Die ältesten Väter machen keinen offenen Gebrauch von
diesen Schriften gegen die Feinde der Wahrheit, weil sie gleichfalls

keinen polemischen Charakter haben. Der hl. Dionysius
8agt selber, seine Werke sollten nicht die Schwächen der Gegner
aufdecken und bekannt machen, sondern vielmehr die Kraft der
Wahrheit. Er schrieb vor allem, um die christliche Wahrheit
®ach allen Seiten hin philosophisch festzustellen. In den
Jahrhunderten der Christenverfolgungen gab es noch einen ganz
besonderen Grund, um diese Schriften wohl eifrigst zu studieren
hnd möglichst sicher von einem Geschlechte zum andern gelangen
Zu lassen, aber eben ihrer Aufbewahrung wegen nicht von den-
Selben zu sprechen und mit aller nur möglichen Vorsicht sie
hhu den Berufensten zu überliefern. Dieser Grund liegt in der
eigentümlichen Behandlung der Geisterwelt, deren einzelnste Ein-
Zelheiten sogar berücksichtigt sind. Das aber geschah wegen
•fur diesbezüglichen falschen Lehren des Simon Magus und der
^uostiker, derentwegen auch, nebenbei bemerkt, die Lehre vom
6 bei so eingehend behandelt ist. Ende des 1. Jahrhunderts und
Q°ch allgemeiner in den 2 folgenden wurden nun die Christen
^egen Magie verfolgt, wie die Alartyrerakten unzweifelhaft
bezeugen. kogtbaren Schriften des Areopagiten hätten aber
8'cherlich nicht lange Jahre überdauert, wenn alle ohne Unter-
8chied von ihnen Kenntnis erlangten. Die allgemeine Überzeu-
sUng von deren Wirklichkeit hätte sogar genügt, um schon aus
uren Titeln neue Anklagen gegen die Christen zu machen oder
le alten neu zu begründen. Bei allgemeiner Kenntnisnahme
arselben war auch zu fürchten, die nicht so sehr scharfsinnigen

^bristen möchten aus ihnen Anlafs zu schwerem Ärgernis nehmen.
°ttut mufste es den Vorstehern der verschiedenen Kirchen in

Jeder Beziehung als gerechtfertigt und gegründet erscheinen,
b'Oer Bekanntmachung der Areopagitica in den ersten Jahrhun-
jfrten durchaus entgegenzutreten. Nur die Befähigtesten und
^r°mmsten lasen damals die Schriften selbst und verwerteten

eren Inhalt, soweit es nützlich sein konnte, in ihren Predigten
UD(1 Büchern.

Trotz der höchsten Vorsicht in Behütung dieser Schriften



170 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

waren schliefslich die heidnischen Philosophen und die Häretiker
doch zu deren Besitz gelangt. Aber wie die Katholiken ein

Interesse daran hatten, die Areopagitischen Werke zu verbergen,
um allen Mifsbrauch der wissenschaftlich theologischen Wahrheit
zu verhüten, so verbargen die Philosophen dieselben
sorgfältig, damit man ihnen ihre Fälschung nicht nachweise, und das

Erhabene, welches sie, allerdings mit Lügen vermischt, lehrten,
nicht auf seine wahre Quelle zurückführe, sondern vielmehr
glaube, sie selber hätten es gefunden; die Häretiker aber thaten

es, damit man nicht ihre Irrlehren bereits im voraus durch den

Areopagiten zurückgewiesen fände. Übrigens wachte noch weit
später die kirchliche Obrigkeit mit einem ganz besondern Eif0r
über dessen Schriften. Als Scotus Erigena diese in Griechenland

gefundenen Schriften ins Lateinische übersetzte und
veröffentlichte, tadelte es Papst Nikolaus in einem Briefe an Karl
den Kahlen, welcher die Widmung der Übersetzung angenommen
hatte, ausdrücklich und scharf, dafs die Veröffentlichung ohne

Gutheifsung des Apostolischen Stuhles geschehen sei „quod iuxta
morem nobis raitti et nostro iudicio debuit approbari"-

Dafs die Areopagitischen Schriften Ende des 4. und anfangs
des 5. Jahrhunderts schon wohl bekannt waren, wird, wie schon

mitgeteilt, auf dem Beligionsgespräch zu Konstantinopel 533
ausdrücklich bezeugt. In der lateinischen Übersetzung der hom. 1

über einige Texte des N. T. von Origenes sind des Areopagiten
Worte citiert und wird ausdrücklich sein Name genannt. Die«6
Übersetzung ist von Rufin von Aquileja (f 410), welcher sogar
ohne irgend ein Bedenken die Autorschaft der Homilie dem Origenes
zuschreibt. Von einer Abhängigkeit vom Neuplatoniker Proklu9
kann durchaus keine Rede sein. Es bleibt nichts anderes
übrig, als einzugestehen, dafs die Schriften nur allein d0°

grofsen hl. Dionysius den Areopagiten wirklich zum Verfasser
haben. Immer noch ist und bleibt wahr, was der gelehrt0
Jesuit Lessiu8 an seinen Ordensgenossen Lansselius schreibt-

„Es täuschen die Schriften des Areopagiten, wenn sie nicht voo

ihm, sondern von einem spätem sind, offenbar das katholisch0
Gewissen. Der Autor gebärdet sich als Zeitgenosse der Aposteh
mit welchen er bekannt war. Er richtet seine Briefe an Männ®r
des Apostolischen Zeitalters und berichtet über die Riten und

Gebetsübungen der damaligen Kirche. In der Voraussetzung
einer Pseudonymität müssen wir notwendig annehmen, der Aut01"

sei ein ehrloser Mensch gewesen, ein Thor, ein Heuchler, 010

Betrüger." Die Widersprüche, in welche sich die Gegner der

Echtheit verwickeln, bestätigen dies immer mehr.



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 171

In den Ausdrücken und in der Art und Weise die Worte
2ltsammenzusetzen, findet sich ein unverkennbarer Anklang an
fias Buch der Weisheit und den Hebräerbrief, wiederum ein
beweis für die Abfassung der Schriften im Apostolischen
Jahrhundert. So die Anrede nalç, puer. Das Buch der Weisheit
*etzt diese Bezeichnung ganz gewöhnlich für einen Diener Gottes.
Es dürfte hier wohl der gemeinsame Einflufs der alten Alex-
andrinischen Schule vor Pantänus maßgebend sein, zumal St.
Dionysius auch die Schrifttexte nur nach der Septuaginta anführt
und dem platonischen System folgt. — Die hl. Schriften nennt
er> wie die Apostel selbst es thun (vgl. Koch, S. 30), r« Zöyia.
h^er hl. Irenaus spricht (Prooem. adv. haer.) von ,,xa loyia
Kvçiov". Klemens von Alexandrien (Strom. 1. 2. c. 10) nennt

hl. Schrift kurz „Xöyiov". Theologen nennt der Areopagite
fi'e Apostel; Theologie die GlaubensWissenschaft, göttliche
/Wissenschaft im Gegensatze zur rein menschlichen, philosophischen
Wissenschaft, z. B. DN. 2, 2; 3, 3. Die Neuplatoniker lernten
(u seiner Schule diese Ausdrücke. So z. B. Porphyrius (Koch,
j1, 40). „Es ist bekannt, dafs er ein Buch verfafste jceçl zf/q
x Xoyimv (piXoooipiag, in welchem er den Heiden eine Bibel

'u die Hand geben und eine auf göttlicher Auktorität basierende
Lehre verschaffen' wollte. Er suchte auf diese Weise die heid-
ölsche Religion nach christlichem Muster offenbar die Areopa-
fDtica zu restaurieren und zwar auf dem Gebiete des Dogmas,

später Julian der Apostat auf dem der Disciplin und Sitte."
-Noch auffallender thut dies Proklus (a. 0. S. 41 ff.). Ihm sind
jjjlerdings die Theologen-:1 r Homer, Hesiod, Orpheus etc., die
•heologie deren Schriften (a. 0. S. 42). Und doch hat er vieles
auch aus den hl. Schriften und den hl. Vätern, besonders auch
ai)s dem Areopagiten. „Hier haben wir eine interessante Wechselwirkung

zwischen Griechentum und Christentum. Der Neu-
P'atonismus erkennt als das Geheimnis des machtvollen Einflusses

christlichen Religion die göttliche Auktorität beanspruchenden
eiligen Schriften, welche gegenüber den tausenderlei Ansichten

Philosophenschule eine feste Grundlage bilden zur Forschung
Per Gott und göttliche Dinge wie thatsächlich beim Areopa-

0» Schriften, welche metaphysische, physische und ethische
at8el auktoritativ lösen. Um also das Heidentum neu zu beleben

dem Christentum gegenüber konkurrenzfähig zu machen,^ auch er eine auf göttlicher Auktorität beruhende Lehre,
' findet sie in den Orakelsprüchen und den Lehren der altehr-
Urdigen Theologen er meint wenigstens; eine wahrhaft gött-
fie Lehre findet man nicht auf rein menschliche, rein natürliche



172 St. Dionysias Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Weise; da braucht es der göttlichen Offenbarung!). Wo sie ihn

im Stiche lassen, nimmt er zu künstlicher Exegese und
weitgehender Allegorie seine Zuflucht und trägt die Lehren hinein (!!)>
die er darin finden und als göttliche Wahrheiten ins Feld führen
will; es sind Lehren, die an transcendentalem Charakter und

mystischer Abstraktion nichts zu wünschen übrig lassen, die

Ascèse heischten und Oœzrjçla versprechen aber das Gegenteil

von Heil und Rettung brachten! leere Worte! eitler Schein'•)•
Der Coup hatte Erfolg so wird also doch die Täuschung
durch die Neuplatoniker von den Gegnern zugegeben! diese
Fälschung ist offenbar! die hl. Väter haben also recht!) und viele
achtbare und erlösungsbedürftige Geister liefsen sich gefangen
nehmen sich täuschen sie fanden Befriedigung und Kraft
zu sittlicher Lebenshaltung alles rein aus sich heraus ?)•

Nun macht der Christ Dionysius Anleihe beim Neuplato-
nismus; er holt bei ihm die göttlichen Emanationen, die durch
alle Wesen hindurch strömenden Lichtflüsse, die straffe und all°9
beherrschende dreiteilige Gliederung, die Abstrakta, Negationen,
Steigerungen, er erschrickt nicht an dem pantheistischen Klang8
des ganzen Systems, wenn er ihn auch stark zu dämpfen (!')
bestrebt ist, und er findet alle diese Lehren dank seiner
mystischallegorischen Exegese — in der heiligen Schrift als°
das von Gott geoflenbarte Heidentum Wer daher der Schrift
widerstreitet, ist auch fern von seiner Philosophie und we©
nichts liegt an der Theosophie aus den Logien (tfjç èx twV
Xoyimv &so6orpiaq), den will er auch nicht zum theologischen
Verständnis führen (DN. 2, 2)", (a. 0. S. 43 f.).

Abgesehen davon, dafs der Verfasser der Areopagitica, der

grofse hl. Dionysius, der Bekehrte des hl. Apostels Paulus, vi8'
vor dem Neuplatonismus lebte, widerspricht auch der Inbaft
dieser Schriften durchaus den Lehren des Neuplatonismus. Sein8

höchste Leistung war die mafsloseste Selbstüberhebung des Mensch80
und der Versuch, Gott durch menschliche Kraft zum Mensche0
herabzuziehen. Er will uns helfen, indem er uns anweist, an9

eigener Kraft zu übermenschlicher Höhe, zu Gott, ja über G°ft
hinaufzusteigen. Er hat durchaus kein Verständnis für daS

Höchste in unserer Religion, für die übernatürliche Erhebung
des Menschen zu Gott durch die gnädige, ganz unverdiente H81"'

ablassung Gottes zum Menschen. So fremd also steht daS

Christentum der Denkweise des rein irdischen Menseben geg8°'
über, dafs dieser sogar nach der Offenbarung durch den Sob®

Gottes nicht fafst, was vom Geiste Gottes stammt (1. Kor. 2, 1^}
Die Neuplatoniker schöpften ihre Wissenschaft aus Plato °n



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 173

^bilo, aus den hermetischen und orphischen Schriften, benutzten
Jedoch auch eifrig die hl. Schriften und die hl. Väter, um die
®eue christliche Religion mit ihren eigenen Waffen zu schlagen.
7 ie ein gewifs unverdächtiger Zeuge, der Christenfeind Porphy-
rius, gesteht, können sie sich den dem Geiste des Heidentums völlig
fremden, durchaus neuen Ideen nicht mehr entziehen. Aber weil
das rechte Verständnis fehlt, wenden sie dieselben oft ganz
verkehrt und am unrechten Platze an (vgl. über Christentum
UQd Neuplatonismus: Weifs, Apologie (3), III. Bd. 2.
Vorlag; V. Bd. 1. Vortr. bes. S. 50—73).

Die Areopagitischen Schriften sollen vor allem von Proklus
abhängig sein. Aber „in Proklus' Lehren sind Tiefsinn mit
grenzenlosem Aberglauben, haarscharfe Dialektik mit unlogischer
Verschwommenheit der Begriffe, gesunde Kritik mit naiver Glau-
"ensseligkeit, mathematische Gedankenstrenge mit der Unvex--
kanft eines wundersüchtigen Mysticismus zu einem unauflöslichen
^oäuel in einander gewirrt" treffend! a. 0. S. 52, Note 3).

diesem „unauflöslichen Knäuel" nun soll der Verfasser der
£enannten Schriften, welche die hl. Kirche (Breviarium Romain,

9. Oct. in fine lectionum 2. Nocturni) „libros admira-
ac plane coelestes" nennt, seine wahrhaft göttliche

Wissenschaft geschöpft haben. Die moderne Kritik vergifst hier
aufser den hl. Schriften ganz auf die Werke: der Apostolischen

ater; der Apologeten und anderen Kirchenschriftsteller
es 2. Jahrh.; der berühmten Lehrer an der Katecheten-

8cbule zu Alexandrien, insbes. des Klemens, Origenes,
Dionysius d. Gr.; der hl. Väter des 4. u. 5. Jahrh.: Athanasius,

asilius d. Gr., Gregor von Nazianz und von Nyssa, Johannes
brysostomus, Cyrill von Jerusalem und von Alexandrien, Ephram

v°n Syrien im Orient; Hilarius, Ambrosius, Hieronymus, Augustinas
im Occident. Und diese klassischen Schätze echt christlicher

beologie sollten dem vermeintlichen Verfasser nicht genügt
aben?! Bei seiner „dialektischen Fähigkeit und aufserordent-

en Belesenheit" (dies. Jahrb. XII, S. 491 unten) würde er
dooh sicherlich die Entwirrung des „unauflöslichen Knäuels"

sPart haben. Umgekehrt aber legt gerade dies Proklische
'anauflösliche Knäuel" Zeugnis und zwar unbestreitbares Zeugnis
„.Jon ab, dafs gerade Proklus am meisten von allen Neuplato-

Rern die Areopagitischen Schriften, ohne sie recht zu verstehen,
,j,

ageschrieben hat, um endlich dem verhafsten Christentum den
e88tof8 zu versetzen. Allerdings, das Gegenteil geschah wirklich.

®8 Proklus Gemengsei von Theosophie, Theux-gie und Magie
rachte vielmehr den schlagenden Beweis, dafs eine philosophische



174 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

absolute Religion die christliche Religion nicht ersetzen,
überwinden und verdrängen kann. Wenn dann auch die Vergleichung
der Areopagitischen Schriften mit den Kirchenvätern und
Kirchenschriftstellern und zwar schon mit den ältesten deutlich viele
Ähnlichkeiten zeigt, so geht einfach daraus hervor, dafs auch

diese bereits die genannten Schriften kannten und als solides
Fundament bei Abfassung ihrer Werke benutzten. St. Dionysius
Areopagita schöpfte eben seine „wunderbare und ganz himmlische"
Weisheit aus der hl. Schrift selbst und ans dem von Gott den

hl. Lehrern und Propheten (&soXoyoi) geoffenbarten Verständ-
nis derselben. Die hl. Schrift allein für sich nennt er Xôyitt'i
die hl. Schrift zusammen mit ihrem vom hl. Geiste geoffenbarteo
Verständnisse dagegen nennt er &soXoyia und die, welchen diese

Offenbarung gemacht worden, &eoXoyoi.
Die verschiedenen Ausdrücke für „Lehrer und Führer" und

die diesbezüglichen näheren Bestimmungen sind ebenfalls sehr

ähnlich, insbesondere bei Proklus und Dionysius (S. 49 ff), aber
daraus eine Abhängigkeit des letzteren vom ersteren abzuleiteD,
wäre doch wenigstens übereilt und willkürlich, zumal sich weitaus

die meisten derartigen Ausdrücke auch bei vorproklischen
Schriftstellern finden; so das Wort xa&qys/joiv als Führer. Der
hl. Gregorius Thaumaturgus nennt beispielsweise seinen Lehrer
Origenes in der Lobrede auf diesen xa&tjys/icâv <piXoOoçic"S

(S. 50, Note 4). Die wenigen nur bei Dionysius und Proklus
vorfindlichen Ausdrücke bestätigen bei der allgemeinen Tendenz
des Proklus, das Christentum mit seinen eigenen Waffen zu

schlagen, um so mehr dessen Abhängigkeit von Dionysius. Wenn
dann der Areopagite in DN. 3, 2 mit sich selbst in Widerspruch

geraten soll, so zeigt das eben, dafs er nicht recht
verstanden wird (S. 55 f.). St. Thomas von Aquin hat in seinein
Kommentar zu dieser Stelle durchaus keinen Widerspruch
autgezeichnet, findet vielmehr die dreifache Entschuldigung sehr am

Platze. Das Buch von den göttlichen Namen ist nicht für „Neu*
getaufte", sondern für deren Lehrer, insbesondere für die BischÖt0

geschrieben, ihnen die Unterweisung der Neuchristen und der

Christgläubigen überhaupt zu erleichtern durch Darlegung des

wissenschaftlichen Verständnisses der Glaubenslehre. Sagt der
hl. Dionysius doch ausdrücklich an dieser Stelle: „Wir aber
wollen denen, welche auf der gleichen Stufe geistiger Fassung8*
kraft mit uns stehen, in einer verständlicheren Weise (als Hie"
rotheus) die göttlichen Dinge erklären." Das 3. Kapitel schlief"'
dann mit den Worten: „Wir mafsen uns durchaus nicht an»

etwas Neues vorzubringen, sondern wollen blofs durch mehr iu9



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 175

einzelne gehende Bemerkungen über einzelne besondere Teile
des hl. Wissens das, was Hierotheus kurz und höchst scharfsinnig

gelehrt hat, dem Geiste zugänglicher und fafslicher machen."
^ie in DN. 4, 15—17 angeführten Worte des Hierotheus bilden
e'nen sehr trefflichen Schlufs des über das Gute Gesagten und
fofsten dasselbe nochmals kurz zusammen „sicut sanctum quoddam
caput imponere sermoni de arnore" d. i. nach des Aquinaten
Erklärung „sicut quaedam régula et quoddam principium ad con-
firmandum quae supra dicta sunt de amore".

Mitten in die „schriftstellerischen Beziehungen formeller Art"
(1- Kap. a. 0.) ist eingeschoben „die Vision des Karpus Ep.

6" (S. 18 — 27). Dieselbe findet sich im Briefe an Demophilus
ünd „erinnert unwillkürlich an die Apokalypsenlitteratur
'-'och hatte eine Vergleichung mit den apokryphen Apokalypsen
geringes Ergebnis Das Archetyp solcher Apokalypsen

der Mythus vom Pamphylier Er, welchen uns Plato
^eP- X, 614 sqq. berichtet, und aus ihm sind auch die Haupt-
zdge der Vision unseres Karpus e n tleh n t" Visionen
öun können kommen von Gott (wahrhaft übernatürliche),
v°m Teufel oder von überspannter Einbildungskraft. Die Vision

Karpus trägt alle Anzeichen einer wahrhaft übernatürlichen
Wirkung an sich: „omnis arbor bona fructus bonos facit: mala
aotem arbor malos fructus facit, non potest arbor bona malos
Irictus facere; neque arbor mala bonos fructus facere: igitur

fructibus eorum cognoscetis eos" (Matth. 7, 17 ff.).
Wessen Geistes aber die proklischen Visionen, das wird uns leicht
x'ar, wenn es unter anderm (S. 51 f.) heifst: „Marinas, der Bio-
§''aph des Proklus, erzählt uns die abenteuerlichsten Dinge über
«en Verkehr seines Meisters mit den Göttern: schon als Knabe
"ätte er eine Traumerscheinung der Athene, in einer Krankheit
®rschien ihm der Heildämon Telesphorus und machte ihn durch
~)erührung augenblicklich gesund. Später erschienen ihm wiederum
potter und gaben ihm Offenbarungen, namentlich Athene, As-
jyepius, die Gottheit von Adrotta, Pan, die Göttermutter. So
fideten sich in Schulkreisen über den Meister schon zu dessen

^ebzeiten verschiedene Legenden; auch der obligate Lichtglanz,
er während eines Vortrags das Haupt des Lehrers umfliefst,
arf nicht fehlen. Das Auffallendste daran aber ist, dafs Proklus
'es selbst glaubte." Nehmen wir dazu das früher schon über
r°klus (von S. 52, insbes. Note 3) Vorgebrachte. Welch ein

n?.er Unterschied zwischen der Vision des Karpus und diesen
otter- und Dämonerscheinungen des Proklus! Und trotzdem
ei'st (S. 24) es: „Wir haben gefunden, dafs das Brevier des



176

Karpus ein Lesestück aus Plato bezw. Proklus enthalten haben
mufs. Diese Beobachtung läfst uns in der dionysischen Schrift-
stellerei deutlich die Fiktion und die platonisch-neuplatonische
Anleihe erkennen." Der wahre Sachverhalt ist jedoch durchaus

umgekehrt: Wie schon Origenes gegen Celsus ausführt,
fühlten die heidnischen Weltweisen gar wohl das Ubergewicht
der neuen christlichen Lehre, welche mit unwiderstehlicher Kraft
die Welt ergrifi. Dieser nun ein Gegengewicht entgegenzustellen,
wurden die Lehren der alten Philosophen, insbesondere auch des

Plato, im Sinne der neuen jüdischen und christlichen Ideen
umgestaltet, deren Personen wurden in einem dichten Nebel von

Mythen eingehüllt, in der offenbaren Absicht, so den Zauber z°
zerstören, welcher die Lehren und die Person Christi umgab.
Wie allgemein bekannt, hatte das Leben dos Apollonius von

Tyana aus der Feder des Philostratus keinen andern Zweck, als

des Herrn Lehren und Wunder durch noch grofsartigere Worte
und Thaten in Schatten zu stellen. Denselben Zweck verfolgt
auch das Leben des Pythagoras von Jamblichus, sowie das Leben
des Proklus von Marinus (vgl. Funk, K. G. (3) S. 45).
Darnach ist leicht und deutlich zu erkennen, dafs Proklus beim

Areopagiten Anleihe machte.
Mit der vom hl. Dionysius berichteten Vision des Karpu®

stimmt ganz auffallend die Erzählung beim Anachoreten Niln9»
welcher um 430 auf dem Berge Sinai starb (S. 25 ff.). Auch
Nilus mahnt den Bischof Olympius zu Sanftmut und Besonnenheit

und erzählt ihm „kurz, um das Mafs eines Briefes nicht
überschreiten" die Vision des Karpus. Dafs diese „bei Di°-
nysius detaillierter ausgemalt" ist, kann keineswegs befremden ;

Nilus will ja eben kurz (1) berichten. Jeder unbefangene Leser
wird daraus offenbar schliefsen, dafs Nilus damals den Brief des

Areopagiten kannte, dafs es also mit der „Fiktion und der pl®*

tonisch-neu platonischen Anleihe in der dionysischen Schriftstellerei
durchaus nichts ist. Die Werke des Areopagiten bestanden

eben längst vor Proklus. Wie „der Visionär Karpus" ist auch

der Verfasser dieser Werke „Zeitgenosse der Apostel", der vom

Völkerapostel Bekehrte Dionysius Areopagita.
Das 2. Kapitel (S. 63 ff.) bringt die vermeintliche, »her

unbeweisbare „Anlehnung an den Neuplatonismus in einzelnen

philosophischen und theologischen Anschauungen"; ebenso
unbeweisbar, wie der Anschlufs des „Dionysius in der schritt'
stellerischen Einkleidung und dem äufseren Aufbau seiner Werk6
an neuplatonische, speciell proklische Gepflogenheiten", welche0
die Ausführungen des 1. Kapitels gezeigt haben sollen ^ 10



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 177

bereits gehört, hielten bald nach dem Tode des Proklus zu
Anfang des 6. Jahrhunderts alle urteilsfähigen Männer, rechtem

irrgläubige, einstimmig den Areopagiten selber für den
Verfasser dieser Schriften. Allgemein wufste man, dafs dieselben
v°n Anfang an hoch in Ehren gehalten worden waren, wie dies
üQter anderem auch daraus erhellt, dafs die Irrgläubigen, z. B.

Apollinaristen (Ende des 4. Jahrh.) und die Monophysiten
(auf dem Religionsgespräche zu Konstantinopel 533), ihren Irrtum
durch seine überaus hohe Auktorität decken wollten ; ähnlich wie
dafür ja auch stets die hl. Schrift dienen mufs. Die moderne
Kritik wendet ein gegen die Echtheit des Briefes des hl.
Dionysius von Alexandrien an Papst Sixtus II., es sei undenkbar,
dafs ein Patriarch damals die Areopagitischen Schriften „gründ-
hch kannte und wider ihre Gegner warm verteidigte, ohne
dafs irgend eine Spur von diesen Vorgängen in der gleichzeitigen
Und unmittelbar folgenden Litteratur zurückblieb." Sollte sich

^rklich keine solche Spur vorfinden, was zu beweisen wir dieser
Kritik selbst überlassen, so wäre das ganz einfach aus dem
damals noch bestehenden Gesetze des Stillschweigens zu erklären.
Dieselbe Kritik aber mutet uns zu, auf ihre einfache Aussage
Und Annahme hin zu glauben, die erwähnten Schriften seien
U'cht, wie- es damals allgemein hiefs, vom Areopagiten, sondern
uas Machwerk eines vom Reuplatoniker Proklus ganz und gar
abhängigen angesehenen Bischofs aus Syrien (S. 258 ff.), „ohne
uafs irgend eine Spur von diesen Vorgängen (von diesem Mach-
^erk!) in der gleichzeitigen und unmittelbar folgenden Litteratur
^Urückblieb" (11). Solch wunderbarer Erfolg der Forschung war
,er Kritik des 20. Jahrhunderts vorbehalten (1?). So wunderbar
j®t der Erfolg dieser Forschung, dafs wir auf denselben hin
uen historisch-kritischen Beweis vollständig für erbracht halten,
Unter allen Keuplatonikern habe Proklus die Areopagitischen

uhriften am stärksten ausgenützt. Die noch folgenden Bemer-
Ungen werden diese auffallende Abhängigkeit nur noch mehr

feuchten.
v Das DN. 4, 7 über die Schönheit Gesagte hat grofse

unlichkeit mit der Ausführung Piatos (S. 63 ff.). Keineswegs
?nn uns das befremden; denn der Areopagite beherrschte völlig
(e platonische Philosophie, wufste aber stets das Wahre vom
Wa Irrigen wohl zu unterscheiden und gegebenenfalls diese
Uilosophie auch durch die aristotelische zu verbessern. Letzteres

sich auch hier am Schlüsse dieser Stelle, woselbst von der
uteria prima gesagt wird, dafs sie teilnimmt am Schönen und
Uten (vgl. dies. Jahrb. XV, S. 153 f.). „Auch der Pädagogus

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 12



178 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

des Klemens von Alexandrien gibt in der Einleitung zum 3. Buche

Belehrungen, ,über die wahre Schönheit', die aber von D. nicht
berücksichtigt wurden" S. 65, Note 1), weil Klemens eben

später lebte. Übrigens zeigt sich gerade bei Klemens vielfach
grofse Ähnlichkeit mit dem Areopagiten, wie schon früher ge*

sagt, so z. B. in der Lehre von der wahren yvmdic, (vgl-
Eruesti: Die Ethik des Klemens v. Alex. Paderborn 1900,

Schöningh). Wieder soll D. auch in seiner näheren Ausführung
von Proklus abhängig sein. „Die Vermittlung von Plato übe»'

Plotin zu D. bildet Proklus D. transponiert das, was P°-

von der Wirkung der Schönheit in der Welt der Götter
aussagt, auf ihre Wirkung im Weltall überhaupt." — Betreffs der

„Liebe" (S. 66 ff.), deren Gegenstand das Schöne und Gute,

„beruft sich D. für den Gebrauch des Wortes epeoç, wie schon

Origenes, auf den hl. Ignatius und auf die heilige Schrift
selbst," ganz im Gegensatze zu Proklus!! Origenes jedoch folgt
darin dem Areopagiten. „So evident diese Anlehnung des
l'an Pr. ist, so unglücklich ist sie" (!?); weil eben D. bei
Voraussetzung dieser Anlehnung überhaupt unverständlich ist. Dafe

D. so eingehend „die Frage nach dem Bösen" (S. 72)
behandelt, spricht für das Apostolische Jahrhundert als Zeit der

Abfassung seiner Schriften. Denn (Funk a. 0. S. 69 ff.) „den
Ausgangspunkt des Gnosticismus bildet die Frage nach dem

Ursprung des Bösen Die Anfange der Denkweise liege"
bereits bei Simon Magus und Cerinth vor." Grade nun gege"
diesen Simon, den Vater aller Irrlehren, schrieb der Areopagitß-
Darum ist auch so gründlich die Behandlung der materia prima»
in platonisch - aristotelischem Sinne (vgl. dies. Jahrbuch X^>
S. 151 ff.).

Anfangs des 6. Jahrhunderts gilt im Orient allgemein vo"
alters her der Areopagite als eigentlicher Verfasser dieser Schritte0-
Allgemein glaubte man damals und zwar wiederum von alter8

her, dafs die dort alsZeitgenossen genannten Männer die
betreffenden Apostel und Apostelschüler seien. Zudem erwähnt
Dionysius auch den Simon Magus und dessen Lehre sowie de"

Elymas als einen „Weisen" vor der Welt. Solche Name"
konnte schlechterdings niemand anführen, der nicht im Apostolischen

Jahrhundert lebte. Selbst eine Meinung des Philosophe0
Klemens wird als eine der Erklärung bedürftige hingestellt-
Aber nirgendwo findet sich in diesen Werken auch nur d|0

leiseste Spur von einem Namen späterer Irrlehrer oder Väte"
oder Kirchenschriftsteller trotz seiner nachgerühmten „auf8er"
ordentlichen Belesenheit". Abgesehen von den Namen aller



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 179

^euplatoniker wird nicht einmal der glänzende Vertreter der
christlichen spekulativen Wissenschaft, Origenes, genannt.
Nirgends findet sich da eine Richtigstellung der einen oder andern
•ftigen Ansicht des Origenes, obwohl sich so oft die beste Ge-
'egenheit dazu geboten hätte! Alles offenbar Beweis dafür, dafs
die Dionysischen Schriften nur ins Apostolische Jahrhundert passen.
In diesen Schriften findet sich die Stelle „Meine Liebe ist
gekreuzigt" aus dem Briefe des hl. Ignatius ad Romanos, dagegen
lm Briefe des letztern ad Trallianos die Stelle ,,r« sjcovQavia
Xcd ràç lâyyshxàç xâgeiç" aus der coelestis hierarchia c. 6 (vgl.
dazu DN. 12). Sehr leicht ist diese Übereinstimmung dahin
Zu erklären, dafs beide Stellen Worte der Apostel sind oder
herrühren von einem Briefwechsel zwischen St. Dionysius und

Ignatius oder von einem beiderseitigen mündlichen Gedanken-
au8tausch.

Was Proklus und Dionysius über: „die Erkenntnis Gottes
hod der Engel" (S. 72 ff.), „Gottes Wirksamkeit und Vorsehung"
(S. 74 ff.), „die göttliche Gerechtigkeit" (S. 86 ff.) bringen,
zeigt gleichfalls deutlich die Abhängigkeit des Proklus vom
^reopagiten in der ergiebigsten Ausbeutung der Schriften des
letzteren. Da tritt gerade greifbar hervor die unanfechtbare
Wahrheit der Worte des Marsilius Ficinus: „Was diese
Philosophen Erhabenes gesagt haben über das göttliche Sein, über
aie Engel u. s. w„ das haben sie aus diesen Quellen (aus Jo-
?annes, Paulus, Hierotheus und Dionysius Areopagita) geschöpft."

die Zeiten des früheren, unverfälschten Heidentums kennt,
Qer bedarf keines Beweises dafür, dafs sich hier Einflüsse geltend
fachen, welche durchaus nicht aus der alten Welt herrühren.

ei8pielsweise redet Plato zwar von einem höchsten Weltbau-
JCeister und von Dämonen ; aber an Engel und Erzengel, deren

rdnungen und Obliegenheiten, an irgend welche geheimnisvolle
,reifaltigkeit und dgl. Dinge mehr, über welche die Neuplato-

jj'ker tiefspekulative Erörterungen anstellen, an solche Dinge
at dieser Schüler Meister nicht einmal im Traume gedacht

Weifs, Apologie III. a. 0.; St. Irenaei c. Haer.-edit.
'gce-Dissertatio I. praevia, art. 1, nrr. 29 ff.). Des Proklus

>^°ffene Diskrepanz vom christlichen Gottes- und Vorsehungs-
®grifi" w;rc[ zugegeben (S. 77), aber trotzdem „wird die Er-
at)enheit und Reinheit der göttlichen Ursache von Pr. und D.

p11 denselben Termini charakterisiert" S. 81). Offenbar sucht
pr°klu8 durch Entlehnung der Dionysischen Terminologie seinen
Atheismus möglichst zu verbergen und so zu täuschen, ihm
Dter christlich-unschuldiger Maske Eingang zu verschaffen!

12*



180 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Die Lehre von der göttlichen Gerechtigkeit (DN. 8) soll

erst recht verständlich werden, wenn wir des Proklus Traktat
de decern dubitationibus circa providentiam heranziehen Von

der göttlichen Vorsehung hat der Areopagite bei der Lehre vom
Übel (a. 0. 4) gehandelt. Hier handelt er ganz klar (siehe den

Kommentar des Aquinaten zu dieser Stelle) zunächst vom Wesen
der göttlichen Gerechtigkeit, und im Anschlüsse daran werden
zwei diesbezügliche Bedenken gelöst; dann ist die Rede von den

Wirkungen der göttlichen Gerechtigkeit : de salvatione, de libe-

ratione, de inaequalitate. Das zweite Bedenken bezieht sich auf

die Trübsal der Heiligen. Gott läfst deren Verfolgung zu als

deren Bestem dienlich. „Die Gott lieb hat, die züchtigt er-
Die Antwort des Proklus (S. 88 ff.) auf die Frage, wie sich die

Thatsache der vielfachen Ungleichheit und Inkonvenienz menschlicher

Verhältnisse mit der Vorsehung vertrage, betrifft einen

ganz andern Gegenstand. Der Areopagite handelt hier so recht
christlich von der Lehre des Kreuzes, für deren Weisheit die

Heiden kein Verständnis, welchen sie vielmehr als Thorheit
erscheint. Gewifs specifisch Christliches genug! „Denen, die

Gott lieben, gereichen alle Dinge zum Besten!" „Beati, qui per-
secutionem patiuntur propter iustitiam: quoniam ipsorum est

regnum coelorum. Beati estis cum maledixerint vobis, et pel"'
secuti vos fuerint, et dixerint omne malum adversum vos men-

tiente8, propter me: gaudete et exultate, quoniam merces vestra
copiosa est in coelis." (Matth. 5, 10 sqq.).

(Forts, folgt.)

-«-<


	St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius [Fortsetzung]

