
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


155

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Dr. Joach. Sestili: De possibilitate desiderioque Pri¬

mae Canssae Substantial» videndi. A criticis animad-

ver8ionibus vindiciae. 8°, pgg. 62. Romae 1900, Fastet.

Die Rechtfertigung richtet sich gegen kritische Bemerkungen
der Civiltà Cattolica (1. Maii 1897) und des Divus Thomas

Schlüsse eines längeren Referates (1897—98) zu desselben
Verfassers Schrift: „In Summam Theologicam S. Thomae
Aquinatis Ia- Pe- Q. XII. A. I. De naturali intelligentis animae
Capacitate atque appetitu intuendi divinam essentiam. Theologica
disquisitio. Romae 1897." Diese Untersuchung zerfällt in 3 Teile.
Ler 1. bestimmt näher den status quaestionis; der 2. bringt die
Lösung der Frage secundum rei veritatem; der 3. erforscht genau
die diesbezügliche wahre Meinung des hl. Thomas. Den Schlufs
Ulden mehrere wichtige Consectaria der genannten Abhandlung
betreffs der übernatürlichen und natürlichen Ordnung.

Am Ende des 1. Teiles wird die ganze verteidigte Lehre
Lurz (s_ 39 f) folgendermafsen zusammengefafst: „In anima
intelligent, nulla est naturalis exigentia intuendi divinam

essentiam, caeteraque dona supernaturalia possidendi:
tarnen naturalis capacitas, et positiva non repugnan-
ad ipsam visionem, cuius veluti Signum, et possibilitatis

Gndamentum in natura, ad reeipienda ilia dona sub actione
nupernaturali Dei elevantis; est Appetitus naturalis sive
'nnatus, absolutae perfectaeque Beatitudinis; qui ap-
Petitus non est explicitus divinae visionis, nee per
^oduni naturae ponderis, sed implicitus sub quadam com-
^nni ratione, intellectui manifestata; et inest etiam appetitus
e'icitu8; explicitus quidem, sed non bene distinetus,
fiU|a explicatus, sub cognitione naturali Dei, per ea quae
aota sunt, non vero per ornnes bonitatis suae rationes, mani-

,e&tati. Uterque tarnen appetitus absque divina gratia
î^teriuselevante, illuminante, mov ente atque auxiliante,
lQeificax et insufficiens est; nu 11 o pacto oonferens, ne-
9»e per modum impetrationis, nequeper modum meriti,

»alutem aeternam consequendam, quia alterius plane
^röini8, atque ab eminentissimo illo fine distineti." In den vin-

'ciae wird auf die Frage: An sit, et quanta sit naturalis



156 Litterarische Besprechungen.

capacitas et raotus, sive appetitus animae rationale
in visionem Dei per essentiam? kurz (8. 9) die gleiche
Antwort gegeben mit einigen Zusätzen. Die communis quaedam
ratio intellectui manifestata ist näher bestimmt als quaedam
communis obiectiva ratio entis, veri, et boni intellectui manifestata
cuius rationis reale fundamentum est ipsa realitas infinita Dei.
Der appetitus elicitus ist erklärt als electivus „appetitus eli-
citus (idest, electivus)." Genauer heilst es dann noch: „ex-
plicatus, sub cognitione naturali Dei, per ea quae facta
sunt, non vero per omnes bonitatis suae rationes, ut in se est,

manifestati."
Der 2. Teil der ersten Çchrift umfafst 3 Kapitel. Das 1-

behandelt die naturalis capacitas, und zwar: 1° die natura
imagini8 eiusque exigentia, 2° die naturalis imaginis capacitas",
das 2. die naturalis appetitio: 1° appetitus naturalis sive
innatus, 2° appetitus elicitus sive electivus; das 3.: das examen
criticum der Lehre einzelner Theologen: des Kardinals Kajetan,
des Ferrariensis (Fr. de Sylvestris), der Augustinienses; sowie
die solutio difficultatum gegen ein derartiges Verlangen.
Der 1. und 3. Teil haben nur je ein Kapitel. Wie gründlich
nachgewiesen wird, stimmt die betreffende Lehre des Aquinaten
durchaus überein mit der Lehre der hl. Väter, insbesondere des
hl. Augustinus, und seiner grofsen Zeitgenossen, insbesondere
des hl. Bonaventura. Betreffs dieser Übereinstimmung mit den

Zeitgenossen heifst es in der „Theologica disquisitio" (S. 5 f.)
kurz und treffend: „Siquidem, cum Aquinate mihi propositum
est, Alberti Magni, Bonaventurae, Alexandri de Haies, alioruin-
que, egregia nomina nectere, immortalia Volumina evolvere, sen-
sum in fontibus ipsis scrutari, eorumque testimonia in rem nostram
producere. Qui omnes, cum doctissimi exstiterint, vel Thomae
coaevi, et convenientiam propriae doctrinae cum ipso common-
strant, et, una cum Thoma, sapientiam antiquae Scholae ab

Augustino mutuatam, vel proprio ingenio excogitatara, undcquaque
completam exhibent. Et licet unus inter caeteros longe exstet
Aquinas, princeps et Soli comparatus, aliique différant inter se,

tamquam sidus a sidere, in claritate, omnes tamen sunt lumina,
quae in firmamento Doctorum mediae aetatis, mira luce refulgent."
Das Verhältnis der Thomistischon Schule zur Seraphischen
überhaupt wird (a. 0. S. 5, Note 1) tief verständnisvoll und sehr
beherzigenswert mit diesen Worten gekennzeichnet: „Erraret
profecto qui in studio Scholasticae doctrinae Thomisticam scholam
a Seraphica seiungeret: eodem namque tempore exortae, et
quasi ab uno fonte derivatae, eodem arctissimo devinciuntur



Litterarische Besprechungen. 157

Vinculo, qua necessitudine iungebantur viri duo sanctissimi, sum-
Nuque earum principes: Thomas et Bonaventura. Unaquaeque
Peculiarem praesefert characterem, analyticum Thomistica, synthe-
bcum Seraphica: uti igitur absonum foret, coordinationem utriusque
Nethodi in scientiis, dividere vel seiungere, ita eas; quae potius
harmonicae duo manifestationes, unius antiquae sapientiae dici
possunt, et quae mutuo se excipiunt et comptent, intellectus et
Voluntatis instar in uno supposito: simul enim mentem affeetumque
^'ro modo coniungunt."

Manche vortridentinische Theologen nennen die visio Dei:
»finem naturalem quoad appetitionem, supernatu-
ralem vero quoad assecutionem; vel etiam naturalem ex
Parte potentiae, idest capacitatis, supernaturalem ex
Parte actus vel operation is idest efficaciae" (a. 0. S. 26 f.).
Ifiese Ausdrusksweise wird mit Toletus und Bellarmin gegen
"tarez (a. 0. S. 174 f.) wirksam verteidigt. Ganz im Sinne des
Aquinaten kann die visio Dei auch beatitudo naturalis genannt
Verden, nämlich naturalis secundum quid et denominative,
tum fundamento autem reali (a. 0. S. 119 ff. 204 ff). Im
Reichen Sinne drücken sich aus (S. 211 ff): Richardus a Me-
^'tvilla, S. Bonaventura, Aegidius Columna, Henricus Gandavensis.
"le alle unterscheiden sich durchaus von jenen verurteilten
Meinungen, welche „vel absolute, vel relate ad prineipia, exigentiam
*ttuitiyac visionis in natura ponunt: 1.° Novatores; 2.° Michael
6aiuS; 3.0 Cornelius Jansenius et Pascasius Quesnellus ; 4.° On-
^°'ogistae et Rosminiani" (a. 0. S. 22 ff., insbes. noch über
tnseniu8: S. 181 ff. II. u. III.). Insofern ist die visio bea-
jfica übernatürlich, als sie durch die Kräfte der mensch-
'ohen Natur nicht zu erreichen ist. Sie ist auch über-

üatürlich in dem Sinne, dafs sie von dieser Natur nicht
fordert werden kann; sie ist ein donum absolute gratuitum

'*• 0. S. 41 ff u. öfter). Sie ist aber natürlich in dem Sinne,
's der Natur das Verlangen nach derselben innewohnt, die Natur
®r8elben fähig ist und nur in derselben ihre volle Vollendung
ndet: naturalis secundum quid et denominative, cum

^ndamento autem reali et hoc: 1. comparate ad potentiam,
* ad appetitum, 3. ad modum proprium illius altissimae

°Perationis, 4. ad illud prineipium: omne prius in posteriori
jalvatur (a. 0. S. 204 ff. vgl. auch: XLI. ff. S. 208 ff.). Der

densch hat eben von Natur einen so vollkommenen Zweck, dafs

d!e Natürlichen Kräfte zum Erreichen desselben nicht genügen
!e visio beatitica ist also nicht schlechthin natürlich: „quam-
8 hoino naturaliter inclinetur in finem ultimum, non potest



158 Litterarische Besprechungen.

tarnen ilium consequi naturaliter, sed solum per gratiam; et hoc
est propter eminentiain istius finis" (in Boët. de Trinit. qu. 6. a»

4. ad 5um).
Betreffs des natürlichen Verlangens nach der visio

beatifica heifst es (a. 0. S. 140) zum Schlüsse einer längeren
Beweisführung sehr sachgemäfs: „Simpliciter igitur concedenduin
est, quod appetitus sive elicitus sive innatus intuendi primam
Veritatem, inservit ad possibilitatem, capacitatem et non
repugnantiam, in natura, illius beatae Visionis ostendendam;
minime vero ad demonstrandam exigentiam vel factum ele-
vationis intelligentis animae: nihil enim natura potest in ordine
ad vitam aeternam assequendam." Aus Zeugnissen des Glaubens
wird dann (a. 0. ff. IX.) geschlossen: omne naturale desi-
derium videndi divinam essentiam, absque divina opitulante
atque elevante gratia, esse prorsus inefficax in ordine ad
vitam aeternam i. e. nullo modo conferens in salutem,
neque per modum meriti, neque impetrationis. Daraus
ergibt sich auch, dafs nur jene über den Verlust der Anschauung

Gottes elend und unglückselig sind, welche denselben

persönlich verschuldeten dadurch, dafs sie die „divina
opitülans atque elevans gratia" böswilligerweise nicht benutzten.
Bei den ungetauften unmündigen Kindern bleibt das naturale
desiderium videndi divinam essentiam unwirksam; denn das wirksame

Verlangen nach der Anschauung Gottes entsteht erst
unter dem Einflüsse der Gnade. Die Gnade aber fehlt
diesen Kindern ohne ihre persönliche Schuld. Gerade in unserer
Frage zeigt sich wieder bo recht deutlich die Bedeutung de9

realen Unterschiedes der essentia und existentia, potontia
und actus, natura und persona. Hier heifst es scharf scheideo
den finis vom ultimns finis, den ultimus finis der Natur
und der natürlichen Kräfte. Der Mensch hat seiner Natur
nach nur einen einzigen Endzweck, d. i. der insofern
übernatürliche, als er über die natürlichen Kräfte erhaben ist, d. '•

die visio beatifica; der sogenannte rein natürliche Endzweck ist
nicht Endzweck der Natur, sondern nur der natürlichen Kräfte,
insofern diesen im rein natürlichen Endzweck ein Ziel gesetzt
ist; höher können sie nicht hinaus. Die Natur aber geht darüber
hinaus. Sie verlangt, wie die Pessimisten ganz richtig sagen,
nach dem Unendlichen, das mit natürlichen Kräften nicht erreichbar

ist; denn sonst wäre es ja nicht das Unendliche.
Übernatürliche Kraft, d. i. Gnade, ist also nötig, damit das Verlangen
nach dem Unendlichen voll und ganz gestillt wird. Nach dieser
Unterscheidung ist auch zu beurteilen die von natürlicher und



Litterarische Besprechungen. 159

übernatürlicher Seligkeit. Die Natur ist nur wahrhaft selig,
vollkommen befriedigt durch die übernatürliche Seligkeit, durch
"He visio beatifica.

Gegen die Schlufsfolge der ersten gröfseren Schrift wurden

\ Haupteinwände erhoben. Sehr treffend heifst es in den vin-
üiciae (S. 4) darüber im allgemeinen : „At quoniam hoc fert
hutnani ingenii conditio, nihil emergere in publicum posse, quod
0tDnibus placeat, nec subito mentes a praeiudicatis opinionibus
repurgare tarn facile potest esse negotium ; thesis nostra non
0lDnibus placuit, et contrariae criticorum animadversiones in no-
strain disquisitionem motae, non defuerunt. Quod amore veritatis
'oftasse factum esse credimus, verentes quidam ne ex nostra
c°nclusione supernaturalis ordinis iura minus tuta esse viderentur.
^on considérantes autem, quod eo sensu quo a nobis vindicata
6st doctrina, et ad veterum restituta mentem, dum ex una parte
ftabilitur cognatio ilia et realis habitudo intellectus ad primum
intelligibile, quod est Deus, ens supernaturale, unde rationalistis
et materialises positive demonstratur possibilitas supernaturalis
0rdinis; ex alia vero attenta inefficacia virium creatarum relate

supereminentiam divini esse, ostenditur gratuita atque indebita
supernaturalis elevatio ad intuitionem divinae essentiae."'

Die Haupteinwände nun sind der Reihe nach kurz folgende:
I- Visio intuitiva Dei est ens supernaturale quoad

substantiate: ergo purae rationi ignota et indemonstrabilis:
ergo neque est naturaliter appetibilis; ignoti enim nulla
cupido.

H- Per purae rationis principia processus ad demonstrandam
pos8ibilitatem intuitivae visionis Dei non videtur sufficiens.

Hl- Probatio ilia quae putatur posse deduci tum ex desiderio
tarn innato, quam elicito seu electivo, cognoscendi Deum,
quod experimur in rationali natura, supponit et ipsa, quod
videre Deum per essentiam sit possibile creato intellectui.

I^- Argumentum desumptum ex natura desiderii vel amoris
cuius est terminari immediate ad ipsam rem extra, ita quod
illam voluntas cupiat sibi habere praesentem et coniunctam
non secundum quod est idealiter in intellectu vel imagine,
sed secundum quod est realiter in se; est speciosum sed
non efficax.

*• ïota vis demonstrationi8 innititur in conceptu beatitudinis
perfectae simpliciter, obiective ab intellectu cogitatae, prout
opponitur beatitudini secundum quid, quae habetur per
cognitionem Dei abstractivam.



160 Litterarische Besprechungen.

VI. Veritate thesis supposita, maxima sequeretur inordinatio in

intelligent natura.
VII. Relate ad id quod dictum est de mente S. Thomae: a) Quod

rationes S. D. videntur necessario supponere factum divinae
revelationÎ8. b) Vel saltern non ita evidenter constat de

mente ipsius ut omne dubium auferatur.

Die eingehende Lösung dieser Einwände scheint uns eine
durchaus scharfsinnige, durchweg gelungene und unanfechtbare.
Die Einwände haben alle einen Hauptfehler. In dessen Blofs-

legung nun fafst sich gewissermafsen die ganze Lösung kurz
zusammen (S. 53). „Unde vitium capitale omnia adversariae
argumentations provenit ex hoc, quod non arguunt ex causis;
et profecto, dicunt: Non adest naturale desiderium, quia non

potest naturaliter consequi id quod desideratur. — Fais um est

consequens: quia desiderium non debet definiri per effectum, sed

per causam: Hinc, sicut falsum est dicere: Non potest
naturaliter consequi, ergo non potest naturaliter appeti; ita fa'"
sum quoque dicere: Naturaliter appetitur, ergo potest naturaliter
consequi; verum autem est dicere: Naturaliter appetitur, ergo
possibile est consequi. Nam quod possumus cum auxilio divino
non est nobis omnino impossibile" (S. Th. 1. 2. qu. 109. a. 4. ad 2unl)-
Zum besseren Verständnisse der betreffenden Ausdrucksweise des

Aquinaten wird (a. 0. u. f.) kurz bemerkt:
a) S. D. et ipse duplicem distinguit beatitudinem. Una®

perfectam, quae habet rationem verae beatitudinis, et est visio
intuitiva Dei. Imperfecta m alteram, quae priorem non exaequat,
sed de ipsa participât, et est cognitio abstractiva (1. 2. qu. 3.

a. 6. et a. 2. ad 4um et alibi passim).
b) Addit, quod natura desiderat perfectam et imperfecta®

(1. 2. qu. 3. a. 6. ad 2um).
c) Quoad assecutionem vero istius beatitudinis perfeetae,

supponit capacitatem incompletam, h. e.insufficientem absque gratiae
auxilio" (in Boët. de Trin. 1. c.).

Die echte Lehre des hl. Thomas ist glänzend gerechtfertigt-
Darum heilst es am Schlüsse (S. 50 f.) mit vollem Rechte;
„Maneat igitur Thomistica doctrina, ut verae sapientiae, synthesis1
quod übet visio intuitiva Dei sit intelligent^ animae finis, supra

quam petat et supra quam ferat naturalis exigentiao conditio»

cum tarnen sit actus ultimus obiective terminans omnem ani®a6

potentiaütatem perfectique veri et boni inditam rationem atque
appetitum ; ex hoc implicite desideratur. Et, desiderio ca-

pacitatis: quatenus, potentiaütas illa et appetitus ille, sub Deo>



Litterarische Besprechungen. 161

fäciunt animum ita coaptatum, ut ei proposita Dei visione sive
P0r fidem, ut manifestatio Dei elevantis et sanctificantis est, sive
Per rationem, ut suprema perfectio intellectus ab effectibus Dei
Ceantis cognita; natura capax est, explicite et distincte,
Pro suo modo, illam desiderandi, et tandem, modo naturae, in
5>anctorum civitate ea beate fruendi, ut est merces et corona
llistitiae : quamvis diversimode pro diversa cognitionis ratione, et
Pro diversitate principiorum et habituum inhaerentium." Gerade
^ei dieser Lehre erstrahlt auch in hellstem Lichte die erhabene
Wurde unserer menschlichen Natur, und zeigt sich so recht

hinfällig der Rationalisten und Naturalisten Leugnung der
übernatürlichen Ordnung. Ähnlich wie das Dasein Gottes wird auch

Anschauung Gottes „von Angesicht zu Angesicht" als unser
letzter, vollkommener Endzweck, welcher jedoch nur mit
übernatürlicher Kraft d. i. mit Hilfe der Gnade Gottes erreichbar
'8t, von der Natur selbst mit Notwendigkeit nachgewiesen. „Ex
*ns omnibus hactenus disputatis eruitur (a. 0.), quod gloriosus
üeus liberrimo voluntatis suae decreto, statuens, divinam boni-
tatem ad extra communicare, sapientiae creantis consilium haud
'n naturali tantum rerum perfectione sistere voluit; sed in ipsa
Creationis descriptione, ad externam gloriam suam et totalem
nniversi perfectionem pulchritudinemque, supernaturalia dona contre

disposuisse manifestum fit, eo ipso, quod in eadem rerum
nniversitate constabilienda, creaturam condidit rationalem, quae,
Congenita intellectus et voluntatis facultate, divina apprehendens,
tvinamque essentiam videre desiderans, excellentissimae atque

'ndebitae divinorum participation^ capax est. Hinc Deus, prouti
supernaturalium finis, est finis et -perfectio simpliciter et

°fälis omnium; et ,Gloria est finis operationis ipsius
Jnturae per gratiam adiutae' (1. qu. 62. a. 3. ad 3um; et

• 2. qu. 62. a. 2.). Et haec dicta sufficiant. Miramur autem
finoniodo praeclara ingénia, in re clarissima hallucinentur!"

Diese Lehre des hl. Thomas und seiner grofsen Zeitgenossen,
Insbesondere auch des hl. Bonaventura, ist das getreueste Echo
^er diesbezüglichen Lehre des grofsen hl. Augustinus und der
®rrlich8te Kommentar zu dessen Worten (Conf. 1. 1. c. 1) :

•Uomine Deus, tu excitas, ut laudare te delectet; quia fecisti
8 ad te, et inquietum est cor nostrum, donee requies-

at in te."

iV, Joannes Lottini 0. Praed: Compendium Philo-
sophiae Scholasticae ad mentem S. Thomae Aquinatis.
2 tomi, 12°, pgg. 900. Florentiae 1900.

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 11



102 Litterarische Besprechungen.

Schlicht und einfach, ohne allen gelehrten Prunk, bietet
das Kompendium die scholastische Philosophie (Logik, allgemeine
und besondere Metaphysik, Ethik) durchaus „ad mentem S. Thomae
Aquinatis", d. i. nach der steten, streng aristotelisch-thomistischen
Überlieferung. Darum ist es ein ganz und gar zuverlässiger
Führer zum Thomasstudium. Dabei sind jedoch, fern von
aller Einseitigkeit und blindem Autoritätsglauben, durchweg
blofs die gewichtigsten Gründe bei der Beweisführung mafs-

gebend. Überall hat der Verfasser als langjähriger Philosophieprofessor

nur den wirklichen Nutzen der studierenden Jugend,
insbesondere der Theologiekandidaten, im Auge. Das Lehrbuch
wird von der ausländischen Fachpresse (z. B. von Divus Thomas;
L'ami du Clergé; Revue Thomiste) sehr gerühmt. Weil kurz
und klar, dabei gründlich und vollständig, sowie sehr übersichtlich,

empfiehlt es sich ganz besonders als Grundlage bei den

philosophischen Vorlesungen (für etwa 4 Semester). Dem
wirklichen modernen Fortschritt steht dasselbe keineswegs feindlich
gegenüber. Sachlich wüfsten wir nichts Wesentliches zu
beanstanden. Um den Preis von 7 Lires ist das Werk zu beziehen

von: M. R. P. Giov. Lottini, S. Domenico di Fiesole presso
Firenze, Italia.

3. Compendium Philosopliiae iuxta dogmata D. Thomae, D. Bo-

naventurae et Scoti, ad hodiernum usum Scholarum acconi-

modatum, auctore P. Georg io a Villafranca Capuc-

3 vol. 12°, pgg. 1842. Paris 11)00, 5, rue de la Santé.

Ganz nach Wunsch und Willen Leo XIII., des obersten
Lehrers der hl. Kirche, bietet das Handbuch echt christliche
Philosophie als allein wahrhaft „philosophia perennis". Was
die berühmtesten Neuscholastiker, wie R. P. Liberatore S.

der Kanoniker Sanseverino, die beiden Kardinäle 0. Praed. Zig*
liara und Gonzalez, Tüchtiges auf diesem Gebiete geleistet haben,
findet sich hier zusammengefaßt. Bei jeder Frage werden di0
verschiedenen Meinungen der alten und neuen Philosophen
auseinandergesetzt. Besondere Aufmerksamkeit wird den jetzige®
Zeitfragen sowie der Widerlegung der modernen Irrtümer ge*
schenkt. Die Methode ist die aristotelisch - thomistische. D0I°

1. Band bringt die Dialektik und Kritik; der 2. die Ontologi0
und Kosmologie; der 3. die Psychologie, natürliche Theologi0
und Ethik. Sehr günstig hat sich die französische Kritik
ausgesprochen. Uuter andern schreibt ein hervorragender Philosoph'0*
professor an den Verfasser: „Votre travail mérite tous les élog08*



163

La doctrine en est sûre, la division excellente et complète, la
r®daction claire et précise. Il sera d'une grande utilité, aussi
Lien aux maîtres qu' aux éléves des séminaires et aux candidats
a"x grades académiques." Dabei ist der Preis sehr wohlfeil,
direkt frei zugesandt Frs. 10.50. Den Verlag hat l'Oeuvre de
St- François d' Assise; rue de la Santé, 5. Paris. (13e). So
Gott will, werden wir näher auf das Kompendium zurückkommen.
Lasselbe verdient alle Empfehlung.

4. Études Franciscaines. Tome V. Paris 1901, Oeuvre de

St. Francois d' Assise, 5, rue de la Santé (13e arrond.).

Den früheren Bänden (vgl. dies. Jahrb. XV, S. 496) schliefst
s'ch der gegenwärtige würdig an. Als autoritative Schreiben
Lringt derselbe zwei päpstliche Erlasse: über die religiösen
Genossenschaften in Frankreich und über die Demokratie, sowie
e'nen Brief über die Ordensstudien vom Hochwürdigsten Kapu-
z'Oergeneral. Unserm Jahrbuchs-Zweck entsprechend sind
folgende treffliche Arbeiten: „L'ame humaine et ses rapports avec
' organisme"; „La mystique franciscaine"; „Coup d'oeil sur la
Renaissance: les savants"; „Les bases de la morale et la rela-
tiv'té de la connaissance"; „Théorie de la pluralité des formes
et la chimie moderne"; „Une question sur le remède du péché
ar'ginel". Manch Treffliches bringt auch aus dem Gebiete der
Ruilosophie und Theologie die „Revue des Revues" und die
Bibliographie. Aus letzterer erwähnen wir die Besprechung von:
Loray, R. P. Eudiste: La constitution de 1' Univers et le dogme
r® 1' Eucharistie. Paris, 1900, Poussielgue. — Maréchaux,
0°m. 0. S. B.: Du nombre des élus. Ebendaselbst 1901. —
* ontaine, R. P. S. J.: Les infiltrations protestantes et le Clergé
raoçais. Paris, 82, rue Bonaparte. — Georgius, R. P.: Com-

Peodium philosophiae scholasticae. 3 vol. Paris, Oeuvre de St.
rançois. — Mercier: Critériologie générale. Louvain, Institut

^•périeur de Philosophie. — Aus der „Revue des Revues" sind
Merkenswert : Le Joachisme. — Les origines de 1' Épiscopat.

Exégétes et Théologiens: Différends et conciliation. — Um
au°L ein wenig Kritik zu üben, ist im Artikel: „Une question
LUr le remède du péché originel" zu beanstanden, dafs die ohne

paufe gestorbenen Kinder, ausgeschlossen vom übernatürlichen
Ladies, in ein natürliches Paradies aufgenommen würden. Dies

j.
Las Gleiche, wie reden von einer natürlichen und übernatür-

,phen Seligkeit im Jenseits. Die Bulle „Auctorem fidei" prop. 26
'Us Vi) erklärt die Annahme eines Mittelzustandes zwischen

11*



104

der visio beatifica und der ewigen Verdammung für eine pela-
gianische Fabel (vgl. Schäzler: Neue Untersuchungen, S. 264 f.

Mainz 1867, Kirchheim).

5. Jules Tardivel: La situation religieuse aux États-Unis-

Illusions et réalité. Paris 1900, Soc. de St.-Augustin, De-

sclée etc. (30, rue St.-Sulpice). 12°, pgg. VIII, 302.

In der „Revue des Deux Mondes" (November 1898)
veröffentlichte der berühmte Akademiker Brunetière eine Studie über
den Katholicismus in den Vereinigten Staaten Nordamerikas. Die
da niedergelegten vielfach unrichtigen Vorstellungen von der

dortigen Lage der katholischen Kirche veranlafsten Tardivel, den

Direktor der Vérité in Québec (Kanada), die diesbetreffende
wahre Sachlage näher auseinanderzusetzen. Darnach enthält der
kurze 1. Teil die Illusionen, der 2. weitläufig die Wirklichkeit.
Diese stimmt ganz und gar überein mit dem Urteile des Papstes
Leo XIII. über den Amerikanismus, insbesondere im Schreiben
an Kardinal Gibbons vom 22. Januar 1899. Tardivels
ausgezeichnetes Buch können wir füglich einen praktischen Kommentar
zu diesem päpstlichen Erlasse nennen. Mit Hilfe eines
bedeutenden statistischen Materials und an der Hand der
sachverständigsten Kenner wird vor allem die Verwerflichkeit der Trennung

von Kirche und Staat (Syllabus, 55. propos.) handgreiflich
erwiesen. In einem Staate ohne Gott kann eben die katholische
Kirche nichts Gutes erwarten. „Wer nicht für mich ist, der ist

wider mich." Das dortige Regierungssystem ist der Kirche durchaus

feindlich. Deutlichst zeigt sich dies auch in den jüngsten
antikirchlichen Kundgebungen auf Kuba und den Philippinen.
Das Recht des Stärkern, die öffentliche Schule, die sogenannten
modernen Freiheiten (besser Willkürlichkeiten) u. dgl. sind de®
Geiste der katholischen Kirche geradezu entgegen. Daher auch
die grofsen Verluste der Kirche in den Vereinigten Staaten.
Innigste Vereinigung aller Katholiken aller Nationalitäten auf
dem festen Boden echt kirchlicher Glaubens- und Sittenlehre
wird da allein wirklich Wandel schaffen. Das walte Gott!

Königshofen (Bayern). P. Josephus a Leon. Cap.


	Litterarische Besprechungen

