Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Litterarische Besprechungen. 155

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

L. Dr. Joach. Sestili: De possibilitate desiderioque Pri-
mae Caussae Substantiam videndi. A criticis animad-
versionibus vindiciae. 89, pgg. 62. Romae 1900, Pastet.

Die Rechtfertigung richtet sich gegen kritische Bemerkungen
der Civilta Cattolica (1. Maii 1897) und des Divus Thomas
am Schlusse eines lingeren Referates (1897—98) zu desselben
Verfassers Schrift : »I0 Summam Theologicam S. Thomae
Aquinatis I# Pe- Q. XII. A. I. De naturali intelligentis animae
Capacitate atque appetitu intuendi divinam essentiam. Theologica
disquisitio. Romae 1897.“ Diese Untersuchung zerfillt in 3 Teile.
Der 1. bestimmt niher den status quaestionis; der 2. bringt die
L_ﬁsung der Frage secundum rei veritatem; der 3. erforscht genau
dfe diesbeziigliche wahre Meinung des hl. Thomas. Den Schlufs
bilden mehrere wichtige Consectaria der genannten Abhandlung
betreffs der iibernatiirlichen und natiirlichen Ordnung.

Am Ende des 1. Teiles wird die ganze verteidigte Lehre
furz (8. 39 f.) folgendermalsen zusammengefalst: ,In anima
lntelligenti, nulla est naturalis exigentia intuendi divi-
lam essentiam, caeteraque dona supernaturalia possidendi:
©St tamen naturalis capacitas, et positiva non repugnan-
Ula ad ipsam visionem, cuius veluti signum, et possibilitatis
Undamentum in natura, ad recipienda illa dona sub actione
Supernaturali Dei elevantis; est Appetitus naturalis sive
"Mnutus, absolutae perfectaeque Beatitudinis; qui ap-
Petitus non est explicitus divinae visionis, nec per
Modum naturae ponderis, sed implicitus sub quadam com-
Muni ratione, intellectui manifestata; et inest etiam appetitus
ell_citus; explicitus quidem, sed non bene distinctus,
Wa explicatus, sub cognitione naturali Dei, per ea quae
4¢ta sunt, non vero per omnes bonitatis suae rationes, mani-
.°8tati., Uterque tamen appetitus absque divina gratia
‘Oteriuselevante,illuminante, moventeatqueauxiliante,
'Wefficax et insufficiens est; nullo pacto conferens, ne-
e per modum impetrationis, neque per modum meriti,
ad Salutem aeternam consequendam, quia alterius plane
Or_d'_ﬂia, atque ab eminentissimo illo fine distincti. In den vin-
Itlae wird auf die Frage: An sit, et quanta sit naturalis



156 Litterarische Besprechungen.

capacitas et motus, sive appetitus animae rationalis
in visionem Dei per essentiam? kurz (8. 9) die gleiche
Antwort gegeben mit einigen Zusitzen. Die communis quaedam
ratio intellectui manifestata ist nidher bestimmt als quaedam com-
munis obiectiva ratio entis, veri, et boni intellectui manifestata
cuius rationis reale fundamentum est ipsa realitas infinita Dei.
Der appetitus elicitus ist erklirt als electivus ,appetitus eli-
citus (idest, electivus).“ Genauner heilst es dann noch: ,ex-
plicatus, sub cognitione naturali Dei, per ea quae facta
sunt, non vero per omnes bonitatis suae rationes, ut in se est,
manifestati*

Der 2. Teil der ersten Schrift umfalst 3 Kapitel. Das 1.
behandelt die naturalis capacitas, und zwar: 1° die natura
imaginis eiusque exigentia, 2° die paturalis imaginis capacitas;
das 2. die naturalis appetitio: 1% appetitus naturalis sive
innatus, 2° appetitus elicitus sive electivus; das 3.: das examen
criticum der Lehre einzelner Theologen: des Kardinals Kajetan,
des Ferrariensis (Fr. de Sylvestris), der Augustinienses; sowie
die solutio difficultatum gegen ein derartiges Verlangen.
Der 1. und 3. Teil haben nur je ein Kapitel. Wie griindlich
nachgewiesen wird, stimmt die betreffende Lehre des Aquinaten
durchaus iiberein mit der Lehre der hl. Viter, insbesondere des
hl. Augustinus, und seiner grolsen Zeitgenossen, insbesondere
des hl. Bonaventura. Betreffs dieser Ubereinstimmung mit den
Zeitgenossen heilst es in der ,Theologica disquisitio* (S. 5 f.)
kurz und treffend: ,Siquidem, cum Aquinate mihi propositum
est, Alberti Magni, Bonaventurae, Alexandri de Hales, aliorum-
que, egregia nomina nectere, immortalia volumina evolvere, sen-
sum in fontibus ipsis scrutari, eorumque testimonia in rem nostram
producere. Qui omnes, cum doctissimi exstiterint, vel 'homae
coaevi, et convenientiam propriae doctrinae cum ipso common-
strant, et, una cum Thoma, sapientiam antiquae Scholae ab
Augustino mutuatam, vel proprio ingenio excogitatam, undequaque
completam exhibent. Et licet unus inter caeteros longe exsteb
Aquinas, princeps et Soli comparatus, aliique differant inter se,
tamquam sidus a sidere, in claritate, omnes tamen sunt lumina,
quae in firmamento Doctorum mediae aetatis, mira luce refulgent.”
Das Verhiltnis der Thomistischen Schale zur Seraphischen iiber-
haupt wird (a. O. S. 5, Note 1) tief verstindnisvoll und sehr
beherzigenswert mit diesen Worten gekennzeichnet: ,Erraret
profecto qui in studio Scholasticae doctrinae Thomisticam scholam
a Seraphica seiungeret: eodem namque tempore exortae, eb
quasi ab upno fonte derivatae, eodem arctissimo devinciuntur



Litterarische Besprechungen. 157
‘—‘—-——-—_

"ipculo, qua necessitudine iungebantur viri duo sanctissimi, sum-
Mique earum principes: Thomas et Bonaventura. Unaquaeque
Peculiarem praesefert characterem, analyticum Thomistica, synthe-
Ucum Seraphica: uti igitur absonum foret, coordinationem atriusque
Wethodi in scientiis, dividere vel seiungere, ita eas; quae potius
harmonicae duo manifestationes, unius antiquae sapientiae dici
Possunt, et quae mutuo se excipiunt et complent, intellectus et
"O_lunta.tis instar in uno supposito: simul enim mentem affectumque
Wiro modo corniungunt.*

Manche vortridentinische Theologen nennen die visio Dei:
»finem naturalem .. quoad appetitionem, supernatu-
Talem vero quoad assecutionem; vel etiam naturalem ex
Parte potentiae, idest capacitatis, supernaturalem ex
Parte actus vel opcrationis idest efficaciae® (a. O. S, 26 f).
Jlese  Ausdrueksweice wird mit Toletus und Bellarmin gegen
Uarez (a. O. 8. 174 f.) wirksam verteidigt. Ganz im Sinne des
Aquinaten kann die visio Dei auch beatitudo naturalis genannt
Werden, nimlich naturalis secundum quid etdenominative,
®Um fundamento autem reali (a. O. 8. 119 ff. 204 ff). Im
g}eichen Sinne driicken sich aus (8. 211 ff.): Richardus a Me-
diavilla, 8. Bonaventura, Aegidius Columna, Henricus Gandavensis.
1¢ alle unterscheiden sich durchaus von jenen verurteilten Mei-
Uungen, welche ,,vel absolute, vel relate ad principia, exigentiam
lntl_litivae visionis in natura ponunt: 1. Novatores; 2. Michaél
alus; 3. Cornelius Jansenius et Pascasius Quesnellus; 4.9 On-
tlogistae et Rosminiani (a. O. 8. 22 ff., insbes. noch iiber
ansenius: S. 181 ff. II. u. IIL.). Insofern ist die visio bea-
Ifica iibernatiirlich, als sie durch die Kréifte der mensch-
chen Natur nicht zu erreichen ist. Sie ist auch iiber-
Datirlich in dem Sinne, dafs sie von dieser Natur nich't
8efordert werden kann; sie ist ein donum absolute gratuitum
4.0. 8. 41 ff. u. ofter). Sie ist aber natiirlich in dem Sinne,
s der Natur das Verlangen nach derselben innewohnt, die Natur
Tselben fihig ist und nur in derselben ihre volle Vollendung
bdet: naturalis secundum quid et denominative, cum
‘0damento autem reali et hoc: 1. comparate ad potentiam,
o ad appetitum, 3. ad modum proprium illius altissimae
sperationis, 4. ad illud principium: omne prius in posteriori
Mal"atur (a. O. 8. 204 ff. vgl. auch: XIL ff. S, 208 f£). Der
‘ensch hat eben von Natur einen so vollkommenen Zweck, dals
d;e natiirlichen Krifte zum Erreichen desselben nicht geniigen
.® Visio beatifica ist also nicht schlechthin natiirlich: ,quam-

v . S . .
'S homo naturaliter inclinetur in finem ultimum, non potest



158 Litterarische Besprechungen.

tamen illum consequi naturaliter, sed solum per gratiam; et hoc
est propter eminentiam istius finis“ (in Boét. de Trinit. qu. 6. a.
4, ad 5"m),

Betreffs des natiirlichen Verlangens nach der visio
beatifica heilst es (a. O. S. 140) zum Schlusse einer lingeren
Beweisfiihrung sehr sachgemils: ,Simpliciter igitur concedendu
est, quod appetitus sive elicitus sive innatus intuendi primam
Veritatem, inservit ad possibilitatem, capacitatem et noD
repugnantiam, in natura, illius beatae Visionis ostendendam:
minime vero ad demonstrandam exigentiam vel factum ele-
vationis intelligentis animae: nihil enim natura potest in ordine
ad vitam aeternam assequendam.“ Aus Zeugnissen des (Glauben®
wird daon (a. O. ff. I1X.) geschlossen: omne naturale desi-
derium videndi divinam essentiam, absque divina opitulante
atque elevante gratia, esse prorsus inefficax in ordine ad
vitam aeternam i. e. nullo modo conferens in salutem,
neque per modum meriti, neque impefrationis. Daraus
ergibt sich auch, dals nur jene iiber den Verlust der Anschau-
ung Gottes elend und ungliickselig sind, welche denselben
personlich verschuldeten dadurch, dals sie die ,diviud
opitulans atque elevans gratia“ boswilligerweise nicht benutzten:
Bei den ungetauften unmiindigen Kindern bleibt das naturale
desiderium videndi divinam essentiam unwirksam; denn das wirk-
same Verlangen nach der Anschauung Gottes entsteht ers®
unter dem Einflusse der Gnade. Die Gnade aber fehlt
diesen Kindern ohne ihre personliche Schuld. Gerade in unserer
Frage zeigt sich wieder so recht deutlich die Bedeutung des
realen Unterschiedes der essentia und existentia, potentid
und actus, natura und persona. Hier heilst es scharf scheidep
den finis vom ultimus finis, den ultimus finis der Natur
und der natiirlichen Kridfte. Der Mensch hat seiner Natuf
nach nur einen einzigen Endzweck, d. i der insofern ubel"
naturllche, als er iiber die natiirlichen hraite erhaben ist, d.
die visio beatifica; der sogenannte rein natiirliche Endzweck lﬂt
nicht Endzweck der Natur, sondern nur der natiirlichen Krafte,
insofern diesen im rein natiirlichen Endzweck ein Ziel gesetzt
ist; hoher konnen sie nicht hinaus. Die Natur aber geht dariiber
binaus. Sie verlangt, wie die Pessimisten ganz richtig sagem
nach dem Unendlichen, das mit natiirlichen Kriften nicht err_eich‘
bar ist; denn sonst wiire es ja nicht das Unendliche. Uber-
natiirliche Kraft, d. i. Gnade, ist also nitig, damit das Verlange?
nach dem Unendlichen voll und ganz gestillt wird. Nach diese’
Unterscheidung ist auch zu beurteilen die von natiirlicher und



Litterarische Besprechungen. 159

——

Ubernatiirlicher Seligkeit. Die Natur ist nur wahrhaft selig,
Vollkommen befriedigt durch die iibernatiirliche Seligkeit, durch
die visio beatifica.

Gegen die Schlulsfolge der ersten grilseren Schrift wurden
Haupteinwiinde erhoben. Sehr treffend heifst es in den vin-
diciae (S. 4) dariiber im allgemeinen: , At quoniam hoc fert
Umani ingenii conditio, nihil emergere in publicum posse, quod
Omuibus placeat, nec subito mentes a praeiudicatis opinionibus
I"ﬁipllrgahre tam facile potest esse negotium; thesis mnostra non
Ownibus placuit, et contrariae criticorum animadversiones in no-
Stram  disquisitionem motae, non defuerunt. Quod amore veritatis
fortasse factum esse credimus, verentes quidam ne ex nostra
¢onclusione supernaturalis ordinis iura minus tuta esse viderentur.
'0n considerantes autem, quod eo sensu quo a nobis vindicata
®st doctrina, et ad veterum restituta mentem, dum ex una parte
Stabilitur cognatio illa et realis habitudo intellectus ad primum
‘0telligibile, quod est Deus, ens supernaturale, unde rationalistis
®t materialistis positive demonstratur possibilitas supernaturalis
Ordinis; ex alia vero attenta inefficacia virium creatarum relate
Ad supereminentiam divini esse, ostenditur gratuita atque indebita
SUpernaturalis elevatio ad intuitionem divinae essentiae.”

Die Haupteinwénde nun sind der Reihe nach kurz folgende:

L. Visio intuitiva Dei est ens supernaturale quoad sub-
stantiam: ergo purae rationi ignota et indemonstrabilis:
ergo neque est naturaliter appetibilis; ignoti enim nulla
cupido.

II. Per purae rationis principia processus ad demonstrandam
possibilitatem intuitivae visionis Dei non videtur sufficiens.

L Probatio illa quae putatur posse deduci tum ex desiderio
tam innato, quam elicito seu electivo, cognoscendi Deum,
quod experimur in rationali natura, supponit et ipsa, quod
videre Deum per essentiam sit possibile creato intellectui.

- Argumentum desumptum ex natura desiderii vel amoris
cuius est terminari immediate ad ipsam rem extra, ita quod
illam voluntas cupiat sibi habere praesentem et coniunctam
non secundum quod est idealiter in intellectu vel imagiue,
sed secundum quod est realiter in se; est speciosum sed
non efficax.

- Tota vis demonstrationis innititur in conceptu beatitudinis
perfectae simpliciter, obiective ab intellectu cogitatae, prout
Opponitur beatitudini secundum quid, quae habetur per
cognitionem Dei abstractivam. -

v



160 Litterarische Besprechungen.

—

VI. Veritate thesis supposita, maxima sequeretur inordinatio in
intelligenti natura.

VII. Relate ad id quod dictum est de mente S. Thomae: a) Quod
rationes 8. D. videntur necessario supponere factum divinae
revelationis. b) Vel saltem non ita evidenter constat de
mente ipsius ut omne dubium auferatur.

Die eingehende Losung dieser Einwiande scheint uns eine
durchaus scharfsinnige, durchweg gelungene und unanfechtbare:
Die Einwinde haben alle einen Hauptfehler. In dessen Blols-
legung nun falst sich gewissermalsen die ganze Losung kurZ
zusammen (8. 53). ,Unde vitium capitale omnis adversariaé
argumentationis provenit ex hoc, quod non arguunt ex causis;
et profecto, dicunt: Non adest naturale desiderium, quia no?
potest naturaliter consequi id quod desideratur. — Falsum es!
consequens: quia desiderium non debet definiri per effectum, sed
per causam: . . . . Hine, sicut falsum est dicere: Non potest
naturaliter consequi, ergo non potest naturaliter appeti; ita fal-
sum quoque dicere: Naturaliter appetitur, ergo potest naturaliter
consequi; verum autem est dicere: Naturaliter appetitur, erg?
possibile est consequi. Nam quod possumus cum auxilio divin0
non est nobis omnino impossibile* (8. Th. 1. 2. qu. 109. a. 4.ad 2"™)-
Zum besseren Verstindnisse der betreffenden Ausdrucksweise des
Aquinaten wird (a. O. u. f.) kurz bemerkt:

a) S. D. et ipse duplicem distinguit beatitudinem. Unam
perfectam, quae habet rationem verae beatitudinis, et est visi
intuitiva Dei. Imperfectam alteram, quae priorem non exaequab
sed de ipsa participat, et est cognitio abstractiva (1. 2. qu. 3-
a. 6. et a. 2, ad 4"™ et alibi passim).

b) Addit, quod natura desiderat perfectam et imperfecta®
(1. 2. qu. 3. a. 6. ad 2m),

c) Quoad assecutionem vero istius beatitudinis perfecta®
supponit capacitatem incompletam, h. e.insufficientem absque gratia®
auxilio“ (in Boét. de Trin. 1. c.).

Die echte Lehre des hl. Thomas ist glinzend gerechtfortigt
Darum heifst es am Schlusse (S. 50 f.) mit vollem Rechte:
»Maneat igitur Thomistica doctrina, ut verae sapientiae, synthesi®:
quod libet visio intuitiva Dei sit intelligentis animae finis, suprd
quam petat et supra quam ferat naturalis exigentiae conditio
cum tamen sit actus ultimus obiective terminans omnem anima®
potentialitatem perfectique veri et boni inditam rationem atqu®
appetitum ; ex hoc implicite desideratur. Et, desiderio ¢#
pacitatis: quatenus, potentialitas illa et appetitus ille, sub De%



Litterarische Besprechungen. 161

—corc

faciunt animum ita coaptatum, ut ei proposita Dei visione sive
Per fidem, ut manifestatio Dei elevantis et sanctificantis est, sive
Per rationem, ut suprema perfectio intellectus ab effectibus Dei
Creantis cognita; natura capax est, explicite et distincte,
Pro suo modo, illam desiderandi, et tandem, modo naturae, in
§anctorum civitate ea beate fruendi, ut est merces et corona
lustitiae: quamvis diversimode pro diversa cognitionis ratione, et
Pro diversitate principiorum et habituum inhaerentium.“ Gerade
bei dieser Lehre erstrahlt auch in hellstem Lichte die erhabene
urde unserer menschlichen Natur, und zeigt sich so recht hin-
f”ti]lig der Rationalisten und Naturalisten Leugnung der iiber-
Uatiirlichen Ordnung. Ahnlich wie das Dasein Gottes wird auch
die Anschauung Gottes ,,von Angesicht zu Angesicht“ als unser
etzter, vollkommener Endzweck, welcher jedoch nur mit iiber-
Yatiirlicher Kraft d. i. mit Hilfe der Gnade Gottes erreichbar
'8, von der Natur selbst mit Notwendigkeit nachgewiesen. , Ex
'8 omnibus hactenus disputatis eruitur (a. O.), quod gloriosus
€us liberrimo voluntatis suae decreto, statuens, divinam boni-
atem ad extra communicare, sapientiae creantis consilium haud
' naturali tantum rerum perfectione sistere voluit; sed in ipsa
“reationis descriptione, ad externam gloriam suam et totalem
Iniversi perfectionem pulchritudinemque, supernaturalia dona con-
“Ire disposuisse manifestum fit, eo ipso, quod in eadem rerum
Ubiversitate constabilienda, creaturam condidit rationalem, quae,
COugenita intellectus et voluntatis facultate, divina apprehendens,
“Vinamque essentiam videre desiderans, excellentissimae atque
'Udebitae divinorum participationis capax est. Hinc Deus, prouti
°8t supernaturalium finis, est finis et -perfectio simpliciter et
totaljg ompium; et ,Gloria est finis operationis ipsius
Yaturag per gratiam adiutae’ (1. qu. 62. a. 3. ad 3um; et
+ 2. qu. 62. a. 2.). Et haec dicta sufficiant. Miramur autem
1U0modo praeclara ingenia, in re clarissima hallucinentur!*
Diese Lehre des hl. Thomas und seiner grofsen Zeitgenossen,
"Sbesondere auch des hl. Bonaventura, ist das getreueste Echo
he" diesbeziiglichen Lehre des grofsen hl. Augustinus und der
®rrlichste Kommentar zu dessen Worten (Conf. 1. 1. ¢ 1):
»“Omine Deus, tu excitas, ut laudare te delectet; quia fecisti

%8 ad te, et inquietum est cor nostrum, donec requies-

Cat in te

2. Fr. Joannes Lottini 0. Praed: Compendium Philo-
Sophiae Scholasticae ad mentem S. Thomae Aquinatis.
2 tomi, 12°, pgg. 900. Florentiae 1900.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVI. 11



162 Litterarische Besprechungen.

— e ——— e, e A,

Schlicht und einfach, ohne allen gelehrten Prunk, bietet
das Kompendium die scholastische Philosophie (Logik, allgemeine
und besondere Metaphysik, Ethik) durchaus ,,ad mentem S. Thomae
Aquinatis®, d. i. nach der steten, streng aristotelisch-thomistischen
Uberlieferung. Darum ist es ein ganz und gar zuverldssiger
Fiihrer zum Thomasstudium. Dabei sind jedoch, fern vop
aller KEinseitigkeit und blindem Autorititsglauben, durchweg
blofs die gewichtigsten Griinde bei der Beweisfiihrung mals-
gebend. Uberall hat der Verfasser als langjihriger Philosophie-
professor nur den wirklichen Nutzen der studierenden Jugend,
insbesondere der Theologiekandidaten, im Ange. Das Lehrbuch
wird von der auslindischen Fachpresse (z. B. von Divus Thomas;
L’ami du Clergé; Revue Thomiste) sehr geriihmt. Weil kurz
und klar, dabei griindlich und vollstindig, sowie sehr iibersicht-
lich, empfiehlt es sich ganz besonders als Grundlage bei dep
philosophischen Vorlesungen (fiir etwa 4 Semester). Dem wirk-
lichen modernen Fortschritt steht dasselbe keineswegs feindlich
gegeniiber. Sachlich wiifsten wir nichts Wesentliches zu bean-
standen. Um den Preis von 7 Lires ist das Werk zu beziehen
von: M. R. P. Giov. Lottini, S. Domenico di Fiesole presso
Firenze, Italia.

3. Compendium Philosophiae iuxta dogmata D. Thomae, D. Bo-
naventurae et Scoti, ad hodiernum usum Scholarum accom-
modatum, auctore P. Georgio a Villafranca Capuc
3 vol. 12° pgg. 1842. Paris 1900, 5, rue de la Santé.

Ganz nach Wunsch und Willen Leo XIII., des oberstep
Lehrers der hl. Kirche, bietet das Handbuch echt christliche
Philosophie als allein wahrhaft ,philosophia perennis“. Was
die berithmtesten Neuscholastiker, wie R. P. Liberatore S. J-
der Kanoniker Sanseverino, die beiden Kardindle O. Praed. Zig-
liara und Gonzalez, Tiichtiges auf diesem Gebiete geleistet habeb
findet sich hier zusammengefalst. Bei jeder Frage werden di®
verschiedenen Meinungen der alten und neuen Philosophen au#
einandergesetzt. Besondere Aufmerksamkeit wird den jetzige?
Zeitfragen sowie der Widerlegung der modernen Irrtimer g€
schenkt. Die Methode ist die aristotelisch-thomistische. Der
1. Band bringt die Dialektik und Kritik; der 2. die Ontologl®
und Kosmologie; der 3. die Psychologie, natiirliche Theolog!®
und Ethik. Sehr giinstig hat sich die franzosische Kritik au®”
gesprochen. Unter andern schreibt ein hervorragender Philosophi€”
professor an den Verfasser: , Votre travail mérite tous les éloge®



Litterarische Besprechungen. 163

—_—

L?- doctrine en est sure, la divicion excellente et compléte, la
'edaction claire et précise. Il sera d’une grande utilité, aussi
bien aux maitres qu’ aux éléves des séminaires et aux candidats
Aux grades académiques.“ Dabei ist der Preis sehr wohlfeil,
direkt frei zugesandt Frs. 10.50. Den Verlag hat 'Oeuvre de
t. Frangois d' Assise; rue de la Santé, 5. Paris. (13°). So
ott will, werden wir ndher auf das Kompendium zuriickkomwmen.
Dasselbe verdient alle Empfehlung.

4. Ktudes Franciscaines. Tome V. Paris 1901, Oeuvre de
St. Francois d’ Assise, 5, rue de la Santé (13° arrond.).

. Den friiheren Binden (vgl. dies. Jahrb. XV, 8. 496) schliefst
Sich der gegenwiirtige wiirdig an. Als autoritative Schreiben
bringt derselbe zwei pipstliche Erlasse: iiber die religiosen Ge-
lossenschaften in Frankreich und iiber die Demokratie, sowie
lnen Brief iiber die Ordensstudien vom Hochwiirdigsten Kapu-
luergeneral. Unserm Jahrbuchs-Zweck entsprechend sind fol-
8ende treffliche Arbeiten: ,L’ame humaine et ses rapports avec
organisme*; ,La mystique franciscaine*; ,,Coup d’oeil sur la
‘enaissance: les savants“; ,Les bases de la morale et la rela-
Uvité de la connaissance*; ,Théorie de la pluralité des formes
®t la chimie moderne; ,,Une question sur le reméde du péché
riginel, Manch Treffliches bringt auch aus dem Gebiete der
hilosophie und Theologie die ,Revue des Revues* und die
tbliographie. Aus letzterer erwihnen wir die Besprechung von:
€ray, R. P. Eudiste: La constitution de I’ Univers et le dogme
© I' Eucharistie. Paris, 1900, Poussielgue. — Maréchaux,
om. O. 8. B.: Du nombre des élus. Ebendaselbst 1901. —
Ontaine, R. P. S.J.: Les infiltrations protestantes et le Clergé
"ncais, Paris, 82, rue Bonaparte. — Georgius, R. P.: Com-
Pendiym philosophiae scholasticae. 3 vol. Paris, Oeuvre de St.
B_ra}lgois. — Mercier: Critériologie générale. Louvain, Institut
b“Pel‘ieur de Philosophie. — Aus der ,Revue des Revues* sind
®merkenswert: Le Joachisme. — Les origines de I’ Episcopat.
— Exégétes et Thedlogiens: Différends et conciliation. — Um
gl‘:ch ein wenig Kritik zu iiben, ist im Artikel: ,,Une question
Tr le reméde du péché originel“ zu beanstanden, dals die ohune
ufe gestorbenen Kinder, ausgeschlossen vom iibernatiirlichen
i;t"'adi'im,l in ein natiirliches Paradies aufgenommen wiirden. Dies
1iehdas ‘(Jl('}i(}hﬁ, wie reden von einer natiirlichen und'iibernau}r-
(P; ®n Seligkeit im Jenseits. Die Bulle ,,Auctorem fidei* prop. 26
8 VI) erklirt die Annahme eines Mittelzustandes zwischen
;b b

d



164 Litterarische Besprechungen.

e

der visio beatifica und der ewigen Verdammung fiir eine pela-
gianische Fabel (vgl. Schizler: Neue Untersuchungen, S. 264 f.
Mainz 1867, Kirchheim).

5. Jules Tardivel: La situation religieuse aux Etats-Unis.
Illusions et réalité. Paris 1900, Soc. de St.-Augustin, De-
sclée ete. (30, rue St.-Sulpice). 129, pgg. VIII, 302

In der ,Revue des Deux Mondes“ (November 1898) ver-
offentlichte der beriihmte Akademiker Brunetiére eine Studie iiber
den Katholicismus in den Vereinigten Staaten Nordamerikas. Die
da niedergelegten vielfach unrichtigen Vorstellungen von der
dortigen Lage der katholischen Kirche veranlafsten Tardivel, den
Direktor der Vérité in Québec (Kanada), die diesbetreffende
wahre Sachlage nidher auseinanderzusetzen. Darpach enthalt der
kurze 1. Teil die Illusionen, der 2. weitliufig die Wirklichkeit.
Diese stimmt ganz und gar iiberein mit dem Urteile des Papstes
Leo XIIIL. iiber den Amerikanismus, insbesondere im Schreiben
an Kardinal Gibbons vom 22. Januar 1899. Tardivels ausge-
zeichnetes Buch konnen wir fiiglich einen praktischen Kommentar
zu diesem pépstlichen Erlasse nennen. Mit Hilfe eines bedeu-
tenden statistischen Materials und an der Hand der sachver-
stindigsten Kenner wird vor allem die Verwerflichkeit der Tren-
nung von Kirche und Staat (Syllabus, 55. propos.) handgreiflich
erwiesen. In einem Staate ohne Gott kann eben die katholische
Kirche nichts Gutes erwarten. ,,Wer nicht fiir mich ist, der ist
wider mich.“ Das dortige Regierungssystem ist der Kirche durch-
aus feindlich. Deutlichst zeigt sich dies auch in den jiingste?
antikirchlichen Kundgebungen auf Kuba und den Philippinen-
Das Recht des Starkern, die offentliche Schule, die sogenannten
modernen Freiheiten (besser Willkiirlichkeiten) u. dgl. sind dem
Geiste der katholischen Kirche geradezu entgegen. Daher auch
die grofsen Verluste der Kirche in den Vereinigten Staaten:
Innigste Vereinigung aller Katholiken aller Nationalititen aul
dem festen Boden echt kirchlicher Glaubens- und Sittenlehre
wird da allein wirklich Wandel schaffen. Das walte Gott!

Konigshofen (Bayern). P. Josephus a Leon. Cap.



	Litterarische Besprechungen

