
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: Zu Herbarts praktischer Philosophie

Autor: Seydl, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762106

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZU HERBARTS PRAKTISCHER PHILOSOPHIE.

Von Dr. ERNST SEYDL.

I.

Vorbemerkung.

Die Menschen bewerten die eigenen Handlungen und die
Randlungen ihrer Umgebung. Sie bezeichnen einzelne als gut,
ändere als böse und tadelnswert. Jede Bewertung setzt einen
Wertmesser voraus. Sonach verlangt auch die ethische Bewertung

menschlicher Handlungen notwendig eine Moralitätsnorm.
Entspricht ein Akt dieser Norm, so ist er gut zu nennen,
entwicht er ihr nicht, so liegt seine Verwerflichkeit offen zu Tage.

Über die eben vorgelegten Sätze dürfte ein Streit nicht wohl
entstehen. Doch nur einen Schritt weiter, und tiefgehender Dissens
'tot an die Stelle einmütiger Übereinstimmung. Was hat als

Moralitätsnorm zu gelten? Kaum ist die Frage vorgebracht, so
Wallen uns schon die mannigfaltigsten Antworten entgegen.1

Gut ist das, was mein Wohlergehen fördert, meint der
eto)8ti8che. Der Altruist sagt: Gut ist das, was dem Allgemeinwohl

zuträglich ist. Ein Dritter schlägt in konzilianter Weise
v°r> die Thesen des Egoisten und Altruisten zu verknüpfen, und
Wint in dem Sprüchlein „utile bonum" die alles lösende Zauber-
°rmei gefunden zu haben. Folge dem kategorischen Imperativ
eitler autonomen Vernunft, und du handelst gut! so ermahnt
08 Kant. Hutcheson und mancher andere nach ihm belehrt

.Ö8: Gut sei all das, was den Menschen vermöge des ihnen
bewohnenden „moral sense" als gut erscheint. Dem Gymna-
a8ten sagt sein Lehrbuch der Psychologie folgendes über den

.^gezogenen Gegenstand:2 „Der menschliche Wille, wie er sich
Handlungen und Thaten ausdrückt, ist Gegenstand einer

^ bedingten Wertschätzung, auf welcher die moralischen Gefühle
When. Das unbedingt Vorzügliche im Wollen ist das Gute,

* Eine Darlegung und Widerlegung der verschiedenartigen, irrigen
phii ten über die Moralitätsnorm bietet V. Cathrein in seiner Moral-

"osophie I.s S. 153—230.
I9fwy.2 6. A. Lindner und F. Lukas, Lehrbuch der Psychologie (Wien

S. 144 un(i i4gf
''ahrbuch für Philosophie etc. XVI. 9



130 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

das unbedingt Verwerfliche im Wollen ist das Böse. Das Gute
ist gewissermafsen das Schöne am Wollen und an der Gesinnung
des Menschen." Dieser Hinweis auf die enge Verwandtschaft
ästhetischer und ethischer Urteile ist unleugbar ein herbart-
scher Nachklang, der durchaus nicht vereinzelt dasteht.
Herbarts Anschauungen üben auch heute noch einen weitgehenden
Einfluf8 aus; zahlreiche Psychologen und Pädagogen stehen noch
in ihrem Banne.1

Dieser Umstand läfst die vorliegende Studie nicht unzeit-
gemäfs erscheinen, die es sich zur Aufgabe macht, Herbarta
praktische Philosophie zu überblicken und auf die Festigkeit
ihrer Grundlagen zu prüfen.

II.
Überblick über Herbarts Ethik.

In der denkwürdigen Jugendschrift „Über die ästhetische
Darstellung der Welt als das Hauptgeschäft der
Erziehung" (1804)2 hat Herbart die Grundzüge seiner Ethik da»

erste Mal vorgelegt. Sittlichkeit ist seiner Meinung nach der
ganze Zweck der Erziehung, dem Sittlichen mufs in dem Gemüte
des Zöglings dauernde Gewalt gegeben werden, das kann aber
nur auf ästhetische Wege geschehen.8 Es ist darum Aufgabe
des Unterrichts, ein Weltbild zu zeichnen, aus welchem die
Grundverhältnisse des Schönen und Guten allenthalben den Geist
ansprechen, so dafs die durch sie wachgerufenen Urteile ein®
Macht in der Seele werden, stark genug, um dem Egoismus da»
Steuer zu entwinden.4

Im Jahre 1808 veröffentlichte Herbart seine „Allgemeine
praktische Philosophie".5 Trotz ihres verhältnismässig gerin-

1 Vgl. W. Windelband, Geschichte der Philosophie2 (Tübingen
und Leipzig 1900). S. 514. Die namhaftesten Anhänger Herbarts bei
Ueberweg-IIeinze, Geschichte der Philosophie III, 2 (Berlin 1897).
S. 167—178. Auf Herbartscher Basis steht die „Zeitschrift für
Philosophie und Pädagogik", (seit 1894) herausgegeben von 0. Flügel und
W. Rein.

2 0. Willmann, Herbarts pädagogische Schriften u. s. w. (Leipzig
1873 und 1875; Neudruck 1880) I. S. 257 ff. Die Abhandlung „Über

die ästhet. Darstellung" wird im Folgenden kurz durch D. bezeichnet.
3 Vgl. ebenda S. 259 f. und überdies L. Strümpell, Die Pädagogik

Kants, Fichte8 und Herbarts (Braunschweig 1843) S. 91.
* 0. Willmann, Didaktik als Bildungslehre2 (Braunschweig 1895)

II. S. 197.
6 G. Hartenstein, Herbarts sämtliche Werke (Hamburg und

Leipzig 1890: Zweiter Abdruck) VIII. Band. Die „Allg. prakt. Philosophie"
wird mit Ph. citiert unter Beifügung der Seitenzahl.



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 131

gen Umfangs bietet dieselbe die Hauptpunkte der gesamten Ethik
8° vollständig dar, dafs alles Übrige, was Herbart später über
diesen Gegenstand geschrieben hat, durchgängig auf sie zurückweist

oder an sie sich anschliefst.1
Wir versuchen, im Nachfolgenden einen Überblick über die

10 den beiden genannten Werken vorgetragenen Anschauungen
2h bieten und zwar in möglichster Anlehnung an Herbarts eigene
Worte.

Aufgabe der praktischen, Philosophie ist es, die Urteile des
Heifalls und Tadels, die wir so oft über andere und über uns
Wen, zu berichtigen. Sie selbst urteilt gar nicht; sie macht
aW urteilen. Und (da jedes Urteil sich durch seinen Gegenwand

bestimmt findet) sie macht dadurch richtig urteilen, dafs
8le den Gegenstand richtig d. h. zur vollkommnen Auffassung
darstellt (Ph. 4). Auf die Frage, welches denn der Gegenstand
Sei, zu dessen richtiger Beurteilung die praktische Philosophie
gleiten soll, antwortet Herbart: Nichts anders, als gewisse
Wohnungen eines solchen und solchen Wollens hat sie zu liefern;
damit bei den Zuschauern über einiges Wollen ein
unwillkürlicher Beifall, über anderes ein unwillkürliches Hifs-
allen rege werde (Ph. 6). Es ist die Yorzügliehkeit des
Willens (Ph. 7), auf die es bei der praktischen Philosophie
filzig ankommt, will sie nicht zur „Güterlehre" herabsinken.
Hie Ethik darf aber auch nicht „Tugendlehre" sein, denn die
digend ist zwar das Princip der Vorzüglichkeit des Willens,
kW nicht diese Vorzüglichkeit selbst, um die es sich einzig in

er praktischen Philosophie handelt (Ph. 7). Übrigens besteht
lach Herbart zwischen „Güterlehre" und „Tugendlehre" kein
^e8entlicher Unterschied. Beide sagen, dafs das Wohlgefühl
er Selbstbefriedigung das Höchste und Beste sei. Die „Tugend-
We" stellt dies Wohlgefühl gerade in die Mitte als Tugend
lad Weisheit; die „Güterlehre" erregt die Hoffnung, es zu
^Winnen durch Zueignung der Güter, die sie empfiehlt (Ph. 7 f.).

Wohl beiden entgegengesetzt, ist die „Pflichtenlehre" im Kant-
chen Sinne ebenso untauglich dazu, der praktischen Philosophie
Hm ersten Ursprung nachzuweisen (Ph. 8). Also weder die

Wüterlehre", noch die „Tugendlehre", noch die „Pflichtenlehre"
chöpft ,jen wahren und vollen Begriff der Ethik aus, deren
kfgabe es ist, das Urteil über die Willen zu wecken

10).
Auf den Willen, den guten Willen, und einzig auf ihn kommt

1 Ag], Hartensteins Vorwort zum VIII. Band, S. V.
9*



132 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

es an, wenn man über das Sittliche eine Betrachtung anstellt.
„Sittlichkeit" und „guter Wille", das sind zwei Begriffe, die

zusammengehören. Das erste Prädikat des guten Willens aber
ist der Gehorsam (D. 275). Der Gehorsam setzt unleugbar einen
Befehl voraus. Doch niemand vermag dem Sittlichen zu befehlen,
er gebietet sich selbst, indem er das Gebot für sich zum Befehle
erhebt (D. 275). Die Thatsache des Befehls steht fest, sein

Inhalt wird, wenn es sich um Klarstellung des Begriffs der
Sittlichkeit handelt, nicht näher berührt. Einen bestimmten Gegenstand

enthält der Begriff der Sittlichkeit nicht, aber er bezieht
sich auf etwas: auf ein vorauszusetzendes Wollen, einen Befehl
(D. 276). Jenes Wollen ist das Erste, der Gehorsam folgt nach

(D. 276).
Es erhebt sich nun die weitere Frage: Wer befiehlt, wer

gehorcht beim sittlichen Handeln? Ich als Gehorchender darf
nicht erscheinen als aufstellend den Machtspruch (Befehl), dadurch
wäre das erste Prädikat des guten Willens, der Gehorsam,
vernichtet. Es wäre ja dann nur mein Wille der Grund des an
mich ergehenden Befehls (D. 277). Der Befehl mufs dem
Gehorchenden als „Notwendigkeit" erscheinen, nicht als theoretische,
nicht als logische, sondern als „ästhetische Notwendigkeit".
Dieser Notwendigkeit beugt sich der Sittliche, der als solcher
durch und durch demütig ist (D. 277).

Was haben wir uns unter der „ästhetischen Notwendigkeit"
vorzustellen? Erfahrungsgemäfs sind gewisse Vorstellungen, sobald
sie uns zum Bewufstsein kommen, mit einem „Geschmacksurteil"

verbunden: sie gefallen oder mifsfallen. Das
„Geschmacksurteil" erhebt sich unwillkürlich, sobald die betreffende
Vorstellung vorliegt; absolut, beweislos spricht es sein Verdikt
aus, ohne übrigens Gewalt in seine Forderung zu legen (D. 278).
Wie der Hörer einer musikalischen Harmonie ohne sein ZuthuD
und ohne Vorfrage nach dem Wie und Woher angezogen wird»

so dringt auch das praktisch Schöne mit dem einfachen Hecht
des Daseins auf die Sinne ein.1

Die Aufstellung dessen, was gefällt und mifställt, in deö

einfachsten Ausdrücken ist Aufgabe der „Geschmackslehre"»
Ästhetik (Ph. 16); und da der „sittliche Geschmack" als
Geschmack überhaupt nicht verschieden ist vom poetischen, musikalischen,

plastischen Geschmack (Ph. 23), so leuchtet ein, dal's die
Ethik eine Z we igd isciplin der Ästhetik ist. Die ästhe'

1 W. Gafs, Geschichte der christlichèn Ethik II, 2 (Berlin 1887)
S. 227.



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 133

tischen Urteile, und sonach auch die ethischen, sagen über den
ihnen vorliegenden Gegenstand aus: wie er sein sollte (D. 278).
Nur der Unterschied obwaltet zwischen dem sittlichen und
künstlerischen Geschmack, dafs die Elemente der Verhältnisse, die
her Beurteilung unterworfen sind, hier aufser und dort in uns
eelber liegen und wir sie sonach nicht los werden können (Ph. 23).
Her Künstler kann das mifsratene Bild zerstören, um dieses Urteil

verstummen zu machen. Nur von sich selbst kann der Mensch
nicht scheiden, er kann sich dem Urteil, das sich über sein Thun
einstellt, nicht entziehen (D. 278). Dieses Urteil bleibt und übt
einen stetigen langsamen Druck auf den Menschen aus: der
Mensch nennt diesen Druck „sein Gewissen".

Findet der Sittliche in einem konkreten Fall eine ästhetische
Notwendigkeit, so „biegt" er sein Verlangen, um ihr zu gehorchen.
Nr fügt sich dem sittlichen Geschmacksurteil, das sich als sein
e'gener Ausspruch gegen ihn selbst gewendet hatte (Ph. 23).
Has Geschmacksurteil ergeht über ein Willensverhältnis;
hegleitet zum Beispiel mein Wille deinen Willen mit wohlwollender

Gesinnung, so gibt das einen guten Klang; das Urteil
8tellt sich unwillkürlich ein: Wohlwollen gefällt. Nur Accorde
her inneren Regungen sagen dem Sittlichen zu, Dissonanzen und
Hisharmonieen verabscheut er. Er wünscht und will Harmonie
'û jeglichem Willensverhältnis. Das eine Glied dieses Verhältnisses

ist sein Verlangen („ich möchte"), das andere die Forderung
(»so soll es sein"). Das Verhältnis wird nicht immer schematisch
has eine und einzige sein,-es kann sich mannigfaltig gestalten,
^an mufs daher von Willensverhältnissen in der Mehr-
Zahl reden.

Indem man nun den Willen nach und nach in den ein-
a°hsten denkbaren Verhältnissen betrachtet, die aus seinen Rich-

tüngen auf sich selbst, auf andere Willen und auf Sachen
herangehen können, wird für jedes dieser Verhältnisse auch ein
Ur8prüngliches, absolut unabhängiges ästhetisches Urteil von ganz
eiffentümlicher Beschaffenheit mit unmittelbarer Evidenz
hervorgingen (D. 279).

Herbart unterscheidet fünf ursprüngliche „Willensverhält-
ü'Bse", die Gegenstand unwillkürlicher Geschmacksurteile sind.

lese Geschmacksurteile sind die Quelle der fünf ethischen oder
Hra k ti s c hen Ideen, die von Herbart als typische Musterbilder

r das vernünftige Wollen hingestellt werden.1 Sie sind aber

^gl. Kapitel 1—6 der „Ideenlebre" 1. Buch der„Allg. prakt.



134 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

auch Bindemittel der Gesellschaft und bilden als solche die Basis
der fünf Mustersysteme oder gesellschaftlicher Musterideen,
die als Regulative für die Socialethik dienen sollen.1

Die praktischen Ideen sollen Vorbilder und Wegweiser für
den Willen sein, die zusammengehalten eine Lebensordnung
bilden. Sache der Erziehung wird es sein, diese Lebensordnung
dem Zögling einzuprägen (D. 280), damit er nicht den Berechnungen

des Egoismus folge, sondern der Einsicht, die ihm die
ästhetische Auffassung der ihn umgebenden Welt bietet. Zu
dieser Auffassung muls man den Zögling frühzeitig determinieren,3
indem man ihn anleitet und gewöhnt, in allem das Schöne zu
suchen, und indem man sich bemüht, in ihm den Sinn für
harmonischen Einklang und die Freude am Edlen und Hohen zu
wecken (D. 285).

Wird dem Zögling unaufhörlich eingeprägt, die Willensverhältnisse

in ihrer schönen Harmonie freudig zu betrachten, die
WillensmifsVerhältnisse hingegen gründlich zu verabscheuen, so

erwächst nach Herbarts Meinung ans dieser Wiederholung ein
mehr als vorübergehender Eindruck. Das Wohlgefällige, das

Sittlich-Schöne wird im Menschen zu einer stetigen Macht,
zu einer Auktorität,3 der sich der Sittliche willig beugt.

Doch wir haben noch etwas nachzuholen. Es wurde oben
nur gesagt, dafs Herbart fünf praktische Ideen aufstellt, welche
es seien und was sie besagen wollen, wurde nicht dargelegt;
das mufs also jetzt geschehen.

Stellt man die ethischen Musterideen mit den ihnen einzeln
entsprechenden Mustersystemen zusammen, so ergibt sich folgende
zehngliedrige Reihe: Idee der inneren Freiheit-System der beseelten
Gesellschaft; Idee der Vollkommenheit-Kultursystem; Idee des

Wohlwollens-Verwaltungssystem; Idee des Rechts-System der
Rechtsgesellschaft; Idee der Billigkeit (Vergeltung)-Lohnsystem.

Die Idee der inneren Freiheit (Ph. 33—36) beruht auf
dem Wohlgefallen, das die Harmouie zwischen dem Willen und
der über ihn ergehenden Beurteilung erweckt. Sie basiert also
auf der Übereinstimmung des Willens als des Gehorchenden und
der Einsicht als des Gebietenden. Herbart entwickelt diese Idee
folgendermafsen: Erhebt sich im Menschen ein Begehren, Be-
schliefsen, sogleich steht vor ihm das Bild seines Begehrens und
Beschliefsens; es erblicken und beurteilen ist eins. Das Urteil

1 Vgl. Kapitel 7—12 der „Ideenlehre".
2 Über Herbarts Determinismus vgl. 0. Will mann, H. pädagog-

Schritten I. Band; S. 296. Anmerkg. 24.
8 Vgl. W. Gafs, Geschichte u. s. w. II, 2; S. 228.



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 135

schwebt über dem Willen; indem das Urteil beharrt, schreitet
üer Wille zur That. Entweder nun die Person hat wollend
behauptet, was sie urteilend verschmäht. Oder sie hat wollend
unterlassen, was sie urteilend vorschrieb. Oder Wille und Urteil

haben einmütig1 bejaht, einmütig verneint (Ph. 34). 1st das
letzterwähnte Verhältnis vorhanden, herrscht zwischen Geschmack
Und Begehrung Harmonie, entspricht die Folgsamkeit der
Einsicht (Ph. 35), dann haben wir es mit einem unwillkürlich
gefallenden Willensverhältnis zu thun. Der hier zu Tage tretende
Musterbegriff der Einstimmung wird von Herbart „Idee der
inneren Freiheit" genannt.

Bei dieser Idee handelt es sich nur um die Beurteilung
einer einzelnen Strebung. Nun ist aber das Wollen jedes
Menschen mannigfaltig (Ph. 37). In den „Willen" als blofsen
Aktivitäten, Strebungen, kann ein Unterschied im Stärkegrad sich
Zeigen. Die einen sind schwächer, andere kräftiger, einige sind
dauernder, andere flüchtiger. Unwillkürlich gefällt die
kraftvollere, reichere, geordnetere Regung neben der schwächeren,
urmeren, minder geordneten. Das gröfsere, das nach Intensität,
Extension und Konzentration höher stehende Wollen gefällt ohne
Erage.1 Die Idee, die aus diesem Geschmacksurteil hervorquillt,
bezeichnet Herbart als „Idee der Vollkommenheit".
Vollbommen nennt er jenen Menschen, dessen Strebungen einander
gleichkommen; überdies zusammengenommen den Erwartungen
genügen, die sie erregen, und endlich zusammenwirkend den
gröfsten Effekt hervorbringen, der durch sie möglich ist (Ph. 38 f.).

Sobald der Wille über sich selbst hinausgeht zur Vorstellung
eines fremden Wollens, so entsteht ein neues Willensverhältnis:
Mo Beziehung des eigenen Willens zu einem vorgestellten fremden

Willen (Ph. 41). Ist diese Beziehung eine harmonische,
herrscht Einklang des eigenen Willens mit dem Bilde des fremden,

spricht man von Wohlwollen, im Gegenteil von Übelwollen.
Eerbart charakterisiert die angedeutete Relation als das
Verhältnis zwischen einem vorgestellten fremden Willen und dem
®'genen Willen des Vorstellenden, welcher das Gewollte des
Nemden lediglich als solches für diesen fremden Willen seihst

(Ph. 43). Es ist die „Idee des Wohlwollens", auf die
das Vorgesagte hinzielt.

Ein neues, viertes Willensverhältnis entsteht, wenn es sich
h'cht mehr blofs um ein vorgestelltes fremdes Wollen, sondern

1 Vgl. Chr. A. Thilo, Geschichte der neueren Philosophie. (Göthen
74) S. 389.



136 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

um wirkliche Willen mehrerer Vernunftwesen handelt, wo durch
die Thätigkeit des einen der andere leidet und zwar leidet kraft
der Absicht des andern, welche durch die That ist ausgeführt
worden (Ph. 46). Man hat sich die Sache so zu denken: Es

gibt für zwei Menschen einen dritten Punkt und zwei
kontradiktorisch entgegengesetzte Arten, über denselben zu disponieren.
Beide Menschen erkennen einander als solche, deren Willen sich
gegenseitig hindern (Ph. 48), es kommt zu einer Karambolage,
zum „Streit". Das Urteil über den Streit stellt sich unwillkürlich'ein:

Der Streit mifsfällt! Sogleich erhebt sich aber auch die

Frage: Was mufs geschehen, damit dieses Mifsfallen vermieden
werde? Die Antwort lautet: Es mufs durch das „Recht" dem Streite
vorgebeugt werden (Ph. 50). Wenn ich nun weiter frage, was
das „Recht" sei, antwortet Herbart: Recht ist Einstimmung
mehrerer Willen, als Regel gedacht, die dem Streite vorbeuge.
Nebenbei sei hier angemerkt, dafs nach Herbart dem Rechte die
Befugnis, es durch Zwang zu schützen, nicht ursprünglich
beiwohnt (Ph. 52). Ist die den Streit abschneidende Konformation
zweier Willen der Gedanke, aus dem die „Idee des Rechts"
erwächst, so kann man die letzte der Ideen, die „Idee der
Billigkeit" (oder Vergeltung) als Forderung des Ausgleichs
von Wohl und Wehe kurz charakterisieren.1

Thut ein Mensch dem andern wohl oder wehe, so ist durch,
diese That der Zustand der gegenseitigen Indifferenz gestört,
gleichsam verletzt worden. Die That als Störerin mifslällt (Ph. 57)-
Dieses Mifsfallen weicht erst, wenn die That durch „Vergeltung"
gewissermafsen rückgängig gemacht wurde. Es beruht also die
Idee der Billigkeit auf dem Mifsfallen am unerwiderten Thun)
mag dieses nun wohl oder übel gewesen sein;3 sie fordert den
Ausgleich von Wohl und Wehe, die Tilgung der Störung, die
durch die Wohl- und Wehethat herbeigeführt wurde.8

Mit der Idee der Billigkeit ist der Ring der fünf Musterideen

geschlossen; aus ihnen wachsen auf dem Gebiete der
Socialethik die fünf Mustersysteme hervor, die bereits oben
angeführt wurden.4

1 0. Will mann, Geschichte des Idealismus III. (Braunschweig
1897) S. 595.

2 V. Knau er, Geschichte der Philosophie (Wien 1876) S. 325.
3 0. Willmann, Waitz' Allg. Pädagogik4 (Braunschweig 1898)

S. LVII.
4 Näheres über diese in Thilos oben citierter Geschichte der neueren

Philosophie, S. 393 ff.



137

III.
Kritische Bedenken gegen Herbarts praktische Philosophie.

A. Herbarts praktische Philosophie als Ganzes.

Fafst man die Herbartsche Ethik als Ganzes ins Auge, so
Zeigt sie drei bedeutende Schwächen, die sich kurz folgender-
Hafsen charakterisieren lassen : 1. Loslösung der Ethik von jeder
soliden metaphysischen Basis, 2. völlige Lostrennung der
Sittlichkeit von der Religion, 3. Einschiebung der Ethik in den
Kähmen der Ästhetik. Alle diese drei Momente lassen sich
subsumieren unter das eine Schlagwort: Subjektivierung.

1. Metaphysik und Ethik fallen bei Ilerbart auseinander,
kr meint, das müsse so sein, damit die Ethik nicht unter dem
ai'f theoretischem Gebiete wogenden Meinungsstreit leide.1 Mag
Sem, dafs ein Aufbau der praktischen Philosophie auf dem
Fundament der metaphysischen Anschauungen Herbarts ein gewagtes
^rchitekten-Kunststück gewesen wäre, aber damit ist die prin-
Clpielle Frage nicht gelöst, ob die Ethik überhaupt keiner
metaphysischen Basis bedarf.2 Seit Menschengedenken haben die
®rnstesten Forscher „Sein" und „Sollen" eng verknüpft. Dem
Rollen liegt ein Sein zu Grunde, aus dem es hervorgeht, und jedes
Rollen zielt auf ein Sein, eine Verwirklichung hin.8 Sein und
Sollen, Erkennen und Thun, Lehre und Gesetz waren überall
dort vereint, wo das Philosophieren zu echtem Fortschritt in der

ahrheitserkenntnis geführt hat. Richtig bemerkt Trendelenburg

bezüglich der unnatürlichen Trennung von Sein und Sollen:4
üas Sittliche ist nicht eine den Stoffen des Lebens völlig
disparate Form, welche ihnen nur von aufsen übergeworfen wird;
®s steht in eDgster Verbindung mit dem Begriffe des Zwecks,
'st darum in der realen Welt angelegt; zu seiner Verwirk-
'chung bedarf es freilich des Willens.

In der Zersprengung der Welt- und Lebensanschauung in
e'ne Weltanschauung und eine von ihr losgelöste Lebensanschauung
^ar Kant Herbarts Vorgänger. Es war nicht klug von Herbart,
aeüi ästhetisch feinfühlenden, in diesem Stücke Kant zu folgen.

1 0. Willmann, Gesch. d. Idealismus III. S. 605 f.
v

2 Näheres darüber bei V. Cathrein, Moralphilosophie I.» (Frei-
burg i. 13. 1899) S. 10 ff.

„j
3 Chr. E. Luthardt, Geschichte der christlichen Ethik II. (Leip-

2|S 1893) S. 609 f.
(t>

4 Ad. Trendelenburg, Historische Beiträge zur Philosophie III.
'"erlin 1867) S. 122 f.



138 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

Es war unverantwortlich von ihm, seinen Jüngern ein zerspaltenes
Welt-Lebens-Bild zu bieten. Ist doch die Einheit in der
Mannigfaltigkeit Grundvoraussetzung jeder Schönheit, ist es doch gerade
Einheit, wonach der Menschengeist in heifsestem Ringen strebt.

In dieser Sache hätte sich Herbart bei den hellenischen
Denkern besseren Rat geholt.1 Bei Pythagoras2 und Piaton8
trifft Sein und Sollen im Gesetzes-Gedanken zusammen. Sein
und Sollen sind nach Gesetzen geregelt; das Gesetz ist kosmisch
und ethisch zugleich. Alles an uns und in uns soll harmonisiert
werden und kann harmonisiert werden, weil wir auf die
gottgesetzte Weltharmonie hingeordnet sind, die uns ebensowohl
als das Schöne und Gute wie als das Wahre die Leitlinien des

Schaffens, Handelns, Erkennens gibt. — Doch zu so hohen
Gesichtspunkten versteigt sich Herbart nicht, dazu war er viel
zuviel Kind seiner Zeit.

2. Mit der Religion hat die Ethik Herbarts ebensowenig
zu schaffen als mit der Metaphysik. Die Religion ist Herbarts
Stiefkind. Er hat zwar manches schöne Wort über sie geschrieben.
Die diesbezüglichen Aufserungen sind gesammelt worden, man
hat an sie angeknüpft, das religiöse Moment in Herbarts Ethik
hineingetragen,4 ein Herbartianer hat sogar „die Sittenlehre Jesu"
in das Schema der „praktischen Ideen" geprefst.5 Und doch

mufs sich jeder, der einen derartigen Versuch macht, Herbarts
praktische Philosophie mit religiösen Gedanken eng zu verknüpfen,
darüber vollständig klar sein, dafs er eine Aufpfropfung
vornimmt, die den Wünschen Herbarts direkt zuwiderläuft. Andrerseits

sind diese Aufpfropfungsversuche interessant, denn in ihnen
äufsert sich die richtige Empfindung, dafs im angezogenen Punkte
der Altmeister der Herbartschen Schule wohl nicht das Wahre
getroffen hat.6

Herbart hat der Religion nie eine fundamentale Bedeutung
auf dem Gebiete der Sittlichkeit zuerkannt, auch für die Erziehung

1 Vgl. 0. Willmann, Gesch. d. Idealismus III. S. 695 f.
Ebenda I. S. 319 ff.

8 Ebenda I. S. 391 ff.
I Vgl. W. G als, Gesch. d. christ. Ethik II, 2. S. 230 f.
6 0. Flügel, Die Sittenlehre Jesu (in der Zeitschrift für exakt®

Philosophie XV [1887], S. 1—80).
II Man lese, was der Herbartianer C. A. Thilo (f 1894) in seiner

Gesch. der neueren Phil. S. 396 [= S. 424 der 2. Auflage] schreibt; „Di®
Sittenlehre ist unzulänglich, den Menschen vor Leiden, Übertretungen'
innerem Verderben zu sichern. Dem gesunkenen Menschen mufs sich
eine neue Welt öffnen; denn seine Welt ist ihm verdorben Daher
das Bedürfnis der Religion."



139

l8t ihr nur accessorischer Wert zugeeignet.1 Der Gottesgedanke
mag „den Hintergrund füllen", „in der Feier des Glaubens mag

aus dem verwirrenden Leben zurückkehrende Geist ruhen",
aber nirgends — selbst da nicht, wo er „Centrum" genannt
^lrd — steht Gott lebendig im Mittelpunkt und am Endziel des
8lUlichen Lebens und Strebens, nirgends sagt Herbart, dafs etwa

„praktischen Ideen" ihre Gültigkeit von Gott komme.
Wir müssen sonach Herbarts Ethik religionslos nennen.

Wobei Religion im Sinne von Gottgebundenheit zu fassen ist in
•^ulehnung an das augustinische Wort: Religat nos religio om-
ölpotenti Deo. Wollte man dem Thema über die Beziehungen
v°n Religion und Ethik nähertreten, so hiefse das die ganze
grofse Frage über göttliche Weltordnung und religionslose
Sittlichkeit aufrollen.2

Gottes Wille, so lehrt die christliche Philosophie, bindet das
Naturgeschehen an seine unurastölslichen Gesetze; unfrei und
hotwendig folgt ihnen die Natur. Er bindet den Menschen gn
em Gesetz, das der Menschennatur entspricht, nein aus ihr erflieist
Und mjt jjjj. vorgedacht ist von Ewigkeit her. Leben, auch
sittliches Leben, ist Bewegung. Die Richtung jeglicher Bewegung
hängt vom Ziele ab: die rechte Richtung des Menschenthuns vom
j^udziel des Menschendaseins. In Gott findet der Mensch sein
^Ddziel, des Menschen höchstes Glück ist die Beseligung, die
mm zU teil wird, wenn er unzertrennlich mit Gott verbunden ist.

Nach Herbart ist Gott nicht das Endziel des Menschen3 und
?le Beseligung, die uns von Herbart in Aussicht gestellt wird,
l8t zu matt, ja zu unethisch, um treibendes Motiv sittlichen
Handelns werden zu können. Das ewige Leben, zu dem auch der
Bösewicht schliefslich gelangt, besteht nach ihm in einem unend-
lch sanften Schweben der Vorstellungen, einer unendlich schwachen

®P®r dessen, was wir Leben nennen.4 Dieses Jenseitsleben gemahnt
pbhaft an den Zustand der Lustgas-Narkose und an zahntech-

öl8ches Atelier.
3. Losgelöst von allen soliden metaphysischen Vorbegriffen,

ï°û jeglichem religiösen Einschlag säuberlich befreit, will Her-
arts praktische Philosophie doch zu sittlichem Thun anregen.

»
1 Vgl. 0. Willmaun, Herbarts päd. Schriften I. S. 289 ff. besonders

Aniu. 19 ebenda.

8t
2 Vgl. zu dieser Frage: C. Gut beriet, Ethik und Religion (Mün-

„er 1892); V. Cathrein, Religion und Moral Ergänzungsheft z. d.
aus Maria-Laach, 75. Freiburg i. B. 1900); W. Schneider, Göttliche

e"ordnung und religionslose Sittlichkeit (Paderborn 1900).
s V. Cathrein, Religion und Moral S. 8.
4 Herbarts Werke V. Band S. 172 f.



140 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

Sind es nicht mehr aus Menschennatur und Gotteswille eriiiefsende
„Notwendigkeiten", die uns die Bahn weisen, so bleiben nur
mehr „ästhetische Notwendigkeiten" übrig. Die Ethik wird zur
Zweigdisciplin der Ästhetik.

Das Schöne hat zum Guten unleugbar Beziehungen. Herbart

hat mit seiner übertreibenden Hervorhebung dieser
Beziehungen nichts gethan, als ein Wahrheitselement einseitig betont,
das schon den alten Denkern wohlbekannt war. Es ist ein

pythagoreischer Gedanke,1 dafs EinklangundHarmonie ebenso
Merkmal des Schönen wie des Guten ist. Augustinus hat iß

Gott dem höchsten Gut auch die höchste Schönheit gefunden.
Der Aquinate führt alle irdische Schönheit auf ihr göttliches
Vorbild zurück,2 er hat auch das Wort niedergeschrieben:3 [Per-
fecte] bonum laudator ut pulchrum.

Verwirklicht der Mensch durch seine Thaten das Gute, so

lebt er schön und künstlerisch in gewissem Sinne,4 weil er in

der Mannigfaltigkeit seiner Strebungen und Handlungen die Einheit

wahrt: Einheit mit sich, Einheit mit Gott. Der Wandel in

der Tugend, schreibt W. Gafs,5 trägt etwas Künstlerisches in

sich, weil Leichtigkeit, Ebenmafs und Harmonie der Bewegung
in ihm verbunden ist.

Die Verwandtschaft von Gut und Schön, die unzweifelhaft
zuzugeben ist, wird von den Alten in einem anderen Sinn auf-

gefafst als von Herbart. Für jene galt das Gesetz als Nerv der
Harmonie, für sie war die Übereinstimmung des Willens mit de©
Gesetz Grundaccord der Sittlichkeit.6 Herbart will von
derartigen Gesetzen und vorgezeichneten Pfaden nichts wissen. Ib©
gelten als Sittenregel unwillkürliche Geschmacksurteile. Zu diesen
Urteilen soll jeder Zögling von seinem Erzieher angeregt werden,
damit der Sinn für das Sittlich-Schöne zu einer Macht in seine©
Gemüte werde.

Der Gedanke hat etwas Bestechendes, ob er aber auch der

genaueren Prüfung gegenüber standhält? Kann eine ästhetische
Ordnung, das ist jetzt die Frage, Gegenstand der Verpflichtung

1 Vgl. 0. Willmann, Geschichte des Idealismus III. S. 594.
2 S. Thomas Aqu., Expositio in Dionys, c. 4, 1. 5.
3 S. theo!. I. qu. 5. a. 4 ad 1.
4 Vgl. die anregenden Gedanken, die sich in A. M. Weifs' „f"e

Kunst zu leben" (Freiburg i. B. 1900) über diesen Punkt finden; besonders

im XI. Abschnitt: Die Kunst, künstlerisch zu leben (S. 275—810)-
5 W. Gafs, Gesch. d. christl. Ethik II, 2. S. 229.
8 0. Will mann, Gesch. d. Idealismus III. S. 595.



141

«ein? Wir glauben, sie mit Gutberiet1 entschieden verneinen zu
Glissen.

Wir geben gerne zu, dafs es ein fundamentales Bedürfnis
der Vernunft ist, in allem Ordnung d. h. Einheit der Beziehungen
111 der Vielheit der Dinge zu suchen und, \Vo die vielen Dinge
y°n ihr abhängen, die Einheit zu schaffen. Nun ist, wenn
^gendwo, im Schönen Ordnung und Einheit. Also scheint der
fhlufs berechtigt: Wir sind verpflichtet, die Ordnung der Schöndelt

in unseren Werken darzustellen. Und doch, wenn wir unser
e'genes Bewufstsein fragen, ob die Forderung der Vernunft,
harmonische Ordnung im Handeln zu erstreben, eine unbedingte ist
and sich auf alle Handlungen erstreckt, so lautet die Antwort:
p*ein. Nicht unbedingt tritt diese Forderung auf, vielmehr klingt
dpi ihr immer die Bedingung durch: Wenn du des ästhetischen
yenusses teilhaftig werden willst! Nun ist aber thatsächlich der
ästhetische Genufs oft so schwach und seine Erreichung mit so
mühevollen Vorarbeiten verbunden, dafs Arbeit und Ertrag durch-
au« nicht proportioniert erscheinen.

Wenn es aber, wie aus dem Gesagten hervorgeht, nichts im
Bereiche der ästhetischen Ordnung gibt, was wir mit Notwendigst

erstreben, so können auch klärlich ästhetische Grundsätze
e'Qe feste Grundlage für den Aufbau der Ethik nicht abgeben.

Herbart hat sonach die Rolle, die dem ästhetischen Moment

S sittlichem Gebiete zukommt, nicht richtig beurteilt. Diese

S'le ist nur eine begleitende, eine dienende. Das Schöne im
'^'ttlichen ist Corollar, nicht Princip, ist Zugabe, ist Annex. Seine
ifdeutung ist eine accessorische, durchaus keine fundamentale.
Richtig ist, dafs der ethisch Hochstehende schönste Harmonie
ia seinem Wesen offenbart. Diese Harmonie ist Blüte, nicht
J^urzel. Herbart hat durch die Eingliederung der praktischen

hilo8ophie in die Ästhetik die natürliche Lage der Dinge ver-
ehrt. Man fühlt sich versucht, das Bild vom Zuckerhut

aufwenden, der auf die Spitze gestellt wurde. Das ist ein Jong-
,eur-Kunststück, alle Vernünftigen stellen den Zuckerhut auf seine
reite Basis.

Doch noch ein Wort über Herbarts Ästhetik selbst, die in
l'en weiten Hallen auch der Ethik Unterschlupf gewährt. Her-
art betont ausdrücklich, dafs es die Form, und nur die Form

die ästhetischer Beurteilung unterworfen wäre.-' Diese Auf-
cllung bedeutet aber eine ungebührliche Einschränkung des

hio
1

zum Folgenden C. Gutborlet, Ethik und Religon. S. 94
s 102.

5 Herbarts WW. VIII. S. 18.



1 42 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

Bereiches ästhetischen Urteils. Eine Schönheit, die in blofsen
Verhältnissen als solchen liegt, oder eine Form, zu welcher der
Inhalt nur als der unentbehrliche Träger gesucht wird, entspricht
dem Princip der sophistischen Rhetorik (z. B. eines Alius Aristides);1
wahrhaft befriedigend ist die ästhetische Form nur als adäquater
Ausdruck eines wertvollen Inhalts; die nämliche Form oder das

nämliche Verhältnis befriedigt oder mifsfällt je nach der Natur
des Inhalts; daher gehört die Beziehung zwischen Inhalt und
Form in den Begriff der Schönheit selbst als des objektiven
Grundes des subjektiven ästhetischen Wohlgefallens.2

Das Schöne entzückt ja den Beschauer nicht blofs, weil es

splendor ist, sondern weil es splendor veri ist. Die sinnenfällige
Form findet nur deshalb Anwert beim ästhetischen Beurteiler,
weil sie einen entsprechenden Inhalt birgt, eine Idee darstellt.
Ferner ist Herbart gegenüber daran zu erinnern, dafs ein
Gegenstand nicht deshalb schön ist, weil seine Formverhältnisse
meinem Geschmack zusagen, sondern umgekehrt finde ich den

Gegenstand deshalb schön, weil er eine Idee in entsprechender
Form bietet.

Die Grundlage der Herbartschen Ästhetik ist sonach durchaus

nicht befriedigend. Ein Schlufs auf den Wert einer Ethik,
die sich als Teildisciplin dieser Ästhetik gibt, wird wohl erlaubt
sein. Sie mufs naturgemäfs zur völligen Subjektivierung aller
sittlichen Werturteile führen; allgemein gültige Sittengrundsätze
und unbedingt verbindliche Sittengesetze werden aus ihr nicht
erfliefsen. Die Ethik ist zur Geschmackssache geworden

B. Der sittliche Geschmack als Moralitiitsnorm.

Gegen Herbart mit dem Argumente vorzurücken, er führe
mit seinem „sittlichen Geschmack" ein neues, von Verstand und
Willen verschiedenes Seelenvermögen ein und verfehle sich so

gegen den Grundsatz: causae non sunt multiplicaudae, scheint
mir nicht passend zu sein. Ist doch gerade die Leugnung
jedes Seelenvermögens für Herbarts Psychologie charakteristisch.

1 Griechischer Rhetor (117—190 nach Chr.) aus Mysien; über ihn
vgl. H. Baum gart, Älius Aristides als Repräsentant der sophistischen
Rhetorik des zweiten Jahrhunderts der Kaiserzeit. 1874.

1 Vgl. Ad. Trendelenburg, Herbarts praktische Philosophie und
die Ethik der Alten [1856] in seinen Historischen Beiträgen III. (Berlin
1867) S. 122—170; gegen die Ausführungen Trendelenburgs nahm
Fr. H. Th. Allihn in der Zeitschrift für exakte Philosophie VI. [i860]
Stellung. Vgl. auch Überweg-Heinze, Geschichte der Philosophie8
III, 2. (Berlin 1897) S. 114 Anm.



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 143

»Die Seele hat gar keine Anlagen und Vermögen, weder etwas
ZU empfangen, noch etwas zu produzieren," so lautet Herbarts
Psychologisches Credo.1

Trotzdem ich also auf das zuvor angegebene Argument
verzichte, — ich will nicht sagen, dafs es durchaus unbrauchbar
8eiz — hege ich gegen den „sittlichen Geschmack" ernste
Bedenken, die ich in der Form von drei Fragen zusammenfassen
^'ill. a) Ist die Genesis des „sittlichen Geschmacks" einwandfrei?

b) Kann der „sittliche Geschmack" als Ausgangspunkt der
Ethik dienen? c) Bietet er eine genügende Sittenregel?

Ich beleuchte die einzelnen Fragen näher. Wie entsteht
der „sittliche Geschmack", woher kommt er? Er ist doch sicherlich

kein angeborener moral sense, sonst fiele er ja unter die
Verpönte Kategorie der „Vermögen und Anlagen". Wann wird
er sich also erheben, wann richtig urteilen? Sobald ihm eine
Vollendete Vorstellung gegenübersteht, erhebt er sich
unwillkürlich, antwortet uns Herbart, Der sittliche Geschmack nimmt
8le auf, ihr klares Bild sehen und beurteilen ist eins. Dann
kann aber unleugbar nur der zur Sittlichkeit gelangen, der
vollkommene und vollendete Vorstellungen besitzt. Nun ist es aber
eiI>e psychologische Erfahrungsthatsache, dafs auch bei solchen
Renschen, denen noch viel zum „vollendeten Vorstellen" fehlt,
^as Schuldbewufstsein sich regt; sonach ein ethisches Empfinden
sfoh bedeutend früher zeigt, bevor noch der Mensch von ästhe-
toachen Feinheiten eine Ahnung hat. Wir sind früher ethisch
afr ästhetisch gestimmt.8

Wäre ein aus reiner, klarer Erkenntnis hervorquellendes
a8thetisches Urteil die Basis sittlichen Handelns, dann wären
viele von den Thoren der Sittlichkeit zeitlebens ausgeschlossen,
Vjele würden erst spät das Tourniquet passieren, nachdem sie
Sl°fi endlich das schöne Billet (genannt „sittlicher Geschmack")
ani das Blutgeld unsagbar trauriger Erfahrungen gekauft haben.

°ch mit diesen Gedanken greife ich schon auf einen anderen
egenstand über, auf die Frage nämlich, ob der „sittliche Ge-

8climack" eine allgemein gültige und sonach genügende Mora-
tatsnorm sei; davon wird später die Rede sein.

Der „sittliche Geschmack", dessen Werdegang durchaus
einwandfrei ist, kann auch als Ausgangspunkt der Ethik

1 Herbarts WW. V. S. 109.

§
2 Herbart polemisiert unermüdlich in der Psychologie gegen die

vert> Ve'mögen • • • Diese Gewalttätigkeit rächt sich dadurch, dafs die
bannten Begriffe als ungebetene Gäste wiederkehren. 0. Will-
11 n> Gesch. d. Idalismus III. S. 601.

3 Vgl. w. Gafs, Gesch. d. christl. Ethik II, 2. S. 227 und 229.



144 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

nicht anerkannt werden. Man beachte, wann und wie ihn Herbart

bei Entwicklung der Idee der inneru Freiheit sich bethätigen
läfst. Er schreibt (Ph. 34): „Erhebt sich in ihm [im Menschen]
ein Begehren, Beschliefsen, sogleich steht vor ihm das Bild
seines Begehrens und Beschliefsens; es erblicken und beurteilen
ist eins. Das Urteil schwebt über dem Willen [ist von ihm

unabhängig], während es beharrt, schreitet der Wille zur That"
und zwar entweder sich dem Urteil konformierend oder aber im

Gegensatz zur besseren Einsicht.
Zugegeben der „sittliche Geschmack" gebe der Harmonie

von Einsicht und Wille die königliche Signatur: car tel est notre
bon plaisir; wer hat aber über jenes erste Begehren und
Beschliefsen sein Urteil abgegeben? Eigentlich gehört diese erste
Entscheidung nicht in das Ressort des „sittlichen Geschmacks",
der über WiHensverhältnisse zu urteilen hat. Ein
Willensverhältnis liegt aber anlänglich nicht vor. Doch wer immer der
Beurteiler jenes ersten Begehrens und Beschliefsens sein mag,
wie hat er es beurteilen können? Hat er das ohne irgend welche
feste Norm und Regel etwa nach Willkür gethan? Uber diese
Sache suchen wir bei Herbart vergeblich Aufklärung:

„Nie sollst du mich befragen,
Noch Wissens Sorge tragen"

Ob dieses Lohengrin-Motiv bei einer philosophischen Untersuchung,
bei der man nach den letzten Gründen fragen zu dürfen meint,
befriedigend durchklingt? Ich wage es nicht zu behaupten. Auch
Theodor Waitz, der hervorragende Pädagoge, dessen Philosophieren
auf wesentlich Herbartscher Grundlage aufbaut, hat es
herausgefühlt, dafs die Ausgangspunkte der Ethik Herbarts durchaus
unzureichend sind. Er bemerkt:1 „Bei der grol'sen Verschiedenheit

der Aussprüche des Gewissens darf man nicht mit Herbart
Ideen als ursprünglich und grundlos Gefallendes an die Spitze
stellen, ohne die Notwendigkeit genau zu entwickeln, warum
gerade dies und nichts anderes gefallen mufs; auf den consensu»
aller darf mau sich dabei nicht berufen, sonst gilt die Ethik nur
für unsere Kulturstufe." Mit dieser Bemerkung wäre nach
Willmann eine andere Stelle zusammenzuhalten, in der Waitz
über das Apriorische spricht. „Was man für apriorisch ausgibt,
ist nur dasjenige, wobei man in der Erkenntnis glaubt stehen
bleiben zu müssen, was man als letztes Unerklärbares zum Grunde
legt; solche Grundsätze aber, die an die Spitze der besonderen

1 Vgl. Th. Waitz, Allg. Pädagogik. 4. Auflage herausgegeben von

0. Willmann (Braunschweig 1898). S. LIII f.



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 145

Wissenschaften treten sollen, müssen stets erst aus der Psychologie,

aus der Natur der Seele und den Gesetzen ihrer
Entwicklung abgeleitet werden."

Es ist interessant, dafs nicht nur scholastisch Infizierte,
sondern auch Herbartschüler im „sittlichen Geschmack" und
Seinen Urteilssprüchen nicht den tiefsten Ausgangspunkt der Ethik
erblicken.

Herbart zieht bei seinen Darlegungen gerne Vergleiche aus
4er Musikkunde heran, ja die Musiktheorie erscheint ihm als
Cluster der Ethik. Ein Gedanke aus dem Gebiete dieser Dis-
oiplin, der ihn zur tieferen Ergründung ethischer Kernfragen
hätte anregen müssen, ist ihm leider entgangen. Die Töne klingen
Zusammen, der Zusammenklang gefällt mir, das ist Thatsache;
4arf ich aber nicht weiter gehen und fragen, warum gefällt mir
Jener Accord? Liegt vielleicht in ihm ein ganz bestimmtes,
objektiv gegebenes, mathematisch darstellbares Verhältnis vor?
Niemand wird an dieser Frage Anstofs nehmen, jedermann wird
zugeben, dafs die Gesetze der Akustik den Unterbau der Musik
bilden, und dafs man ein Hecht hat, sie zu ergründen, und der
h'achmusiker bis zu einem gewissen Grade die Pflicht, sie kennen
Zu lernen.

Appliziert man diese Deduktion auf das Gebiet der Ethik,
8° wird man zugeben müssen, dafs es unmöglich ist, bei den
"oschmacksurteilen stehen zu bleiben. Man müfste tiefer graben,
ttIu unwandelbare Normen zu finden. Herbart war es um dieses
'''hiofer-Graben", das zu dem einen Quellort der vielgestaltigen
Wahrheit führt, nicht zu thun; er hat ein ganz anderes Bild1
ur sein Forschen und Finden. Er vergleicht seine Philosophie

e'nem Systeme von Springbrunnen, die aus getrennten Quellen
8'ch erhebend in eine Krone zusammenfliefsen. Das Bild ist
zutreffend, es liegt aber auch ein ziemliches Stück unbewufster
Selbstkritik darinnen.

Seiner Genesis nach kann der sittliche Geschmack nicht
'^reichende Moralitätsnorm sein, er kann überhaupt nicht als

Ausgangspunkt der Ethik dienen; dieser Doppelvorwurf, den wir
8 durchaus begründet im Vorhergehenden dargelegt haben,
°önte genügen, wenn es sich darum handelt, an Herbarts sitt-
ohem Geschmack Kritik zu üben. Wir wollen noch ein Übriges
ud und fragen, ob der „sittliche Geschmack" jene Eigenschaften

esitze, die einer richtigen Sittenregel eignen müssen.

1 C. A. Thilo, Geschichte der neueren Phil. S. 363.

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI.



146 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

Die Sittennorm mufs folgende Eigenschaften besitzen.1 Sie
mul's a) derart sein, dafs für alle Menschen aller Zeiten dieselben
allgemeinen sittlichen Grundsätze aus ihr hergeleitet werden
können; sie mufs also b) in gewisser Beziehung unwandelbar
sein und doch c) zugleich zu konkreten Anwendungen führen,
die nach den Umständen individuell-verschieden sind. Die Norm
der Sittlichkeit mufs ferner d) allen Menschen überall und
beständig gegenwärtig, sozusagen zur Hand sein; jeder mufs sie

gewissermafsen mit sich herumtragen. Sie mufs endlich e) derart
sein, dafs sich alle sittlichen Vorschriften der natürlichen
Ordnung aus ihr herleiten lassen, was sich aus der Begriffseinheit
des sittlich Guten ergibt.

Ist der sittliche Geschmack, der ästhetische Urteile fällt,
unwandelbar, wird er allen Menschen aller Zeiten die gleichen
Bahnen des Wollens vorzeichnen? Kaum; es wird sich doch

gewifs bei verschiedenen Menschen auch ein Unterschied der
ästhetischen Auffassung geltend machen. Wer wollte das im
Zeitalter der „Secession" leugnen? Vielleicht hat einer oder der
andere einen so irritierten bzw. so hoch ausgebildeten ethischen
Geschmack, dafs ihm eine „moralinfreie" Lebensauffassung ästhetisch

durchaus unanstöfsig erscheint. Vielleicht ist auch der
sittliche Geschmack, wie er gewöhnlich zu Tage tritt, nur für
die Durchschnitts-Lämmchen, nicht aber für die Grofsangelegton,
die sich durch ein wenig Geschmacksurteil das hohe Beeilt nicht
wollen rauben lassen, herrenfrei zu handeln.

Es scheint, als hätte Herbarts Subjektivierung der Ethik
radikaleren Strebungen und Strömungen den Pfad bereitet. Oder
was liefse sich wohl vom Herbartschen Standpunkt gegen die aus
Herren-Geschmack emporgeblühte „Herren-Moral" sagen? Un^
doch — tragische Ironie des Schicksals — mufs Herbarts Ethik,
die der Idee des Wohlwollens einen hervorragenden Platz
anweist, dem Modernen als ausgesprochene „Sklaven - Moral
erscheinen.2

Herbart verlangt als Vorbedingung sittlichen Handelns
„vollendete Vorstellung", damit vermauert er aber, wie schon ange*
deutet wurde, die porta saneta, die zum Dom der Sittlichkeit
führt, für viele aufs gründlichste. Es werden nicht wenige sein,
die das „heilige Jahr", das sie ihnen öffnen sollte, überhaupt
nicht erleben.

Somit hat der sittliche Geschmack weder die geforderte
1 Vgl. V. Cathrein, Moralphilosophie I.8 S. 245 f.
'- Fr. Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse (Leipzig 1886)-

S. 234.



147

Stabilität und Unveränderlichkeit, noch jene Universalität, derzu-
telge er als Sittennorm jedermann gleich zur Hand wäre. Wenn
tan 8chliefslich noch fragt, ob sich alle sittlichen Vorschriften
aUs dieser Sittenregel ableiten lassen, so scheint auch dies
verneint werden zu sollen. Was sagt denn der sittliche Geschmack
über die grofsen und ewigen Beziehungen aus, die uns an Gott
knüpfen? Gott füllt nach Herbart den „Hintergrund" der
Vornteilungen, er ist der halbdunkle Fond des Weltsalons, in den
tan sich zurückzieht, wenn man in der Gesellschaft einige Un-
annehmlichkeiten erfahren hat. Dort ruht man dann „in der
Feier des Glaubens". Benützt ja nicht zu oft den Gedanken an
Gott, warnt Herbart ernstlich und ängstlich, er könnte sonst
^genützt werden und seine Kraft verlieren. Soviel weifs uns
die auf dem sittlichen Geschmack fundierte Ethik über die lebensvollen

Beziehungen zu sagen, in denen die Menschenseele zu
Gott stehen soll

C. Znr Ideenlehre.

Die Ideenlehre Herbarts hat von Seiten seiner Schüler und
Anhänger mancherlei Modifikationen erfahren. Es ist nicht
Jteinteressant, auf dieselben einen Blick zu werfen. Liegt doch
la jeder Modifikation einer Schuldoktrin das Zugeständnis, dafs
tean sich eines wunden Punktes bewufst geworden ist. Jede
Modifikation ist indirekte Kritik.

Wir fassen die modifizierten Systeme dreier hervorragender
Herbartianer: Waitz, Hartenstein, Steinthal ins Auge.

Der Marburger Philosophieprofessor Waitz (f 1864)
verdankt, wie schon angemerkt wurde, der Herbartschen Lehre die
etteutsamsten Impulse.1 In seiner Ansicht von der wesentlich

yer8chiedenen Natur der theoretischen und praktischen Philosophie,
der Stellung, welche er in letzterer der Pädagogik und Po-

'k anweist, in der Bestimmung des Verhältnisses von Sittlichst
und Religion, in der rückhaltlosen Vertretung des Deter-

teinismus gegenüber der Kant-Fichteschen Freiheitslehre macht
Soh diese Einwirkung sehr bestimmt geltend. Es ist ferner seine
"tthik wie die Herbartsche wesentlich Ideenlehre. Aber trotz

teser Konformität weicht Waitz in sehr wesentlichen Fragen
^on Herbart ab, so in der Bestimmung der einzelnen ethischen
teeen.

p,.
1 Vgl. zum folgenden: 0. Willmann „Über Waitz' praktische

srÜ. °Ph>e" S. LUI ff. in Th. Waitz' Allgem. Pädagogik*, Braun-
weig 1898.

10*



148 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

Waitz legt seinem ethischen System drei sittliche Ideen zu

Grunde, die den drei Hauptklassen sittlicher Aufgaben entsprechen.
Die erste dieser Aufgaben entspringt daraus, dafs der Mensch

infolge seines natürlichen Entwicklungsganges in vielfachen Zwiespalt

mit sich selbst gerät,1 und sie besteht darin, dafs wir uns
bestreben müssen, die Einheit mit uns selbst herzustellen.2 Die

Lösung diesergrofsen Aufgabe geschieht durch die Idee der inneren

Freiheit, d. h. durch die vollständige Harmonievon Einsicht
und Wille. Das Mittel, zu innerer Freiheit zu gelangen, ist die

Selbstbeherrschung im Denken wie im Handeln, diese kann aber
der Einzelne nur durch dauerndes Zusammenleben mit andern
erlangen.3 Doch könnte dieses Zusammenleben selbst leicht wieder
Anlafs zu Konflikten werden. Sie zu verhindern, ist unsere zweite
sittliche Hauptaufgabe, deren Lösung die Idee des
Wohlwollens bietet. Das Wohlwollen strebt, die innere Einheit des

einen mit dem andern in der Gesinnung durch die Hingebung
an seine Interessen zu erreichen.4 Noch eine dritte sittliche
Aufgabe tritt an den Menschen heran. Er ist der Gesamtheit

verpflichtet. Fiir die wesentlichen Interessen der Menschheit zu

arbeiten, erkennt er als seine Bestimmung. Was zu dieser Arbeit
treibt und durch sie realisiert werden soll, ist die Idee der
Civilisation, das Mittel ist die Berufsthätigkeit.5 Somit erscheint
die Sittlichkeit nach Waitz als die durch die eigene Arbeit und

Anstrengung des Menschen in ihm hervorgebrachte dauornde
Einheit mit seinem individuellen Wesen (innere Freiheit), mit
dem individuellen Wesen andrer in der Gesinnung (Wohlwollen)
und mit den wesentlichen Interessen des Menschen als solchen
in der Gesinnung und mit der That (Hingebung an eine Be*

rufsthätigkeit).6 Schon dieser skizzenhafte Überblick über Waitz
Ideenlehre zeigt die stärksten Abweichungen vom Ilerbartschen
Schema. Wir vermissen die Idee der Vollkommenheit, die Idee
des Rechtes (Waitz bezeichnet dieselbe als eine „abgeleitete"), die
Idee der Billigkeit. Gegen letztere kehrt er sich besonders
lebhaft. Er schreibt: „Man sagt, absichtliches Wohl- und Wehethun

erheische stets eine Ausgleichung, Vergeltung, das Unver-
goltene mifsfalle unmittelbar. Sollte man dann das absichtliche
Wohlthun nicht lieber unterlassen, um dieses Mifsfallen uicht zu

erregen?7" — Weiter fällt der individualistischen Auffassung der
Herbartschen Ethik gegenüber das Betonen der socialethischeu
Elemente bei Waitz auf. Dieses Betonen überspannt er sogar

1 Th. Waitz, Allgem. Pädagogik.4 S. 67.
' Ebd. S. 69. » Ebd. S. 70. 4 Ebd. S. 70. 6 Ebd. S. 72.

« Ebd. S. 73. ' Ebd. S. LVII.



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 149

Manchmal, wenn er z. B. schreibt: „Es gibt nicht eine Bestimmung
des Menschen, sondern nur eine des Menschengesch 1 ech ts.1"
Auf jeden Fall klingt einerseits aus der Kritik, die Waitz an
Herbarts sittlichem Geschmack übt, und der Geneigtheit, den
Ausgangspunkt der Ethik in der Thatsache der menschlichen
Uesellung zu suchen, ein unverkennbares Streben nach einer
8olideren Moralitätsnorm hervor, als sie der sittliche Geschmack
bietet.2 Wir nehmen von diesem gewifs lobenswerten Streben
Akt, ohne auf die Frage weiter einzugehen, ob es bei Waitz
v°n einigem Erfolge begleitet war, und wenden uns den ethischen
Anschauungen eines anderen bedeutenden Anhängers Herbarts zu.

Gustav Hartenstein (f zu Jena 1890), der verdienstvolle
Herausgeber der Herbartschen Werke, legt uns in einem 1844
^u Leipzig erschienenen Buche „Die Grundbegriffe der ethischen
Wissenschaften" vor.

Uber seine Stellung zu Herbarts praktischer Philosophie
sagt er selbst:3 Ihren Zusammenhang mit der Begründung und
Ausführung, welche Herbart der Ethik vorgezeichnet hat,
verleugnet diese Schrift nicht im geringsten. Indessen wird der
Kenner der praktischen Philosophie jenes Denkers nicht nur in
®jer Anordnung und Ausführung des Einzelnen, sondern selbst in
Uen Principien manche, ausdrückliche oder stillschweigende, zum
J-e'l sehr wesentliche Abweichungen finden."

Die auffallendsten Abweichungen, die wir bei Hartenstein
2U verzeichnen haben, beziehen sich auf die Idee der Vollkom-
^ukeit und die Idee der Vergeltung.
T Bezüglich der letzteren hatte Herbart auf einen Einwurf

°H84 antwortend geschrieben: In derjenigen Beurteilung, wo-
r*5 die Idee der Billigkeit beruht, wird unmittelbar keiner der
Willen [weder der thätige noch der leidende] beurteilt. Darauf
erwidert Hartenstein :5 Soll „unmittelbar" beurteilt so viel bedeuten

,8 »für sich allein" beurteilt, so sei dies richtig, hindere aber
ï]°ht, die Willen selbst als Glieder des Verhältnisses zu betrachten.
^8 8ei sonach (gegen Herbart) bei der Idee der Billigkeit ein

°PpelVerhältnis Gegenstand der Beurteilung: das Verhältnis

1 Ebd. S. LXVr.
aUf

2 Waitz unternahm weit ausgreifende anthropologische Studien, um
kfin ruud derselben der Ethik eine empirisck-sociale Basis geben zu

"öen. Vg], o. Willmann, Didaktik I. S. 43. Anm. 1.

Ho-
3 Hartenstein, Die Grundbegriffe der ethischen Wissenschaften

Leipzig 1844). S. X.
ge

4 E. K. Lotts Kritik der Herbartschen Ethik und Herbarti Ent-
gnung.^ Herausgegehen von Th. Vogt (Wien 1874). S. 16 f.

5 0. Hartenstein, Die Grundbegriffe. S. 216.



150

zwischen dem absichtlich eingreifenden und dem leidenden Willen
mifsfällt, inwiefern dem gegenwätigen Zustand der frühere
gegenübergestellt wird.1

Wie in dieser Sache, folgt Hartenstein auch bezüglich der
Idee der Vollkommenheit Lotts Vorgang. Er fafst sie nur als
Coefficienten auf und streicht sie aus der Zahl der Ideen, da es

sich bei ihr nur um Gröfsen Verhältnis se handelt, die nie den
Wert und Unwert, sondern lediglich die Gröfse des Wertes oder
Unwertes bestimmen.2

Wie Lott, Waitz und Hartenstein so lehnt auch Steinthal3
die Herbartsche Fassung der Idee der Vollkommenheit ab. Die
Vollkommenheit, wie sie Herbart fafst, sei keine Idee, weil das

Mehr oder Minder weder Lob noch Tadel absolut verdiene.
Trotzdem will Steinthal die Idee der Vollkommenheit aufrecht
erhalten. Seiner Meinung nach hat sie nichts mit der Kraft des

Wollens zu thun, sondern sie betrifft den Grad unserer Ergebenheit

gegen die Sittlichkeit.4 Dieser Grad kann in demselben
Individuum sich mit der Zeit ändern : Fortschritt, Rückgang oder
stagnierender Stillstand kann eintreten.5 Ersterer gefällt, Rückgang

und Stillstand mifsfallen.6
Dis Idee der Billigkeit oder Vergaltung weist Steinthal freilich

mit eigenartiger Begründung ab, indem er schreibt: Die
Ethik kennt die Begriffe Lohn und Strafe nicht.7

Die Ideen, auf denen Steinthal selbst sein System der Ethik
aufbauen will, sind folgende vier: Die Idee der sittlichen
Persönlichkeit, die Idee des Wohlwollens, die Idee
der Vereinigung und die Idee des Rechtes.

'Vgl. dagegen C. A. Thilo, Eine Untersuchung über Herbarts
Ideenlehre in Bezug auf die von Lott, Hartenstein und Steinthal an ihr
gemachten Ausstellungen. In d. Zeitschr. f. exakte Philosophie. Band XV.
(S. 225 ff. und 341 ff.). Speciell über die Idee der Billigkeit. S. 348 n-

2 G. Hartenstein, Die Grundbegriffe. S. 176 ff. Dagegen Thi 10

Z. f. e. Ph. XV. S. 242 f.
3 Heymann Steinthal gab mit M. Lazarus (beide in Berlin)

1859—1890 „die Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft
heraus. Im XI. Bande derselben (Heft 2) erschien S teintha 1 s Abhandlung

über die ethische Idee der Vollkommenheit.
4 Ztschr. f. Völkerpsychologie XI. S. 193.
6 H. Stein thai, Allgemeine Ethik (Berlin 1886). S. 155; übet

dieselbe vergleiche Thilos Recension iu d. Ztschr. f. exakte Philosoph^
XV. und die Inauguraldissertation Th. Ivanoffs „Die Abweichung6]]
Steinthals von Herbart auf dem Gebiete der ethischen Elementarlehre
(Jena 1893).

0 Vgl. aber Thilos und Ivauoffs Kritik a. a. 0.
7 H. Steinthal, Allg. Ethik. S. 210.



151

Die erstgenannte1 entspricht der „inneren Freiheit" bei Her-
üart; bei der Idee des Wohlwollens handelt es sich nicht um
ein Willensverhältnis, sondern um ein Gefühlsvorhältnis zwischen
zwei Personen, wodurch dieselben verbunden sind.2 Die Idee
der Vereinigung legt Steinthal so dar:3 Wenn sich mehrere
Persönlichkeiten Zusammenthun und vereinigt einem und demselben
Ziele nachstreben, und dabei eine altruistische Tendenz vorwaltet,
so ergibt sich ein Willensverhältnis, das als Idee der Vereinigung

zu bezeichnen ist. Mit Recht sieht Ivanoff4 in der Auf-
6tellung dieser neuen ethischen Idee ein Zeichen der Zunahme
ües socialen Interesses, die auch die Herbartiauer das
Beengende, das in Herbarts individual-ethischen Aufstellungen liegt,
fühlen läfst.

Die Idee des Rechtes formuliert Steinthal abweichend von
Herbart.5 Nicht das Streiten an sich mifsfällt, sondern der
Hangel des Rechtes, welches den Streit beendigen würde. Nicht
üer Streit schlechthin wird getadelt, sondern seine Endlosigkeit.
Ler Streit ist nicht Rechtserzeuger; Recht eignet dem Menschen
auch vor dem Streit, auch ohne Streit. Die Idee des Rechtes
will sagen: Anerkenne das Recht des andern!

Die wenigen Striche, mit denen wir die Abweichungen Waitz',
Hartensteins und Steinthals von der „orthodoxen" Herbartschen
Lehre gekennzeichnet haben, zeigen, dafs es sich vielfach um
tlef einschneidende Modifikationen handelt. Es wurde von Seiten
(fer rassenreinen Ilerbartianer den Modifikatoren der Vorwurf
Sefflacht, sie hätten die Lehre des Meisters mifsverstanden
UQd deshalb an Einzelnheiten Kritik übend Veränderungen am
System vorgenommen. Ich fühle nur das eine heraus, dafs es
&6rade kein Vorzug einer praktischen Philosophie ist, so inifs-
Verständlich zu sein.

Herbart hat fünf ethische Grundideen aufgestellt, seine
Schüler verwerfen einzelne Ideen ganz, anderen unterlegen sie
6iuen neuen Sinn und führen schliefslich auf eigene Faust Grund-
jüeen ein, die Herbart weder kannte noch anerkannte. Unwillkürlich

erhebt sich angesichts dieser Thatsache die Frage: Warum
gerade fünf Ideen, warum gerade diese fünf Ideen? Niemand
Vermag ihre Notwendigkeit zu begründen. Sie stehen ganz ver-
'uzelt und zusammenhanglos da.6 Wo ist die Einheit, in der

1 Ebd. S. 101. 2 Ebd. S. 108.
8 Ebd. S. 125 und Ivan off a. a. 0. S. 48 ff.
4 Tb. Ivan off a. a. 0. S. 50 (Anm.).
r' H. Steinthal, Allg. Ethik. S. 142.
® Chr. E. Luthardt, Gesch. der christl. Ethik II. S. 609.



152 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

sie zusammenlaufen, oder aus der sie vielmehr organisch
hervorknospen? Sucht man in den einzelnen Ideen einen scharfum-
ris8enen Inhalt, will man ihr Geltungsgebiet genau fixieren, so
Stöfst man auf solche Schwierigkeiten, dafs man fast dem Urteil
beistimmen möchte, dafs sie ,.keinen" Inhalt haben.1 Auf welch
schwachen Fiifsen speciell die Idee der innern Freiheit — diese
Voraussetzung der übrigen Musterbegriffe — steht, hat Cathrein
in seiner Moralphilosophie2 augenfällig dargethan. Verfehlt ist
sicher auch, um nur noch eines zu erwähnen, die Trennung des

engen Verbandes, der zwischen Recht und Pflicht besteht. Herbart

löst die Pflicht vom Rechte los und will sie aus der Idee
der Billigkeit ableiten.3 Noch mehr, es gibt eigentlich für den
Herbartianer weder Recht noch Pflicht in des Wortes
Vollbedeutung. Wie wir bereits oben bemerkten, definiert Herbart
(Ph. 50) das Recht als „Einstimmung mehrerer Willen, als Regel
gedacht, die dem Streite vorbeuge". Ist das Recht blofs ein

positives Vertragsverhältnis, dazu bestimmt, den Streit
abzuwenden, dann ist es offenbar der menschlichen Willkür vollends
preisgegeben.4

Und die Pflicht? Blofse Geschmacksurteile vermögen den
Willen nicht kräftig genug zu binden. Im schlimmsten Falle ist
für einen Anhänger Herbarts die Pflichtverletzung — eine
Geschmacklosigkeit.5 Eine Geschmacklosigkeit nimmt man aber
leicht in Kauf, wenn man dadurch eine drückend-schwere Pflicht
umgehen kann.

Ich will nicht jene Konsequenzen ziehen, die uns eine
derartige Verflüchtigung des Rechts- und Pflichtbegriffes nahelegt,
weil ich fürchten miifste, ein Pendant zu jenem französischen
Professor abzugeben, den Georges Renard iu so feiner Weise
persiflierte;6 soviel steht aber fest, dafs ein ethisches System,
das sich in den fundamentalsten Fragen brüchig erweist, unmöglich

auf Anerkennung Anspruch erheben darf.

1 Vgl. Eu g. Kaderavek, Die cliristl. Philosophie verglichen mit
einigen philos. Systemen der Neuzeit (Olmiitz 1885). S. 41.

2 1». S. 207 f.
8 Eug. Kaderavek a. a. 0. S. 40.
4 A. Stöckl, Geschichte der neueren Philosophie II (Mainz 1883).

S. 256 f.
5 V. Cathrein, Moralphilosophie I8 S. 209: „Und was könnten

wir einem Menschen sagen, der sein Leben nicht nach den sittlichen
Urteilen einrichtet? Höchstens, er handle geschmacklos oder geschmackwidrig."

6 Georges Renard, L'homme est-il libre? (Paris; Bibliothèque
utile LXVII) p. 68: „Vous avez sans doute connu, quand vous étiez an
collège, le professeur etc. etc."



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 153

IV.
Schlufswort.

Mufs ich nun nach all diesen Erwägungen Herbarts ästhe-
tisierende Ethik ablehnen, so will ich doch nicht leugnen, dafs
'ch in seinen Ausführungen den Niederschlag bedeutender Geistes-
arbeit sehe, dafs ich in seinen Darlegungen manches Goldkorn
der Wahrheit finde.

So ein Wahrheitselement in Herbarts praktischer Philosophie
18t, wie schon einmal hervorgehoben wurde, die Betonung der
Unleugbaren Verwandtschaft des Sittlich-Guten mit dem Schönen.
Verfehlt ist das übertriebene und einseitige Betonen dieser
Verwandtschaft, das zu völliger Verkennung und Verkehrung der
Uatürlichen Lage der Dinge führt und dem Schönen statt einer
dienend-begleitenden eine dominant-leitende Rolle zuweist.

Auch die christliche Moralphilosophie verbindet die Gedanken
sittlicher Güte mit der Idee des Anmutigen und Würdevollen.
Es sei mir gestattet, hier noch einmal auf diesen Gegenstand
zUrückzukommen. Das Grundgesetz jeder sittlichen Güte ist ihr
das Wort: Serva ordinem! Gleichzeitig sieht sie in-der Ordnung
a|'er Schönheit Kern und Stern. Passend verknüpft der Aquinate
dje Begriffe „schön" und „gut", wenn er schreibt: Honestum
dicitur secundum quod aliquid habet quandam excellentiam honore
djgnam propter spiritualem pulchritudinem,1 er folgt in dieser
''ßrknüpfung dem Kirchenlehrer Augustinus, der das Gute als

®'ne intelligibilis pulchritudo2 bezeichnet wissen will. Augustinus
uhrt aber damit auch keinen neuen Gedanken, ein, er führt nur

däs
aus, was die Griechen und Römer längst durch ihren

Sprachlebrauch angedeutet hatten. Sie nannten das Gute schön, xaXöv,
decorum, das Böse häfslich, aiöxQÖv, turpe.3

Wie der Anblick des Schönen uns zu freudiger Zustimmung
a®regt, so auch die Wahrnehmung des Guten. Trotzdem sind
d'e beiden Begriffe nicht identisch. Schön ist ein Ding, insofern
®eme Erkenntnis Ursache des Wohlgefallens, gut dagegen, inso-
e.rn es dem Begehren angemessen ist. Die Begriffe sind also

Ü'cht identisch, aber sie gehören eng zusammen.
Infolgedessen könnte z. B. ein eindringlicher Hinweis auf

le Schönheit und Harmonie des Weltalls erzieherisch und sitti-

1 S. theol. II. II. qu. 145. a. 3.
2 Lib. "" "" '

D®erk. 2.

„
3 Vgl. L. Schmidt, Die Ethik der alten Griechen I (1882). S. 329

V. Cathrein a. a. 0.

«
• Lib. 83 QQ., 30. Sieh V. Cathrein, Moralphilosophie Is S. 248,



154 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

gend wirken. Es wäre ein grofsartiger Erfolg eines Erziehers,
wenn es ihm gelänge, durch „ästhetische Darstellung der Welt"
seinem Zögling ein Weltbild in den Sinn zu prägen, aus dem
die Idee der Gesetzmäßigkeit und Zielstrebigkeit, die sich im

gesaraten Weltwerden offenbart, kräftig hervorleuchtete. Es wäre
vielleicht nicht unmöglich, diese kosmischen Gedanken ethisch
zu verwerten. Man müfste es dem Zögling klar machen, dafs

er als vernunftbegabter Mikrokosmos sich mit freier Entschliefsung
den ewigen sittlichen Normen zu fügen habe, wie das Weltganze
unfrei und notgedrungen sich den kosmischen Gesetzen fügt.

Freilich ist dieser schöne Gedanke von der lex aeterna, die
dem Sein und Sollen seine Bahnen weist und nichts will, als
das eine, ut omnia sint ordinatissima,1 nur für einen Sinn fafsbar,
der schon ruhig, geklärt und mit sich in Ordnung ist. Für
andere wird die Erwägung, man solle sein Handeln so einrichten,
dafs es harmonisch in den Weltenchor hineinklinge, wohl kaum
genügen, um sie unter das harte Joch der Pflicht zu beugen.

Und doch, wie hoch stehen diese Gedankengänge, deren

Fufspunkt jenseits der Zeitlichkeit liegt, trotz aller scheinbaren
Anklänge über den Ausführungen Herbarts, die vom Individuum
ausgehend im Individuum aufgehen und nichts ängstlicher meiden
als einen Fernblick in die Weiten der Ewigkeit.

Das Geistesauge, das die Dinge nie sub specie aeternitatis
anschaut, wird kurzsichtig. Auch Herbarts Ausblicke zeugen
von Kurzsichtigkeit. Was er aus nächster Nähe wahrgenommen:
das ästhetische Moment im Ethischen, ist für ihn das Um und
Auf. Er kann nicht in die Ferne blicken, um die grofsen
Zusammenhänge auszuspähen, die die Begriffe und Wahrheiten
thatsächlich verbinden. Er blickt nur auf das Nächste hin und

von da ausgehend rechnet und dichtet er. Sagt er doch selbst

einmal,2 der Philosoph schwebe in der weiten Mitte zwischen dem
Rechnen und dem Dichten. Mit seiner Theorie des sittlichen
Geschmackes und seiner ästhetischen Ethik hat er selbst sich

bedenklich dem Gebiete der Dichtung genähert; oder sollte es

doch Rechnung sein? Nun, man kann sich ja verrechnen • •

1 S. August., De lib. arb. I, 6.
2 Herbarts W. W. VIII. S. 3.


	Zu Herbarts praktischer Philosophie

