Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Artikel: Zu Herbarts praktischer Philosophie
Autor: Seydl, Ernst
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762106

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZU HERBARTS PRAKTISCHER PHILOSOPHIE.
Von Dr. ERNST SEYDL.

L.
Vorbemerkung.

Die Menschen bewerten die eigenen Handlungen und die
Handlungen ihrer Umgebung. Sie bezeichnen einzelne als gut,
4ndere als biose und tadelnswert. Jede Bewertung setzt einen

ertmesser voraus. Sonach verlangt auch die ethische Bewer-
tllng menschlicher Handlungen notwendig eine Moralititsnorm.
hﬂtSpricht ein Akt dieser Norm, so ist er gut zu nennen, ent-
SPricht er ihr nicht, so liegt seine Verwerflichkeit offen zu Tage.

Uber die eben vorgelegten Sitze diirfte ein Streit nicht wohl
°btstehen. Doch nur einen Schritt weiter, und tiefgehender Dissens
Uitt an die Stelle einmiitiger Ubereinstimmung. Was hat als

Oralitdtsnorm zu gelten? Kaum ist die Frage vorgebracht, so
Schallen uns schon die mannigfaltigsten Antworten entgegen.!

Gut ist das, was meic Wohlergehen fordert, meint der
Selbstische, Der Altruist sagt: Gut ist das, was dem Allg:mein-
Wohl zutriglich ist. Ein Dritter schligt in konzilianter Weise
VOI‘_, die Thesen des Egoisten und Altruisten zu verkniipfen, und
Weint in dem Spriichlein ,,utile bonum* die alles 16sende Zauber-
'mel gefunden zu haben. Folge dem kategorischen Imperativ

®lner autonomen Vernunft, und du handelst gut! so ermahnt

:;“3 Kant. Hutcheson und mancher andere nach ihm belehrt
innsi Gut sei all das, was den Menschen vermige des ihnen
Bi“"-‘WOhnenden ,moral sense“ als gut erscheint. Dem Gymna-
assten sagt sein Lehrbuch der Psychologie folgendes iiber den
; 8®Zogenen Gegenstand:? ,,Der menschliche Wille, wie er sich

andlungen und Thaten ausdriickt, ist Gegenstand einer
nbedillgten Wertschatzung, auf welcher die moralischen Gefiihle
®fihen, Das unbedingt Vorziigliche im Wollen ist das Gute,

N

—

ngjor, ine Darlegung und Widerlegung der verschiedenartigen, irrigen
Dhillcht@n itber die Moralititsnorm bietet V. Cathrein in seiner Moral-
. 'OSophie L3 §, 153—230. |
1900y G. A. Lindner und F. Lukas, Lehrbuch der Psychologie (Wien
)} 8. 144 und 146,

Jahrbyep fiir Philosophie ete. XVI, 9



130 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

das unbedingt Verwerfliche im Wollen ist das Bose. Das Gute
ist gewissermafsen das Schone am Wollen und an der Gesinnung
des Menschen.” Dieser Hinweis auf die enge Verwandtschaft
asthetischer und ethischer Urteile ist unleugbar ein herbart-
scher Nachklang, der durchaus nicht vereinzelt dasteht. Her-
barts Anschauungen iiben auch heute noch einen weitgehenden
Einflu(s aus; zahlreiche Psychologen und Pédagogen stehen noch
in ihrem Banne.l ,

Dieser Umstand lifst die vorliegende Studie nicht unzeit-
gemdls erscheinen, die es sich zur Aufgabe macht, Herbarts
praktische Philosophie zu iiberblicken und auf die Festigkeit
ihrer Grundlagen zu priifen.

I1.
Uberblick iiber Herbarts Ethik.

In der denkwiirdigen Jugendschrift ,Uber die dsthetische
Darstellung der Welt als das Hauptgeschiaft der Er-
ziehung*“ (1804)% hat Herbart die Grundziige seiner Ethik das
erste Mal vorgelegt. Sittlichkeit ist seiner Meinung nach der
ganze Zweck der Erziehung, dem Sittlichen mufs in dem Gemiite
des Zoglings dauernde Gewalt gegeben werden, das kann aber
nur auf #sthetische Wege geschehen.® KEs ist darum Aufgabe
des Unterrichts, ein Weltbild zu zeichnen, aus welchem die Grund-
verhiltnisse des Schonen und Guten allenthalben den Geist an-
sprechen, so dals die durch sie wachgerufenen Urteile eine
Macht in der Seele werden, stark genug, um dem Egoismus das
Steuer zu entwinden.*

Im Jahre 1808 veroffentlichte Herbart seine ,Allgemeine
praktische Philosophie®“.5 Trotz ihres verhiltnismilsig gerin-

1 Vgl. W. Windelband, Geschichte der Philosophie? (Tiibingen
und Leipzig 1900). S. 514. Die namhaftesten Anhdinger Herbarts be’
Ueberweg-Ileinze, Geschichte der Philosophie III, 2 (Berlin 1897)
S. 167—178. Auf Herbartscher Basis steht die ,Zeitschrift fiir Philo-
sophie und Padagogik, (seit 1894) herausgegeben von O. Fliigel und
W. Rein.

0. Willmann, Herbarts pidagogische Schriften u. s. w, (Leip-
zig 1873 und 1875; Neudruck 1880) I. S, 257 ff. Die Abhandlung ,Uber
die @sthet. Darstellung“ wird im Folgenden kurz durch D. bezeichnet.

3 Vgl. ebenda 8. 259 f. und iberdies L. Strimpell, Die Pidagogik
Kants, Fichtes und Herbarts (Braunschweig 1848) S. 91.
gy 41(9)_} Willmann, Didaktik als Bildungslehre? (Braunschweig 1895)

® G. Hartenstein, Herbarts simtliche Werke (Hamburg und
Leipzig 1890: Zweiter Abdruck) VIIL. Band. Die ,Allg. prakt. Philosophie®
wird mit Ph. citiert unter Beifigung der Seitenzahl. ' |



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 131

.

gen Umfangs bietet dieselbe die Hauptpunkte der gesamten Ethik
80 vollstindig dar, dafs alles Ubrige, was Herbart spiiter iiber
diesen Gegenstand geschrieben hat, durchgéugig auf sie zuriick-
Weist oder an sie sich anschlielst.? )

. Wir versuchen, im Nachfolgenden einen Uberblick iiber die
0 den beiden genannten Werken vorgetragenen Anschauungen
2u bieten und zwar in moglichster Anlehnung an Herbarts eigene

orte.

Aufgabe der praktischen, Philosophie ist es, die Urteile des
B.eifalls und Tadels, die wir so oft iiber andere und iiber uns
fillen, zu berichtigen. Sie selbst urteilt gar nicht; sie macht
aber urteilen. Und (da jedes Urteil sich durch seinen Gegen-
Stand bestimmt findet) sie macht dadurch richtig urteilen, dafs
Sle den Gegenstand richtig d. h. zur vollkommnen Auffassung
da_l‘stellt (Ph. 4). Auf die Frage, welches denn der Gegenstand
Sl, zu dessen richtiger Beurteilung die praktische Philosophie
alll.eiten soll, antwortet Herbart: Nichts anders, als gewisse

ichnungen eines solchen und solchen Wollens hat sie zu liefern;
amit bei den Zuschauern iiber einiges Wollen ein unwill-
Urlicher Beifall, iiber anderes ein unwillkiirliches Mifs-
fal_len rege werde (Ph. 6). Es ist die Vorziiglichkeit des
Villens (Ph. 7), auf die es bei der praktischen Philosophie
®Inzig ankommt, will sie nicht zur ,Giiterlehre® herabsinken.
¢ Ethik darf aber auch nicht , Tugendlehre” sein, denn die
Ugend ist zwar das Princip der Vorziiglichkeit des Willens,
8ber nicht diese Vorziiglichkeit selbst, um die es sich einzig in
der praktischen Philosophie handelt (Ph. 7). Ubrigens besteht
Yach Herbart zwischen ,,Giiterlehre“ und ,Tugendlehre“ kein
Wesentlicher Unterschied. Beide sagen, dafs das Wohlgefiihl
lel‘ Selbstbefriedigung das Hochste und Beste sei. Die ,, Tugend-
®hre« gtellt dies Wohlgefiihl gerade in die Mitte als Tugend
und.Weisheit; die ,,Giiterlehre“ erregt die Hoffnung, es zu
8eWinnen durch Zueignung der Giiter, die sie empfiehlt (Ph. 7 f.).
a bWohl beiden entgegengesetzt, ist die ,Pflichtenlehre® im Kant-
~’len Sinne ebenso untauglich dazu, der praktischen Philosophie
Y0 ersten Ursprung nachzuweisen (Ph. 8). Also weder die
»Uterlehre, noch die , Tugendlehre®, noch die ,,Pflichtenlehre
Ac Opft den wahren und vollen Begriff der Ethik aus, deren
Ugabe es ist, das Urteil iiber die Willen zu wecken
Auf den Willen, den guten Willen, und einzig auf ihn kommt

o

' Vgl. Hartensteins Vorwort zum VIII. Band, S. V.
9*



132 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

es an, wenn man iiber das Sittliche eine Betrachtung anstellt.
,,Sittlichkeit und ,guter Wille*, das sind zwei Begriffe, die
zusammengehoren. Das erste Pradikat des guten Willens aber
ist der Gehorsam (D. 275). Der Gehorsam setzt unleugbar einen
Befehl voraus. Doch niemand vermag dem Sittlichen zu befehlen,
er gebietet sich selbst, indem er das Gebot fiir sich zum Befehle
erhebt (D. 275). Die Thatsache des Befehls steht fest, sein
Inhalt wird, wenn es sich um Klarstellung des Begriffs der Sitt-
lichkeit handelt, nicht néher beriihrt. Einen bestimmten Gegen-
stand enthdlt der Begriff der Sittlichkeit nicht, aber er bezieht
sich auf etwas: auf ein vorauszusetzendes Wollen, einen Befehl
(D. 276). Jenes Wollen ist das Erste, der Gehorsam folgt nach
(D. 276).

Es erhebt sich nun die weitere Frage: Wer befiehlt, wer
gehorcht beim sittlichen Handeln? Ich als Gehorchender darf
nicht erscheinen als aufstellend den Machtspruch (Befehl), dadurch
wire das erste Pridikat des guten Willens, der Gehorsam, ver-
nichtet. HEs wire ja danon nur mein Wille der Grund des an
mich ergehenden Befehls (D. 277). Der Befehl mufs dem Ge-
horchenden als ,,Notwendigkeit“ erscheinen, nicht als theoretische,
nicht als logische, sondern als ,isthetische Notwendigkeit“
Dieser Notwendigkeit beugt sich der Sittliche, der als solcher
durch und durch demiitig ist (D. 277).

Was haben wir uns unter der ,isthetischen Notwendigkeit
vorzustellen? Erfahrungsgemils sind gewisse Vorstellungen, sobald
sie uns zum Bewulstsein kommen, mit einem , Geschmacks-
urteil“ verbunden: sie gefallen oder milsfallen. Das ,Ge-
schmacksurteil“ erhebt sich unwillkiirlich, sobald die betreffende
Vorstellung vorliegt: absolut, beweislos spricht es sein Verdik®
aus, ohne iibrigens Gewalt in seine Forderung zu legen (D. 278)
Wie der Horer einer musikalischen Harmonie ohne sein Zuthu?
und ohne Vorfrage nach dem Wie und Woher angezogen wird,
so dringt auch das praktisch Schone mit dem einfachen Rech?
des Daseins auf die Sinne ein.!

Die Aufstellung dessen, was gefillt und mifsfallt, in dep
einfachsten Ausdriicken ist Aufgabe der ,,Geschmackslehre
Asthetik (Ph. 16); und da der ,sittliche Geschmack® als Ge
schmack iiberhaupt nicht verschieden ist vom poetischen, musikd
lischen, plastischen Geschmack (Ph. 23), so leuchtet ein, dafs di€
Ethik eine Zweigdisciplin der Asthetik ist. Die asthe

' W. Gals, Geschichte der christlichen Ethik II, 2 (Berlin 1887)
S. 227.



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 133

—

tiscien Urteile, und sonach’ auch die ethischen, sagen iiber den
thnen vorliegenden Gegenstand aus: wie er sein sollte (D. 278).
Nur der Unterschied obwaltet zwischen dem sittlichen und kiinst-
lerischen Geschmack, dafs die Elemente der Verhiltnisse, die
der Beurteilung unterworfen sind, hier aufser und dort in uns
Selber liegen und wir sie sonach nicht los werden konnen (Ph. 23).
Der Kiinstler kann das mifsratene Bild zerstoren, um dieses Ur-
teil verstummen zu machen. Nur von sich selbst kann der Mensch
n}Cht scheiden, er kann sich dem Urteil, das sich iiber sein Thun
®lnstellt, nicht entziehen (D. 278). Dieses Urteil bleibt und iibt
“lnen stetigen langsamen Druck auf den Menschen aus: der
Mensch nennt diesen Druck ,sein Gewissen,

Findet der Sittliche in einem konkreten Fall eine ésthetische
otwendigkeit, so ,,biegt‘‘ er sein Verlangen, um ihr zu gehorchen.
T fligt sich dem sittlichen Geschmacksurteil, das sich als sein

Igener Ausspruch gegen ihn selbst gewendet hatte (Ph. 23).

as (reschmacksurteil ergeht iber ein Willensverhaltnis;
begleitet zum Beispiel mein Wille deinen Willen mit wohlwol-
lenger Gesinnung, so gibt das einen guten Klang; das Urteil
Stellt sich unwillkiirlich ein: Wohlwollen gefillt. Nur Accorde
d?l‘ inneren Regungen sagen dem Sittlichen zu, Dissonanzen und
Uisharmonieen verabscheut er. Er wiinscht und will Harmonie
0 jeglichem Willensverhiltnis. Das eine Glied dieses Verhalt-
Uisses ist sein Verlangen (,,ich mdochte*), das andere die Forderung
»80 soll es sein*“). Das Verhiltnis wird nicht immer schematisch
a8 eine und einzige sein,-es kann sich mannigfaltig gestalten,
Wan mufs daher von Willensverhdltnissen in der Mehr-
2ahl reden.

Indem man nun den Willen nach und nach in den ein-
fachsten denkbaren Verhaltnissen betrachtet, die aus seinen Rich-
Ungen auf sich selbst, auf andere Willen und auf Sachen her-
Vorgehen kionnen, wird fiir jedes dieser Verhéltnisse auch ein
Urspriingliches, absolut unabhingiges ésthetisches Urteil von ganz
®igentiimlicher Beschaffenheit mit unmittelbarer Evidenz hervor-
“Pringen (D. 279). :

. Herbart unterscheidet fiinf urspriingliche , Willensverhilt-
188, die Gegenstand unwillkiirlicher Geschmacksurteile sind.
e8¢ (Geschmacksurteile sind die Quelle der finf ethischen oder
Praktischen Ideen, die von Herbart als typische Musterbilder
Ur das verniinftige Wollen hingestellt werden.! Sie sind aber
\‘\—‘

., ' Vgl. Kapi — I “ (= 1. B Allg. prakt.
thOSopl:;ie“)'apltel 1—6 der ,Ideenlehre” (= 1. Buch der ,Allg. p



134 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

auch Bindemittel der Gesellschaft und bilden als solche die Basis
der finf Mustersysteme oder gesellschaftlicher Musterideen,
die als Regulative fiir die Socialethik dienen sollen.!

Die praktischen Ideen sollen Vorbilder und Wegweiser fiir
den Willen sein, die zusammengehalten eine Lebensordnung
bilden. Sache der Erziehung wird es sein, diese Lebensordnung
dem Zogling einzupriagen (D. 280), damit er nicht den Berech-
nungen des Egoismus folge, sondern der Einsicht, die ihm die
asthetische Auffassung der ihn umgebenden Welt bietet. Zu
dieser Auffassung muls man den Zogling friihzeitig determinieren,?
indem man ihn anleitet und gewdhnt, in allem das Schone zu
suchen, und indem man sich bemiiht, in ihm den Sinn fir har-
monischen Einklang und die Freude am Edlen und Hohen zu
wecken (D. 28)).

Wird dem Zogling unaufhorlich eingeprigt, die Willensver-
hdltnisse in ihrer schonen Harmonie freudig zu betrachten, die
Willensmilsverhiltnisse hingegen griindlich zu verabscheuen, so0
erwichst nach Herbarts Meinung auns dieser Wiederholung .ein
mehr als voriibergehender Eindruck. Das Wohlgefallige, das
Sittlich-Schone wird im Menschen zu einer stetigen Macht,
zu einer Auktoritit,® der sich der Sittliche willig beugt.

Doch wir haben noch etwas nachzuholen. Es wurde oben
nur gesagt, dals Herbart fiinf praktische Ideen aufstellt, welche
es selen und was sie besagen wollen, wurde nicht dargelegt;
das mufs also jetzt geschehen.

Stellt man die ethischen Musterideen mit den ihnen einzeln
entsprechenden Mustersystemen zusammen, so ergibt sich folgende
zehngliedrige Reihe: Idee der inneren Freiheit-System der beseelten
Gesellschaft; Idee der Vollkommenheit-Kultursystem; Idee des
Wohlwollens - Verwaltungssystem; Idee des Rechts-System der
Rechtsgesellschaft; Idee der Billigkeit (Vergeltung)-Lohnsystem.

Die Idce der inneren Freiheit (Ph. 33—36) beruht auf
dem Wohlgefallen, das die Harmonie zwischen dem Willen und
der iiber ihn ergehenden Beurteilung erweckt. Sie basiert also
auf der Ubereinstimmung des Willens als des Gehorchenden und
der Einsicht als des Gebietenden. Herbart entwickelt diese Idee
folgendermafsen: Erhebt sich im Menschen ein Begehren, Be-
schlielsen, sogleich steht vor ihm das Bild seines Begehrens und
Beschliefsens; es erblicken und beurteilen ist eins. Das Urteil

t Vgl. Kapitel 7—12 der ,Ideenlehre.

2 Uber Herbarts Determinismus vgl. 0. Willmann, H. pidagos:
Schritten I. Band; S. 296. Anmerkg. 24.

8 Vgl. W. Gals, Geschichte u. 5. w. 1I, 2; 8. 228,



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 135

Schwebt iiber dem Willen; indem das Urteil beharrt, schreitet
der Wille zur That. Entweder nun die Person hat wollend
behauptet, was sie urteilend verschmiiht. Oder sie hat wollend
Unterlassen, was sie urteilend vorschrieb., Oder Wille und Ur-
teil haben einmiitig bejaht, einmiitig verneint (Ph. 34). Ist das
letzterwihnte Verhiltnis vorhanden, herrscht zwischen Geschmack
und Begehrung Harmonie, entspricht die Folgsamkeit der Ein-
Sicht (Ph. 35), dann haben wir es mit einem unwillkiirlich ge-
fallenden Willensverhéltnis zu thun. Der hier zu Tage tretende
_Musterbegriﬁ' der Einstimmung wird von Herbart ,Idee der
inneren Freiheit“ genannt.

~ Bei dieser Idee handelt es sich nur um die Beurteilung
Clner einzelnen Strebung. Nun ist aber das Wollen jedes
Menschen mannigfaltig (Ph. 37). In den ,,Willen“ als blofsen
Aktivititen, Strebungen, kann ein Unterschied im Stirkegrad sich
Zeigen. Die einen sind schwicher, andere krilftiger, einige sind
dauernder, andere fliichtiger. Unwillkiirlich gefillt die kraft-
Vollere, reichere, geordnetere Regung neben der schwicheren,
Armeren, minder geordneten. Das grofsere, das nach Intensitat,
Xtension und Konzentration hoher stehende Wollen gefallt ohne
Frage.! Die Idee, die aus diesem Geschmacksurteil hervorquillt,
bezeichnet Herbart als ,Jdee der Vollkommenheit‘. Voll-
XOmmen nennt er jemen Menschen, dessen Strebungen einander
8leichkommen; iiberdies zusammengenommen den Erwartungen
€eniigen, die sie erregen, und endlich zusammenwirkend den
8rofsten Effekt hervorbringen, der durch sie moglich ist (Ph. 38 f.).
~ Sobald der Wille iiber sich selbst hinausgeht zur Vorstellung
©lnes fremden Wollens, so entsteht ein neues Willensverhaltnis:
die Beziehung des eigenen Willens zu einem vorgestellten frem-
den Willen (Ph. 41). Ist diese Beziehung eine harmonische,
€rrscht Einklang des eigenen Willens mit dem Bilde des fremden,
80 spricht man von Wohlwollen, im Gegenteil von Ubelwollen.
Hﬁl‘bart charakterisiert die angedeutete Relation als das Ver-
dltnis zwischen einem vorgestellten fremden Willen und dem
®igenen Willen des Vorstellenden, welcher das Gewollte des
emden lediglich als solches fiir diesen fremden Willen selbst
Will (Ph, 43). Es ist die ,IJdee des Wohlwollens“, auf die
a8 Vorgesagte hinzielt.

. Ein neues, viertes Willensverhilltnis entsteht, wenn es sich
Uicht mehr blofs um ein vorgestelltes fremdes Wollen, sondern

~—
—————————

1 ! Vgl. Chr. A. Thilo, Geschichte der neueren Philosophie. (Cothen
874) s, 389,



136 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

um wirkliche Willen mehrerer Vernunftwesen handelt, wo durch
die Thétigkeit des einen der andere leidet und zwar leidet kraft
der Absicht des andern, welche durch die That ist ausgefiihrt
worden (Ph. 46). Man hat sich die Sache so zu denken: Es
gibt fir zwei Menschen einen dritten Punkt und zwei kontra-
diktorisch entgegengesetzte Arten, iiber denselben zu disponieren.
Beide Menschen erkennen einander als solche, deren Willen sich
gegenseitig hindern (Ph. 48), es kommt zu einer Karambolage,
zum ,,Streit”. Das Urteil iilber den Streit stellt sich unwillkiir-
lich'ein: Der Streit mifsfallt! Sogleich erhebt sich aber auch die
Frage: Was mufs geschehen, damit dieses Mifsfallen vermieden
werde? Die Antwort lautet: Es muls durch das ,,Recht dem Streite
vorgebeugt werden (Ph. 50). Wenn ich nun weiter frage, was
das ,,Recht“ sei, antwortet Herbart: Recht ist Einstimmung
mehrerer Willen, als Regel gedacht, die dem Streite vorbeuge.
Nebenbei sei hier angemerkt, dals nach Herbart dem Rechte die
Befugnis, es durch Zwang zu schiitzen, nicht urspriinglich bei-
wohot (Ph. 52). Ist die den Streit abschneidende Konformation
zweier Willen der Gedanke, aus dem die ,Idee des Rechts*
erwiachst, so kann man die letzte der Ideen, die ,ldee der
Billigkeit“ (oder Vergeltung) als Forderung des Ausgleichs
von Wohl und Wehe kurz charakterisieren.!

Thut ein Mensch dem andern wohl oder wehe, so ist durch
diese That der Zustand der gegenseitigen Indifferenz gestort,
gleichsam verletzt worden. Die That als Storerin mifsfallt (Ph. 57)-
Dieses Milsfallen weicht erst, wenn die That durch ,,Vergeltung“
gewissermalsen rickgingig gemacht wurde. Es beruht also die
Idee der Billigkeit auf dem Milsfallen am unerwiderten Thun;
mag dieses nun wohl oder iibel gewesen sein;® sie fordert den
Ausgleich von Wohl und Wehe, die Tilgung der Storung, die
durch die Wohl- und Wehethat herbeigefiihrt wurde.?

Mit der Idee der Billigkeit ist der Ring der fiinf Muster-
ideen geschlossen; aus ihnen wachsen auf dem Gebiete der
Socialethik die fiinf Mustersysteme hervor, die bereits oben an-
gefithrt wurden.*

' 0, Willmann, Geschichte des Idealismus III. (Braunschweig
1897) S. 595.

* V. Knauer, Geschichte der Philosophie (Wien 1876) S. 825.
. LV;IO. Willmann, Waitz' Allg. Padagogik* (Braunschweig 1898)

+ Niheres iiber diese in Thilos oben citierter Geschichte der neueren
Philosophie, S. 393 ff.



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 137

1L
Kritische Bedenken gegen Herbarts praktische Philosophie.

A. Herbarts praktische Philosophie als Ganzes.

Falst man die Herbartsche Ethik als Ganzes ins Auge, so
Zeigt sie drei bedeutende Schwichen, die sich kurz folgender-
Mafsen charakterisieren lassen: 1. Loslosung der Ethik von jeder
Soliden metaphysischen Basis, 2. vollige Lostrennung der Sitt-
lichkeit von _der Religion, 3. Kinschiebung der Ethik in den
Rahmen der Asthetik. Alle diese drei Momente lassen sich sub-
Sumieren unter das eine Schlagwort: Subjektivierung.

1. Metaphysik und Ethik fallen bei Herbart auseinander.
Er meint, das miisse so sein, damit die Ethik nicht unter dem
auf theoretischem Gebiete wogenden Meinungsstreit leide.! Mag
Sein, dafs ein Aufbau der praktischen Philosophie auf dem Fun-
dament der metaphysischen Anschauungen Herbarts ein gewagtes
Architekten-Kunststiick gewesen wiire, aber damit ist die prin-
Cipielle Frage nicht gelost, ob die Ethik iiberhaupt keiner meta-
Physischen Basis bedarf.? Seit Menschengedenken haben die
®rnstesten Forscher ,Sein“ und ,,Sollen* eng verkniipft. Dem
Sollen liegt ein Sein zu Grunde, aus dem es hervorgeht, und jedes

ollen zielt auf ein Sein, eine Verwirklichung hin.® Sein und
ollen, Erkennen und Thun, Lehre und Gesetz waren iiberall
dort vereint, wo das Philosophieren zu echtem Fortschritt in der

ahrheitserkenntnis gefiihrt hat. Richtig bemerkt Trendelen-
Urg beziiglich der unnatiirlichen Trennung von Sein und Sollen:4
s Sittliche ist nicht eine den Stoffen des Lebens vollig dis-
Parate Form, welche ihnen nur von aufsen iibergeworfen wird;
% steht in engster Verbindung mit dem Begriffe des Zwecks,
8t darum in der realen Welt angelegt; . . . zu seiner Verwirk-
hc’hung bedarf es freilich des Willens.

~In der Zersprengung der Welt- und Lebensanschauung in
®lne Weltanschauung und eine von ihr losgeloste Lebensanschauung
War Kant Herbarts Vorginger. Es war nicht klug von Herbart,
®l dsthetisch feinfiihlenden, in diesem Stiicke Kant zu folgen.

e

"0, Willmann, Gesch. d. Idealismus IIL. S. 605 f.

b ¢ Niiheres dariiber bei V. Cathrein, Moralphilosophie I.? (Frei-
Urg i. B. 1899) 8. 10 f. _
% ® Chr. E. Luthardt, Geschichte der christlichen Ethik 1I. (Leip-

8 1893) 8. 609 f.
(B * Ad. Trendelenburg, Historische Beitrige zur Philosopbie III.
erlin 1867) 8. 122 f.



138 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

S—— S —

Es war unverantwortlich von ihm, seinen Jiingern ein zerspaltenes
Welt-Lebens-Bild zu bieten. Ist doch die Einheit in der Mannig-
faltigkeit Grundvoraussetzung jeder Schionheit, ist es doch gerade
Einheit, wonach der Menschengeist in heifsestem Ringen strebt.

In dieser Sache hitte sich Herbart bei den hellenischen
Denkern besseren Rat geholt.! Bei Pythagoras? und Platon®
trifft Sein und Sollen im Gesetzes-Gedanken zusammen. Sein
und Sollen sind nach Gesetzen geregelt; das Gesetz ist kosmisch
und ethisch zugleich. Alles an uns und in uns soll harmonisiert
werden und kann harmonisiert werden, weil wir anf die gott-
gesetzte Weltharmonie hingeordnet sind, die uns ebensowoh!
als das Schone und Gute wie als das Wahre die Leitlinien des
Schaffens, Handelns, Erkennens gibt. — Doch zu so hohen Ge-
sichtspunkten versteigt sich Herbart nicht, dazu war er viel
zuviel Kind seiver Zeit.

2. Mit der Religion hat die Ethik Herbarts ebensowenig
zu schaffen als mit der Metaphysik. Die Religion ist Herbarts
Stiefkind. Er hat zwar manches schone Wort iiber sie geschrieben.
Die diesbeziiglichen Aufserungen sind gesammelt worden, mab
hat an sie angekniipft, das religiose Moment in Herbarts Ethik
hineingetragen,* ein Herbartianer hat sogar ,,die Sittenlehre Jesu"
in das Schema der ,praktischen Ideen“ geprelst.® TUnd doch
mufs sich jeder, der einen derartigen Versuch macht, Herbarts
praktische Philosophie mit religiosen Gedanken eng zu verkniipfen,
dariiber vollstindig klar sein, dals er eine Aufpfropfung vor-
nimmt, die den Wiinschen Herbarts direkt zuwiderlauft. Andrer-
seits sind diese Aufpfropfungsversuche interessant, denn in ihnen
dufsert sich die richtige Empfindung, dals im angezogenen Punkte
der Altmeister der Herbartschen Schule wohl nicht das Wahre
getroffen hat.®

Herbart hat der Religion nie eine fundamentale Bedeutung
auf dem Gebiete der Sittlichkeit zuerkannt, auch fiir die Erziehung

1 Vgl. 0. Willmann, Gesch. d. Idealismus III. S. 595 f.

2 Ebenda I. S, 319 ff.

8 Ebenda I. S. 391 ff.

4+ Vgl. W, Gals, Gesch. d. christ. Ethik II, 2. S. 230 f.

® 0. Fliigel, Die Sittenlehre Jesu (in der Zeitschrift fir exakte
Philosophie XV [1887]. 8. 1—80).

¢ Man lese, was der Herbartianer C. A. Thilo (f 1894) in seinef
Gesch. der ncueren Phil. 8. 396 [= 8. 424 der 2. Auflage] schreibt: , D18
Sittenlehre ist unzulinglich, den Menschen vor Leiden, Ubertretungen;
innerem Verderben zu sichern. Dem gesunkenen Menschen muls siC
eine neue Welt 6ffnen; denn seine Welt ist ihm verdorben . . . . Daher
das Bediirfnis der Religion.“



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 139

—_

I8t ihr nur accessorischer Wert zugeeignet.! Der Gottesgedanke
Mag | den Hintergrund fiillen®, ,jin der Feier des Glaubens mag
€r aus dem verwirrenden Leben zuriickkehrende Geist ruhen®,
ab_el' nirgends — selbst da nicht, wo er ,Centrum“ genannt
Wird — steht Gott lebendig im Mittelpunkt und am Endziel des
Sittlichen Lebens und Strebens, nirgends sagt Herbart, dals etwa
den »praktischen Ideen* ihre Giiltigkeit von Gott komme.
Wir miissen sonach Herbarts Ethik religionslos nennen.
obei Religion im Sinne von Gottgebundenheit zu fassen ist in
A_nlehnung an das augustinische Wort: Religat nos religio om-
Ulpotenti Deo. Wollte man dem Thema iiber die Beziehungen
Von Religion und Ethik nihertreten, so hielse das die ganze
8rofse Frage iiber gottliche Weltordnung und religionslose Sitt-
lichkeit aufrollen.?
Gottes Wille, so lehrt die christliche Philosophie, bindet das

Naturgeschehen an seine unumstdfslichen Gesetze; unfrei und
Uotwendig folgt ihnen die Natur. Er bindet den Menschen an
®in Gesetz, das der Menschennatur entspricht, nein aus ihr erﬂieE;t
Und mit ihr vorgedacht ist von Ewigkeit her. Leben, auch sitt-
llghes Leben, ist Bewegung. Die Richtung jeglicher Bewegung
angt vom Ziele ab: die rechte Richtung des Menschenthuns vom
udziel des Menschendaseins. In Gott findet der Mensch sein
“ldzie], des Menschen hochstes Gliick ist die Beseligung, die
thm 7y tej] wird, wenn er unzertrennlich mit Gott verbunden ist.
. Nach Herbart ist Gott nicht das Endziel des Menschen? und
die Beseligung, die uns von Herbart in Aussicht gestellt wird,
'St zu matt, ja zu unethisch, um treibendes Motiv sittlichen Han-
elus werden zu konnen. Das ewige Leben, zu dem auch der
-98ewicht schliefslich gelangt, besteht nach ihm in einem uneund-
Ich sanften Schweben der Vorstellungen, einer unendlich schwachen
Pur dessen, was wir Leben nennen.* Dieses Jenseitsleben gemahnt
®bhaft an den Zustand der Lustgas-Narkose und an zahntech-
Uisches Aftelier.
. 3. Losgelost von allen soliden metaphysischen Vorbegriffen,
o0 jeglichem religiosen Einschlag siuberlich befreit, will Her-
i‘_‘}f praktische Philosophie doch zu sittlichem Thun anregen.

A ' Vgl. 0. Willmann, Herbarts pid. Schriften 1. S. 289 ff. besonders
im. 19 ebenda.
St * Vgl. zu dieser Frage: C. Gutberlet, Ethik und Religion (Miin-
str 1892); V. Cathrein, Religion und Moral (= Erginzungsheft z. d.
W. U8 Maria-Laach, 75. Freiburg i. B. 1900); W. Schneider, Gottliche
ltordnung und religionslose Sittlichkeit (Paderborn 1900).
® V. Cathrein, Religion und Moral S. 8.
‘ Herbarts Werke V. Band S. 172 f.



140 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

Sind es nicht mehr aus Menschennatur und Gotteswille erflie[sende
,Notwendigkeiten, die uns die Bahn weisen, so bleiben nnr
mehr ,dsthetische Notwendigkeiten® iibrig. Die Ethik wird zur
Zweigdisciplin der Asthetik.

Das Schone hat zum Guten unleugbar Beziehungen. Her-
bart hat mit seiner iibertreibenden Hervorhebung dieser Bezie-
hungen nichts gethan, als ein Wahrheitselement einseitig betont,
das schon den alten Denkern wohlbekannt war. ks ist ein
pythagoreischer Gedanke,! dafs Einklangund Harmonie ebenso
Merkmal des Schonen wie des Guten ist. Augustinus hat ir
Gott dem hochsten Gut auch die hochste Schonheit gefunden.
Der Aquinate fiihrt alle irdische Schonheit auf ihr gottliches
Vorbild zuriick,? er hat auch das Wort niedergeschrieben:3 | Per-
fecte] bonum laudatur ut pulchrum,

Verwirklicht der Mensch durch seine Thaten das Gute, 80
lebt er schon und kiinstlerisch in gewissem Sinne,* weil er In
der Mannigfaltigkeit seiner Strebungen und Handlungen die Ein-
heit wahrt: Einheit mit sich, Einheit mit Gott. Der Wandel in
der Tugend, schreibt W. Gafs,® trigt etwas Kiinstlerisches 1n
sich, weil Leichtigkeit, Ebenmals und Harmonie der Bewegung
in ihm verbunden ist. :

Die Verwandtschaft von Gut und Schon, die unzweifelhaft
zuzugeben ist, wird von den Alten in einem anderen Sinn auf-
gefafst als von Herbart. Fiir jene galt das Gesetz als Nerv der
Harmonie, fiir sie war die Ubereinstimmung des Willens mit dem
Gesetz Grundaccord der Sittlichkeit.® Herbart will von der-
artigen Gesetzen und vorgezeichneten Pfaden nichts wissen. Ihm
gelten als Sittenregel unwillkiirliche Geschmacksurteile. Zu diesed
Urteilen soll jeder Zogling von seinem Erzieher angeregt werden;
damit der Sinn fir das Sittlich-Schone zu einer Macht in seine®
Gemiite werde.

Der Gedanke hat etwas Bestechendes, ob er aber auch der
genaueren Priifung gegeniiber standhiilt? Kann eine #sthetische
Ordonung, das ist jetzt die Frage, Gegenstand der Verpflichtung

1 Vgl. O. Willmann, Geschichte des Idealismus III. S. 594.

8, Thomas Aqu., Expositio in Dionys. c. 4, 1. 5.

3 8. theol. I. qu. 5. a. 4 ad 1. )
, + Vgl. die anregenden Gedanken, die sich in A. M. Weils' ,D
Kunst zu leben“ (Freiburg i. B. 1900) iiber diesen Punkt finden; besob”
ders im XI. Abschnitt: Die Kunst, kiinstlerisch zu leben (S. 275—310)-

5 W. Gafs, Gesch. d. christl. Ethik II, 2. S. 229,

¢ 0. Willmann, Gesch. d. ldealismus III. S. 595.



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 141

~—

Sein? Wir glauben, sie mit Gutberlet! entschieden verneinen zu
Wiiggen,

Wir geben gerne zu, dals es ein fundamentales Bediirfnis
der Vernunft ist, in allem Ordnung d. h. Einheit der Beziehungen
0 der Vielheit der Dinge zu suchen und, wo die viclen Dinge
Yon ihr abhingen, die Binheit zu schaffen. Nun ist, wenn
'gendwo, im Schonen Ordnung und Einheit. Also scheint der
S(l.hlu['a berechtigt: Wir sind verpflichtet, die Ordnung der Schon-
€lt in unseren Werken darzustellen. Und doch, wenn wir unser
Cigenes Bewulstsein fragen, ob die Forderung der Vernunft, har-
Wonische Ordnung im Handeln zu erstreben, eine unbedingte ist
ud sich auf alle Handlungen erstreckt, so lautet die Antwort:

ein. Nicht unbedingt tritt diese Forderung auf, vielmehr klingt
€ ihr immer die Bedingung durch: Wenn du des dsthetischen
Jenusses teilhaftig werden willst! Nun ist aber thatséchlich der
dsthetische Genufs oft so schwach und seine Erreichung mit so
Withevollen Vorarbeiten verbunden, dafs Arbeit und Ertrag durch-
Aus nicht proportioniert erscheinen.

Wenn es aber, wie aus dem Gesagten hervorgeht, nichts im
.Be}‘eiche der dsthetischen Ordnung gibt, was wir mit Notwendig-
k_elt erstreben, so konnen auch klarlich dsthetische Grundsitze
®lue feste Grundlage fiir den Aufbau der Ethik nicht abgeben.

Herbart hat sonach die Rolle, die dem ésthetischen Moment
Auf sittlichem Gebiete zukommt, nicht richtig beurteilt. Diese
R_Olle ist nur eine begleitende, eine dienende. Das Schone im
Jlttlichen ist Corollar, nicht Princip, ist Zugabe, ist Annex. Seine

deutung ist eine accessorische, durchaus keine fundamentale.
Mchtig jst, dafs der ethisch Hochstehende schonste Harmonie
0 seinem Wesen offenbart. Diese Harmonie ist Bliite, nicht
f)V Urzel. Herbart hat durch die Eingliederung der praktischen
h11080phie in die Asthetik die natiirliche Lage der Dinge ver-
hrt.  Man fiihlt sich versucht, das Bild vom Zuckerhut an-
ZuweIlden, der auf die Spitze gestellt wurde. Das ist ein Jong-
°ur-Kunststiick, alle Verniinftigen stellen den Zuckerhut auf seine
Teite Basis.
Doch noch ein Wort iiber Herbarts Asthetik selbst, die in
weiten Hallen auch der Ethik Unterschlupf gewéhrt. Her-
aa}'t l?etont ausdriicklich, dals es die Form, und nur die Form
®l, die #sthetischer Beurteilung unterworfen wire.? Diese Auf-

?te}}_flng bedeutet aber eine ungebiihrliche Einschrinkung des

\;éiiz;um Folgenden C. Gutberlet, Ethik und Religon. S. 94

ihren

~—

1
big 1
02,
*Herbarts WW. VIIL S. 18.



142 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

—

Bereiches asthetischen Urteils, Eine Schonheit, die in blofsen
Verhdltnissen als solchen liegt, oder eine Form, zu welcher der
Inhalt nur als der unentbehrliche Triager gesucht wird, entspricht
dem Princip der sophistischen Rhetorik (z. B. eines Alius Aristides);’
wahrhaft befriedigend ist die &sthetische Form nur als adaquater
Ausdruck eines wertvollen Inhalts; die namliche Form oder das
namliche Verhéltnis befriedigt oder milsfiallt je nach der Natur
des Inhalts; daher gehort die Beziehung zwischen Inhalt und
Form in den Begriff der Schionheit selbst als des objektiven
Grundes des subjektiven asthetischen Wohlgefallens.?

Das Schone entziickt ja den Beschauer nicht blofs, weil es
splendor ist, sondern weil es splendor veri ist. Die sinnenfillige
Form findet nur deshalb Anwert beim dsthetischen Beurteiler,
weil sie einen entsprechenden Inhalt birgt, eine Idee darstellt.
Ferner ist Herbart gegeniiber daran zu erinnern, dals ein Ge-
genstand nicht deshalb schon ist, weil seine Formverhiltnisse
meinem Geschmack zusagen, sondern umgekehrt finde ich den
Gegenstand deshalb schion, weil er eine Idee in entsprechender
Form bietet.

Die Grundlage der Herbartschen Asthetik ist sonach durch-
aus nicht befriedigend. Ein Schlufs auf den Wert einer Ethik,
die sich als Teildisciplin dieser Asthetik gibt, wird wohl erlaubt
sein. Sie mufs naturgemdfs zur volligen Subjektivierung aller
sittlichen Werturteile fiihren; allgemein giiltige Sittengrundsdtze
und unbedingt verbindliche Sittengesetze werden aus ihr nicht
erfliefsen. Die Ethik ist zur Geschmackssache geworden . . .

B. Der sittliche Geschmack als Moralitiitsnorm.

Gegen Herbart mit dem Argumente vorzuriicken, er fiihre
mit seinem ,sittlichen Geschmack® ein neues, von Verstand und
Willen verschiedenes Seelenvermigen ein und verfehle sich s0
gegen den Grundsatz: causae non sunt multiplicandae, scheint
mir nicht passend zu sein. Ist doch gerade die Leugnung
jedes Seelenvermogens fiir Herbarts Psychologie charakteristisch:

! Griechischer Rhetor (117—190 nach Chr.) aus Mysien; tiber ibn
vgl. H. Baumgart, Alius Aristides als Repriisentant der sophistischen
Rhetorik des zweiten Jahrhunderts der Kaiserzeit. 1874.

? Vgl. Ad. Trendelenburg, Herbarts praktische Philosophie uqd
die Ethik der Alten [1856] in seinen Historischen Beitriigen III. (Berlin
1867) S. 122—170; gegen die Ausfihrungen Trendelenburgs nahm
Fr. H Th. Allihn in_der Zeitschrift fir exakte Philosophie VI. [1865]
Stellung. Vgl. auch Uberweg—Heinze, Geschichte der Philosophie‘
III, 2. (Berlin 1897) S. 114 Apm.



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 143

—

»Die Seele hat gar keine Anlagen und Vermogen, weder etwas
2u empfangen, noch etwas zu produzieren,” so lautet Herbarts
Psychologisches Credo.!

~ Trotzdem ich also auf das zuvor angegebene Argument ver-
Zichte, — ich will nicht sagen, dafs es durchaus unbrauchbar
Sei? — hege ich gegen den ,sittlichen Geschmack“ ernste Be-
d(‘fnken, die ich in der Form von drei Fragen zusammenfassen
Will. ) Ist die Genesis des ,sittlichen Geschmacks* einwand-
frej? b) Kann der ,gittliche Geschmack® als Ausgangspunkt der
Ethik dienen? c) Bietet er eine geniigende Sittenregel?

Ich beleuchte die einzelnen Fragen naher. Wie entsteht
der | sittliche Geschmack®, woher kommt er? Er ist doch sicher-
ich kein angeborener moral sense, sonst fiele er ja unter die
Verponte Kategorie der ,,Vermdgen und Anlagen. Wann wird
®r sich also erheben, wann richtig urteilen? Sobald ihm eine
Vollendete Vorstellung gegeniibersteht, erhebt er sich unwill-
Urlich, antwortet uns Herbart. Der sittliche Geschmack nimmt
Sle auf, ihr klares Bild sehen und beurteilen ist eins. Dann
ann aber unleugbar nur der zur Sittlichkeit gelangen, der voll-
Ommene und vollendete Vorstellungen besitzt. Nun ist es aber
®lne psychologische Erfahrungsthatsache, dafs auch bei solchen
‘enschen, denen noch viel zum ,,vollendeten Vorstellen fehlt,
a8 Schuldbewulstsein sich regt; sonach ein ethisches Empfinden
Sich bedeutend frither zeigt, bevor noch der Mensch von ésthe-
Uschen Feinheiten eine Ahnung hat. Wir sind friiher ethisch
als isthetisch gestimmt.®
. Waire ein aus reiner, klarer Erkenntnis hervorquellendes
ASthetisches Urteil die Basis sittlichen Handelns, dann wiren
Viele von den Thoren der Sittlichkeit zeitlebens ausgeschlossen,
Viele wiirden erst spat das Tourniquet passieren, nachdem sie
Sich endlich das schone Billet (genannt ,sittlicher Geschmack®)
lll)ln das Blutgeld unsagbar trauriger Erfahrungen gekauft haben.
G(’Ch mit diesen Gedanken greife ich schon auf einen anderen
®genstand iiber, auf die Frage namlich, ob der ,sittliche Ge-
“Chmack* gine allgemein giiltige und sonach geniigende Mora-
Witsnorm sei; davon wird spiter die Rede sein.

u Dgr ,,sittliche Geschmack®“, dessen Werdegang durchaus
\Ellt einwandfrei ist, kann auch als Ausgangspunk: der Ethik

' Herbarts WW. V. S, 109.
Bee * Herbart polemisiert unermidlich in der Psychologie gegen die
vﬁrbenvermﬁgen . . . Diese Gewaltthitigkeit richt sich dadurch, dals die
N annten Begriffe als ungebetene Giste wiederkehren, 0. Will-
On, Gesch. d. Idalismus III. S. 601. '
' Vgl. W. Gafls, Gesch. d. christl. Ethik 1I, 2. S. 227 und 229.



144 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

—_—

nicht anerkannt werden. ‘Man beachte, wann und wie ihn Her-
bart bei Entwicklung der Idee der innern Freiheit sich bethatigen
lifst. Er schreibt (Ph. 34): , Erhebt sich in ihm [im Menschen]
ein Begehren, Beschlielsen, sogleich steht vor ihm das Bild
seines Begehrens und Beschlie(sens; es erblicken und beurteilen
ist eins. Das Urteil schwebt iiber dem Willen [ist vou ihm
unabhiingig], wiihrend es beharrt, schreitet der Wille zur That®
und zwar entweder sich dem Urteil konformierend oder aber im
Gegensatz zur besseren Kinsicht.

Zugegeben der ,sittliche Geschmack“ gebe der Harmonie
von Einsicht und Wille die konigliche Signatur: car tel est notre
bon plaisir; wer hat aber iiber jenes erste Begehren und Be-
schliesen sein Urteil abgegeben? Eigentlich gehort diese erste
Entscheidung nicht in das Ressort des ,sittlichen Geschmacks",
der iiber Willensverhdltnisse zu urteilen hat. Ein Willens-
verhdltnis liegt aber anfanglich nicht vor. Doch wer immer der
Beurteiler jenes ersten Begehrens und Beschliefsens sein mag,
wie hat er es beurteilen konnen? Hat er das ohne irgend welche
feste Norm und Regel etwa nach Willkiir gethan? Uber diese
Sache suchen wir bei Herbart vergeblich Aufklidrung:

,Nie sollst du mich befragen,
Noch Wissens Sorge tragen® . . .
Ob dieses Lohengrin-Motiv bei einer philosophischen Untersuchung,
bei der man nach den letzten Griinden fragen zu diirfen meint,
befriedigend durchklingt? Ich wage es nicht zu behaupten. Auch
Theodor Waitz, der hervorragende Piddagoge, dessen Philosophieren
auf wesentlich Herbartscher Grundlage aufbaut, hat es heraus-
gefiihlt, dafs die Ausgangspunkte der Ethik Herbarts durchaus
unzureichend sind. Er bemerkt:' , Bei der grolfsen Verschieden-
heit der Ausspriiche des Gewissens darf man nicht mit Herbart
Ideen als urspriinglich und grundlos Gefallendes an die Spitze
stellen, ohne die Notwendigkeit genau zu entwickeln, warum
gerade dies und nichts anderes gefallen muls; auft den consensus
aller darf man sich dabei nicht berufen, sonst gilt die Ethik nur
fir unsere Kulturstufe. Mit dieser Bemerkung wire nach
Willmann eine andere Stelle zusammenzuhalten, in der Waitz
iiber das Apriorische spricht. ,Was man fiir apriorisch ausgibt,
ist nur dasjenige, wobei man in der Erkenntnis glaubt stehen
bleiben zu miissen, was man als letztes Unerklarbares zum Grunde
legt; solche Grundsitze aber, die an die Spitze der besondere?d

t Vgl. Th. Waitz, Allg. Pidagogik. 4. Auflage herausgegeben vor
0. Willmann (Braunschweig 1898). S. LIII f.



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 145

Wissenschaften treten sollen, miissen stets erst aus der Psycho-
lOgie, aus der Natur der Seele und den Gesetzen ihrer Ent-
Wickelung abgeleitet werden.“
Es ist interessant, dafs nicht nur scholastisch Infizierte,
Sondern auch Herbartschiiler im ,sittlichen Geschmack® und
Seinen Urteilsspriichen nicht den tiefsten Ausgangspunkt der Ethik
erblicken. :
Herbart zieht bei seinen Darlegungen gerne Vergleiche aus
der Musikkunde heran, ja die Musiktheorie erscheint ihm als
Mnster der Ethik. Ein Gedanke aus dem Gebiete dieser Dis-
Clplin, der ihn zur tieferen Ergriindung ethischer Kernfragen
hiitte anregen miissen, ist ihm leider entgangen. Die Tone klingen
Zusammen, der Zusammenklang gefillt mir, das ist Thatsache;
fiarf ich aber nicht weiter gehen und fragen, warum geféllt mir
Jener Accord? Liegt vielleicht in ihm ein ganz bestimmtes,
Ohjektiv gegebenes, mathematisch darstellbares Verhaltnis vor?
lemand wird an dieser Frage Anstols nehmen, jedermann wird
Zugeben, dals die Gesetze der Akustik den Unterbau der Musik
llden, und dafs man ein Recht hat, sie zu ergriinden, und der
achmusiker bis zu einem gewissen Grade die Pflicht, sie kennen
20 lernen.
Appliziert man diese Deduktion auf das Gebiet der Ethik,
% wird man zugeben miissen, dals es unmoglich ist, bei den
Geschmacksurteilen stehen zu bleiben. Man miilste tiefer graben,
“*1{ unwandelbare Normen zu finden. Herbart war es um dieses
nTlefer-Graben“, das zu dem einen Quellort der vielgestaltigen
Vahrheit fiihrt, nicht zu thuu; er hat ein ganz anderes Bild!
Ur sein Forschen und Finden. Er vergleicht seine Philosophie
liem Systeme von Springbrunnen, die aus getrennten Quellen
Sich erhebend in eine Krone zusammenfliefsen. Das Bild ist
“treffend, es liegt aber auch ein ziemliches Stiick unbewufster
Selbstkritik darinnen.
b Seiner Genesis nach kann der sittliche Geschmack nicht
‘Oreichende Moralititsnorm sein, er kann iiberhaupt nicht als
Usgangspunkt der Ethik dienen; dieser Doppelvorwurf, den wir
8 durchaus begriindet im Vorhergehenden dargelegt haben,

al

lioﬁute geniigen, wenn es sich darum handelt, an Herbarts sitt-

t}? em Geschmack Kritik zu iiben. Wir wollen noch ein Ubriges
U0 und fragen, ob der ,sittliche Geschmack* jene Eigenschaften
®Sltze, die einer richtigen Sittenregel eignen miissen.

Se—

————

' C. A. Thilo, Geschichte der neueren Phil. S. 363.
Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVI. 10



146 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

=

Die Sittennorm mufls folgende Eigenschaften besitzen.! Sie
muls a) derart sein, dafs fiiralle Menschen aller Zeiten dieselben
allgemeinen sittlichen Grundsitze aus ihr hergeleitet werden
konnen; sie mufs also b) in gewisser Beziechung unwandelbar
sein und doch c¢) zugleich zu konkreten Anwendungen fiihren,
die nach den Umstinden individuell-verschieden sind. Die Norm
der Sittlichkeit mufs ferner d) allen Meunschen iiberall und be-
stindig gegenwartig, sozusagen zur Hand sein; jeder mufs sie
gewissermalsen mit sich herumtragen. Sie mufs endlich e) derart
sein, dafs sich alle sittlichen Vorschriften der natiirlichen. Ord-
nung aus ihr herleiten lassen, was sich aus der Begriffseinheit
des sittlich Guten ergibt.

Ist der sittliche Geschmack, der asthetische Urteile fallt,
unwandelbar, wird er allen Menschen aller Zeiten die gleichen
Bahnen des Wollens vorzeichnen? Kaum; es wird sich doch
gewils bei verschiedenen Menschen auch ein Unterschied der
asthetischen Auffassung geltend machen. Wer wollte das im Zeit-
alter der ,Secession“ leugnen? Vielleicht hat einer oder der
andere einen so irritierten bzw. so hoch ausgebildeten ethischen
Geschmack, dals ihm eine ,moralinfreie” Lebensauffassung édsthe-
tisch durchaus unanstofsig erscheint. Vielleicht ist auch der
sittliche Geschmack, wie er gewchnlich zu Tage tritt, nur fur
die Durchschnitts-Lammchen, nicht aber fir die GrolsangelegteD;
die sich durch ein wenig Geschmacksurteil das hohe Recht nicht
wollen rauben lassen, herrenfrei zu handeln.

Es scheint, als hitte Herbarts Subjektivierung der Ethik
radikaleren Strebungen und Stromungen den Pfad bereitet, Oder
was liefse sich wohl vom Herbartschen Standpunkt gegen die aus
Herren-Geschmack emporgebliihte ,,Herren-Moral“ sagen? Und
doch — tragische Ironie des Schicksals — mufs Herbarts Ethik,
die der Idee des Wohlwollens einen hervorragenden PlatZ
anweist, dem Modernen als ausgesprochene ,,Sklaven-Moral"
erscheinen.?

Herbart verlangt als Vorbedingung sittlichen Handelns ,,vol-
lendete Vorstellung*, damit vermauert er aber, wie schon ange
deutet wurde, die porta sancta, die zum Dom der Sittlichkeit
fihrt, fir viele aufs griindlichste. Es werden nicht wenige seib;
die das ,heilige Jahr, das sie ihnen offnen sollte, iiberhaup®
nicht erleben.

Somit hat der sittliche Geschmack weder die gefordert®

t Vgl. V. Cathrein, Moralphilosophie 1.8 8. 245 f.
* Fr. Nietzsche, Jenseits von Gut und Bose (Leipzig 1886)-
S. 284.




Zu Herbarts praktischer Philosophie. 147

Stabilitit und Unveriinderlichkeit, noch jene Universalitit, derzu-
folge er als Sittennorm jedermann gleich zur Hand wire. Weunn
Man schlielslich noch fragt, ob sich alle sittlichen Vorschriften
aus dieser Sittenregel ableiten lassen, so scheint auch dies ver-
leint werden zu sollen. Was sagt denn der sittliche Geschmack
uber die grofsen und ewigen Beziehungen aus, die uns an Gott
kni’lpfen? Gott fiillt nach Herbart den , Hintergrund®“ der Vor-
Stellungen, er ist der halbdunkle Fond des Weltsalons, in den
lan sich zuriickzieht, wenn man in der Gesellschaft einige Un-
annehmlichkeiten erfahren hat, Dort ruht man dann ,in der
Feier des Glaubens®. Beniitzt ja nicht zu oft den Gedanken an

0tt, warnt Herbart ernstlich und &ngstlich, er konnte sonst
dbgeniitzt werden und seine Kraft verlieren. Soviel weils uns
die auf dem sittlichen Geschmack fundierte Ethik iiber die lebens-

Vollen Beziehungen zu sagen, in denen die Menschenseele zu
Gott stehen soll . . . .

C. Zur ldeenlehre.

Die Ideenlebre Herbarts hat von seiten seiner Schiiler und
nhinger mancherlei Modifikationen erfahren. Es ist nicht
Uninteressant, auf dieselben einen Blick zu werfen. Liegt doch
'n jeder Modifikation einer Schuldoktrin das Zugestindnis, dals
Wan sich eines wunden Punktes bewulst geworden ist. Jede
odifikation ist indirekte Kritik.

Wir fassen die modifizierten Systeme dreier hervorragender
Herbartianer: Waitz, Hartenstein, Steinthal ins Auge.

Der Marburger Philosophieprofessor Waitz (f 1864) ver-
dankt, wie schon angemerkt wurde, der Herbartschen Lehre die
®deutsamsten Impulse.! In seiner Ansicht von der wesentlich
Verschiedenen Natur der theoretischen und praktischen Philosophie,
0 der Stellung, welche er in letzterer der Pddagogik und Po-
]‘t'_k anweist, in der Bestimmung des Verhdltnisses von Sittlich-
k‘ﬁlt. und Religion, in der riickhaltlosen Vertretung des Deter-
Dinismyg gegeniiber der Kant-Fichteschen Freiheitslehre macht
sich gigge Einwirkung sehr bestimmt geltend. KEs ist ferner seine
E.thik wie die Herbartsche wesentlich Ideenlehre. Aber trotz
v‘esel‘ Konformitat weicht Waitz in sehr wesentlichen Fragen
IggeHerbart ab, so in der Bestimmung der einzelnen ethischen

n,

\

Ph; ' Vgl. zum folgenden: O, Willmann ,Uber Waitz' praktische
8 losophje« . LIII ff. in Th. Waitz’ Allgem. Pidagogik, Braun-
“hweig 1898,

10*



148 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

Waitz legt seinem ethischen System drei sittliche Ideen zu
Grunde, die den drei Hauptklassen sittlicher Aufgaben entsprechen.
Die erste dieser Aufgaben entspringt daraus, dafs der Mensch
infolge seines natiirlichen Entwicklungsganges in vielfachen Zwie-
spalt mit sich selbst gerit,! und sie besteht darin, dafs wir uns
bestreben miissen, die Einheit mit uns selbst herzustellen.? Die
Losung dieser grofsen Aufgabe geschieht durch die Idee derinne-
ren Freiheit, d. h. durch die vollstindige Harmonie von Einsicht
und Wille. Das Mittel, zu innerer Freiheit zu gelangen, ist die
Selbstbeherrschung im Denken wie im Handeln, diese kann aber
der Einzelne nur durch dauerndes Zusammenleben mit andern
erlangen.? Doch konnte dieses Zusammenleben selbst leicht wieder
Anlafs zu Konflikten werden. Sie zu verhindern, ist unsere zweite
sittliche Hauptaufgabe, deren Losung die Idee des Wohl-
wollens bietet. Das Wohlwollen strebt, die innere Einheit des
einen mit dem andern in der Gesinnung durch die Hingebung
an seine Interessen zu erreichen.* Noch eine dritte sittliche
Aufgabe tritt an den Menschen heran. Er ist der Gesamtheit
verpflichtet. Fiir die wesentlichen Interessen der Menschheit zu
arbeiten, erkennt er als seine Bestimmung. Was zu dieser Arbeit
treibt und durch sie realisiert werden soll, ist die Idee deT
Civilisation, das Mittel ist die Berufsthitigkeit.> Somit erscheint
die Sittlichkeit nach Waitz als die durch die eigene Arbeit und
Austrengung des Menschen in ihm hervorgebrachte dauernde
Einheit mit seinem individuellen Wesen (ionere Freiheit), mit
dem individuellen Wesen andrer in der Gesinnung (Wohlwollen)
und mit den wesentlichen Interessen des Menschen als solchen
in der Gesinnung und mit der That (Hingebung an eine Be:
rufsthitigkeit).5 Schon dieser skizzenhafte Uberblick iiber Waitz'
Ideenlehre zeigt die stirksten Abweichungen vom Herbartschen
Schema. Wir vermissen die Idee der Vollkommenheit, die Idee
des Rechtes (Waitz bezeichnet dieselbe als eine ,abgeleitete), die
Idee der Billigkeit. Gegen letztere kehrt er sich besonders
lebhaft. Er schreibt: ,,Man sagt, absichtliches Wohl- und Wehe-
thun erheische stets eine Ausgleichung, Vergeltung, das Unver
goltene mifsfalle unmittelbar. Sollte man dann das absichtliche
Wohlthun nicht lieber unterlassen, um dieses Mifsfallen nicht zU
erregen?”™ — Weiter fillt der individualistischen Auffassung der
Herbartschen Ethik gegeniiber das Betonen der socialethische?
Elemente bei Waitz auf. Dieses Betonen iiberspannt er sogar

1 Th, Waitz, Allgem. Pidagogik.t S. 67.
2 Ebd. S. 69. 3 Ebd. 8. 70. « Ebd. 8. 70. 5 Kbd. S. 72
¢ Ebd. S. 78. 7 Ebd. S. LVIL




Zu Herbarts praktischer Philosophie. 149

——

Manchmal, wenn er z. B. schreibt: ,,Es gibt nicht eine Bestimmung
des Menschen, sondern nur eine des Menschengeschlechts.l*
Auf jeden Fall klingt einerseits aus der Kritik, die Waitz an
erbarts sittlichem Geschmack iibt, und der Geneigtheit, den
Ausgangspunkt der Ethik in der Thatsache der menschlichen
ésellung zu suchen, ein unverkennbares Streben nach einer
89]ideren Moralititsnorm hervor, als sie der sittliche Geschmack
letet.2  Wir nehmen von diesem gewils lobenswerten Streben
Akt, ohne auf die Frage weiter einzugehen, ob es bei Waitz
Von einigem Erfolge begleitet war, und wenden uns den ethischen
All!i(?ha.utmgen eines anderen bedeutenden Anhidngers Herbarts zu.
Gustav Hartenstein (T zu Jena 1890), der verdienstvolle
Hel‘ausgeber der Herbartschen Werke, legt uns in einem 1844
u Leipzig erschienenen Buche ,,Die Grundbegriffe der ethischen
18senschaften® vor.
Uber seine Stellung zu Herbarts praktischer Philosophie
Sagt er selbst:® lhren Zusammenhang mit der Begriindung und
usfiilhrung, welche Herbart der Ethik vorgezeichnet hat, ver-
Cugnet diese Schrift nicht im geringsten. Indessen wird der
®oner der praktischen Philosophie jenes Denkers nicht nur in
€r Anordnung und Ausfiihrung des Einzelnen, sondern selbst in
®0 Principien manche, ausdriickliche oder stillschweigende, zum
Teil sehy wesentliche Abweichungen finden.*
Die auffallendsten Abweichungen, die wir bei Hartenstein
0 verzeichnen haben, beziehen sich auf die Idee der Vollkom-
Wenkeit und die Idee der Vergeltung.
L Beziiglich der letzteren hatie Herbart auf einen Einwurf
Otts! antwortend geschrieben: In derjenigen Beurteilung, wo-
18uf die Idee der Billigkeit beruht, wird unmittelbar keiner der
illen [weder der thitige noch der leidende] beurteilt. Darauf
*I'widert Hartenstein :5 Soll ,unmittelbar* beurteilt so viel bedeuten
n‘s »fir sich allein‘ beurteilt, so sei dies richtig, hindere aber
cht, dje Willen selbst als Glieder des Verhiltnisses zu betrachten.
DB 8el sonach (gegen Herbart) bei der Idee der Billigkeit ein
_°Ppelverhiltnis Gegenstand der Beurteilung: das Verhiltnis

—_—

' Ebd. S. LXVI.
auf G2 Waitz unternahm weit ausgreifende anthropologische Studien, um
ko fund derselben der Ethik eine empirisch-sociale Basis geben zu
Déen, Vgl, 0. Willmann, Didaktik I. 8. 43. Anm. 1.
(Lej ° G. Hartenstein, Die Grundbegriffe der ethischen Wissenschaften
lpzig 1844), 8. X.
geg, . Fo K. Lotts Kritik der Herbartschen Ethik und Herbarts Ent-
8lung, Herausgegehen von Th. Vogt (Wien 1874). S. 16 f.
°G. Hartenstein, Die Grundbegriffe. S. 216.



150 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

e S e e = I

zwischen dem absichtlich eingreifenden und dem leidenden Willen
mifsfallt, inwiefern dem gegenwitigen Zustand der friihere gegen-
iibergestellt wird.1

Wie in dieser Sache, folgt Hartenstein auch beziglich der
Idee der Vollkommenheit Lotts Vorgang. Er falst sie nur als
Coefficienten auf und streicht sie aus der Zahl der Ideen, da es
sich bel ibr nur um Grofsenverhédltnisse handelt, die nie den
Wert und Unwert, sondern lediglich die Grofse des Wertes oder
Unwertes bestimmen.?2

Wie Lott, Waitz und Hartenstein so lehnt auch Steinthal®
die Herbartsche Fassung der Idee der Vollkommenheit ab. Die
Vollkommenheit, wie sie Herbart falst, sei keine Idee, weil das
Mehr oder Minder weder Lob noch Tadel absolut verdiene.
Trotzdem will Steinthal die Idee der Vollkommenheit aufrecht
erhalten. Seiner Meinung nach hat sie nichts mit der Kraft des
Wollens zu thun, sondern sie betrifft den Grad unserer Ergeben-
heit gegen die Sittlichkeit.# Dieser Grad kann in demselben
Individuum sich mit der Zeit dndern: Fortschritt, Riickgang oder
stagnierender Stillstand kann eintreten.® Ersterer gefiillt, Riick-
gang und Stillstand mifsfallen.®

Dis Idee der Billigkeit oder Vergeltung weist Steinthal frei-
lich mit eigenartiger Begriindung ab, indem er schreibt: Die
Ethik kennt die Begriffe Lohn und Strafe nicht.”

Die Ideen, auf denen Steinthal selbst sein System der Ethik
aufbauen will, sind folgende vier: Die Idee der sittlicheD
Personlichkeit, die Idee des Wohlwollens, die Idee®
der Vereinigung und die Idee des Rechtes.

1 Vgl. dagegen C. A. Thilo, Eine Untersuchung tber Herbarts
Ideenlehre in Bezug auf die von Lott, Hartenstein und Steinthal an ibf
gemachten Ausstellungen, Ind. Zeitschr. f. exakte Philosophie. Band XV.
(S. 225 ff. und 341 ff.). Speciell iber die Idee der Billigkeit. S. 348 f.

? ;. Hartenstein, Die Grundbegriffe. S. 176 ff. Dagegen Thilo
Z. f. e. Ph. XV. S. 242 f, _

3 Heymann Steinthal gab mit M. Lazarus (beide in Ber1102
1859—1890 ,die Zeitschrift fir Volkerpsychologie und Sprachwissenschaft
heraus. Im XI. Bande derselben (Heft 2) erschien Steinthals Abhand-
lung tiber die ethische Idee der Vollkommenheit.

+ Ztschr. f. Volkerpsychologie XI, S. 193.

s H. Steinthal, Allgemeine Kthik (Berlin 1886). S. 155; iiber
dieselbe vergleiche Thilos Recension in d. Ztschr. f. exakte Philosoph!®
XV. und die Inauguraldissertation Th. Ivanoffs ,Die Abweichunge”
Steinthals von Herbart auf dem Gebiete der ethischen Elementarlebre
(Jena 1893).

¢ Vgl. aber Thilos und Ivanoffs Kritik a. a. O.

7 H. Steinthal, Allg. Ethik. S. 210.



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 151

—_—

Die erstgenannte! entspricht der ,,inneren Freiheit bei Her-
b:‘irt; beli der Idee des Wohlwollens handelt es sich nicht um
€ln Willensverhiltnis, sondern um ein Gefiihlsverhiiltnis zwischen
Zwei Personen, wodurch dieselben verbunden sind.2 Die ldee
d.er Vereinigung legt Steinthal so dar:3 Wenn sich mehrere Per-
Sonlichkeiten zusammenthun und vereinigt einem und demselben
iele nachstreben, und dabei eine altruistische Tendenz vorwaltet,
80 ergibt sich ein Willensverhédltnis, das als Idee der Vereini-
g8ung zu bezeichnen ist. Mit Recht sieht Ivanoff* in der Auf-
S8tellung dieser neuen ethischen Idee ein Zeichen der Zunahme
des socialen Interesses, die auch die Herbartianer das Been-
gende, das in Herbarts individual-ethischen Aufstellungen liegt,
fihlen lafst. |

Die Idee des Rechtes formuliert Steinthal abweichend von
Herbart.5 Nicht das Streiten an sich milsfillt, sondern der
Mangel des Rechtes, welches den Streit beendigen wiirde. Nicht
der Streit schlechthin wird getadelt, sondern seine Endlosigkeit.

er Streit ist nicht Rechtserzeuger; Recht eignet dem Menschen
auch vor dem Streit, auch ohne Streit. Die Idee des Rechtes
Will sagen: Anerkenne das Recht des andern!

Die wenigen Striche, mit denen wir die Abweichungen Waitz’,

artensteins und Steinthals von der ,orthodoxen Herbartschen
ehre gekennzeichnet haben, zeigen, dals es sich vielfach um
Uef einschneidende Modifikationen handelt. Es wurde von seiten
der rassenreinen Herbartianer den Modifikatoren der Vorwurf
gemacht, sie hitten die Lehre des Meisters milsverstanden
Und deshalb an Einzelnheiten Kritik iibend Veridnderungen am
Ystem vorgenommen. Ich fiihle nur das eine heraus, dals es
8erade kein Vorzug einer praktischen Philosophie ist, so mifs-
Verstindlich zu sein.

Herbart hat funf ethische Grundideen aufgestellt, seine
S_Chiiler verwerfen einzelne Ideen ganz, anderen unterlegen sie
®luen peuen Sinn und fithren schliefslich auf eigene Faust Grund-
]d_?en ein, die Herbart weder kannte noch anerkannte. Unwill-

Urlich erhebt sich angesichts dieser Thatsache die Frage: Warum
8erade fiinf Ideen, warum gerade diese fiinf Ideen? Niemand
Vermag jhre Notwendigkeit zu begriinden. Sie stehen ganz ver-

Cinzelt ynd zusammenhanglos da.® Wo ist die Einheit, in der
\_\——__‘———

' Ebd. S. 101. 2 Ebd. S. 108.

8 Ebd. 8. 125 und Ivanoff a. a. O. S, 48 ff.

*Th, Ivanoff a. a. 0. 8. 50 (Anm.).

* H. Steinthal, Allg. Ethik. S. 142,

“ Chr. E. Luthardt, Gesch. der christl. Ethik II. S. 609.



152 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

sie zusammenlaufen, oder aus der sie vielmehr organisch hervor-
knospen? Sucht man in den einzelnen Ideen einen scharfum-
rissenen Inhalt, will man ihr Geltungsgebiet genau flxieren, so
stofst man auf solche Schwierigkeiten, dafs man fast dem Urteil
beistimmen mochte, dals sie ,.keinen* Inhalt haben.! Auf welch
schwachen Fiilser speciell die Idee der innern Freiheit — diese
Voraussetzung der iibrigen Musterbegriffe — steht, hat Cathrein
in seiner Moralphilosophie? augenfillig dargethan. Verfehlt ist
sicher auch, um nur noch eines zu erwihnen, die Trennung des
engen Verbandes, der zwischen Recht und Pflicht besteht. Her-
bart 1ost die Pflicht vom Rechte los und will sie aus der Idee
der Billigkeit ableiten.3 Noch mehr, es gibt eigentlich fiir den
Herbartianer weder Recht noch Pflicht in des Wortes Vollbe-
deutung. Wie wir bereits oben bemerkten, definiert Herbart
(Ph. 50) das Recht als ,,Einstimmung mehrerer Willen, als Regel
gedacht, die dem Streite vorbeuge®. Ist das Recht blofs ein
positives Vertragsverhiltnis, dazu bestimmt, den Streit abzu-
wenden, dann ist es offenbar der menschlichen Willkiir vollends
preisgegeben.t

Und die Pflicht? Blofse Geschmacksurteile vermiogen den
Willen nicht kriftig genug zu binden. Im schlimmsten Falle ist
fur einen Anhinger Herbarts die Pflichtverletzung — eine Ge-
schmacklosigkeit.® Eine Geschmacklosigkeit nimmt man aber
leicht in Kauf, wenn man dadurch eine driickend-schwere Pflicht
umgehen kann.

Ich will nicht jene Konsequenzen ziehen, die uns eine der-
artige Verflichtigung des Rechts- und Pflichtbegriffes nahelegt,
weil ich fiirchten miifste, ein Pendant zu jenem franzosischen
Professor abzugeben, den Georges Renard in so feiner Weise
persiflierte;® soviel steht aber fest, dals ein ethisches System,
das sich in den fundamentalsten Fragen briichig erweist, unmog-
lich auf Anerkennung Anspruch erheben darf.

1 Vgl. Eug. Kadefavek, Die christl. Philosophie verglichen mit
einigen philos. Systemen der Neuzeit (Olmiitz 1885). S. 41.

2 13, 8, 207 f.

8 Kug. Kaderavek a. a. O. S, 40.

4 ;& Stdckl, Geschichte der neueren Philosophie II (Mainz 1883)-
S. 256 f.

5V, Cathrein, Moralphilosophie I* S. 209: ,Und was konnten
wir einem Menschen sagen, der sein Leben nicht nach den sittlichen
Ur(;eile‘[‘l einrichtet? Hochstens, er handle geschmacklos oder geschmack-
widrig.

¢ Georges Renard, L’homme est-il libre? (Paris; Bibliothéque
utile LXVII) p. 68: ,Vous avez sans doute connu, quand vous éticz au
collége, le professeur etc. etc.”



Zu Herbarts praktischer Philosophie. 153

1V.
Schlulswort.

~ Mufs ich nun nach all diesen Erwéagungen Herbarts ésthe-
Uisierende Ethik ablehnen, so will ich doch nicht leugnen, dafs
ich in seinen Ausfiihrungen den Niederschlag bedeutender Geistes-
Arbeit sehe, dafs ich in seinen Darlegungen manches Goldkorn
der Wahrheit finde.
. So ein Wahrheitselement in Herbarts praktischer Philosophie
18t, wie schon einmal hervorgehoben wurde, die Betonung der
Unleugbaren Verwandtschaft des Sittlich-Guten mit dem Schénen.
erfehlt ist das iibertriebene und einseitige Betonen dieser
erwandtschaft, das zu vélliger Verkennung und Verkehrung der
Uatiirlichen Lage der Dinge fiihrt und dem Schonen statt einer
dlenend-begleitenden eine dominant-leitende Rolle zuweist.
_ Auch die christliche Moralphilosophie verbindet die Gedanken
Sittlicher Giite mit der Idee des Anmutigen und Wiirdevollen.
S sel mir gestattet, hier noch einmal auf diesen Gegenstand
Yriickzukommen. Das Grundgesetz jeder sittlichen Giite ist ihr
das Wort: Serva ordinem! Gleichzeitig sieht sie in-der Ordnung
R!ler Schonheit Kern und Stern. Passend verkniipft der Aquinate
dfe Begriffe ,schon und ,gut“, wenn er schreibt: Honestum
d{citur secundum quod aliquid habet quandam excellentiam honore
'8nam propter spiritualem pulchritudinem,! er folgt in dieser
"_el‘kniipfung dem Kirchenlehrer Augustinus, der das Gute als
°le jntelligibilis pulchritudo? bezeichnet wissen will. Augustinus
Uhrt aber damit auch keinen neuen Gedanken, ein, er fihrt nur
8 aus, was die Griechen und Romer langst durch ihren Sprach-
8ebrauch angedeutet hatten. Sie nannten das Gute schon, xalov,
€Corum, das Bose hilslich, aloypor, turpe.?

Wie der Anblick des Schonen uns zu freudiger Zustimmung
Qregt, so auch die Wahrnehmung des Guten. Trotzdem sind
d‘? beiden Begriffe nicht identisch. Schdn ist ein Ding, insofern
“¢lne Erkenntnis Ursache des Wohlgefallens, gut dagegen, inso-
°rn es dem Begehren angemessen ist. Die Begriffe sind also
Uicht identisch, aber sie gehdren eng zusammen,
die Infolgedessen konnte z. B. ein eindringlicher Hinweis auf

Schonheit und Harmonie des Weltalls erzieherisch und sitti-
\

' 8. theol. II. II. qu. 145. a. 3.
A Lib. 83 QQ., 80. Sieh V. Cathrein, Moralphilosophie I* S. 248,
Umerk, 9,
ung % Vgl. L. Schmidt, Die Ethik der alten Griechen I (1882). S. 329
V. Cathrein a. a. O.



154 Zu Herbarts praktischer Philosophie.

gend wirken. KEs wire ein grolsartiger Erfolg eines Erziehers,
wenn es ihm gelinge, durch ,isthetische Darstellung der Welt®
seinem Zogling ein Weltbild in den Sinn zu priagen, aus dem
die Idee der Gesetzmilsigkeit und Zielstrebigkeit, die sich im
gesamten Weltwerden offenbart, kriftig hervorleuchtete. Es ware
vielleicht nicht unmoglich, diese kosmischen Gedanken ethisch
zu verwerten. Man miilste es dem Zogling klar machen, dafs
er als vernunftbegabter Mikrokosmos sich mit freier Entschlie(sung
den ewigen sittlichen Normen zu fiigen habe, wie das Weltganze
unfrei und notgedrungen sich den kosmischen Gesetzen fligt.

Freilich ist dieser schone Gedanke von der lex aeterna, die
dem Sein und Sollen seine Bahnen weist und nichts will, als
das eine, ut omnia sint ordinatissima,! nur fiir einen Sinn falsbar,
der schon ruhig, geklart und mit sich in Ordonung ist. Fir
andere wird die Erwagung, man solle sein Handeln so einrichten,
dafs es harmonisch in den Weltenchor hineinklinge, wohl kaum
geniigen, um sie unter das harte Joch der Pflicht zu beugen.

Und doch, wie hoch stehen diese Gedankenginge, deren
Fulspunkt jenseits der Zeitlichkeit liegt, trotz aller scheinbaren
Ankldnge iiber den Ausfithrungen Herbarts, die vom Individuum
ausgehend im Individuum aufgehen und nichts @ngstlicher meiden
als einen Fernblick in die Weiten der Ewigkeit.

Das Geistesauge, das die Dinge nie sub specie aeternitatis
anschaut, wird kurzsichtig. Auch Herbarts Ausblicke zeugen
von Kurzsichtigkeit. Was er aus nichster Nihe wahrgenommen:
das dsthetische Moment im Ethischen, ist fiir ihn das Um und
Auf. Er kann nicht in die Ferne blicken, um die grofsen Zu-
sammenhinge auszuspidhen, die die Begriffe und Wahrheiten
thatsichlich verbinden. Er blickt nur auf das Nichste hin und
von da ausgehend rechnet und dichtet er. Sagt er doch selbst
einmal,? der Philosoph schwebe in der weiten Mitte zwischen dem
Rechnen und dem Dichten. Mit seiner Theorie des sittlichen
Geschmackes und seiner isthetischen Ethik hat er selbst sich
bedenklich dem Gebiete der Dichtung genihert; oder sollte €S
doch Rechnung sein? Nun, man kann sich ja verrechnmen . . .-

1 8. August., De lib. arb. I, 6.
2 Herbarts W. W, VIIL 8, 3,

———— Dt ———



	Zu Herbarts praktischer Philosophie

