Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

112 Litterarische Besprechungen.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. De Exemplarismo divino seu doctrina de trino ordine exem-
plari et de trino rerum omnium ordine exemplato, in quo
fundatur speculativa et practica encyclopaedia scientiarum,
artium et virtutum, auctore KErnesto Dwbois, congr.
SS. Redemptoris. Tomus primus: Statuitur doctrina divini

exemplarismi. Romae, ex typographia della Pace, Phil.
Cuggiani. 1899.

Wir zeigen hiemit den I. Band eines Werkes an, das unumschrinkte
Anerkennung verdient. Der Scharfsion des tiefen Denkers eint sich in
demselben mit der nie gestérten Klarheit in der Ausdrucksweise und
mit bewundernswertem methodischen Sinn. Keiner, der da tiefer in die
mannigfachen Fragen des menschlichen Wissens und Kénnens eintreten
will, wird an diesem Werke voriibergehen diirfen. Man hort es heut-
zutage nur allzu oft, die einzelnen Wissenschaften und Kiinste hitten
gegenwiirtig einen derartigen Umfang gewonnen, dafs es nicht mehr
moglich sei, Werke zu schaffen, welche einheitlich den gesamten Stoff
menschlichen Wissens behandelten, wie dies in der Glanzzeit der Scho-
lastik etwas Gewohnliches war. P. Dubois beweist durch die That, dals
eine solche Unmoglichkeit nicht existiert. Er sammelt alle mensch-
lichen Wissenschaften und Kilnste um die gottliche Weisheit als das
einigende Princip und thut dar, wie sich dieselben insgesamt vom un-
endlich strablenden Glanze dieser Weisheit ableiten. Sie alle haben
ihr urspriingliches Muster und Modell in den Exemplarideen Gottes.
Nichts Gekiinsteltes, nichts Gezwungenes findet sich in den Darlegungen
des Verfassers. Wie von selbst fliefsen die verschiedenen Kreise der
Kreaturen aus dem Urquell alles Lichts und zeigen durch ihr Wesen,
ihre Krifte und ihre Wirksamkeit vermittels der betrachtenden Ver-
nunft, nun wieder ihrerseits, zuriick auf den unerschdpflichen Born von
allem Sein und Leben. Man meine nicht, dals die Bebandlungsweise
und die ganze Darstellung etwa eine ascetische ist, wie man solche in
frommen Erbauungsbiichern findet. Durchaus nicht. Rein wissenschaft-
lich werden die Krgebnisse aus der b. Schrift, aus den Vitern und
Kilrchenlehrern sowie aus dem verninftigen Denken geschopft und vor-
gelegt.

Das ganze Werk liegt vollendet vor. Ks umfalst vier Quartbinde,
von denen ein jeder ungefihr 1000 Seiten zihlt. Im ersten Bande wird
der Exemplarismus festgestellt, d. h. die Verbindung Gottes mit dep
geschaffenen Dingen als Nachahmungen der Exemplarideen in Gott:
Die gottliche Weisheit ist der Kinstler, die geschopflichen Seinskreise
bilden das in seinen verschiedenen Teilen zusammenhiingende einheit-
liche Kunstwerk. Der Verf. erortert zuerst die Thatsache des Exem-
plarismus, die metaphysischen und theologischen Principien, auf denen
er ruht. Daran schliefst er die entsprechenden Beweise aus der h. Schrift,
den Vitern und der denkenden Vernunft. Das Gesagte wird sodan?
bestiitigt durch die Lehre der Weltweisen, unter denen besonders Plato
und Aristoteles beriicksichtigt werden. Der zweite Band enthilt die
eingehende theologische und philosophische Entwicklung der im ersten



Litterarische Besprechungen. 113

—

angegebenen Ideen. Diese beiden Binde sind rein spekulativ. Im
litten Bande werden die gewonnenen KErgebnisse praktisch auf alle
Issenschaften angewendet, die durch den Anschlufs ‘an die gottliche Weis-
it ihre Vollendung empfangen; im vierten findet sich die Anwendung
auf alle Kiinste und auf die verschiedenen Tugenden. Das Ganze wird
Von ejnem eigentiimlichen Reize durchweht, der den Leser anzieht und
alle Langeweile beim Studium dieses Werkes fernhilt. Dieser Reiz
Ommt von der Ruhe im Darlegen, von der Einfachheit der Sprache,
Yon der Abgeklirtheit der Ideen, von der Anziehungskraft des er-
abenen Gegenstandes.
i Wir kommen auf einzelne Fragen bei andern Gelegenheiten zuriick.
SUr jetzt wollen wir aus dem ersten Bande die Behandlung einer Frage
deﬂl Leser vorfiibren, welche aktuelles Interesse hat. Der letztere wird
“araus entnehmen, mit welcher Griindlichkeit der gelehrte und fromme
edemptoristenpater in seinem Lebenswerke die vorliegenden Gegen-
Stinde erortert. Die Frage, die wir meinen, ist die nach der Echtheit
fr areopagitischen Schriften. P. Dubois ist ein entschiedener Anhiinger
1eser Kchtheit.

In einem grofseren, gegenwiirtig erscheinenden Geschichtswerke
Sagt der Verfasser: ,Minder Unterrichtete filhren in ascetischen Werken
Yoch Stellen aus dem h. Dionysius, dem Areopagiten, an, als ob er der

Itkliche Verfasser der nach ihm benannten Schriften wire. Und als
eleg fiir die Unechtheit dieser Schriften sowie fir den Satz, dafs der
Greqpagite nicht nach Frankreich gekommen, nicht also der Apostel
alliens ist und der erste Bischof von Paris, benutzt er die Stelle bei
'egor von Tours, nach welcher erst unter Decius der Glaube in Gallien
gel?!‘etiigt worden sei, ,Zur Zeit des Decius wurden sieben Bischife ge-
Telht und zur Verkiindigung des Glaubens nach Gallien gesandt: nach
ours der Bischof Gatianus . ..., nach Paris der Bischof Dionysius,

i‘;mden Arvernern der Bischof Stremonius (oder Austremonius), nach

W Oges der Bischof Martialis.“ Dies ist die einzige Stelle, die in diesem
pa(;rke als Stiitze der ausgesprochenen Ansicht verwertet wird. Ein
r

Seiten darauf wird Gregor von Tours in dem niamlichen Werke
git nleichtglaubig® bezeichnet. Sobald es sich also um den Areopa-
%Iel! handelt, ist Gregor von Tours ein Autor, dessen Aussage ent-
~deidend ins Gewicht fallt. Spricht aber derselbe Gregor von Tours
€r Dinge, die er selbst gesehen hat, so ist er leichtgliubig. Letzteres
R%’WO{‘t verdient nun Gregor von Tours in keiner Weise, auch nicht mit
ckﬂl(_:ht auf Zeiten, von denen ihn Jahrhunderte trennen. Nur mufs
min- nicht oberflichlich, sondern gewissenhaft seine Angaben lesen und
€lnander vergleichen. KEr gibt selbst die Mittel an die Hand, um die
di:sn angefihrte Aussage zu kontrollieren. Gregor von Tours legt, wie
acty €ln ernster _Forscher thun mufls, seine Quelle vor, es sind dies .dl-e
ey 8. Saturpini m. In dem Exemplar der wahren acta s. Saturnini,
Lefy Vor mehreren Jahren in der Bibliothek Riccardi von Florenz (nr. 223)
i-unden worden ist, steht: Sub Claudio, qui Gajo vita defuncto subrogatus
Bume"llm Romanae reipublicae obtinendo ministrabat . .., primum et
d temllm Christi Tolosana civitas s. Saturninum habere coeperat sacer-
POstmé und dann folgen die oben angefiihrten Worte. Vorher heifst es:
an alvatoris nostri ad coel.un_l ascensum, in primordiis praedicationis
petf?hcae,_ S_aturpmps, sanctissimae fidei certissime credulus, apo stoli
e zl extitit discipulus. Danach wurden also jene sieben Bischofe,
geg ur Zeit des Saturninus nach Frankreich kamen, nicht unter Decius
ndt, sondern unter Claudius oder einem seiner nichsten Nachfolger.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVI. 8

alg



114 Litterarische Besprechungen.

Der Kopist des Exemplars, welches dem Gregor von Tours vorlag,
hatte die Abkiirzung des Namens Claudius (CDIO) falsch aufgefafst und
gelesen consulibus Decio . . .. Gregor von Tours fithlte das Unsichere
seiner Behauptung und beklagt deshalb ,den zu seiner Zeit bestehenden
Niedergang der Wissenschaften“. Er bezeugt, dafs die Barbaren die
Archive und Bibliotheken verbrannt hétten, und macht kein Hehl daraus,
dals seine Geschichte bis zum sechsten Jahrhundert, mindestens Dis
Klodwig, mangelhaft ist, ,weil der Hilfsmittel zu wenige waren“ Da-
mit erklirt sich, wie er von Claudius bis Decius nur 6 Kaiser kennt,
wihrend 28 den rémischen Thron einnahmen; und den Diocletian nennt
er den 33. Kaiser seit Augustus, in Wirklichkeit aber waren es 78.
So ist es auch erklirlich, wie derselbe Gregor von Tours, der da sagt,
Austremonius sei unter Decius nach Limoges gekommen, also zur Zeit
als Dionysius nach Paris kam, in seinem Buche de gloria martyrum (c. 30)
schreibt, dieser Austremonius sei einer von den 72 Jiingern gewesen und
von Petrus, dem Apostelfiirsten, nach Gallien gesandt worden. Kbenso
lafst Gregor von Tours die maximi haereticorum principes Valentinian
(Valentin) und Novatian zur Zeit des Decius ,die Kirche Gottes ver-
wiisten“. Das Zeugnis Gregors von Tours hat also fiir unsern Fall nicht
den mindesten Wert. Wir wollten dies bei dieser Gelegenheit von neuem
feststellen, weil man immer wieder von neuem mit den alten, lingst
l\‘viderlegten Einwirfen gegen die Kchtheit der areopagitischen Schriftet
ommt.

Wir zdhlen gern zu den ,minder Unterrichteten, wenn nur die
Wahrheit fir uns ist. In der Gesellschaft eines Hieronymus zu sein,
der, wie er selbst schreibt, von seinen Gegnern als rudis quoad scientiam
bezeichnet wurde, oder eines Augustin, dem die Pelagianer die Gewandt-
heit im Gebrauch der Metaphysik absprachen, hat fiir uns einen grofser
Wert. Nicht die h. Kirchenlehrer pochten auf ihr grofses Wissen;
dies war zu allen Zeiten das Kennzeichen andrer. Auf gewisser Seite
weils man nicht genug davor zu warnen, dafs die Katholiken allztt
sehr am Altiiberlieferten festhalten mdchten; selbst aber hilt man die
Manieren derjenigen fest, die von alters her die Kirche angegriffen
haben. Wir verstehen es zudem nicht, wie ein Gelehrter, der sich selbst
zu den gut Unterrichteten zihlt, behaupten kann, nur in ascetischen
Biichern trete man heutzutage noch fir den Dionysius, nimlich fiir die
Echtheit seiner Schriften, ein. Die Veroffentlichungen Parkers sin
weit entfernt, ascetische Schriften zu sein; sie sind streng wissenschaft-
liche Darlegungen. Unsre ,Areopagitika® und das ,apostolische Jahr-
hundert“, in welchem de div. nominibus und de ecclesiastica hierarchi®
wortgetreu ibersetzt sind, sowie manches andre, was wir iiber diese?
Punkt geschrieben, kdnnen durchaus nicht als ascetische Schriften be-
zeichnet werden, ebensowenig wie die vom P. Josephus a Leonissa geé
schriebenen zahlreichen Artikel. Der ,Exemplarismus“ vom P, Dubol$
kann erst recht nicht als ein ascetisches Werk angesehen werden. Viel-
mehr geht P. Dubois in echt wissenschaftlicher Weise, vollauf unter
richtet, vor. Wir werden uns davon {iberzeugen, wenn wir auf sein
Abhfand]ung iiber die Echtheit der Schriften des Areopagiten einen BlicK
werfen.

Diese Echtheit wird nachgewiesen durch Argumente, die dem Ip-
halte der Biicher des h. Dionysius entnommen sind, und durch Argumenteér
welche auf dulsere Zeugnisse sich stiitzen. Zu den ersteren gehort das
wiederholte Zeugnis, welches Dionysius selber als Verfasser abgibt, 80
wie seine ebenfalls wiederholte Behauptung, er sei ein Schiler des



Litterarische Besprechungen. 115

—

Apostels Paulus. Sodann wird aus der hervorragenden Lehre, welche
lese Schriften enthalten, und aus dem Scharfsinn, mit dem dieselbe
Yorgetragen wird, geschlossen, dafs Dionysius, der Areopagite, in der
hat der Verfasser sein miisse. Endlich wird die eigenartige Schon-
€1t und der majestitische Glanz des Stils betont. Was die &dufseren
eugnisse betrifft, so beschrinkt sich P. Dubois auf die Zeit, von der
ab die Echtheit von einigen Autoren geleugnet wurde. Mit einer kurzen
Usnahme zur Zeit Hilduins ward seit dem Jahre 532, ndmlich seit
der Zeit, dafs diese Biicher offentlich bekannt wurden, bis zu Laurentius
alla und Erasmus die Echtheit ohne irgend einen Widerspruch all-
gemein festgehalten. Die Worte des Suarez (tract. de Angelis} sind
Techt beherzigenswert: Operae pretium duxi, in huius tractatus initio,
a‘qmonere cavendam esse KErasmi et aliorum audaciam, qui hos libros
DlOnysii Areopagitae esse negant, quos Caietanus (Act. 17 in fine) ex
Parte jmitatur, id in dubium revocans. Apud viros autem prudentes
Dulla potest in hoc cadere dubitatio, nam antiqua traditio satis
Veritatem confirmat. Wie wiirde Suvarez jene Autoren nennen, die in
Unsern Tagen den vollig aussichtslosen Versuch machen, den Verfasser
IEI‘ areopagitischen Schriften als einen wenig talentvollen, mit wirren
‘een arbeitenden Schiiler des Neuplatonikers Proclus hinzustellen! Wir
SInd iiberzeugt, niemand mochte besser wie Suarez diesen Autoren nach-
Weisen, dafs in den Werken des Dionysius keine einzige Lehre des Neu-
Platonismus enthalten ist, wohl aber das grade Gegenteil, ein wahres
T'senal namlich von Waffen, mit denen der Neuplatonismus, als er
Spiter zu einem System ausgebildet wurde, bekimpft und widerlegt
{'i}el'den konnte. Die ganze Lehre von Gott, von der Dreieinigkeit, vom
Ubel, von der Tugend, welche die areopagitischen Schriften bieten, steht
g‘! Schroffsten Gegensatz zum Neuplatonismus. Ks wird dies mit Gottes
ilfe in einem eigenen Werke aufs eingehendste nachgewiesen werden.
uch darin unterscheidet sich P. Dubois vorteilhaft von den Gegnern
ér Echtheit, dafs er alle Einwiirfe, welche man zu den verschiedensten
€iten gemacht hat, mit echt wissenschaftlichen Griinden ‘zuriickweist.
avon wollen die Vertreter der modernen, rein subjektiven Kritik nichts
188en. Sje wiirdigen sich von der Hoéhe ibrer ,Kritik“ aus nicht, die
e"llnde fir die Echtheit auch nur zu prifen oder vorzulegen. Der
a;'Ste Grundsatz, von dem diese ,Kritik“ ausgeht, ist ja: So meine ich,
.30 verhilt es sich auch so in Wirklichkeit. Diese Art von ,Kritik“
8ibt gar nicht zu, dafs auch fir die gegenteilige Meinung Griinde geltend
8emacht werden kénnen. Vorurteilsfreie Denker, wie P. Dubois, prifen
efe Grinde Far und Wider, wigen dieselben mit hohem Ernst gegen-
'nan_der ab und entscheiden sich gemiifs dem Gewicht der Griinde, die
h]r €lne Ansicht sprechen. P. Dubois begniigt sich indessen nicht mit dem
Ofsen Nachweise der Echtheit der areopagitischen Schriften. Er stellt
s:“ grofsen Areopagiten in den wichtigsten Untersuchungen, w1:r mochten
voge'}, als Lebenselement hin. Der Exemplarismus des P. Dubois ist eines
Be Jenen bedeutungsvollen Werken, die in praktischer Weise dem wahren
eig"ffe der kirchlichen Tradition wieder einmal gerecht werden: Es gibt
ei?e nnere Entwicklung der christlichen Lehre. Vielmehr ward die Wahr-
dogt die Christus den Aposteln gelehrt und der h. Geist befruchtet hat,
zeito tiefer und schirfer aufgefalst, je hoher man hinaufsteigt zu der
Sein der Apostel. Dionysius selbst gibt als Grund fir die Abfassung
llnder Schriften an, dals sein Lebrer Hierotheus und andere allzu tief
desh, Zu kurz die katholische Weisheit niedergeschrieben baben, dals sie
alb schwer verstandlich seien. Der Areopagite aber ist seinerseits

ol



116 Litterarische Besprechungen.

I

wieder tiefer und schiirfer in seinen Ausdriicken als Augustinus, und
dieser steht im selben Verhiltnisse zu Thomas. Was den Inbalt der
geoffenbarten Wahrheit anbetrifft, so hat sich niemals so bestimmt und
allseitig die letztere dem Irrtum entgegengestellt und denselben zuriick-
gewiesen wie im apostolischen Jahrhundert. Die Apostel lebrten nicht,
wie ein moderner Autor sagt, in confuso, universaliter, per exempla;
das grade Gegenteil war der Fall, wenn sie, wie Paulus sagt, die Weis-
heit Gottes den perfectis mitteilten. Im apostolischen Jahrhundert war
die christliche Lehre kein Sammelsurium, kein Bathybiusschleim, wo
Wahrheit und Irrtum gemischt sich vorfand und aus dem sich erst
spiter, nach und nach, die bestimmt abgegrenzten Dogmen entwickelten.
Dies mag eine Ansicht sein, die von protestantischen Dogmenhistorikern
vertreten wird; sie entspricht aber nicht der Wirklichkeit und wird
von den Thatsachen verleugnet. ,KEinen bestimmten Ton gab die apo-
stolische Posaune von sich“ und deshalb ,bereitete man sich zum Kampfe
vor“. Die Entwicklung der geoffenbarten Wahrheit geht nicht in die
Tiefe, sondern in die Breite. Immer mehr Punkte werden kirchlicher-
seits als stets durch den Glauben festgehaltene Dogmen im Laufe der
Jahrhunderte erklirt und somit innerhalb der Kirche aulser Streit ge-
setzt, damit die Wahrheit Christi immer besser, leichter und allgemeiner
aufgefalst werde. Die einzelne Wahrheit selber ward von Anfang an
als bestimmt abgegrenzte Wahrheit semper, ubique et ab omnibus;
wenigstens implicite, d. h. als in einer andern Wahrheit euthaltené
Schlufsfolgerung, gelebrt. In diesem Sinne ist der Areopagite das Haupt
der wissenschaftlichen Uberlieferung und wird als solches von P. Dubois
mit hoher Ehrfurcht bebandelt. Wir sind tberzeugt, dafs sich der
»Exemplarismus“, trotz des bedeutenden Umfangs, seinen Weg bahnen un
zur Klirung der theologisch-philosophischen Ideen viel beitragen wird.

2. D. Al. v. Schamid : Apologetik als spekulative Grund-
lage der Theologie. Freiburg i. B. Herdersche Verlags-
handlung. 1900. 354 8.

Unter den zahlreichen Werken, die mit der Apologie des Christen-
tums sich in unsern Tagen beschiftigen, nimmt das obige eine sehr
hervorragende Stelle ein. Jeder, der es aufmerksam liest, wird reichep
Nutzen und zweckdienliche Belehrung aus demselben schépfen, Die
gefillige dulsere Form der Darstellung verbindet sich mit einem Inhalts
der auf allen Seiten davon Zeugnis gibt, wie der Verf. den behandelted
Stoff nach allen Seiten hin beherrscht und seinem erhabenen Zweck,
die geoffenbarte Religion zu verteidigen, dienstbar macht. In der Ein-
leitung, die mehr als den 3. Teil des Werkes ausmacht, bespricht €r
die Geschichte der apologetischen Wissenschaft, das Princip, die Method®
und die Gliederung der Apologetik. Die Geschichte der Apologetik ist
ausfiihrlich bebandelt von der patristischen Zeit an bis zu unserm Jahr-
hundert. Wir sind der Meinung, die Art und Weise, den katholische?
Glauben den Heiden gegeniiber zu verteidigen, wie wir sie in der pa;
tristischen Zeit, zumal bei Justin finden, sei packender. praktischer uﬂ_d
erfolgreicher gewesen als die gegenwiirtig iibliche. Justin zeigt, W€
alles Gute und Wahre, was sich vereinzelt in den heidnischen Religions”
systemen darbietet, geeint, vermehrt und unvergleichlich lichtvoller 18
der christlichen Lehre enthalten ist. Vielleicht kommt man wieder auf



Litterarische Besprechungen. 117

e

diese Form der Apologie zuriick. Im ersten Abschnitt der hier vorliegenden
Pologetik wird die Méglichkeit und Notwendigkeit einer Gbernatirlichen
flenbarung erortert, im zweiten die Erkennbarkeit einer solchen. Es hat
uns gefreut, dafs der Verf. die Notwendigkeit der tibernatiirlichen Offenbarung
fIngehend behandelt, soweit diese Notwendigkeit vom Zwecke des Menschen
edingt wird. Er zihlt alle die verschiedenen Meinungen auf, welche iiber
1e Beziehung der menschlichen Natur zum letzten Endzweck der seligen
Dschauung bestehen, und kennzeichnet eine jede in zutreffender Weise.
ur wire es unser Wunsch gewesen, dals er sich der klaren und ein-
fa.chen Lehre des h, Thomas, der ja nur die Ansichten der h. Viter
Viedergibt, ohne Umschweife angeschlossen hiitte. Diese Lehre scheint
rigens in seinen Darlegungen itberall durch. Wenn er z. B. mit gerecht-
ertigter Befriedigung die Worte des Redemptoristenpaters, nachmaligen
Izbischofs von Mecheln, Victor Dechamps, anfithrt: ,Wer ist zufrieden
Mit seinem natirlichen Zustande? Wer sehnt sich nicht nach einem
Vollkommneren? Wer vernimmt nicht in seiner Seele ein treues Echo
Jener Worte des h. Paulus: Alle Kreatur seufzt in Geburtswehen? . . .;
8 ist also wahr, dafs die Natur ... nach dem Ubernatirlichen ver-
langt;« _ g0 ist doch damit klar ausgesprochen, dafs die Natur im
reiche des Natiirlichen keinen letzten endgiiltiz beseligenden Zweck
dden kann. Denn wenn ein Gut letzter Endzweck sein soll, so be-
€utet dies fir das betreffende Wesen nichts andres wie vollkommene
“uhe, Sehnt sich die Natur bei jedem natiirlichen Zustande, also bei
Jeder natiirlichen Freude nach Weiterem, Vollkommnerem, so heilst dies
®benso viel, als dafs kein natiirliches Gut die verniinftige Seele ganz
b‘3fl‘iedigen und somit letzter Endzweck sein kann. KEs ist dies genau
- asselbe wie das, was Thomas sagt: Quamvis homo naturaliter inclinetur
finem ultimum, non tamen potest consequi illum naturaliter, sed solum
r gratiam ; et hoc est propter eminentiam istius finis (in Boét. de Trin.
qu. 6, art. 4, ad 5). Wir brauchen uns gar nicht zu fiirchten, einfach
;‘1“ Sagen: Das verniinftige Wesen kann keinen andern Zweck von Natur
al?en wie den Besitz Gottes, der einfachen Fiille alles Seins, durch die
Selige Anschauung; und es liegt gleichfalls in der Natur, dafs sie diesen
Weck mit ihren eigenen Kriften nicht erreichen kann. Thomas baut
duf diegen Satz seine ganze grofse Summa auf: Necessarium fuit, so
Cilst e im 1. Artikel, ad humanam salutem, esse doctrinam quandam
rec}lndum revelationem divinam praeter philosophicas disciplinas, quae
tione humana investigantur, quia homo ordinatur ad Deum sicut ad
g“endam finem, qui comprehensionem rationis excedit. Finem autem
Portet egge praecognitum hominibus, qui suas intentiones et actiones
®bent ordinare in tinem. Und in den ersten Quistionen der prima
ec“!_ldae weist derselbe engelgleiche Lehrer im einzelnen mit meta-
Y8isch beweisenden Griinden nach, dafls keine Art von den natiirlichen
m tern. fir den Menschen letzter Endzweck sein kann. Dabei darf
fain' nicht sagen, Thomas stelle sich in allen diesen Artikeln ,auf den
e Uschen Standpunkt, dafs nimlich Gott thatsichlich den Menschen
Kem Zweck der seligen Anschauung bestimmt hat.  Durchaus nicht.
tam Wort verriit einen solchen Unterschied zwischen dem ,faktischen
deg“dpunkt“ und dem Verlangen der Natur. Vielmehr sind die Griinde
Runfe ' Thomas, alle insgesamt, dem Bereiche der rein patiirlichen Ver-
dal ! entnommen: Der Mensch erkennt z. B. die Existenz eines Gutes;
€1 beruhigt aber sich nicht das Forschen; er will nun wissen, welches
esen des Gutes, wie dieses Gut innerlich beschaffen sei; — und
folgert Thomas, dals es fiir den Menschen seiner Natur nach

8

Arayg



118 Litterarische Besprechungen.

—

nicht geniigt, zu wissen, dafs ein Allmichtiger, ein Allbeweger, ein All-
wissender, mit einem Wort, dals Gott sei; sondern sie verlangt nach
mehr. Ihrer Natur nach will die Vernunft, deren Gegenstand das Wesen
der Dinge ist, wissen, wie beschaffen das Wesen Gottes sei; zu dieser
Wissenschaft aber kann sie nicht durch die eigenen nattirlichen Krifte
gelangen. Ahnlich sind alle diese Beweisfihrungen bei Thomas. Keine
Spur von einem blofs ,faktischen Standpunkt“; wohl aber stets ein
streng wissenschaftlicher, d. h. aus iiberzeugenden Griinden geschopfter
Nachweis, dafs die menschliche Natur keinen andern Zweck haben kann,
wie die visio Dei, dafs sie aber keine Kriifte besitzt, um diesen Zweck
zu erreichen. Zum Uberflusse hat auch Thomas noch die Einwiirfe
vorausgenommen, die heute gegen diese seine Ansicht gemacht werden
(vgl. I, II qu. 5, art. 5). Mit den verurteilten Sitzen des Bajus hat
diese letztere, die iibrigens auch von allen Vitern und Scholastikern der
Glanzepoche, Scotus miteingeschlossen, verteidigt wird, nichts zu thun.
Den Irrtiimern des Bajus liegt die Meinung zu Grunde, dafs, wenn die
menschliche Natur keinen andern Kndzweck hat als den einzig mit der
Gnade erreichbaren, dieser Eudzweck ein geschuldeter sei. Dies ist
grundfalsch. Ganz im Gegenteil ist der letztere fiir die verntinftige
Natur der eigentlichste Quell des Vermdgens der Freibeit. Kben weil
ich von Natur an kein beschrinktes Gut als an meine endgiltige Voll-
endung gebunden bin, kann ich frei unter allen natiirlichen Giitern
wihlen und stehe zu keinem in notwendiger Beziehung. Bajus und
seine Anhinger unterscheiden nicht zwischen den verschiedenen einzelnen
Menschen und der menschlichen Natur. Der einzelne Mensch kann seine
eigene Natur milsbrauchen, kann von der Vollendung, auf die sie hin-
weist, abfallen, kann ihre Stimme verachten. Wir erfahren das mehr
oder minder, wenigstens die Versuchung dazu, tiglich. Geschuldet sind
dem Menschen blols die Giiter, beziehungsweise die Gegenstinde, welche
dem Wesen der natiirlichen Krifte in ihm entsprechen; dem Verstande
ist es geschuldet, dafs er das Wesen der Dinge zu erkennen vermag,
dem Willen, dafs er auf das Gute, mag dieses ein wirkliches oder ein
Scheingut sein, gerichtet ist; dem Auge ist das Sehen der Farben,
dem Ohre das Horen der Tone geschuldet. Danach ist der Natur im
Menschen, als dem Vermégen im Iunern fiir das menschliche Sein, nur
das geschuldet, was ihr infolge dieser natiirlichen Krifte zukommt.
Und somit ist ihr mit Riicksicht auf ihren letzten Kndzweck nur
geschuldet, dafs sie es nicht notwendig hat, bei irgend einem beschriinkten
Gute endgiiltig stehen zu bleiben, sondern jedes natiirliche Gut als
Mittel beniitzen kann. Hingt sich der Mensch trotz dieser Stimme der
Natur, die sich im Verstande dufsert, der alles Wahre erkennen mochte,
und im Willen, der alles Gute begehren kann, an ein beschrinktes Gut
wie an den alles Thun und Lassen beherrschenden Endzweck, so ver-
geht er sich gegen die Stimme und die Richtung der eigenen Natur;
er beugt diese Natur endgiiltig nieder zu verginglichen Giitern un
fesselt sie daran, soweit er es vermag.

Diese Ansicht vom natirlichen Zweck, der nur mit tbernatiirlichet
Mitteln erreicht werden kann, triigt wie etwas Selbstverstindliches 18
sich die Gratuitit der Gnade. Sie besagt eben, dals der Mensch keiné
Kraft von Natur besitzt, um seine letzte beseligende Vollendung zu er-
ringen. Diese nimliche Ansicht leitet zugleich die Gnade in die mensch:
liche Natur selber hinein, belebt und vervollkommnet die letztere, wiihren
alle andern Ansichten, die einen eigenen natiirlichen letzten Endzweck
voraussetzen, die Vollendung einer unfafsharen sog. Ubernatur bedeuten



Litterarische Besprechungen. 119

—-—

und die eigentliche menschliche Natur mit dem ihr entsprechenden
letzten Kndzwecke tot liegen lassen. Es geht aus dem Gesagten hervor,
als mit Riicksicht auf den Zweck der seligen Anschauung von einer
Potentia obedientialis nicht die Rede sein kann. Thomas bezieht sich
Ulemals auf eine solche, wenn er von den iibernatiirlichen Heilsmitteln
Spricht. Kr ist stets sich selber konsequent und braucht gar nicht ge-
lirt und verbessert zu werden. In der prima secundae sagt er sogar
ausdriicklich (qu. 113, art. 10): In quibusdam miraculosis operibus in-
Venitur quod forma inducta est supra naturalem potentiam materiae,
Slcut in suscitatione mortui vita est supra naturalem potentiam talis
Corporis; et quantum ad hoc iustificatio impii non est miraculosa, quia
Uaturaliter anima est gratiae capax; eo enim ipso quod est facta ad
Imaginem Dei, capax est Dei per gratiam, sicut Augustinus dicit (de
Praed. sanctorum c. 5; auch der Verf. bringt ja diesbeziiglich recht zu-
treffende Stellen aus Augustin). Es geht zudem aus dem Gesagten
€rvor, dafs es keinen status naturae purae geben kann, wenn auch der
Mensch in puris naturalibus geschaffen werden konnte. In letzterem
alle wiirde eben der Mensch bei seiner ersten freien Entschlielsung
€0tweder mit der zuvorkommenden Gnade Gottes das Gute, Verdienst-
Iche gewollt haben und somit in den iibernatiirlichen Stand der Kinder
Ottes getreten oder er wiirde fiir sich personlich von der Stimme und
€r Richtung der eigenen Natur zum beschrinkten Scheingute abgefallen
Sein und somit dem Stande der Siinde sich zugewendet haben. Thomas
und die Viter, wie auch alle grofsen Scholastiker, kennen mit ihrem
lcc'lgtﬁfrichtigen Denken wohl die pura naturalia, aber nicht einen status
Oder ejnen endgiiltig dauernden Stand der natura pura. Letzterer setzt einen
figenen, mit patiirlichen Kriften erreichbaren letzten Endzweck der
Menschlicnen Natur voraus. Damit hingt ferner zusammen die Un-
Woglichkeit einer natiirlichen Seligkeit. Auch die ohne Taufe sterbenden
Inder konnen einer solchen nicht teilhaftic werden. Die Stellen,
Velche der Verf. fiir eine solche Seligkeit aus Thomas anfahrt (IT st.
- 33, a. 2; b de malo), enthalten das Gegenteil. IEs wird in denselben
8epriift, worin die mitissima poena dieser Kinder besteht; also poena,
Uicht beatitudo. Bekanntlich war grade dieser Punkt an erster Stelle
Uter denen, die zwischen Augustinus und Pelagius erértert wurden.
elagius hielt zwei KEndzwecke fest: Die vita aeterna und das reg-
fum coelorum. Ubrigens ist diese Annahme einer natiirlichen Seligkeit
fir gje ungetauften Kinder der Kirche positiv verworfen. Pius VI, hat
' der Bulle Auctorem fidei (28. Aug. 1794) folgenden Satz (26): Doc-
'Ina, quae velut fabulam Pelagianam explodit locum illum inferorum
(quem 1imbj puerorum nomine fideles passim designant), in quo animae
cedentium cum sola originali culpa poena damni citra poenam ignis
Puniantyr; perinde ac si hoe ipso, quod, qui poenam ignis removent,
ducerent locum illum et statum medium expertem culpae et poenae
Uter regnum Dei et damnationem aeternam, qualem fabulabantur Pela-
1giamz falsa, temeraria, in scholas catholicas iniuriosa. Danach gibt es
S0 keinen dritten bleibenden Ort zwischen Himmel und Holle fir die
!getauften Kinder. Wir bemerken schlielslich noch, dafs Bellarmin
+ der angefihrten Stelle die Ansicht von der seligen Anschauung als
dem einzigen endgilltigen natiirlichen Zwecke der menschlichen Natur,
F ‘aber nur mit ibernatiirlichen Kriften erreicht werden kann, wohl
gas h. Thomas zueignet, nicht aber sie als seine eigene Meinung be-
elcl_lﬂet. Er nennt sie probabilis. Wir meinen, die Betonung d_leser
U8icht michte grade in unsern Tagen fiir die Apologie des Christen-

den



120 Litterarische Besprechungen.

tums von erhohter Wichtigkeit sein. Sie richtet sich einerseits gegen
jene Volksmassen, die nur von einem Diesseits etwas wissen wollen, und
andererseits bildet sie die feste Grundlage, auf die man sich stellen kann,
um nachzuweisen, dafs nur die tibernatiirlichen Geheimnisse des Christen-
tums, wie sie von der Kirche vorgelegt werden, einen Gott offenbaren,
der unsre Natur ganz anzufilllen und somit zu beseligen vermag. Dals
einerseits innerbalb der geschaffenen Natur kein Gut sich findet, das den
Menschen voll zu befriedigen geeignet ist, weist Thomas in den ersten
Quaestionen der prima secundae mit packenden Argumenten nach; die
Notwendigkeit aber von rein und wesentlich itbernatiirlichen Geheimnissen
geht andrerseits daraus hervor, dafs unsre Natur wohl einen solch er-
habenen Zweck bhat, wie es Gott selber ist, aber keine Kriifte besitzt,
um diesen Gott, seinem Wesen nach, zu erkennen und demgemiifs ihn
durch die Liebe zu besitzen. Nur die katholische Kirche hilt heutzutage
an solchen Geheimnissen noch unverbriichlich fest, und kann somit dem
wahren menschlichen Heile dienen., Das Wort Jules Simons wiire, wenn
diese Aunsicht durchdringe, bald als ebenso unverniinftig wie anmalsend
erkannt: ,Ich bin mit meinem natiirlichen Zweck zufrieden; was soll mir
die Erhebung zu einer iibernatiirlichen Vollendung; Gott hat mir die
Freiheit gegeben; nun wohl, ich will eine solche KErhebung nicht, dafiir
verdiene ich keine Strafe.*

3. Petri Cardinalis Pa:many, archiepiscopi Strigoni-
ensis Theologia scholastica. Tom. IV. Recensuit et prae-
fatus est Adalbertus Breznay. Budapestini. Typis regiae
scientiarum universitatis. 1899.

Nachdem in den ersten 3 Binden die handschriftlich zuriickgelassenen
philosophischen Vorlesungen des Jesuiten Pizmany, spiteren Kardinals
und Erzbischofs von Strigau, der i. J. 1637 gestorben ist, durch den
akademischen Senat der Universitit Budapesth herausgegeben worden
sind, beginnt mit diesem Bande die Veréffentlichung seiner theologischen
Hinterlassenschaft unter dem Titel: Theologia scholastica. Es sind die
Vorlesungen, die dieser beriithmte Jesuit in den Jahren 1608—1607 als
Professor der scholastischen Theologie gehalten hat. Sie bilden, wie es
damals iblich war, einen fortlaufenden Kommentar zur theologischen
Summa des hl. Thomas von Aquin. Diese Erklirungen zum Texte des
engelgleichen Lehrers bilden nicht, wie wir dies bei Suarez, Vasquez und
andern gewohnt sind, eine Diskussion der von Thomas gelehrten Ansichten,
sondern setzen, einfach und klar, den Sinn der einzelnen Quiistionen aus-
einander und wenden deren Inhalt kurz auf die damals und noch heute
kontrovertierten Fragen an. Pizméany will unterrichten, dies ist sein deutlich
hervortretender Hauptzweck. Seine Absicht ist nicht, zu den verschiedenen
Fragen eine feste Stellung zu nehmen, und diese letztere mit, wo mog-
lich, neuen Argumenten zu verteidigen. Er legt mehr Gewicht anf das,
was allerseits im Bereiche der katholischen Lehre feststeht. Darin liegt
ein hoher Vorzug dieser Kommentare, die auch heute noch ein aktuelles
Interesse beanspruchen. Der erste Traktat behandelt die 1. Quistion in
der prima secundae, ndmlich den letzten Endzweck. Der 2. Traktat
erliutert die 17. Quistion de actionibus imperatis a voluntate, die 18. de
bonitate et malitia actuum humanorum und die 19. de bonitate actus
interioris voluntatis. Der 3. Traktat beschiftigt sich mit den Siinden.
Es werden die Quiistionen 71—80 (incl.) kommentiert. Im 4. Traktat
kommt die Erbsiinde zur Bebandlung (qu. 81—88) und im 5. werden die



Neuere pidagogische Erscheinungen. 121

—

Eigenheiten der personlichen Siinde erortert (qu. 84--89). Der 2. Teil
18t den theologischen Tugenden gewidmet. Die Lehre der ersten 16 Qui-
Stionen in der secunda secundae der theologischen Summa des hl. Thomas
wird im 1. Traktat vorgelegt, nimlich die Lehre vom Glauben; die
T_ugend der Hoffnung ist der Gegenstand des 2. Traktats (qu. 17—22);
d!}‘- Tugend der Liebe bildet den Inhalt des 3. (qu. 23—33). Als Parergon
wird veroffentlicht eine Abbandlung, De ecclesiastica libertate. Der Her-
ausgeber folgt genau der im Ms, eingehaltenen Ordnung. Wir sind ganz
er Meinung, die er im Vorworte ausspricht: Censeo, non fore virum
€ruditum, praecipue theologum, in cuius manus opera P. Pizmany inci-
erint, quem unus vel alter locus singulariter non afficiat quique, hac
vel illa ex parte, operum ingeniosissimi et eruditissimi hominis lectione ditior
Don evadat aptiorque ad gloriam Dei et salutem animae humanae augen-
dam. Wir bewundern den Fleifs und die hingebende Sorgfalt des Her-
ausgebers; denn nach der diesem Bande vorgedruckten Seite des Ms. zu
Urteilen, mufste das Lesen der Handschrift nicht wenig beschwerlich sein.

Floisdorf-Commern (Rheinpr.). Dr. Cesl. M. Schneider.

SR 3 SR

NEUERE PADAGOGISCHE ERSCHEINUNGEN.

L. Theodor Waitz: Allgemeine Pidagogik und kleinere
pidagogische Schriften. 4. Aufl. von O. Willmann.
Braununschweig 1898. Preis 5 Mk,

2. Cornelius Kwrieg: Lehrbuch der Pidagogik (Ge-
schichte und Theorie). 2. Aufl. Paderborn 1900. Preis
6 Mk.

3. Fr. S. Rudolf Hafsmann: Allgemeine Erziehungs-
lehre. 2. Aufl. Paderborn und Wien 1900. Preis geb.
1,70 Mk.

4. Katholische Zeitschrift fiir Erziehung und Unterricht.
90. Jahrg. 1901. Diisseldorf, Schwann. Preis des Jahrg.
4 Mk.

] 1. Franz Theodor Waitz wurde im Jahre 1821 zu Gotha geboren
gs Kind einer Familie, aus der eine ganze Reihe von Predigern und
rc.hmmannern hervorgegangen war. Im Alter von neunzehn Jahren be-
Its Doctor der Philosophie, habilitierte er sich 1844 an der Universitit
" rburg, Seine Habilitationsschrift behandelt Aristoteles megi Eounveleg
AD. 12, Im selben Jahre veroffentlichte er den ersten Band seiner Aus-
gG”i'b? des Aristotelischen Organon, 1846 liels- er den zweiten Band folgen.
€ichzeitig mit diesem erschien seine ,Grundlegung der Psychologie,
liEbBt einer Anwendung auf das Seelenleben der Tiere“. 1849 veroffent-
ite Waitz ein grolses , Lehrbuch der Psychologie als Naturwissenschaft*.
g:ﬁl Ja_hre spiter erschien seine ,Allgemeine Padagogik“, deren Neuaus-
con . Vir eben im Begriffe sind anzuzeigen. Uberdies brachte das De-
Fgldm‘lm 1848—1858 einige ,kleinere pidagogische Schriften® aus Waitz’
€r.  Anthropologie der Naturvolker“ betitelt sich Waitz’ letztes und



	Litterarische Besprechungen

