
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


112

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. De Exemplarismo divino seu doctrina de trino ordine exem-
plari et de trino rerum omnium ordine exemplato, in quo
fundatur speculativa et practica encyclopaedia scientiarum,
artium et virtutum, auctore Ernesto Dubois, congr.
SS. Reijemptoris. Tomus primus: Statuitur doctrina divini
exemplarismi. Romae, ex typographia della Pace, Phil-
Cuggiani. 1899.

Wir zeigen hiemit den I. Band eines Werkes an, das unumschränkte
Anerkennung verdient. Der Scharfsinn des tiefen Denkers eint sich in
demselben mit der nie gestörten Klarheit in der Ausdrucksweise und
mit bewundernswertem methodischen Sinn. Keiner, der da tiefer in die
mannigfachen Fragen des menschlichen Wissens und Könnens eintreten
will, wird an diesem Werke vorübergehen dürfen. Man hört es
heutzutage nur allzu oft, die einzelnen Wissenschaften und Künste hätten
gegenwärtig einen derartigen Umfang gewonnen, dafs es nicht mehr
möglich sei, Werke zu schaffen, welche einheitlich den gesamten Stoff
menschlichen Wissens behandelten, wie dies in der Glanzzeit der
Scholastik etwas Gewöhnliches war. P. Dubois beweist durch die That, dafs
eine solche Unmöglichkeit nicht existiert. Er sammelt alle menschlichen

Wissenschaften und Künste um die göttliche Weisheit als das
einigende Princip und thut dar, wie sich dieselben insgesamt vom
unendlich strahlenden Glänze dieser Weisheit ableiten. Sie alle haben
ihr ursprüngliches Muster und Modell in den Exemplarideen Gottes.
Nichts Gekünsteltes, nichts Gezwungenes findet sich in den Darlegungen
des Verfassers. Wie von selbst fliefsen die verschiedenen Kreise der
Kreaturen aus dem Urquell alles Lichts und zeigen durch ihr Wesen,
ihre Kräfte und ihre Wirksamkeit vermittels der betrachtenden
Vernunft, nun wieder ihrerseits, zurück auf den unerschöpflichen Born von
allem Sein und Leben. Man meine nicht, dafs die Behandlungsweise
und die ganze Darstellung etwa eine ascetische ist, wie man solche in
frommen Erbauungsbüchern findet. Durchaus nicht. Rein wissenschaftlich

werden die Ergebnisse aus der b. Schrift, aus den Vätern und
Kirchenlehrern sowie aus dem vernünftigen Denken geschöpft und
vorgelegt.

Das ganze Werk liegt vollendet vor. Es umfafst vier Quartbände,
von denen ein jeder ungefähr 1000 Seiten zählt. Im ersten Bande wird
der Exemplarismus festgestellt, d. h. die Verbindung Gottes mit den

geschaffenen Dingen als Nachahmungen der Exemplarideen in Gott-
Die göttliche Weisheit ist der Künstler, die geschöpflichen Seinskreise
bilden das in seinen verschiedenen Teilen zusammenhängende einheitliche

Kunstwerk. Der Verf. erörtert zuerst die Thatsache des
Exemplarismus, die metaphysischen und theologischen Principien, auf denen
er ruht. Daran schliefst er die entsprechenden Beweise aus der h. Schrift)
den Vätern und der denkenden Vernunft. Das Gesagte wird sodann
bestätigt durch die Lehre der Weltweisen, unter denen besonders Plat"
und Aristoteles berücksichtigt werden. Der zweite Band enthält din

eingehende theologische und philosophische Entwicklung der im ersten



113

abgegebenen Ideen. Diese beiden Bände sind rein spekulativ. Im
Ritten Bande werden die gewonnenen Ergebnisse praktisch auf alle
Wissenschaften angewendet, die durch den Anschlufs an die göttliche Weis-
"eit ihre Vollendung empfangen; im vierten findet sich die Anwendung
^uf alle Künste und auf die verschiedenen Tugenden. Das Ganze wird
vt>n einem eigentümlichen Reize durchweht, der den Leser anzieht und
?'lß Langeweile beim Studium dieses Werkes fernhält. Dieser Reiz
äommt von der Ruhe im Darlegen, von der Einfachheit der Sprache,

der Abgeklärtheit der Ideen, von der Anziehungskraft des
erhabenen Gegenstandes.
», Wir kommen auf einzelne Fragen bei andern Gelegenheiten zurück,
hür jetzt wollen wir aus dem ersten Baude die Behandlung einer Frage
hem Leser vorführen, welche aktuelles Interesse hat. Der letztere wird
daraus entnehmen, mit welcher Gründlichkeit der gelehrte und fromme
Bedemptoristenpater in seinem Lebenswerke die vorliegenden Gegenwände

erörtert. Die Frage, die wir meinen, ist die nach der Echtheit
areopagitischen Schriften. P. Dubois ist ein entschiedener Anhänger

dieser Echtheit.
In einem gröfseren, gegenwärtig erscheinenden Geschichtswerke

Sagt der Verfasser: „Minder Unterrichtete führen in ascetischen Werken
h^cb Stellen aus dem h. Dionysius, dem Areopagiten, an, als ob er der
^'rkliche Verfasser der nach ihm benannten Schriften wäre." Und als
•»eleg für die Unechtheit dieser Schriften sowie für den Satz, dafs der
^reopagite nicht nach Frankreich gekommen, nicht also der Apostel
^alliens ist und der erste Bischof von Paris, benutzt er die Stelle bei

regor von Tours, nach welcher erst unter Decius der Glaube in Gallien
gepredigt worden sei. „Zur Zeit des Decius wurden sieben Bischöfe ge-

eiht und zur Verkündigung des Glaubens nach Gallien gesandt: nach
a ours der Bischof Gatianus nach Paris der Bischof Dionysius,
»a den Arvernern der Bischof Stremonius (oder Austremonius), nach

luioges der Bischof Martialis." Dies ist die einzige Stelle, die in diesem
Verke als Stütze der ausgesprochenen Ansicht verwertet wird. Ein
Paar Seiten darauf wird Gregor von Tours in dem nämlichen Werke

.® »leichtgläubig" bezeichnet. Sobald es sich also um den Areopa-
l'pu handelt, ist Gregor von Tours ein Autor, dessen Aussage

entkleidend ins Gewicht fällt. Spricht aber derselbe Gregor von Tours
g ?r Dinge, die er selbst gesehen hat, so ist er leichtgläubig. Letzteres
Re'»ort verdient nun Gregor von Tours in keiner Weise, auch nicht mit

acksicht auf Zeiten, von denen ihn Jahrhunderte trennen. Nur mufs
aa nicht oberflächlich, sondern gewissenhaft seine Angaben lesen und

0einander vergleichen. Er gibt selbst die Mittel an die Hand, um die
dj6n angeführte Aussage zu kontrollieren. Gregor von Tours legt, wie

a
ein ernster Forscher thun mufs, seine Quelle vor, es sind dies die

da
s- Saturnini m. In dem Exemplar der wahren acta s. Saturnini,

„e? vor mehreren Jahren in der Bibliothek Riccardi von Florenz (nr. 223)
j^^aden worden ist, steht: Sub Claudio, qui Gajo vita defuncto subrogatus
s

Parium Romanae reipublicae obtinendo ministrabat primum et
d0?muni Christi Tolosana civitas s. Saturninum habere coeperat sacer-
p0,<iIn' Un<l dann folgen die oben angeführten Worte. Vorher heilst es:
«va a'vatoris nostri ad coelum ascensum, in primordiis praedicationis
pgj^'icae, Saturninus, sanctissimae fidei certissime credulus, apostoli
üje ri extitit discipulus. Danach wurden also jene sieben Bischöfe,

ges
zar Zeit des Saturninus nach Frankreich kamen, nicht unter Decius
nüt, sondern unter Claudius oder einem seiner nächsten Nachfolger,

•bihrtiuch für Philosophie etc. XVI. 8



114 Litterarische Besprechungen.

Der Kopist des Exemplars, welches dem Gregor von Tours vorlagi
hatte die Abkürzung des Namens Claudius (CDIO) falsch aufgefafst und
gelesen consulibus Decio Gregor von Tours fühlte das Unsichere
seiner Behauptung und beklagt deshalb „den zu seiner Zeit bestehenden
Niedergang der Wissenschaften". Er bezeugt, dafs die Barbaren die
Archive und Bibliotheken verbrannt hätten, und macht kein Hehl daraus,
dafs seine Geschichte bis zum sechsten Jahrhundert, mindestens bis

Klodwig, mangelhaft ist, „weil der Hilfsmittel zu wenige waren". Damit

erklärt sieb, wie er von Claudius bis Decius nur 6 Kaiser kennt,
während 28 den römischen Thron einnahmen; und den Diocletian nennt
er den 33. Kaiser seit Augustus, in Wirklichkeit aber waren es 78.
So ist es auch erklärlich, wie derselbe Gregor von Tours, der da sagt,
Austremonius sei unter Decius nach Limoges gekommen, also zur Zeit
als Dionysius nach Paris kam, in seinem Buche de gloria martyrum (c. 30)
schreibt, dieser Austremonius sei einer von den 72 Jüngern gewesen und
von Petrus, dem Apostelfürsten, nach Gallien gesandt worden. Ebenso
läfst Gregor von Tours die maximi haereticorum principes Valentinian
(Valentin) und Novatian zur Zeit des Decius „die Kirche Gottes
verwüsten". Das Zeugnis Gregors von Tours hat also für unsern Fall nicht
den mindesten Wert. Wir wollten dies bei dieser Gelegenheit von neue©
feststellen, weil man immer wieder von neuem mit den alten, längst
widerlegten Einwürfen gegen die Echtheit der areopagitischen Schriften
kommt.

Wir zählen gern zu den „minder Unterrichteten", wenn nur die
Wahrheit für uns ist. In der Gesellschaft eines Hieronymus zu sein,
der, wie er selbst schreibt, von seinen Gegnern als rudis quoad scientia©
bezeichnet wurde, oder eines Augustin, dem die Pelagianer die Gewandtheit

im Gebrauch der Metaphysik absprachen, hat für uns einen grofsen
Wert. Nicht die h. Kirchenlehrer pochten auf ihr grofses Wissen,
dies war zu allen Zeiten das Kennzeichen andrer. Auf gewisser Seite
weifs man nicht genug davor zu warnen, dafs die Katholiken allzu
sehr am Altüberlieferten festhalten möchten; selbst aber hält mau die
Manieren derjenigen fest, die von alters her die Kirche angegriffen
haben. Wir verstehen es zudem nicht, wie ein Gelehrter, der sich selbst
zu den gut Unterrichteten zählt, behaupten kann, nur in ascetiscben
Büchern trete man heutzutage noch für den Dionysius, nämlich für die
Echtheit seiner Schriften, ein. Die Veröffentlichungen Parkers sind
weit entfernt, ascetisehe Schriften zu sein; sie sind streng wissenschaftliche

Darlegungen. Unsre „Areopagitika" und das „apostolische
Jahrhundert", in welchem de div. nominibus und de ecclesiastica hierarchia
wortgetreu übersetzt sind, sowie manches andre, was wir über diesen
Punkt geschrieben, können durchaus nicht als ascetische Schriften
bezeichnet werden, ebensowenig wie die vom P. Josephus a Leonissa ge*
schriebenen zahlreichen Artikel. Der „Exemplarismus" vom P. Dubois
kann erst recht nicht als ein ascetisches Werk angesehen werden.
Vielmehr geht P. Dubois in echt wissenschaftlicher Weise, vollauf
unterrichtet, vor. Wir werden uns davon überzeugen, wenn wir auf seine
Abhandlung über die Echtheit der Schriften des Areopagiten einen Blic^
werfen.

Diese Echtheit wird nachgewiesen durch Argumente, die dem In*
halte der Bücher des h. Dionysius entnommen sind, und durch Argumente,
welche auf äufsere Zeugnisse sich stützen. Zu den ersteren gehört das

wiederholte Zeugnis, welches Dionysius selber als Verfasser abgibt,
sowie seine ebenfalls wiederholte Behauptung, er sei ein Schüler de®



Litterarische Besprechungen. 115

Apostels Paulus. Sodann wird aus der hervorragenden Lehre, welche
diese Schriften enthalten, und aus dem Scharfsinn, mit dem dieselbe
Vorgetragen wird, geschlossen, dafs Dionysius, der Areopagite, in der
^hat der Verfasser sein müsse. Endlich wird die eigenartige Schönheit

und der majestätische Glanz des Stils betont. Was die äufseren
Zeugnisse betrifft, so beschränkt sich P. Dubois auf die Zeit, von der
ab die Echtheit von einigen Autoren geleugnet wurde. Mit einer kurzen
Ausnahme zur Zeit Hilduins ward seit dem Jahre 532, nämlich seit
der Zeit, dafs diese Bücher öffentlich bekannt wurden, bis zu Laurentius
'alla und Erasmus die Echtheit ohne irgend einen Widerspruch
allgemein festgehalten. Die Worte des Suarez (tract, de Angelis) sind
focht beherzigenswert: Operae pretium duxi, in huius tractatus initio,
admonere cavendam esse Erasmi et aliorum audaciam, qui hos libros
Lionysii Areçpagitae esse negant, quos Caietanus (Act. 17 in fine) ex
Parte imitatur, id in dubium revocans. Apud viros autem prudentes
11 il l a potest in hoc cadere dubitatio, nam antiqua traditio satis
Veritatem confirmât. Wie würde Suarez jene Autoren nennen, die in
Unsern Tagen den völlig aussichtslosen Versuch machen, den Verfasser
der areopagitischen Schriften als einen wenig talentvollen, mit wirren
Ideen arbeitenden Schüler des Neuplatonikers Proclus hinzustellen! Wir
s,ud überzeugt, niemand möchte besser wie Suarez diesen Autoren
nachweisen, dafs in den Werken des Dionysius keine einzige Lehre des Neu-
P'atonismus enthalten ist, wohl aber das grade Gegenteil, ein wahres
Arsenal nämlich von Waffen, mit denen der Neuplatonismus, als er
später zu einem System ausgebildet wurde, bekämpft und widerlegt
5®rden konnte. Die ganze Lehre von Gott, von der Dreieinigkeit, vom
pbel, von der Tugend, welche die areopagitischen Schriften bieten, steht
1® schroffsten Gegensatz zum Neuplatonismus. Es wird dies mit Gottes
ötlfe in einem eigenen Werke aufs eingehendste nachgewiesen werden.

darin unterscheidet sich P. Dubois vorteilhaft von den Gegnern
®er Echtheit, dafs er alle Einwürfe, welche man zu den verschiedensten
Reiten gemacht hat, mit echt wissenschaftlichen Gründen 'zurückweist.

avon wollen die Vertreter der modernen, rein subjektiven Kritik nichts
p'ssen. Sie würdigen sich von der Höhe ihrer „Kritik" aus nicht, die

ründe für die Echtheit auch nur zu prüfen oder vorzulegen. Der
J«e Grundsatz, von dem diese „Kritik" ausgeht, ist ja: So meine ich,

jso verhält es sich auch so in Wirklichkeit, Diese Art von „Kritik"gibt gar nicht zu, dafs auch für die gegenteilige Meinung Gründe geltend
«?fflacht werden können. Vorurteilsfreie Denker, wie P. Dubois, prüfen

Ie Gründe Für und Wider, wägen dieselben mit hohem Ernst gegen-
finaüder ab und entscheiden sich gemäfs dem Gewicht der Gründe, die

^
r eine Ansicht sprechen. P. Dubois begnügt sich indessen nicht mit dem
°lsen Nachweise der Echtheit der areopagitischen Schriften. Er stellt

grofsen Areopagiten in den wichtigsten Untersuchungen, wir möchten
Vo^6°' a's Lebenselement hin. Der Exemplarismus des P. Dubois ist eines

g
® jenen bedeutungsvollen Werken, die in praktischer Weise dem wahren

b der kirchlichen Tradition wieder einmal gerecht werden : Es gibt
,Jt>e innere Entwicklung der christlichen Lehre. Vielmehr ward dieWahr-
dest' Christus den Aposteln gelehrt und der h. Geist befruchtet hat,
2 ° tiefer und schärfer aufgefafst, je höher man hinaufsteigt zu der

sein
^6r -^P0846'- Dionysius selbst gibt als Grund für die Abfassung

un?er Schriften an, dafs sein Lehrer Hierotheus und andere allzu tief
desh Z)U '£urz katholische Weisheit niedergeschrieben haben, dafs sie

"älb schwer verständlich seien. Der Areopagite aber ist seinerseits
8*



110 Litterarische Besprechungen.

wieder tiefer und schärfer in seinen Ausdrücken als Augustinus, und
dieser steht im selben Verhältnisse zu Thomas. Was den Inhalt der
geoffenbarten Wahrheit anbetrifft, so hat sich niemals so bestimmt und

allseitig die letztere dem Irrtum entgegengestellt und denselben
zurückgewiesen wie im apostolischen Jahrhundert. Die Apostel lehrten nicht,
wie ein moderner Autor sagt, in confuso, universaliter, per exempla;
das grade Gegenteil war der Fall, wenn sie, wie Paulus sagt, die Weisheit

Gottes den perfectis mitteilten. Im apostolischen Jahrhundert war
die christliche Lehre kein Sammelsurium, kein Bathybiusschleim, wo
Wahrheit und Irrtum gemischt sich vorfand und aus dem sich erst
später, nach und nach, die bestimmt abgegrenzten Dogmen entwickelten.
Dies mag eine Ansicht sein, die von protestantischen Dogmenhistorikern
vertreten wird; sie entspricht aber nicht der Wirklichkeit und wird
von den Thatsachen verleugnet. „Einen bestimmten Ton gab die
apostolische Posaune von sich" und deshalb „bereitete man sich zum Kampf«
vor". Die Entwicklung der geoffenbarten Wahrheit geht nicht in die
Tiefe, sondern in die Breite. Immer mehr Punkte werden kirchlicher-
seits als stets durch den Glauben festgehaltene Dogmen im Laufe der
Jahrhunderte erklärt und somit innerhalb der Kirche aufser Streit
gesetzt, damit die Wahrheit Christi immer besser, leichter und allgemeiner
aufgefafst werde. Die einzelne Wahrheit selber ward von Anfang au
als bestimmt abgegrenzte Wahrheit semper, ubique et ab omnibus,
wenigstens implicite, d. h. als in einer andern Wahrheit enthaltene
Schlufsfolgerung, gelehrt,. In diesem Sinne ist der Areopagite das Haupt
der wissenschaftlichen Uberlieferung und wird als solches von P. Dubois
mit hoher Ehrfurcht behandelt. Wir sind überzeugt, dafs sich der
„Exemplarismus", trotz des bedeutenden Umfangs, seinen Weg bahnen und
zur Klärung der theologisch-philosophischen Ideen viel beitragen wird.

2. D. AI. v. Schmid: Apologetik als spekulative Grundlage

der Theologie. Freiburg i. B. Herdersche Verlag8'
handlung. 1900. 354 S.

Unter den zahlreichen Werken, die mit der Apologie des Christenturas

sich in unsern Tagen beschäftigen, nimmt das obige eine sehr
hervorragende Stelle ein. Jeder, der es aufmerksam liest, wird reichen
Nutzen und zweckdienliche Belehrung aus demselben schöpfen. Die
gefällige äufsere Form der Darstellung verbindet sich mit einem Inhalt,
der auf allen Seiten davon Zeugnis gibt, wie der Verf. den bebandelten
Stoff nach allen Seiten hin beherrscht und seinem erhabenen Zweck,
die geoffenbarte Religion zu verteidigen, dienstbar macht. In der
Einleitung, die mehr als den 3. Teil des Werkes ausmacht, bespricht er

die Geschichte der apologetischen Wissenschaft, das Princip, die Methode
und die Gliederung der Apologetik. Die Geschichte der Apologetik i®{

ausführlich behandelt von der patristischen Zeit an bis zu unserm
Jahrhundert. Wir sind der Meinung, die Art und Weise, den katholischen
Glauben den Heiden gegenüber zu verteidigen, wie wir sie in der pa*
tristischen Zeit, zumal bei Justin finden, sei packender, praktischer und

erfolgreicher gewesen als die gegenwärtig übliche. Justin zeigt, wie
alles Gute und Wahre, was sich vereinzelt in den heidnischen Religion®'
Systemen darbietet, geeint, vermehrt und unvergleichlich lichtvoller i®

der christlichen Lehre enthalten ist. Vielleicht kommt man wieder au'



Litterarische Besprechungen. 117

d'eseForm der Apologie zurück. Im ersten Abschnitt der hier vorliegenden
Apologetik wird die Möglichkeit und Notwendigkeit einer übernatürlichen
Offenbarung erörtert, im zweiten die Erkennbarkeit einer solchen. Es hat
Uns gefreut, dafs der Verf. die Notwendigkeit derübernatiirlichen Offenbarung
begehend behandelt, soweit diese Notwendigkeit vom Zwecke des Menschen
bedingt wird. Er zählt alle die verschiedenen Meinungen auf, welche über
uie Beziehung der menschlichen Natur zum letzten Endzweck der seligen
Anschauung bestehen, und kennzeichnet eine jede in zutreffender Weise.
Nur wäre es unser Wunsch gewesen, dafs er sich der klaren und ein-
i&.chen Lehre des h. Thomas, der ja nur die Ansichten der h. Väter
Wiedergibt, ohne Umschweife angeschlossen hätte. Diese Lehre scheint
übrigens in seinen Darlegungen überall durch. Wenn er z. B. mit gerechtfertigter

Befriedigung die Worte des Redemptoristenpaters, nachmaligen
kfzbischofs von Mecheln, Victor Dechamps, anführt: „Wer ist zufrieden
®'t seinem natürlichen Zustande? Wer sehnt sich nicht nach einem
y°llkommneren? Wer vernimmt nicht in seiner Seele ein treues Echo
Jener Worte des h. Paulus: Alle Kreatur seufzt in Geburtswehen? .;
®s ist also wahr, dafs die Natur nach dem Übernatürlichen
verlangt;" — so ist doch damit klar ausgesprochen, dafs die Natur im
gereiche des Natürlichen keinen letzten endgültig beseligenden Zweck
unden kann. Denn wenn ein Gut letzter Endzweck sein soll, so
bedeutet dies für das betreffende Wesen nichts andres wie vollkommene
"hhe. Sehnt sich die Natur bei jedem natürlichen Zustande, also hei
Jeder natürlichen Freude nach Weiterem, Vollkommnerem, so heifst dies
ebenso viel, als dafs kein natürliches Gut die vernünftige Seele ganz
befriedigen und somit letzter Endzweck sein kann. Es ist dies genau
"aäselbe wie das, was Thomas sagt: Quamvis homo naturaliter inclinetur
ln flnem ultimum, non tarnen potest consequi illum naturaliter, sed solum
Per gratiam ; et hoc est propter eminentiam istius finis (in Boët. de Trin.

6, art. 4, ad 5). Wir brauchen uns gar nicht zu fürchten, einfach
sagen; Das vernünftige Wesen kann keinen andern Zweck von Natur

haben wie den Besitz Gottes, der einfachen Fülle alles Seins, durch die
le''ge Anschauung; und es liegt gleichfalls in der Natur, dafs sie diesen
5*eck mit ihren eigenen Kräften nicht erreichen kann. Thomas baut
,h| dieseu Satz seine ganze grofse Summa auf: Necessarium fuit, so

aifst es im 1. Artikel, ad humanam salutem, esse doctrinam quandam
ecundum revelationem divinam praeter philosophicas disciplinas, quae
htione humana investigantur, quia homo ordinatur ad Deum sicut ad

*Uendam finem, qui comprehensionem rationis excedit. Finem autem
Portet esse praecognitum hominibus, qui suas intentiones et actiones
hbent ordinäre in finem. Und in den ersten Quästiouen der prima
®cundae weist derselbe engelgleiche Lehrer im einzelnen mit

metaphysisch beweisenden Gründen nach, dafs keine Art von den natürlichen
ütern für den Menschen letzter Endzweck sein kann. Dabei darf

fat"- nicbt sagen, Thomas stelle sich in allen diesen Artikeln „auf den
htischen Standpunkt", dafs nämlich Gott thatsächlich den Menschen

Zweck der seligen Anschauung bestimmt hat. Durchaus nicht,
em Wort verrät einen solchen Unterschied zwischen dem „faktischen

,j ^hdpunkt" und dem Verlangen der Natur. Vielmehr sind die Gründe

hu f ^bomas, a"e insgesamt, dem Bereiche der rein natürlichen Ver-
dah • entnommen: Der Mensch erkennt z. B. die Existenz eines Gutes;
q®' beruhigt aber sich nicht das Forschen; er will nun wissen, welches

dar sen des Gutes, wie dieses Gut innerlich beschaffen sei; — und
aus folgert Thomas, dafs es für den Menschen seiner Natur nach



118

nicht genügt, zu wissen, dafs ein Allmächtiger, ein Allheweger, ein
Allwissender, mit einem Wort, dafs Gott sei; sondern sie verlangt nach
mehr. Ihrer Natur nach will die Vernunft, deren Gegenstand das Wesen
der Dinge ist, wissen, wie beschaffen das Wesen Gottes sei; zu dieser
Wissenschaft aber kann sie nicht durch die eigenen natürlichen Kräfte
gelangen. Ähnlich sind alle diese Beweisführungen bei Thomas. Keine
Spur von einem blofs „faktischen Standpunkt"; wohl aber stets ein
streng wissenschaftlicher, d. h. aus überzeugenden Gründen geschöpfter
Nachweis, dafs die menschliche Natur keinen andern Zweck haben kann,
wie die visio Dei, dafs sie aber keine Kräfte besitzt, um diesen Zweck
zu erreichen. Zum Überflusse hat auch Thomas noch die Einwürfe
vorausgenommen, die heute gegen diese seine Ansicht gemacht werden
(vgl. I. II qu. 5, art. 5). Mit den verurteilten Sätzen des Bajus hat
diese letztere, die übrigens auch von allen Vätern und Scholastikern der
Glanzepoche, Scotus miteingeschlossen, verteidigt wird, nichts zu thun.
Den Irrtümern des Bajus liegt die Meinung zu Grunde, dafs, wenn die
menschliche Natur keinen andern Endzweck hat als den einzig mit der
Gnade erreichbaren, dieser Eudzweck ein geschuldeter sei. Dies ist
grundfalsch. Ganz im Gegenteil ist der letztere für die vernünftige
Natur der eigentlichste Quell des Vermögens der Freiheit. Eben weil
ich von Natur an kein beschränktes Gut als an meine endgültige
Vollendung gebunden bin, kann ich frei unter allen natürlichen Gütern
wählen und stehe zu keinem in notwendiger Beziehung. Bajus und
seine Anhänger unterscheiden nicht zwischen den verschiedenen einzelnen
Menschen und der menschlichen Natur. Der einzelne Mensch kann seine
eigene Natur mifshrauchen, kann von der Vollendung, auf die sie
hinweist, abfallen, kann ihre Stimme verachton. Wir erfahren das mehr
oder minder, wenigstens die Versuchung dazu, täglich. Geschuldet sind
dem Menschen blofs die Güter, beziehungsweise die Gegenstände, welche
dem Wesen der natürlichen Kräfte in ihm entsprechen; dem Verstände
ist es geschuldet, dafs er das Wesen der Dinge zu erkennen vermag,
dem Willen, dafs er auf das Gute, mag dieses ein wirkliches oder ein
Scheingut sein, gerichtet ist; dem Auge ist das Sehen der Farben,
dem Ohre das Hören der Töne geschuldet. Danach ist der Natur im
Menschen, als dem Vermögen im Innern für das meuschliche Sein, nur
das geschuldet, was ihr infolge dieser natürlichen Kräfte zukommt-
Und somit ist ihr mit Rücksicht auf ihren letzten Endzweck nur
geschuldet, dafs sie es nicht notwendig hat, bei irgend einem beschränkten
Gute endgültig stehen zu bleiben, sondern jedes natürliche Gut als
Mittel benützen kann. Hängt sich der Mensch trotz dieser Stimme der
Natur, die sich im Verstände äufsert, der alles Wahre erkennen möchte,
und im Willen, der alles Gute begehren kann, an ein beschränktes Gut
wie an den alles Thun und Lassen beherrschenden Endzweck, so
vergeht er sich gegen die Stimme und die Richtung der eigenen Natur;
er beugt diese Natur endgültig nieder zu vergänglichen Gütern und
fesselt sie daran, soweit er es vermag.

Diese Ansicht vom natürlichen Zweck, der nur mit übernatürlichen
Mitteln erreicht werden kann, trägt wie etwas Selbstverständliches i°
sich die Gratuität der Gnade. Sie besagt eben, dafs der Mensch keine
Kraft von Natur besitzt, um seine letzte beseligende Vollendung zu
erringen. Diese nämliche Ansicht leitet zugleich die Gnade in die menschliche

Natur selber hinein, belebt und vervollkommnet die letztere, während
alle andern Ansichten, die einen eigenen natürlichen letzten Endzweck
voraussetzen, die Vollendung einer unfäfsbaren sog. Übernatur bedeuten



Litterarische Besprechungen. 119

küd die eigentliche menschliche Natur mit dem ihr entsprechenden
letzten Endzwecke tot liegen lassen. Es geht aus dem Gesagten hervor,
"kfs mit Rücksicht auf den Zweck der seligen Anschauung von einer
Pptentia obediential! s nicht die Rede sein kann. Thomas bezieht sich
niemals auf eine solche, wenn er von den übernatürlichen Heilsmitteln
'Pricht. Er ist stets sich selber konsequent und braucht gar nicht
geklärt und verbessert zu werden. In der prima secundae sagt er sogar
kusdrücklich (qu. 113, art. 10): In quibusdam miraculosis operibus in-
venitur quod forma inducta est supra naturalem potentiam materiae,
s'cut in suscitatione mortui vita est supra naturalem potentiam talis
c°rporis; et quantum ad hoc iustificatio impii non est miraculosa, quia
paturaliter anima est gratiae capax; eo enim ipso quod est facta ad
'maginem Dei, capax est Dei per gratiam, sicut Augustinus dicit (de
Pfaed. sanctorum c. 5; auch der Verf. bringt ja diesbezüglich recht
zuredende Stellen aus Augustin). Es geht zudem aus dem Gesagten
kervor, dafs es keinen status naturae purae geben kann, wenn auch der
kjensch in puris naturalibus geschaffen werden konnte. In letzterem
'alle würde eben der Mensch bei seiner ersten freien Entschliefsung
entweder mit der zuvorkommenden Gnade Gottes das Gute, Verdienst-
bche gewollt haben und somit in den übernatürlichen Stand der Kinder
Gottes getreten oder er würde für sich persönlich von der Stimme und
aer Richtung der eigenen Natur zum beschränkten Scheingute abgefallen
Se'n und somit dem Stande der Sünde sich zugewendet haben. Thomas
knd die Väter, wie auch alle grofsen Scholastiker, kennen mit ihrem
'olgerichtigen Denken wohl die pura naturalia, aber nicht einen status
°der einen endgültig dauernden Stand der natura pura. Letzterer setzt einen
e'genen, mit natürlichen Kräften erreichbaren letzten Endzweck der
menschlichen Natur voraus. Damit hängt ferner zusammen die
Unmöglichkeit einer natürlichen Seligkeit. Auch die ohne Taufe sterbenden
Binder können einer solchen nicht teilhaftig werden. Die Stellen,
welche der Verf. für eine solche Seligkeit aus Thomas anführt (II st.
9- 33, a. 2; 5 de malo), enthalten das Gegenteil. Es wird in denselben
geprüft, worin die mitissima poena dieser Kinder besteht; also poena,
nicht beatitudo. Bekanntlich war grade dieser Punkt an erster Stelle
ünter denen, die zwischen Augustinus und Pelagius erörtert wurden.

elagius hielt zwei Endzwecke fest: Die vita aeterna und das reg-
num coelorum. Übrigens ist diese Annahme einer natürlichen Seligkeit
j

r die ungetauften Kinder der Kirche positiv verworfen. Pius VI. hat
n1 der Bulle Auctorem fidei (28. Aug. 1794) folgenden Satz (26): Doc-
,"na, quae velut fabulam Pelagianam explodit locum ilium inferorum
Ipüem limbi puerorum nomine fideles passim désignant), in quo animae

e«edentium cum sola originali culpa poena damni citra poenam ignis
?kniantur; perinde ac si hoc ipso, quod, qui poenam ignis removent,
öducerent locum ilium et statum medium expertem culpae et poenae
nter regnum Dei et damnationem aeternam, qualem fabulabautur Pela-

IJäni; falsa, temeraria, in Scholas catholicas iniuriosa. Danach gibt es
s° keinen dritten bleibenden Ort zwischen Himmel und Hölle für die

i
ng®tauften Kinder. Wir bemerken schliefslich noch, dafs Bellarmin

de •
angeführten Stelle die Ansicht von der seligen Anschauung als

® einzigen endgültigen natürlichen Zwecke der menschlichen Natur,
r aber nur mit übernatürlichen Kräften erreicht werden kann, wohl

^
m h. Thomas zueignet, nicht aber sie als seine eigene Meinung

begönnet. Er nennt sie probabilis. Wir meinen, die Betonung dieser
"Sicht möchte grade in unsern Tagen für die Apologie des Christen-



Litterarische Besprechungen.

turns von erhöhter Wichtigkeit sein. Sie richtet sich einerseits gegen
jene Volksmassen, die nur von einem Diesseits etwas wissen wollen, und
andererseits bildet sie die feste Grundlage, auf die man sich stellen kann,
um nachzuweisen, dafs nur die übernatürlichen Geheimnisse des Christentums,

wie sie von der Kirche vorgelegt werden, einen Gott offenbaren,
der unsre Natur ganz anzufüllen und somit zu beseligen vermag. Dafs
einerseits innerhalb der geschaffenen Natur kein Gut sich findet, das den
Menschen voll zu befriedigen geeignet ist, weist Thomas in den ersten
Quaestionen der prima secundae mit packenden Argumenten nach; die
Notwendigkeit aber von rein und wesentlich übernatürlichen Geheimnissen
geht andrerseits daraus hervor, dafs unsre Natur wohl einen solch
erhabenen Zweck hat, wie es Gott selber ist, aber keine Kräfte besitzt,
um diesen Gott, seinem Wesen nach, zu erkennen und demgemäfs ihn
durch die Liebe zu besitzen. Nur die katholische Kirche hält heutzutage
an solchen Geheimnissen noch unverbrüchlich fest, und kann somit dem
wahren menschlichen Heile dienen. Das Wort Jules Simons wäre, wenn
diese Ansicht durchdränge, bald als ebenso unvernünftig wie anmafsend
erkannt: „Ich bin mit meinem natürlichen Zweck zufrieden; was soll mir
die Erhebung zu einer übernatürlichen Vollendung; Gott hat mir die
Freiheit gegeben; nun wohl, ich will eine solche Erhebung nicht, dafür
verdiene ich keine Strafe."

3. Petri Cardinalis Pàzmàny, archiepiscopi Strigoni-
ensis Theologia scliolastica. Tom. IV. Recensuit et prae-
fatus est AdalbertusBreznay. Budapestini. Typis regiae
scientiarum universitatis. 1899.
Nachdem in den ersten 3 Bänden die handschriftlich zurückgelassenen

philosophischen Vorlesungen des Jesuiten Päzmäny, späteren Kardinals
und Erzbischofs von Strigau, der i. J. 1637 gestorben ist, durch den
akademischen Senat der Universität Budapesth herausgegeben worden
sind, beginnt mit diesem Bande die Veröffentlichung seiner theologischen
Hinterlassenschaft unter dem Titel: Theologia scholastica. Es sind die
Vorlesungen, die dieser berühmte Jesuit in den Jahren 1603—1607 als
Professor der scholastischen Theologie gehalten hat. Sie bilden, wie es
damals üblich war, einen fortlaufenden Kommentar zur theologischen
Summa des hl. Thomas von Aquin. Diese Erklärungen zum Texte des
engelgleichen Lehrers bilden nicht, wie wir dies bei Suarez, Vasquez und
andern gewöhnt sind, eine Diskussion der von Thomas gelehrten Ansichten,
sondern setzen, einfach und klar, den Sinn der einzelneu Quästionen
auseinander und wenden deren Inhalt kurz auf die damals und noch heute
kontrovertierten F ragen an. Päzmäny will unterrichten, dies ist sein deutlich
hervortretender Hauptzweck. Seine Absicht ist nicht, zu den verschiedenen
Fragen eine feste Stellung zu nehmen, und diese letztere mit, wo möglich,

neuen Argumenten zu verteidigen. Er legt mehr Gewicht auf das,
was allerseits im Bereiche der katholischen Lehre feststeht. Darin liegt
ein hoher Vorzug dieser Kommentare, die auch heute noch ein aktuelles
Interesse beanspruchen. Der erste Traktat behandelt die 1. Quästion in
der prima secundae, nämlich den letzten Endzweck. Der 2. Traktat
erläutert die 17. Quästion de actionibus imperatis a voluntate, die 18. de
bonitate et malitia actuum humanorum und die 19. de bonitate actus
interioris voluntatis. Der 3. Traktat beschäftigt sich mit den Sünden.
Es werden die Quästionen 71—80 (incl.) kommentiert. Im 4. Traktat
kommt die Erbsünde zur Behandlung (qu. 81 — 83) und im 5. werden die



Neuere pädagogische Erscheinungen. 121

Eigenheiten der persönlichen Sünde erörtert (qu. 84—89). Der 2. Teil
Ist den theologischen Tugenden gewidmet. Die Lehre der ersten 16 Quä-
stionen in der secunda secundae der theologischen Summa des hl. Thomas
wird im 1. Traktat vorgelegt, nämlich die Lehre vom Glauben; die
Tugend der Hoffnung ist der Gegenstand des 2. Traktats (qu. 17—22);
die Tugend der Liebe bildet den Inhalt des 3. (qu. 23—33). Als Parergon
wird veröffentlicht eine Abhandlung, De ecclesiastica übertäte. Der
Herausgeber folgt genau der im Ms. eingehaltenen Ordnung. Wir sind ganz
der Meinung, die er im Vorworte ausspricht: Censeo, non fore virum
eruditum, praecipue theologum, in cuius manus opera P. Pâzmàny inci-
derint, quem unus vel alter locus singulariter non afficiat quique, hac
vel illa ex parte, operum ingcniosissimi et eruditissimi hominis lectione ditior
uon evadat aptiorque ad gloriam Dei et salutem animae humanae augen-
dam. Wir bewundern den Fleifs und die hingebende Sorgfalt des
Herausgebers; denn nach der diesem Bande vorgedruckten Seite des Ms. zu
Urteilen, mufste das Lesen der Handschrift nicht wenig beschwerlich sein.

Floisdorf-Commern (Rheinpr.). Dr. Cesl. M. Schneider.

~33~

NEUERE PÄDAGOGISCHE ERSCHEINUNGEN.

1 Theodor Wait»: Allgemeine Pädagogik uml kleinere
pädagogische Schriften. 4. Aufl. von 0. Willmann.
Braunschweig 1898. Preis 5 Mk.

2. Cornelius Krieg: Lehrbuch der Pädagogik (Ge-
schichte und Theorie). 2. Aufl. Paderborn 1900. Preis
6 Mk.

3. Fr. S. Rudolf Ilajsmann : Allgemeine Erziehungslehre.
2. Aufl. Paderborn und Wien 1900. Preis geb.

1,70 Mk.
4- Katholische Zeitschrift für Erziehung und Unterricht.

50. Jahrg. 1901. Düsseldorf, Schwann. Preis des Jahrg.
4 Mk.

1. Franz Theodor Waitz wurde im Jahre 1821 zu Gotha geboren
2'® Kind einer Familie, aus der eine ganze Reihe von Predigern und
uhultnännern hervorgegangen war. Im Alter von neunzehn Jahren be-
uits Doctor der Philosophie, habilitierte er sich 1844 an der Universität
Harburg, Seine Habilitationsschrift behandelt Aristoteles nsfi eQfjn^veiaç
aP- 12. Im selben Jahre veröffentlichte er den ersten Band seiner Aus-

?a"e des Aristotelischen Organoii, 1846 liefs er den zweiten Band folgen.
'sichzeitig mit diesem erschien seine „Grundlegung der Psychologie,

li^81 e'ner Anwendung auf das Seelenlehen der Tiere". 1849 veröffent-
jUhte Waitz ein grofses „Lehrbuch der Psychologie als Naturwissenschaft".
Bah' ^re später erschien seine „Allgemeine Pädagogik", deren Neuaus-

ç .wir eben im Begriffe sind anzuzeigen. Überdies brachte das De-
jUuiUni 1848—1858 einige „kleinere pädagogische Schriften" aus Waitz'

er- „Anthropologie der Naturvölker" betitelt sich Waitz' letztes und


	Litterarische Besprechungen

