
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius

Autor: Leonissa, Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762105

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 95

dern diese auch bewegt und der Thätigkeit übergibt, allerdings
Dach deren natürlichen Beschaffenheit. Gott bedient sich des
hl- Schriftstellers als eines Werkzeuges, nicht wie eines Griffels,
sondern insofern er mit Verstand und Willen begabt ist, der
e'gentümlichen Thätigkeit des Propheten unbeanstandet, der nach
Verschiedenen Anlagen auch verschiedenen Stil anwendet. Ist
nun die intellektuelle Beschaffenheit des Schriftstellers eine solche,
dafs das Aufzeichnen auf göttlichen Antrieb hin Mühe,
Untersuchungen, Nachtwachen u. dgl. erfordert, so steht dies mit der
biblischen Inspiration nicht im Widerspruch, vielmehr ist dies
Dut ihr verbunden, vorausgesetzt, Gott wolle sich dieses Schriftstellers

als eines nach seiner natürlichen Beschaffenheit handelnden
Instrumentes bedienen, um durch dasselbe sein Wort aufzuzeichnen,
wie Zanecchia richtig bemerkt. Deswegen ist es auch nicht zu
verwundern, wenn wir in der hl. Schrift auf Unvollkommenheiten
des Stiles, auf dunkle Begriffe stofsen: Dies alles bringt die
Bildungsstufe des Schriftstellers mit sich. Auch sind dies nicht so
«ehr Wirkungen Gottes, als vielmehr Übelstände, wie es die
Verwendung eines unvollkommenen Instrumentes mit sich bringt.
Diesbezüglich sagt der hl. Thomas: „quia causa prima magis
jnfluit in effectum quam secunda, ideo quidquid perfectionis est
ln effectu, principaliter reducitur ad primam causam; quod autem
est de defectu reducendum est in causam secundam, quae non
ita efficaciter operatur sicut causa prima." De pot. q. 3, a. 7.
ad 15. Überdies treten diese Umstände nicht gegen den Willen
Rottes ein; will sich nämlich Gott eines ungebildeten Menschen
"^dienen, damit er das Wort Gottes verkünde, so will er auch
Per accidens alle jene Übelstände, wie sie die Verwendung eines
Reichen Werkzeuges zur Folge hat. cf. Cajetan. Comm. ad S. Th.
1 q- 19 a. 8.

•—<53>—'= —

ST. DIONYSIUS AREOPAGITA, NICHT
PSEUDODIONYSIUS.

Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Die sehr zeitgemäfsen „Forschungen zur Christlichen Litte-
ratur- und Dogmengeschichte" (Mainz, Kirchheim) bringen als 2.
UQd 3. Heft des I. Bandes eine litterarhistorische Untersuchung



96 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

von Repetent Dr. Hugo Koch (Tübingen): „Pseudo-Diony-
8ius Areopagita in seinen Beziehungen zum Neupiatonisinus
und Mysterienwesen." Der Titel gibt ganz deutlich des
Buches Teile an: I. Pseudodionysius und der Neuplatonismus.
II. Pseudo Dionysius und das Mysterienwesen. Demnach erwidern
wir in 2 Artikeln. Zunächst also zu: „Pseudo-Dionysius
und der Neuplatonismus."

Die Einleitung (S. 1—8) bringt Bemerkungen „zum
Stande der Areopagitischen Frage". „In den merkwürdigen
Zeiten des Kampfes zwischen Griechentum und Christentum,
speciell der neuplatonischen Philosophie und der christlichen
Theologie, beschuldigte man einander der Entlehnung oder, wie
man auch weniger zart sich ausdrückte, des Diebstahls." Die
Neuplatoniker werden den Kirchenvätern gegenüber gestellt.
Beiderseits sollen Übertreibungen gemacht sein und die Wahrheit

in der Mitte liegen. „Bezüglich des Verhältnisses von
Neuplatonismus und Christentum hat man sich im allgemeinen dahin
verständigt, dafs eine Wechselwirkung stattgefunden hat, wobei
freilich im einzelnen Falle die Entscheidung darüber schwer fällt,
wer der gebende Teil sei und wer der empfangende." (S. 2.)
Beim Vergleich der „Entlehuung" seitens der Neuplatoniker und
der Kirchenväter wird die Verschiedenheit des entlehnten
Gegenstandes übersehen. Etwas anderes ist die „Methode" als
der „Wahrheitsgehalt". Zudem sind die Neuplatoniker Christenfeinde,

mehr oder weniger erbittert; die Väter aber vom Geiste
Gottes erleuchtete Männer, welche ungescheut anerkennen, was
Wahres auch bei ihren Gegnern sich findet: Bei ihnen hat man
die goldene Mitte und damit auch die Wahrheit zu suchen. Keiner
der Väter betrachtete irgend ein philosophisches System als Regel
und Mafsstab seines Denkens, sondern den Glauben allein.
Mochten sie sich der Philosophie des Plato oder der des Aristoteles

zuneigen, mit Hilfe des Glaubens reinigten sie das System
bestimmter Philosophen und zeigten, was darin Wahres und
Falsches war. Sie benützten die philosophischen Ausdrücke und
Lehrsätze nur, um die angegriffenen Glaubenswahrheiten dem
menschlichen Verstände leichter zugänglich zu machen. Man
behauptet, dem Christentum sei so viel Neuplatonisches
zugeflossen, bei einzelnen Denkern, ja Richtungen soviel, dafs man
fragen könne, ob nicht mehr das Christliche in den Neuplatonismus,

als das Neuplatonische in das Christentum eingeflossen
sei. In Wahrheit aber ist es nicht das Christentum, sondern
immer nur die Häresie, die aus dem Neuplatonismus ihre Ideen
und Grundsätze schöpfte. Der Neuplatonismus ist die Reaktion



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 97

der heidnischen Philosophie, soweit sie es verschmähte, das Opfer
des Gehorsams zu bringen, gegen das Christentum. Das Christentum

verkündete Versöhnung, Verbindung mit Gott, ewiges Leben
Gott, jedoch als Frucht demütigen Glaubens und kindlicher

Unterwerfung. Die neu platonische Philosophie glaubte dasselbe
der Menschheit darbieten zu können als Frucht natürlicher
Selbsttätigkeit, freier innerer Beschaulichkeit. Der stolze Gedanke
einer in und durch die Vernunft selbst stattfindenden unmittelbaren

göttlichen Erleuchtung, welcher Aristoteles wie Plato fern
tag, wurde dem christlichen Begriff der göttlichen Offenbarung
unterstellt und entgegengesetzt. Die neuplatonische Philosophie
schliefst jede Beeinflussung des Christentums aus, stellt sich
vielmehr dar als dessen schroffen Gegensatz (dies. Jahrb. II.
S. 190).

Im Neuplatonismus raffte die alte Philosophie ihre letzte
Eraft zusammen, das geistig immer mehr sinkende Heidentum
sufrecht zu erhalten. Er stellte sich die Aufgabe, in den
verschiedenen philosophischen Systemen der Vorzeit wie in den
'Olksreligionen eine innere wesentliche Einheit bei aller

Verschiedenheit der äufseren Formen und ornamentalen Beiwerke
nachzuweisen, zu zeigen, dafs in allen Wahrheit sei, sie sich
gegenseitig ergänzten, keineswegs die gegnerischerseits darin
gefundenen Widersprüche in sich trügen, dafs alle heidnischen
hulte verschiedene Offenbarungsweisen derselben Gottheit, die
eine Philosophie mit der einen Religion zu einem Ganzen zu
verschmelzen sei. Die Läuterung des volkstümlichen Götter-
gtaubens sollte erfolgen: 1. durch Zurückführung aller Religionssysteme

auf die allen gemeinsamen Grundwahrheiten; 2. durch
|nnige Verbindung derselben mit der Philosophie; 3. durch Zu-
Jjufenahrae christlicher Lehrstoffe; 4. durch allegorische Deutung

er Mythen, welche als dichterische und geistvolle Hülle ver-
0rgener Wahrheiten erschienen (Hergenröther, KG. (3)1. S. 146).
es Plotinus Schüler Porphyrius aus Tyrus (f 304 zu Rom),

°o8chon vielfach von christlichen Ideen erfüllt, schrieb 15 Bücher
gegen die Christen. Er nahm die meisten seiner Einwendungen
^Qs dem A. und N. Testament, suchte Widersprüche zwischen
jen Aposteln nachzuweisen, bekämpfte die Darstellung des Lebens

esu und seiner Wunder, die Dogmen von der Auferstehung und
Jon der Ewigkeit der Höllenstrafen. Voll Hafs gegen das

oristentum, suchte er die heidnische Götterlehre, wie sie
besonders in den Orakelsprüchen sich fand, als der Vernunft und

r wahren Philosophie ganz entsprechend nachzuweisen, wäh-
nd er die Ungereimtheiten der Mythen durch physikalische
J»hi'buch für Philosophie etc. XVI. 7



98 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

und allegorische Auslegungen aus dein Wege zu räumen suchte.
Vielen Neuplatonikern war Christus ein Weiser und Theurg, das
Christentum aber eine Verfälschung seiner ursprünglich mit der
platonischen ganz übereinstimmenden Lehre, welche seine Schüler
mif&verstanden haben sollen, die ihn fälschlich zu Gott gemacht;
nur soli Christus darin gefehlt haben, dafs er an das Judentum
anstatt an das Heidentum sich anschlofs. Aus den auch von
Juden gebrauchten orphischen Schriften und aus Hermes Tris-
megistos suchten die Heiden, so gut wie aus ihren Orakeln,
Beweismomente gegen das Christentum zu entnehmen, während
auch die Schriften des Juden Philo viel benützt wurden (a. 0.
S. 148). Durch Auswahl der besten aus allen bisherigen Phi-
losopbieen und unter Zuhilfenahme orientalischer, selbst
jüdischer und christlicher religiöser Vorstellungen sollten die alten
Religionsmythen geläutert, die Sittenlehre entsprechend reformiert
und so gleichsam eine religiöse Philosophie oder vielmehr eine
philosophische absolute Religion konstruiert werden, welche die
christliche Religion ersetzen, überwinden und verdrängen könnte
(KL. (2) Herder, Freiburg; Artikel; „Neuplatonismus" Sp. 195).
Der im Wesen des Neuplatonismus liegende Gegensatz
gegen das Christentum entwickelte sich bei Porphyrius
bereits zu direkter Feindseligkeit und offenem Kampfe (a. 0. Sp.
207). Somit ergibt sich auch aus dem grundverschiedenen Zwecke
der Neuplatoniker und der Kirchenväter wie von selbst ganz
leicht, wer der gebende Teil sei und wer der empfangende.

Ganz mit Recht, durchaus gemäfs dem gegensätzlichen
Verhältnis des Neuplatonismus zum Christentum, „ruhte gerade auf
Proklus, dem letzten Neuplatoniker von Bedeutung (410—485),
in alter und neuer Zeit der Verdacht, die Dionysischen
Schriften in ergiebigster Weise benülzt zu haben". Mit
Laurentius Valla begann eine neue Richtung. Nun wollte man erkannt
haben, „dafs jene Schriften nach Form und Inhalt unmöglich
dem apostolischen Zeitalter angehören können". Eine blofse
Behauptung ist dies, für welche man den Beweis bisher schuldig
geblieben ist. Damals fing man eben an, den durchaus
übernatürlichen Ursprung des Christentums aus dem Auge zu
verlieren. Es begann die rationalistisch-evolutionistische
Auffassung von der Entstehung des Christentums und seiner Theologie.
Grade diese Richtung kann sich mit dem Bekehrten vom Areopag,
dem grofsen Schüler des hl. Völkerapostels Paulus, als Verfasser
der genannten Schriften nicht befreunden, weil er ihr schärfster
Gegner ist. In Beurteilung der Kirche Gottes, des Christentums,
ist jener Richtung mafsgebend das Privaturteil, die menschliche



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 99

Vernunft, die Natur; dem Areopagiten aber der Glaube, die
göttliche Vernunft, die Veritas prima, Gott.

Die Kirche Gottes, das Christentum, ist eine übernatürliche
Thatsache. Übernatürlich ist der Ursprung,

übernatürlich die Mittel, übernatürlich die Zweckvollendung.
Kine Thatsache kann nicht richtig gewürdigt werden, wenn deren
innerste Natur, ihr eigentliches Wesen, verkannt wird. Für die
Betrachtung des Christentums oder der Kirche mufs vorausgesetzt
Verden die übernatürliche Kraft dessen, welcher die Vollendung

seinem ganzen Wesen nach ist. Christentum ist durchaus

gleichbedeutend mit Kirche. Denn die da wirkende Kraft
ist eine ganz einfache. Sie ist eben dadurch ausgezeichnet und
von allen übrigen Kräften geschieden, dafs sie allumfassend
ist und zugleich bis zur gröfsten und tiefsten Einheit vordringt,
S(J dafs ein Dienen zu weiterer Vollendung nicht mehr möglich
'st. Im Christentum eben soll diese Kraft sichtbar hervortreten
vor aller Welt. Sie mufs also zunächst eine Einheit unter den
Menschen herstellen, welcher alle Menschen anhangen, in welcher
alle Menschen und die ganze sichtbare Natur ihre endgültige
Vollendung finden können. Dies gehört zum Wesen dieser Kraft,
^agen, das Christentum zerfalle in verschiedene Kirchen,
widerspricht dem innersten Wesen des Christentums. Der einen,
übernatürlichen Kraft nach kann Christentum und Kirche in ihrer
Kinheit nie getrennt werden. Man kann keiner Kraft und am
Wenigsten der übernatürlichen zumuten, sich selbst zu verleugnen;
hier das zu leugnen, was sie dort behauptet, hier das zu wirken,
^'as sie dort zu hindern sucht.

Eine Entwicklung kann nie stattfinden in der übernatürlichen

Kraft selber. Im Gegenteil ist diese Kraft der unmittelbare

Ausdruck jenes Wesens, welches ein allumfassendes
Vermögen hat und zugleich mit innerster Notwendigkeit ein-
z ein es Wirklichsein ist. In ihr liegt alle Entwicklung von
vornherein vollendet da. In ihr ist nichts der Entwicklung
zuganglich ; inhaltlich ist sie ganz und gar vollendet. Nur dem
V m fange nach kann bei der übernatürlichen Kraft von
Entwicklung die Rede sein, indem die natürlichen Kräfte ihr in
"amer ausgedehnterem Mafse unterthan und von ihr durchdrungen
Wurden. Denn F reiheit wohnt ihr inne; sie wirkt und schafft,
*o des Allerhöchsten Wille dies bestimmt. Die Kirche Jesu
^hristi war von Anfang an in vollendeter Weise nach allen
' O'ten hin offenbart. Im Verlaufe der Jahrhunderte hat sich

'ese Vollendung stets in sichtbarer Weise, nach irgend welcher
' efte hin, weiter ausgebreitet, gröfsere Kreise ergriffen, sich



100 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

immer mehr herabgelassen zur Schwäche der natürlichen Kräfte,
um diese alle unserer Vollendung dienen zu lassen. Mit dem
Beginne des Christentums trat deutlichst hervor sein Grundunterschied

von allen anderen vermeintlichen Heilsanstalten: es war
gegründet auf eine übernatürliche Kraft und lebte aus einer
übernatürlichen Kraft heraus. Mit dieser Thatsache haben die
Apostel gerechnet, als sie es verkündeten; mit dieser einmal
bestehenden Thatsache mufs jeder rechnen, welcher in seinen
entsprechenden Erwägungen dem Christentum gerecht werden
will (vgl. Schneider: Apostol. Jahrhundert I. Einleitende
Gesichtspunkte. Regensburg 1890).

Christus der Herr hat die Apostel ausgewählt, auf dafs
sie in der Kirche selbst die Träger aller Belehrung bis in die
spätesten Zeiten würden. In den Aposteln war die Fülle
übernatürlicher Kenntnis. Sie hatten das tiefste Verständnis
der Glaubenslehre. Die diesbezügliche Lehre der hl. Väter fafst
kurz der Aquinate (Sum. Theol. 2. 2. qu. 1. a. 7. ad 4)
zusammen mit den Worten: „Uli qui fuerunt propinquiores Christo
vel ante, sicut Joannes Baptista, vel post, sicut Apostoli, ple-
nius mysteria fidei cognovernnt." Deshalb betrachtet es Bannez
(in 1. c.) als einen Irrtum im Glauben, wenn jemand behaupten
wolle, es sei der Glaube der Apostel nicht so vollkommen oder
nicht so ausdrücklich (explicite) gewesen, wie der unsrige. Suarez
(de fide disp. II. sect. 6. n. 10) schreibt: „Doctores Ecclesiae
posteriores Apostolis fuisse sapientiores in fide vel habuisse illam
magis explicitam, quam ipsi Apostoli, dici non potest, et a theo-
logis communiter reprobatur, etiam tanquam temerarium." Die
Apostel unterscheiden sich von allen nachfolgenden Lehrern der
Kirche dadurch, dafs jeder von ihnen die ganze Heilswahrheit
so explicite erfafste, wie kein späterer Lehrer mehr, keineswegs
obscure et generaliter und in exemplis, sowie auch das
Verständnis der Glaubenslehre mit der Autorität verband, es in
bindender, die ganze Kirche verpflichtender Weise vorzulegen,
was später in dieser Weise nicht mehr der Fall war. Auf
Grund des eigenen Verständnisses durfte und darf kein Papst
etwas zu glauben vorschreiben, sondern nur auf Grund der Lehre
der Apostel.

Von den Aposteln empfing der Areopagite. In seinen
Werken erhält die Tradition der katholischen Lehre einen
hervorragenden Glanz. In denselben kann man die Tradition als
wissenschaftliche und schriftlich niedergelegte offenbar verfolgen
bis zu den Aposteln. Bei diesem grofsen Dionysius treten alle
Umstände zusammen, dafs er als Eckstein der katholischen Über-



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 101

lieferung dastehe. Er war eingeweiht in alle Tiefen der
Philosophie. Er war Hörer des hl. Völkerapostels Paulus und
kannte aus persönlichem Umgange andere Apostel. Er bewies
die Heiligkeit seines Lebens durch den Martertod. Die
Philosophie und klassische Wissenschaft war damals auf glänzender
Höhe. Die Umbildung der erhabenen Weisheit Piatos in den
Heuplatonisnius hatte noch nicht stattgefunden. Da mufste die
Sehnsucht Piatos nach einer Offenbarung der Gottheit in den

unversieglichen Bächen der geoffenbarten himmlischen Weisheit
des Kreuzes ihre volle Freude und Befriedigung finden. Da
toufste die natürliche Wahrheit das Gewand ihrer Schwäche
ablegen und, bekleidet mit dem aus der Ewigkeit heraus
strahlenden Lichte, ihre Augen öffnen für ungeahnte Lichtkreise.

Die übernatürliche Wahrheitsfülle wurde nach St. Paulus
>n den zwei Principien erfafst: ,,Deum esse" und „remuneratorem
esse"; oder wie St. Thomas sagt: 1. Die Dreieinigkeit, als
Ausgangspunkt aller notwendigen Wahrheiten; 2. die
Menschwerdung, als Ausgangspunkt aller von der freien Güte Gottes
abhängigen Wahrheiten. Grade nun in diesen beiden Principien
'af8te der hl. Dionysius die ganze übernatürliche Offenbarung
züsammen: Wir müssen preisen Gott als Dreieinigen, welcher
v°n allem die einheitliche Ursache ist; und dann besonders die
Wirkung seiner Güte für uns Menschen hervorheben, kraft
deren die eine der drei Personen Mensch geworden ist (Div.
B°m. c. 2). In der Lehre des Areopagiten über die Dreieinigkeit

ist überreiche Fülle gegeben, um alle späteren
Lehrentscheidungen abzuleiten. In der Bildung eines jeden Wortes
acheint der St. Paulus-Schüler die ganze Lehre vor Augen gehabt
zu haben. Hie ist etwas vergessen; nie etwas zu viel, was später
kei Behandlung eines andern Punktes beschränkt werden müfste.

seinen Ausdrücken tritt so recht deutlich das Leben in der
übernatürlichen Offenbarung hervor. Des Areopagiten Schriften
Waren, im Unterschiede von den Schriften der andern apostolischen

Väter, nur für die Vorsteher der Kirche geschrieben.
Diese sorgten dafür, dafs die darin enthaltene Lehre in ihrer
Predigt einen populären Ausdruck fand. Mit der geistigen Fort-
Pflanzung des entsprechenden vollen. Verständnisses der aposto-
'Schen Lehre selbst aber ging es in der hl. Kirche wie beim
ü^türlichen Wissen. So erreichte z. B. von Sokrates) Schülern
Keiner die Universalität des Meisters. Der eine wurde Au-
torität in der abstrakten Spekulation; der andere zeichnete sich
üUs durch die vollendete F'orm der Darstellung; der dritte war
e'n besonders eifriger Forscher in der Ethik. So blieb wohl



102 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

das Verständnis des Meisters als Inhalt der ganzen Lehre
bestehen; aber die Tiefe der Autfassung des Meisters wird
immer mehr vermifst. Der Meister schaute nämlich klar alles
zusammen in wenigen allgemeinen Principien. Gegebenenfalls
hätte er sogleich mit gröfster Leichtigkeit seine Anwendung auf
jeden beliebigen Stoff machen und ohne weiteres auftauchende
Zweifel lösen können.

Die vornicäni8chen Väter haben offenbar die richtige Lehre.
Aber dieselbe ist gleichsam nicht so recht aus dem Vollen
geschöpft. Hie und da wird die eine Seite zum scheinbaren Nachteil

der andern zu viel hervorgehoben. Die eine Stelle desselben
Vaters ist klarer als die andere. Der Ausdruck ist oft nicht
scharf genug; wahrscheinlich wegen der mehr volkstümlichen
Schreibweise. Über die einzelne Stelle können Zweifel entstehen,
wenngleich die Lehre im ganzen korrekt ist und die eine Stelle
durch eine andere erklärt werden kann. Schliefslich bedarf es
bei der kirchlichen Autorität der Gnadenhilfe des hl. Geistes,
um dessen Sprache recht zu verstehen. So zerteilt sich ge-
wissermafsen der Glanz der apostolischen Zeit, des Areopagiten,
mehr und mehr. Soweit es der menschlichen Vernunft zugänglich
wird, bricht sich das Licht der Offenbarung immer mehr in
kleinere Stücke: „mittit crystallum suum sicut buccellas." Die
beiden Pole der Entwicklung nähern sich gleichsam nach und
nach. Ist in dem einheitlichen Verständnisse und im
innern tiefen Durchdringen der Heilslehre stets ein Fallen
vorhanden, so nimmt anderseits die Teilnahme am wahren
Verständnisse immer mehr zu. Die Bissen werden kleiner, aber auch
leichter verdaulich. Die kirchliche Autorität erklärt einzelnes
immer deutlicher, so dafs auch die Kurzsichtigsten den Gegenstand

des Glaubens eindringlicher vor Augen haben.
In der apostolischen Zeit standen sich die beiden Pole der

Dogmenentwicklung scharf gegenüber. Das tiefste Verständnis
der Offenbarung Christi war in den Aposteln und ihren unmittelbaren

Schülern. Anderseits durfte die christliche Wahrheit der
breiten rohen Volksmasse nur in den allgemeinsten Umrissen
gepredigt werden, um Mifsverständnisse fern zu halten. Das
Heidentum hielt die Herrschaft über die Volksmassen für um so

sicherer, je weniger Kenntnisse diese hatten. Die hl. Kirche
dagegen suchte zunächst dieser rohen Unwissenheit des Volkes
zu steuern und möglichst jegliches natürliche Wissen zu
verbreiten. Sie konnte dann um so sicherer das Gebäude des Glaubens

aufführen. So ward der ursprüngliche Gegensatz zwischen
den einzelnen Lehrern und der breiten Volksmasse immer



103

geringer. Freilich wurde das einmal gegebene Glaubensverständnis
nicht minder; aber die Erhebung der Menschheit zu diesem

Verständnisse dehnte sich aus.
Wahrhaft katholisch, allgemein, allumfassend ist unsere

hl. Kirche. Ihre Lehrentscheidungen sind stets auf das Beste
des ganzen Menschen, auf das Beste von Leib und Seele
gerichtet. Dieselben sollen der ganzen Menschheit, zu allen
Zeiten nützlich sein. Wahrhaft international ist die hl. Kirche.
Sie umfafst alle Stände, alle Geschlechter, alle Völker; wahrhaft

ein Hort aller Künste und Wissenschaften. Wer sich aber
von ihrer Lehre auch nur im geringsten entfernt, der nähert sich
der Einseitigkeit, der Ungerechtigkeit. Er trennt, was
Dicht getrennt werden soll. Er nimmt eine Wahrheit so an,
dafs dieselbe für ihn den Ausschlufs einer andern zur Folge hat.
Die Kirche, der Felsen, an welchen der Stahl der Verfolgung
schlägt, gibt nur um so mehr Funken von der bei ihr
niedergelegten Lichtfülle. Die angegriffenen Punkte entscheidet sie
©it so klaren Ausdrücken, dafs dieselben auch weniger
Veranlagten zugänglich sind. Sie wird zwar verfolgt, und ihre
Verfolger entfernen sich immer mehr vom Gesetze Gottes; „mit
'hr aber bleibt der Herr." Für die Kirche fliefsen aus allen
Angriffen, welche gegen die ihr anvertraute Wahrheit gemacht
Werden, ebenso viele „Erbarmungen". Sie prüft dann länger
Dnd tiefer die „Rechtfertigung Gottes". Nur darum ist es ihr
2u thun, dafs die Wahrheit Christi mehr zerlegt, mehr den
Anforderungen der Zeit angepafst, dafs ihr Triumph über alle aus
der natürlichen Vernunft geschöpften Begriffe und Forschungen
©ehr uud mehr ein allgemeiner, ein in immer höherem Grade
anerkannter werde. Sie begehrt zu leben „gemäfs dem geoffenbarten

Urteile Gottes". Bringt ihr dieses nun Frieden, wenn es
©nmal in geeigneter Weise vorgelegt worden ist? Nach aufsen
din hat es neue Kämpfe zur Folge; nach innen aber „Freude,
friede, Gerechtigkeit im bl. Geiste."

Gedrückt durch die Verfolgung, läfst die wahre Braut Christi,
die hl. Kirche, erst recht die unendliche grofse Liebe Gottes
'suchten. Da erklären unzählige Schriften den einfachen Gläubigen

die Wahrheit. Da wird in begeisterten Predigten näher
gezeigt, wie die getroffene Glaubensentscheidung ganz und gar
der hl. Schrift, den Vätern, der menschlichen Vernunft selber
Entspricht; wie diese Wahrheit immer in der Kirche von deren
Dehrern, Heiligen und Märtyrern gelehrt worden und zu allen
leiten Begeisterung für heldenmäfsige Tugendübungen
hervorgebracht hat. Da regnen von allen Seiten Erklärungen tiefster



104 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Ergebenheit gegenüber der heiligen Mutter, der Kirche. Freudig
werden die gröfsten Opfer gebracht. Ketten und Banden werden
zu hoher Ehre. Selbst das Leben verliert seinen Wert um
Christi willen. Die Einheit der Christen wird inniger; ihr Eifer
brennender; ihr Vertrauen auf Gottes Barmherzigkeit fruchtbarer;
die Ohnmacht ihrer Natur gegen so zahlreiche und mächtige
Feinde tritt klarer ins Bewufstsein. Wir leben heute in einer
Zeit hoher und allgemeiner Bildung; so wird oft genug gerühmt.
Aber wem verdanken wir die Verbreitung dieser Bildung in
die weitesten Volkskreise. Einzig und allein der Aufgabe der
hl. Kirche, im Laufe der Jahrhunderte das Verständnis der
geoffenbarten Glaubenswahrheit immer mehr zu einem Gemeingute
der Menschheit zu machen. Ihre Glaubensgeheimnisse sind v o 11

der Wahrheit. Es sind nicht „Geheimnisse" ans Mangel an Licht.
Sie tragen an sich das Herrschersiegel über die ganze Natur.
Sie können in ihrer Erhabenheit nur anerkannt und geschätzt
werden, wenn auch die Natur, die philosophischen Wahrheiten,
die Regeln der Kunst, die Grundsätze des Rechtes möglichst
tief und allgemein erf'afst werden. Darin liegt ja eben das ganze
der geschaffenen Vernunft zugängliche Verständnis des Glaubens,
dafs seine Erhabenheit über alles rein Natürliche geschaut wird.
Alle aus der Natur geschöpfte Wissenschaft vermag den Glauben
keineswegs zu mindern, sondern vielmehr nur zu schmücken und
hervorzuheben.

Immer hat die hl. Kirche dieselbe „Wahrheit der Liebe"
gepredigt. Kein bitterster Undank, keine grausamste Verfolgung
hat ihre Liebe und Güte aufgehalten. Ihre Wahrheit ist eben
die Wahrheit des Kreuzes, die Wahrheit des siegreichen
Todes. „Am Kreuze erhöht, will ich alles an mich ziehen." Der
Tod mufs herrschen; denn er ist der sichtbare Beweis, dafs
Gott alle Kraft und Bestimmung zugehört. Christus herrscht
durch seinen Tod, damit alle Macht auf Erden sich als
Ohnmacht erkenne. Der Tod herrscht, damit diese Wahrheit durch
alles Fleisch dringe: Alles lebe, sei und wirke nur durch und
für und in Gott. Alles ist bestimmbar vor Gott. Gott
allein ist der allbestimmende Grund, welcher nach nichts als nach
sich selber fragt. Gottes Wille ist der Beginn aller Kreatur.
Das ist die Wahrheit, welche an der Spitze aller Erschaffung
und jeglicher Entwicklung steht! Das ist die Wahrheit, welche
die Herrschaft des Todes Christi sichtbar wie ein Siegel der
Ewigkeit auf alle Natur geprägt hat! Von der Ewigkeit kommt
alles, was der Kirche Gottes und ihren Kindern hier auf Erden
widerfährt. Alles aber, was von der Ewigkeit kommt und da



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 105

dem unerschütterlichen Auge Gottes unverrückbar gegenwärtig ist,
kann auch nur wieder zur Ewigkeit führen. Was der Herr in
dem Ratschlüsse seiner unwandelbaren Gerechtigkeit beschlossen,
das reicht wieder hinein in die Ewigkeit. Das ist der Trost der
Kirche, dafs keine Thräne verloren ist; dafs Gott nur jene Leiden
schickt, welche er von Ewigkeit her beschlossen hat; dafs Gott
verherrlicht durch das Kreuz seines eingeborenen Sohnes (vgl.
Schäzler, Bedeutung der Dogmengeschichte § 3 ff.; Schneider,
Wissen Gottes, 4. Bd. 14. u. 15. Kap.; beide Werke: Regens-
burg, Manz).

Der Anfang des Leugnens der Echtheit der Areopagitischen
Schriften, der sogenannte Pseudo-Areopagitismus, begann mit der
allmählichen Loslösung von der kirchlichen Autorität, mit dem
Feuerwachen des Klassicismus im 15. Jahrhundert. Der Tradi-
fionsinbalt fing an sich zu verflüchtigen. Solche kirchliche Lehrsätze

wurden bezweifelt oder durch die wissenschaftliche
Auffassung ihres eigentlichen Inhalts entkleidet, an welche man ein
Jahrhundert vorher nicht zu rühren gewagt hätte. Die Konzile
zu Konstanz und Basel, einigermafsen auch das von Florenz hatten
die traurigen Folgen des grofsen Schisma nicht ganz überwinden
können. Es sollte neugestaltet werden. Als reformbedürftig und
selbst in den Hauptpunkten als entwicklungsfähig ward
angesehen, was die Väter der ersten Jahrhunderte gelehrt hatten.
Das apostolische Jahrhundert mufste als roh gedacht werden;
Kitus, Lehrgehalt, Jurisdiktion als damals im Entstehen, gleichsam

keimartig. Dieses leitende Princip diktierte der Humanismus.
den Areopagitischen Schriften nun finden sich genau

ausgesprochene Lehrsätze über die Dreieinigkeit, die Erlösung, die
Person Christi, die Gnade; ein voll ausgebildeter und erklärter
Kult; unabweisbare Zeugnisse für das Bestehen einer strengen
hierarchischen Ordnung; — also dürfen diese Werke nicht dem
upORtolischen Jahrhundert angehören, sondern müssen aus einer
späteren Zeit stammen, in welcher dies alles schon allen Gläubigen

ganz geläufig, gleichsam als ausgesprochene bindende Wahrheit

in den Katechismus übergegangen war.
Alle andern Gründe für den sogenannten „Pseudoareo-

P^giten" kamen später hinzu, wurden oft widerlegt und ebenso
wieder vorgeführt; und dies wird so lange fortdauern, bis

uas falsche Princip, welches diese Gründe aufrechtzuhalten
u'euen soll, aus dem Herzen seiner Anhänger gerissen ist.
^uraufhin nun mufs sich die Verteidigung der Areopagitica zu
a"ererst richten. Dieser Punkt ist vor allem der Stein des An-
sfolse8. Eben darum haben wir diesen gleich anfangs näher



106 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

behandelt. Es mufs die Meinung schwinden, als ob die Kirche
im ersten Jahrhundert nur Kinder und Ungebildete unter ihre
Gläubigen gezählt hätte. Die Briete der Apostel sprechen gegen
eine solche Meinung; die Zeugnisse der Geschichte von
Bekehrungen ebenso. Im apostolischen Jahrhundert strahlte das Licht
des Glaubens so klar und glänzend wieder in der vernünftigen
Aufia8sung der Christen, wie nie mehr später. Was da über
Kult und Jurisdiktion bestimmt wurde, blieb ausreichende Regel
und Berufungsinstanz für alle folgenden Jahrhunderte. Das apostolische

Jahrhundert ist die wahrhafte Grundlage der kirchlichen
Tradition, sowohl im Glauben wie in der Theologie. Nur so
behält die Überlieferung ihren wirklichen mafsgebenden Charakter.
Sie ist ein „Geben" von Seiten des Altertums, ein „Empfangen"
seitens der kommenden Geschlechter. Nur so erhält der Areo-
pagite recht eigentlich seinen Ehrenplatz als Eckstein der
wissenschaftlichen Tradition. Dionysius ist kein blofs „mystischer"
Autor, wie er mit Vorliebe genannt wird, um sich über ihn
hinwegsetzen zu können. Er ist so recht eigentlich der Vater
der Glaubenswissenschaft. Die Theologie hat ihre termini
technici gröfstenteils aus seinen Werken.

Wer diese altehrwürdigen Denkmäler christlichen Forschens
und christlicher Wissenschaft in die Hand nimmt und aufmerksam

liest und prüft, der wird sie auch ihrem Urheber
zurückerstatten. Wer von der Voraussetzung ausgeht, im apostolischen
Jahrhundert habe schon unsere katholische Kirche bestanden
mit ihren Dogmen, mit ihrer Jurisdiktion, mit ihrem Kult; wer
es für möglich hält, dafs der katholische Christ von heute in der
damaligen Predigt, im damaligen öffentlichen Gottesdienste seine
Kirche wiedererkennen würde und nicht blofs das Wrack eines
gewissen Christentums oder die unbestimmten Materialien zu
einem solchen, dem bieten des Areopagiten Werke sozusagen keine
Schwierigkeiten. Nur das Vorurteil, dafs im apostolischen
Jahrhundert noch „Finsternis die Erde bedeckte", dafs da der Glaube
nur „in confuso et generaliter, in factis particularibus" gepredigt
wurde und erst allmählich die Lichtgestalt der heiligen römisch-
hatholischen Kirche sich abhob; nur dieses Vorurteil findet im

Areopagiten auf jeder Seite unlösbare Rätsel, welche es freilich
im 4. oder 5. Jahrhundert sogar in höherem Grade sind.

Nach diesen Ausführungen ist leicht zu beurteilen, was
davon zu halten ist, wenn es (S. 5 f.) in Bezug auf einen
Vergleich der Dionysischen Schriften mit Proklus und der übrigen
neuplatonischen Litteratur heifst: „Hiebei zeigte sich, dafs
PseudoDionysius zwar viel neuplatonisches Gemeingut ver-



107

Wertet, aber auch specifisch proklische Termini, und
bedanken und dafs er auch ersteres gerne in
promise h er Formulierung und Nuancierung f!?) bietet. Dafs
das Verhältnis gerade so und nicht etwa umgekehrt ist, läfst
8>ch, abgesehen vom ganzen Gange der Entwicklung aus
Verschiedenen Indicien erkennen. Manches, was bei Proklus seine
r'chtige Stelle hat, nimmt sich bei Pseudo-Dionysius aus wie
entlehnter Federnschmuck und es ist ihm nicht immer gelungen,
den christlichen Glaubensgehait ganz korrekt in neuplatonische,
epeciell proklische Denkformen zu giefsen, was ja auch an sich
Unmöglich ist. Nicht selten ist die dionysische Gedankenlose

nur verständlich, wonn wir Proklus heranziehen den
der christliche Mystiker oft genug noch zu steigern und zu
überbieten sucht Der Verfasser des dionysischen Schriften-
cyklus wird auf dem Titelblatt Pseudo - Dionysius Areopagita
genannt, und ich glaube die Berechtigung dazu in den früheren
Untersuchungen nachgewiesen zu habeu Sie ergibt sich
aus einer unbefangenen Prüfung der bezüglichen Stellen,
bestätigen sich die Resultate der folgenden Untersuchung
80 ist..." St. Thomas von Aquin urteilt ganz anders (dies. Jahrbuch
XlV, s. 430); er findet in dem ,,Federnschmuck" diligenter
c°nsiderans eine grofse Tiefe der Gedanken; alles ohne
»vroklus heranzuziehen (!!)"; er hält eben den Areopagiten, den
Verfasser dieser Schriften, für den Bekehrten vom Areopag, für
den Schüler des Völkerapostels St. Paulus; trotzdem oder
vielmehr auch grade deshalb, weil er der ausgezeichnetste Kenner
^er Paulinischen Briefe ist. Papst Leo XIII. sagt in seiner
Kncyklika „Providentissimus Deus" ausdrücklich, dafs St. Thomas
a"ch als Schrifterklärer die Palme zuzuerkennen sei.

„Bestätigen sich die Resultate so zeigt sich auch,
^as von Kraftsprüchen zu halten ist, wie sie neuerdings im
^ömmerschen .Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie'
y-H. B. 4. H. S. 483—94 gemacht wurden, wo es unter anderem

• 492 heifst: ,Dionysius hat keine einzige Behauptung, welche
Neuplatonismus angehört.' Angesichts der Kapuzinerpredigt(!)

^
r> welche am genannten Orte und in Fortsetzung im XIII.

• I- H. S. 82—106 über Stiglmayr und mich ergeht, ist die
ekehrung derer, welche an die Echtheit der Areopagitica glauben,
au m zu erhoffen (!!)." Für die uns in diesen Worten geschenkte
atmerksamkeit sagen wir herzlichen Dank. Unsere „Kraft-

®Pfüche" beweist der Verfasser selbst, wenn er unter andern»
dafs es „auch an sich unmöglich ist, den christlichen

aubensgehalt in neuplatonische, speciell proklische Denkformen



108 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

zu giefsen" (siehe: oben). Aber trotzdem heifst es weiter: „nicht
selten ist die dionysische Gedankenf'olge nur verständlich,
wenn wir Proklus heranziehen." Also das an sich Unmögliche
wird doch möglich! Wenn in unserer Kritik die „Kapuze" etwas
gestofsen bat, bitten wir höflichst um Entschuldigung. Dem jugendlichen

Alter sind dergleichen Ausdrücke leicht zu verzeihen;
zumal es uns köstlich gefreut hat. Übrigens scheint die „Predigt"

doch etwas schwer im Magen zu liegen. Der Aquinate
selber hat die Fortsetzung der Predigt (siehe dieses Jahrbuch XIV,
S. 427 ff.; XV, S. 147 ff.) in die Hand genommen. Was speciell
noch Stiglmayr betrifft, so hält ihm als Jesuiten sein hl. Vater
Ignatius von Loyola in den tief beherzigenswerten „Regulae ad
sentiendum vere cum Ecclesia" (besonders: la, 9", 13a) zum
Schlüsse des goldenen Exercitienbüchleins eine noch viel eindringlichere

Predigt, deren entschiedene Befolgung wahre Ehre vor
Gott bringt, gegen welche kurzer Menschenbeifall eitler Tand
ist. Dafs „die Bekehrung derer, welche an die Echtheit der
Areopagitica glauben, kaum zu erhoffen", rechnen wir uns zur
höchsten Ehre.

Im „Vorwort" (S. IX.) heifst es: „Selbstverständlich lag es
nicht in der Absicht des Verfassers, die sog. Dionysischen Schriften
an Zeit und Ansehen möglichst herabzudrücken — so wenig als
das Gegenteil. Wenn trotzdem die Auktorität des angeblichen
,gravissimus pater' nicht steigt, so liegt die Schuld nicht an dem,
der lediglich die litterarhistorischen Verhältnisse zu eruieren und
konstatieren sucht." Die Auktorität des ,gravissimus pater' wächst
allerwärts. Abgesehen davon, dafs insbesondere in theologischen
Werken bei Citaten das „Pseudodionysius" dem „St. Dion.
Areopagita" immer mehr Platz macht, treten auch allenthalben
entschiedene Verteidiger der Echtheit auf. Bei den neueren
Verteidigern ist der als sehr gewichtiger Kritiker selbst bei den
Gegnern geschätzte Uccelli nicht zu übersehen. In England
linden Parkers Übersetzungen der Werke des Areopagiten immer
weitere Verbreitung. Parker beweist in den Vorreden zu diesen
Übersetzungen die Abhängigkeit der Neuplatoniker vom Areopagiten

(dies. Jahrb. XIV., S. 498). Gründlich beweist der Re-

demptorist Dubois in seinem grolsen Werke „Exemplarismus
divinus" Tom. I, sowie in dem einbändigen Auszug die Echtheit.
In seiner „Histoire de la philosophie" (5), Paris 1897, Pars I,
cap. 4, zeigt P. Vallet, ein namhafter französischer Philosoph,
dafs das neuplatonische System ein Gemisch seti aus platonischen,
aristotelischen, stoischen Theorieen und christlichen Dogmen, dessen
Urheber Plotin, Porphyr, Jamblichus und Proklus. Gegen Vacherot,



St. Dionysius Areopagita, nicht PseudodionySius. 109

Welcher in der „Historie de l'Ecole d'Alexandrie" behauptet:
»le christianisme et la philosophie alexandrine sont deux
doctrines issues d'un même principe", erbringt Valiet den schlagenden
Nachweis, dafs die neuplatonische Philosophie sich ganz und gar
(radicaliter) von der katholischen Theologie unterscheide. Pars II,
articulus 2, verteidigt er fest die Ansicht, dafs der hl. Dionysius
Areopagita, der St. Paulus-Schüler, der Bekehrte vom Areopag,
wirklich der Verfasser der unter seinem Namen bekannten
Schriften ist.

Dafs die Sache der Verteidiger der Echtheit selbst in Deutschland

immer mehr Anhänger gewinnt, dafür sorgen auch wacker
die Widersprüche, in welche sich die litterarhistorischen Gegner
jßehr und mehr verwickeln. Zunächst gehen sie von der bis
Jetzt immer noch unbewiesenen Voraussetzung aus, „jene Schriften
könnten nach Form und Inhalt unmöglich dem apostolischen Zeit-
älter angehören." Sie behaupten ferner, die Schriften seien gegen
Bude des 5. Jahrhunderts, sogar nach dem Henotikon 482,
veriest. Trotzdem weisen sie selber nach, dafs die Schriftsteller
Jener Zeit, Orthodoxe wie Monophysiten, alle bereits Dionysius
ale einen Gewährsmann aus apostolischer Zeit anführen bezw.
Verteidigen und erklären (dies. Jahrb. XIII, S. 98 ff.). Zudem
ff'U den Gegnern als Heimat der Dionysischen Schriften Syrien,
°hwohl sie immer behaupten, bei den Syrern hätten diese
^chriften stets als Erzeugnis des Areopagiten gegolten (dies,
yährb. a. 0. S. 102). Als besonders wichtiger Zeuge für die
Echtheit der Areopagitica gilt selbst den Gegnern Leontius
v°n Byzanz (485 — 543). Er zeigt auch unwiderleglich, dafs

diese Echtheit schon vor dem Religionsgespräch in Konstan-
^Qopel ebenso von Katholiken wie Monophysiten geglaubt wurde,
dieser Leontius ist wiederum selbst den Gegnern ein ganz
hervorragender Kenner der theologischen Fragen und Schriften
"ler Väter (dies. Jahrb. a. 0. 101 f.). Fefsler-Jungmann (In-
jd'tutiones Patrologiae, Tom. I, Pars 2., pg. 505 sq. — Inns-
rUck 1896) schreibt über diesen Leontius: „Varia Leontii Opera

^Hiil iuncta egregium quoddam theologiae corpus efficiunt, in
eclesiae thesauro cum reverentia locandum. In iis et singulare

j^&enii acumen et mirabilis ss. Patrum cognitio et in-
es8um Studium contra versutas haereticorum artes, et accura-

m in genuinis ac spuriis ss. Patrum Operibus discer-
®adi8 iudicium elucet Unde a Card. A. Maio in
eologica scientia aevo suo facile princeps prae-a 1 c a, t u r «

Bei dem genannten Religionsgespräch 533 wurde von keiner



110 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Partei die Thatsache bezweifelt, Oj^rillus von Alexandrien (f 444)
habe des Areopagiten Schriften gekannt. Ira 6. und 7.
Jahrhundert berufen sich sehr viele der angesehensten Schriftsteller
aul diese Schriften als auf die eines apostolischen Vaters (dies.
Jahrb. a. 0. S. 102 ft.). Der hl. Maximus (580—(562) selber
sagt (coel. hier. c. 5), dafs bereits der hl. Dionysius von Alexandrien

(um 250) einen Kommentar zum Areopagiten geschrieben
habe. Auf dem Laterankonzil 649 wurde die Echtheit
unbestritten anerkannt und sogar zwei Zeugnisse aus diesen Schriften
als älteste Väterzeugnisse angeführt. Als solches
Väterzeugnis erwähnt auch Papst Agatho (678—681) in seinem
dogmatischen Schreiben an Kaiser Konstantin das des Areopagiten.
Das sechste allgemeine Konzil 680 führte den Areopagiten als

apostolischen Vater gegen die Monotheleten an. Papst
Hadrian I. (772—785) schreibt an Karl den Grofsen, dafs Papst
Gregor d. Gr. den hl. Dionysius Areopagita überaus lobe und
ihn als alten Vater und Lehrer bestätige. Das siebente
allgemeine Konzil 787 citiert den hl. Dionysius vom Areopag als

Kirchenvater für die Bilderverehrung, wie schon im genannten
Briefe Papst Hadrian I. dessen „veridica testimonia" als Zeugnis
für die Bilderverehrung angeführt hatte. Der hl. Johannes Da-
mascenus beruft sich wiederholt in seinem Werke de fide orthod.
auf den Areopagiten als auf einen apostolischen Vater. Und
an diesem Urteile über den Areopagiten als apostolischen Vater
hat die hl. Kirche unentwegt festgehalten und hält sie noch
fest, trotz Laurentius Valla und Genossen und trotz der
zweimaligen eingehendsten gelehrten Untersuchungen unter Papst
Urban VIII. (1623—44). Trotz alledem läfst die hl. Kirche
noch immer ihre Priester auf den 9. Oktober, Fest des als
Pariser Bischofes gemarterten Dionysius, in der hl. Messe die
Epistel aus der Apostelgeschichte lesen, welche berichtet die
Bekehrung des hl. Dionysius vom Areopag, und in der zweiten
Kokturn des Breviers auf diesen Tag ebenfalls den kurzen Lebenslauf

des Areopagiten. Da nun heifst es unter anderm: „Ipse
Dionysius in Christum credit. Itaque et baptizatus est ab Apo-
stolo, et Atheniensium Ecclesiae praefectus. Qui cum poste a

ßomam venisset, a Clemente Pontifice missus est in Gal-
liam praedicandi Evangelii causa. Quem Lutetiam usque
Parisiorum Rusticus Presbyter, et Eleutherius Diaconus pro-
secuti sunt." Auch von den Areopagitischen Schriften ist die

liede, welche nach der modernen Kritik nichts anders sind
als eine vielfach ungeschickte Entlehnung vom Neuplatoniker
Proklus Und von diesen Schriften urteilt trotz dieser



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. Ill
Kritik die hl. Kirche weiter: „L ihr os scripsit admirabiles,
ao plane coelestes, de divinis nominibus, de Coelesti, et Eccle-
siastica hierarchia, de mystica Theologia, et alios quosdam."
Welche Befangenheit! Welche Verblendung! Welche Inferiorität!

Die Schriften des „grofsen Unbekannten, um welchen
Jahrhunderte streiten, und der, wie eine Sphinx, der Theologie immer
nieder Rätsel aufgegeben" (Vorwort S. IX), diese Schriften eines
»unbekannten Fälschers" sind so plötzlich vom wissenschaftlichen
Himmel heruntergeregnet, dafs selbst die Zeitgenossen des
»Eälschers" zu Anfang des 6. Jahrhunderts, Recht- und 1 rr-Gläu-
hige, unisono diese Schriften für die eines apostolischen
Waters halten!!! Wenn nun aber das kein Wunder ist, so
bissen wir überhaupt kein Wunder mehr! Und dieses W'under
stellt uns die moderne Kritik wie im 19. so im 20. Jahrhundert
Zu glauben vor! Tempora mutantur! 0 tempora! 0 mores! Jedoch
h'cht zu vorschnell wundergläubig! Die Gegner selbst geben zu,
hafs Maruta (um 410), Bischof von Maiparkat in Syrien,
woselbst doch erst gegen Ende des 5. Jahrhunderts, sogar nach
hem Henotikon, die Areopagitischen Schriften entstanden sein
sollen, vor dem Henotikon und vor Proklus Zeugnis ablegt
'Kr das damalige Vorhandensein der Werke des Dionysius. Da-
Iü't wird die Sache noch heiterer! Da scheint es doch wahrlich
hicht mehr mit rechten Dingen zuzugehen! Danach hätte also
hoch Ph otius von Konstantinopel recht, wenn er (bibliotheca,
®°h. 1) ausdrücklich sagt, bereits um die Mitte des 5.
Jahrhunderts habe Theodorus presbyter unwiderleglich nachgewiesen,
Oafs die Bücher des Areopagiten echt seien. Derselbe
5«otius nennt nach den monotheletischen Streitigkeiten als
yörfasser dieser Schriften, so dafs jeder Zweifel ausgeschlossen

„Dionysius, discipulus Pauli, Christi martyr, Athe-
h'onsium episcopus." (Forts, folgt.)

^S>-<


	St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius

