Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Artikel: St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius
Autor: Leonissa, Josephus a
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762105

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. vo

_—

dern diese auch bewegt und der Thitigkeit iibergibt, allerdings
Dach deren natiirlichen Beschaffenheit. Gott bedient sich des
hl. Schriftstellers als eines Werkzeuges, nicht wie eines Griffels,
Sondern insofern er mit Verstand und Willen begabt ist, der
“igentiimlichen Thétigkeit des Propheten unbearstandet, der nach
verschiedenen Anlagen auch verschiedenen Stil anwendet. Ist
Dun die intellektuelle Beschaffenheit des Schriftstellers eine solche,
dafs das Aufzeichuen auf géttlichen Auntrieb hin Miihe, Unter-
Suchungen, Nachtwachen u. dgl. erfordert, so steht dies mit der
bl})lischen Inspiration nicht im Widerspruch, vielmehr ist dies
it 1hr verbunden, vorausgesetzt, Gott wolle sich dieses Schrift-
Stellers als eines nach seiner natiirlichen Beschaffenheit handelnden
Ill.BtruI:nentet-?. bedienen, um durch dasselbe sein Wort aufzuzeichnen,
Wie Zanecchia richtig bemerkt. Deswegen ist es auch nicht zu
Verwundern, wenn wir in der hl. Schrift auf Unvollkommenheiten
d?B Stiles, auf dunkle Begriffe stofsen: Dies alles bringt die
Blldungsetufe des Schriftstellers mit sich. Auch sind dies nicht so
Sehr Wirkungen Gottes, als vielmehr Ubelstinde, wie es die Ver-
Wendung eines unvollkommenen Instrumentes mit sich bringt.
_DIESbeziiglich sagt der hl. Thomas: ,quia causa prima magis
Mfluit jn effectum quam secunda, ideo quidquid perfectionis est
0 effectu, principaliter reducitur ad primam causam; quod autem
€8t de defectu reducendum est in causam secundam, quae non
@ efficaciter operatur sicut causa prima.“ De pot. q. 3, a. 7.
ad 15. Uberdies treten diese Umstinde nicht gegen den Willen
Ottes ein; will sich niamlich Gott eines ungebildeten Menschen
bediemen, damit er das Wort Gottes verkiinde, so will er auch
Per accidens alle jene Ubelstinde, wie sie die Verwendung eines
;‘)lchen Werkzeuges zur Folge hat. cf. Cajetan. Comm. ad 8. Th.
* 9. 19 a. 8.

S - e —

ST. DIONYSIUS AREOPAGITA, NICHT
PSEUDODIONYSIUS.

Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

. Die sehr zeitgemiifsen , Forschungen zur Christlichen Litte-
uat‘lr- und Dogmengeschichte* (Mainz, Kirchheim) bringen als 2.
8d 3. Heft des I. Bandes eine litterarhistorische Untersuchung



96 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

von Repetent Dr. Hugo Koch (Tiibingen): ,Pseundo-Diony-
sius Areopagita in seinen Beziehungen zum Neuplatonismus
und Mysterienwesen.“ Der Titel gibt ganz deutlich des
Buches Teile an: I. Pseudodionysius und der Neuplatonismus.
IL. Pseudo:Dionysius und das Mysterienwesen, Demnpach erwidern
wir in 2 Artikeln. Zunéchst also zu: ,Pseudo-Dionysius
und der Neuplatonismus.“

Die Einleitung (8. 1—8) bringt Bemerkungen ,zum
Stande der Areopagitischen Frage*. ,In den merkwiirdigen
Zeiten des Kampfes zwischen Griechentum und Christentum,
speciell der neuplatonischen Philosophie und der christlichen
Theologie, beschuldigte man einander der Eotlehoung oder, wie
man auch weniger zart sich ausdriickte, des Diebstahls.“ Die
Neuplatoniker werden den Kirchenvitern gegeniiber gestellt.
Beiderseits sollen Ubertreibungen gemacht sein und die Wahr-
heit in der Mitte liegen. , Beziiglich des Verhiltnisses von Neu-
platonismus und Christentum hat man sich im allgemeinen dahin
verstandigt, dals eine Wechselwirkung stattgefunden hat, wobei
freilich im einzelnen Falle die Entscheidung dariiber schwer fillt,
wer der gebende Teil sei und wer der empfangende.“ (8. 2.)
Beim Vergleich der ,,Entlehnung‘ seitens der Neuplatoniker und
der Kirchenviter wird die Verschiedenheit des entlehnten
Gegenstandes iibersehen. Etwas anderes ist die ,,Methode® als
der ,,Wahrheitsgehalt”. Zudem sind die Neuplatoniker Christen-
feinde, mehr oder weniger erbittert; die Viter aber vom Geiste
Gottes erleuchtete Ménner, welche ungescheut anerkennen, was
Wahres auch bei ihren Gegnern sich findet: Bei ihnen hat man
die goldene Mitte und damit auch die Wahrheit zu suchen. Keiner
der Viter betrachtete irgend ein philosophisches System als Regel
und Maflsstab seines Denkens, sondern den Glauben allein.
Mochten sie sich der Philosophie des Plato oder der des Aristo-
teles zuneigen, mit Hilfe des Glaubens reinigten sie das System
bestimmter Philosophen und zeigten, was darin Wahres und
Falsches war. Sie beniitzten die philosophischen Ausdriicke und
Lehrsiatze nur, um die angegriffenen Glaubenswahrheiten dem
menschlichen Verstande leichter zuginglich zu machen. Man
behauptet, dem Christentum sei so viel Neuplatonisches zuge-
flossen, bei einzelnen Denkern, ja Richtungen soviel, dafs man
fragen konne, ob nicht mehr das Christliche io den Neuplato-
nismus, als das Neuplatonische in das Christentum eingeflossen
sei. In Wahrheit aber ist es nicht das Christentum, sondern
immer nur die Hiresie, die aus dem Neuplatonismus ihre ldeen
und Grundsitze schopfte. Der Neuplatonismus ist die Reaktion



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 97
—

der heidnischen Philosophie, soweit sie es verschmihte, das Opfer
des Gehorsams zu bringen, gegen das Christentum. Das Christen-
tum verkiindete Versohnung, Verbindung mit Gott, ewiges Leben
10 Gott, jedoch als Frucht demiitigen Glaubens und kindlicher
Unterwerfung. Die neuplatonische Philosophie glaubte dasselbe
der Menschheit darbieten zu konnen als Fracht natiirlicher Selbst-
thiitigkeit, freier innerer Beschaulichkeit. Der stolze Gedanke
€mer in und durch die Vernunft selbst stattfindenden unmittel-
baren gottlichen Erleuchtung, welcher Aristoteles wie Plato fern
lag, wurde dem christlichen Begriff der gottlichen Offenbarung
Unterstellt und entgegengesetzt. Die neuplatonische Philosophie
Schliefst jede Beeinflussung des Christentums aus, stellt sich
glellmehr dar als dessen schroffen Gegensatz (dies. Jahrb. IL
- 190).

Im Neuplatonismus raffte die alte Philosophie ihre letzte
Kraft zusammen, das geistig immer mehr sinkende Heidentum
ufrecht zu erhalten. Er stellte sich die Aufgabe, in den ver-
Schiedenen philosophischen Systemen der Vorzeit wie in den

olksreligionen eine innere wesentliche Einheit bei aller Ver-
Schiedenheit der &ufseren Formen und ornamentalen Beiwerke
Dachzuweisen, zu zeigen, dals in allen Wahrheit sei, sie sich
gegenseitig erginzten, keineswegs die gegnerischerseits darin
gefundenen Widerspriiche in sich triigen, dafs alle heidnischen
‘Ulte verschiedene Offenbarungsweisen derselben Gottheit, die
®lne Philosophie mit der einen Religion zu einem Ganzen zu
Verschmelzen sei. Die Léauterung des volkstiimlichen Gotter-
8laubens sollte erfolgen: 1. durch Zuriickfihrung aller Religions-
Systeme auf die allen gemeinsamen Grundwahrheiten; 2. durch
'lnige Verbindung derselben mit der Philosophie; 3. durch Zu-
fenahme christlicher Lehrstoffe; 4. durch allegorische Deutung
bef‘ Mythen, welche als dichterische und geistvolle Hiille ver-
Orgener Wahrheiten erschienen (Hergenrdther, KG. (3) L. 8. 146).
Des Piotinus Schiiler Porphyrius aus Tyrus (f 304 zu Rom),
Obschon vielfach von christlichen Ideen erfiillt, schrieb 15 Biicher
Segen die Christen. Kr nahm die meisten seiner Einwendungen
488 dem A. und N. Testament, suchte Widerspriiche zwischen
“;en Aposteln nachzuweisen, bekdmpfte die Darstellung des Lebens
vea‘l und seiner Wunder, die Dogmen von der Auferstehung und
C(l’]ﬂ_ der Ewigkeit der Hollenstrafen. Voll Hals gegen das
. Nstentum, suchte er die heidnische Gotterlehre, wie sie be-
Onders in den Orakelspriichen sich fand, als der Vernunft und
re" wahren Philosophie ganz entsprechend nachzuweisen, wih-
®od er die Ungereimtheiten der Mythen durch physikalische

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVI. 7



98 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

und allegorische Auslegungen aus dem Wege zu raumen suchte.
Vielen Neuplatonikern war Christus ein Weiser und Theurg, das
Christentum aber eine Verfalschung seiner urspriinglich mit der
platonischen ganz iibereinstimmenden Lehre, welche seine Schiiler
mifsverstanden haben sollen, die ihn falschlich zu Gott gemacht;
nur sell Christus darin gefehlt haben, dals er an das Judentum
anstatt ap das Heidentum sich anschlofs. Aus den avch von
Juden gebrauchten orphischen Schriften und aus Hermes Tris-
megistos suchten die Heiden, so gut wie aus ihren Orakeln,
Beweismomente gegen das Christentum zu entnehmen, wihrend
auch die Schriften des Juden Philo viel beniitzt wurden (a. O.
S. 148). Durch Auswahl der besten aus allen bisherigen Phi-
losophieen und unter Zuhilfenahme orientalischer, selbst jiidi-
scher und christlicher religioser Vorstellungen sollten die alten
Religionsmythen gelautert, die Sittenlehre entsprechend reformiert
und so gleichsam eine religiose Philosophie oder vielmehr eine
philosophische absolute Religion konstruiert werden, welche die
christliche Religion ersetzen, iiberwinden und verdringen konnte
(KL. (2) Herder, Freiburg; Artikel: ,Neuplatonismus® Sp. 195).
Der im Wesen des Neuplatonismus liegende Gegensatz
gegen das Christentum entwickelte sich bei Porphyrius be-
reits zu direkter Feindseligkeit und offenem Kampfe (a. O. Sp.
207). Somit ergibt sich aueh aus dem grundverschiedenen Zwecke
der Neuplatoniker und der Kirchenviter wie von selbst ganz
leicht, wer der gebende Teil sei und wer der empfangende.
Ganz mit Recht, durchaus gemils dem gegensitzlichen Ver-
hiltnis des Neuplatonismus zum Christentum, ,ruhte gerade auf
Proklus, dem letzten Neuplatoniker voo Bedeutung (410—485),
in alter und neuer Zeit der Verdacht, die Dionysischen
Schriften in ergiebigster Weise beniilzt zu haben“., Mit Lau-
rentius Valla begann eine neue Richtung. Nun wollte man erkannt
haben, ,dafs jene Schriften nach Form und Inhalt unmoglich
dem apostolischen Zeitalter angehoren konnen“. KEine blolse Be-
hauptung ist dies, fiir welche man den Beweis bisher schuldig
geblieben ist. Damals fing man eben an, den durchaus iiber-
natirlichen Ursprung des Christentums aus dem Auge 2zu
verlieren. Es begann die rationalistisch-evolutionistische Auf-
fassung von der Entstehung des Christentums und seiner Theologie.
Grade diese Richtung kann sich mit dem Bekehrten vom Areopag,
dem grolsen Schiiler des hl. Vilkerapostels Paulus, als Verfasser
der genannten Schrifien nicht befreunden, weil er ihr scharfster
Gegner ist. In Beurteilung der Kirche Gottes, des Christentums,
ist jener Richtung malsgebend das Privaturteil, die menschliche



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 99

—_—

Vernunft, die Natur; dem Areopagiten aber der Glaube, die
gottliche Vernunft, die veritas prima, Gott.
Die Kirche Gottes, das Christentum, ist eine iibernatiir-
liche Thatsache. Ubernatiirlich ist der Ursprung, iiber-
Datirlich die Mittel, iibernatirlich die Zweckvollendung.
_Eine Thatsache kann nicht richtig gewiirdigt werden, wenn deren
Innerste Natur, ibr eigentliches Wesen, verkannt wird. Fiir die
Betrachtung des Christentums oder der Kirche muls vorausgesetzt
werden die ibernatiirliche Kraft dessen, welcher die Vollen-
dung seinem ganzen Wesen nach ist. Christentum ist durch-
aus gleichbedeutend mit Kirche. Denn die da wirkende Kraft
Ist eine ganz einfache. Sie ist eben dadurch ausgezeichnet und
Von allen ibrigen Kriften geschieden, dals sie allumfassend
18t und zugleich bis zur grofsten und tiefsten Einheit vordringt,
0 dals ein Dienen zu weiterer Vollendung nicht mehr moglich
i8t. Im Christentum eben soll diese Kraft sichtbar hervortreten
Vor aller Welt. Sie mufs also zundchst eine Einheit unter den
Menschen herstellen, welcher alle Menschen anhangen, in welcher
alle Menschen und die ganze sichtbare Natur ihre endgiiltige
Vollendung finden kénnen. Dies gehort zum Wesen dieser Kraft,
Sagen, das Christentum zerfalle in verschiedene Kirchen, wider-
Spricht dem innersten Wesen des Christentums. Der einen, iiber-
Latiirlichen Kraft nach kann Christentum und Kirche in ihrer
Einheit nie getrennt werden. Man kann keiner Kraft und am
Wenigsten der iibernatiirlichen zumuten, sich selbst zu verleugnen;
ler das zu leugnen, was sie dort behauptet, hier das zu wirken,
Was sie dort zu hindern sucht.
~ Eine Entwicklung kann nie stattfinden in der iibernatiir-
lichen Kraft selber. Im Gegenteil ist diese Kraft der unmittel-
are Ausdruck jenes Wesens, welches ein allumfassendes
‘ermogen hat und zugleich mit innerster Notwendigkeit ein-
2elnes Wirklichsein ist. In ihr liegt alle Entwicklung von
Vornherein vollendet da. In ihr ist nichts der Entwicklung zu-
ganglich; inhaltlich ist sie ganz und gar vollendet. Nur dem
Wmfange nach kann bei der iibernatirlichen Kraft von Ent-
Wicklung die Rede sein, indem die natiirlichen Krifte ihr in
'mer ausgedehnterem Mafse unterthan und von ihr durchdrungen
Wurden, Depn Freiheit wohnt ihr inne; sie wirkt und schafft,
‘YO des Allerhochsten Wille dies bestimmt. Die Kirche Jesu
(jh_l‘isti war von Anfang an in vollendeter Weise nach allen
€iten hin offenbart. Im Verlaufe der Jahrhunderte hat sich
'ese Vollendung stets in sichtbarer Weise, nach irgend welcher
“Clte hin, weiter ausgebreitet, grofsere Kreise ergriffen, sich
7*



100 St. Dlonysnus Areopagita, nicht Pseudodlonysms

immer mehr herabgelassen zur Schwiche der natiirlichen Krifte,
um diese alle unserer Vollendung dienen zu lassen. Mit dem
Begiune des Christentums trat deutlichst hervor sein Grundunter-
schied von allen anderen vermeintlichen Heilsanstalten: es war
gegriindet auf eine ibernatiirliche Kraft und lebte aus einer
iibernatiirlichen Kraft heraus. Mit dieser Thatsache haben die
Apostel gerechnet, als sie es verkiindeten; mit dieser einmal
bestehenden Thatsache muls jeder rechnen, welcher in seinen
entsprechenden Erwigungen dem Christentum gerecht werden
will (vgl. Schneider: Apostol. Jahrhundert I. Einleitende Ge-
sichtspunkte. Regensburg 1890).

Christus der Herr bat die Apostel ausgewihlt, auf dals
sie in der Kirche selbst die 'I'rager aller Belehrung bis in die
spitesten Zeiten wiirden. In den Aposteln war die Fiille iiber-
natiirlicher Kenntnis. Sie hatten das tiefste Verstdndnis
der Glaubenslehre. Die diesbeziigliche Lehre der hl. Viter falst
kurz der Aquinate (Sum. Theol. 2. 2. qu. 1. a. 7. ad 4) zu-
sammen mit den Worten: ,Illi qui fuerunt propinquiores Christo
vel ante, sicut Joannes Baptista, vel post, sicut Apostoli, ple-
nius mysteria fidei cognoverunt. Deshalb betrachtet es Bannez
(in L. c.) als einen Irrtum im Glauben, wenn jemand behaupten
wolle, es sei der Glaube der Apostel nicht so vollkommen oder
nicht so ausdriicklich (explicite) gewesen, wie der unsrige. Suarez
(de fide disp. II. sect. 6. n. 10) schreibt: , Doctores Ecclesiae
posteriores Apostolis fuisse sapientiores in fide vel habuisse illam
magis explicitam, quam ipsi Apostoli, dici non potest, et a theo-
logis communiter reprobatur, etiam tanquam temerarium.“ Die
Apostel unterscheiden sich von allen nachfolgenden Lehrern der
Kirche dadurch, dafs jeder von ihnen die ganze Heilswahrheit
so explicite erfalste, wie kein spiterer Lehrer mehr, keineswegs
obscure et generaliter und in exemplis, sowie auch das Ver-
stindnis der Glaubenslehre mit der Autoritit verband, es in
bindender, die ganze Kirche verpflichtender Weise vorzulegen,
was spiter in dieser Weise nicht mehr der Fall war. Auf
Grund des eigenen Verstindnisses durfte und darf kein Papst
etwas zu glauben vorschreiben, sondern nur auf Grund der Lehre
der Apostel.

Von den Aposteln empfing der Areopagite. In seinen
Werken erhilt die Tradition der katholischen Lehre einen her-
vorragenden Glanz. In denselben kann man die Tradition als
wissenschaftliche und schriftlich niedergelegte offenbar verfolgen
bis zu den Aposteln. Bei diesem grofsen Dionysius treten alle
Umstinde zusammen, dafs er als Eckstein der katholischen {ber-



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 101

—_—

lieferung dastehe. Er war eingeweiht in alle Tiefen der Philo-
Sophie. Er war Horer des hl. Vélkerapostels Paulus und
kannte aus personlichem Umgange andere Apostel. Er bewies
die Heiligkeit seines Lebens durch den Martertod. Die Phi-
losophie und klassische Wissenschaft war damals auf glinzender
Hohe. Die Umbildung der erhabenen Weisheit Platos in den
Neuplatonismus hatte noch nicht stattgefunden. Da mufste die
Sehnsucht Platos nach einer Offenbarung der Gottheit in den
unversieglichen Béchen der geoffenbarten himmlischen Weisheit
des Kreuzes ihre volle Freude und Befriedigung finden. Da
ufste die npatiirliche Wahrheit das Gewand ihrer Schwéche
ablegen und, bekleidet mit dem aus der Ewigkeit heraus strah-
lenden Lichte, ihre Augen Gffnen fiir ungeahnte Lichtkreise.
. Die iibernatiirliche Wahrheitsfiillle wurde nach St. Paulus
m den zwei Principien erfalst: ,,Deum esse* und ,remuneratorem
€sse’’; oder wie St. Thomas sagt: 1. Die Dreieinigkeit, als
Ausgangspunkt aller notwendigen Wahrheiten; 2. die Mensch-
Werdung, als Ausgangspunkt aller von der freien Giite Gottes
abhingigen Wahrheiten. Grade nun in diesen beiden Principien
falste der hl. Dionysius die ganze iiberpatiirliche Offenbarung
Zusammen: Wir miissen preisen Gott als Dreieinigen, welcher
Von allem die einheitliche Ursache ist; und dann besonders die
irkung seiner Giite fiir uns Menschen hervorheben, kraft
deren die eine der drei Personen Mensch geworden ist (Div.
Dom. ¢. 2). In der Lehre des Areopagiten iiber die Dreieinig-
eit ist iiberreiche Fiille gegeben, um alle spiiteren Lehrent-
Scheidungen abzuleiten. In der Bildung eines jeden Wortes
Scheint der St. Paulus-Schiiler die ganze Lehre vor Augen gehabt
20 haben. Nie ist etwas vergessen; nie etwas zu viel, was spéter
el Behandlung eines andern Punktes beschrinkt werden miifste.
D seinen Ausdriicken tritt so recht deutlich das Leben in der
Ubernatiirlichen Offenbarung hervor. Des Areopagiten Schriften
Waren, im Unterschiede von den Schriften der andern apostoli-
Schen Viter, nur fir die Vorsteher der Kirche geschrieben.
l1ese sorgten dafiir, dals die darin enthaltene Lehre in ihrer
edigt einen populiren Ausdruck fand. Mit der geistigen Fort-
Planzung des entsprechenden vollen. Verstindnisses der aposto-
Ischen Lehre selbst aber ging es in der hl. Kirche wie beim
Jatirlichen Wissen. So erreichte z. B. von Sokrates) Schiilern
€lner die Universalitit des Meisters. Der eine wurde Au-
Yoritit in der abstrakten Spekulation; der andere zeichnete sich
U8 durch die vollendete Form der Darstellung; der dritte war
®In besonders eifriger Forscher in der Ethik. So blieb wohl



102 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

das Verstidndnis des Meisters als Inhalt der ganzen Lehre
bestehen; aber die Tiefe der Auffassung des Meisters wird
immer mehr vermifst. Der Meister schaute niamlich klar alles
zusammen in wenigen allgemeinen Principien. (egebenenfalls
hiatte er sogleich mit grolster Leichtigkeit seine Anwendung auf
jeden beliebigen Stoff machen und ohne weiteres auftauchende
Zweifel losen konnen.

Die vornicinischen Viter haben offenbar die richtige Lehre.
Aber dieselbe ist gleichsam nicht so recht aus dem Vollen ge-
schopft. Hie und da wird die eine Seite zum scheinbaren Nach-
teil der andern zu viel hervorgehoben. Die eine Stelie desselben
Vaters ist klarer als die andere. Der Ausdruck ist oft nicht
scharf genug; wahrscheinlich wegen der mehr volkstiimlichen
Schreibweise. Uber die einzelne Stelle konnen Zweifel eutstehen,
wenngleich die Lehre im ganzen korrekt ist und die eine Stelle
durch eine andere erklirt werden kann. Schliefslich bedarf es
bei der kirchlichen Autoritit der Gnadenhilfe des hl. Geistes,
um dessen Sprache recht zn verstehen. So zerteilt sich ge-
wissermalsen der Glanz der apostolischen Zeit, des Areopagiten,
mehr und mehr. Soweit es der menschlichen Vernunft zugianglich
wird, bricht sich das Licht der Offenbarung immer mehr in
kleinere Stiicke: ,mittit crystallom suum sicut buccellas.” Die
beiden Pole der Entwicklung ndhern sich gleichsam nach und
nach. Ist in dem einheitlichen Verstidndnisse und im
innern tiefen Durchdringen der Heilslehre stets ein Fallen vor-
handen, so nimmt anderseits die Teilnahme am wahren Ver-
standnisse immer mehr zu. Die Bissen werden kleiner, aber auch
leichter verdaulich. Die kirchliche Autoritit erkldrt einzelnes
immer deutlicher, so dafls auch die Kurzsichtigsten den Gegen-
stand des Glaubens eindringlicher vor Augen haben.

In der apostolischen Zeit standen sich die beiden Pole der
Dogmenentwicklung scharf gegeniiber. Das tiefste Verstandnis
der Offenbarung Christi war in den Aposteln und ihren unmittel-
baren Schiilern. Anderseits durfte die christliche Wahrheit der
breiten rohen Volksmasse nur in den allgemeinsten Umrissen
gepredigt werden, um Milsverstindnisse fern zu halten. Das
Heidentum hielt die Herrschaft iiber die Volksmassen fiir um so
sicherer, je weniger Kenntnisse diese hatten. Die hl. Kirche
dagegen suchte zunichst dieser rohen Unwissenheit des Volkes
zu steuern und moglichst jegliches natiirliche Wissen zu ver-
breiten. Sie konnte dann um so sicherer das Gebiaude des Glau-
bens auffihren. So ward der urspriingliche Gegensatz zwischen
den einzelnen Lehrern und der breiten Volksmasse immer



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 103

geringer. Freilich waurde das einmal gegebene Glaubensverstand-
nis nicht minder; aber die Erhebung der Menschheit zu diesem
Verstindnisse dehnte sich aus.

Wahrhatt katholisch, allgemein, allumfassend ist unsere
bl. Kirche. Ihre Lehrentscheidungen sind stets auf das Beste
des ganzen Menschen, auf das Beste von Leib und Seele ge-
richtet. Dieselben sollen der ganzen Menschheit, zu allen
Zeiten niitzlich sein. Wahrhaft international ist die hl. Kirche.
Sie umfafst alle Stinde, alle Geschlechter, alle Vilker; wahr-
baft ein Hort alier Kiinste und Wissenschaften. Wer sich aber
von ihrer Lehre auch nur im geringsten entfernt, der nihert sich
der Einseitigkeit, der Ungerechtigkeit. Er trennt, was
nicht getrennt werden soll. Er nimmt eine Wahrheit so an,
dals dieselbe fiir ihn den Ausschluls einer andern zur Folge hat.
Die Kirche, der Felsen, an welchen der Stahl der Verfolgung
schlagt, gibt nur um so mehr Funken von der bei ihr nieder-
gelegten Lichtfiille. Die angegriffenen Punkte entscheidet sie
mit so klaren Ausdriicken, dals dieselben auch weniger Ver-
anlagten zugénglich sind. Sie wird zwar verfolgt, und ihre Ver-
!'O]ger entfernen sich immer mehr vom Gesetze Gottes; ,mit
thr aber bleibt der Herr.“ Fiir die Kirche flielsen aus allen
Angriffen, welche gegen die ihr anvertraute Wahrheit gemacht
werden, ebenso viele ,,Erbarmungen®. Sie priift dann langer
und tiefer die ,Rechtfertigung Gottes*. Nur darum ist es ihr
Zu thun, dafs die Wahrheit Christi mehr zerlegt, mehr den An-
forderungen der Zeit angepaflst, dafs ihr Triumph iiber alle aus
der natiirlichen Vernunft geschopften Begriffe und Forschungen
Mehr und mehr ein allgemeiner, ein in immer hoherem Grade
anerkannter werde. Sie begehrt zu leben ,gemifs dem geoffen-
bfirten Urteile Gottes“. Bringt ihr dieses nun Frieden, wenn es
€lnmal in geeigneter Weise vorgelegt worden ist? Nach auflsen
hin hat es neue Kampfe zur Folge; nach innen aber ,Freunde,
Friede, Gerechtigkeit im hl. Geiste.*

~ Gedriickt durch die Verfolgung, lilst die wahre Braut Christi,
die hl. Kirche, erst recht die unendliche grofse Liebe Gottes
l(f‘lchten. Da erklaren unzihlige Schriften den einfachen Gliu-
bigen die Wahrheit. Da wird in begeisterten Predigten naher
gezeigt, wie die getroffene Glaubensentscheidung ganz und gar
der |, Schrift, den Vatern, der menschlichen Vernunft selber
®otspricht; wie diese Wahrheit immer in der Kirche von deren
ehrern, Heiligen und Martyrern gelehrt worden und zu allen
lten Begeisterung fiir heldenmilsige Tugendiibungen hervor-
8ebracht hat. Da regnen von allen Seiten Erklarungen tiefster



104 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Ergebenheit gegeniiber der heiligen Mutter, der Kirche. Freudig
werden die grolsten Opfer gebracht. Ketten und Banden werden
zu hober Ehre. Selbst das Leben verliert seinen Wert um
Christi willen. Die Einheit der Christen wird inniger; ihr Eifer
brennender; ihr Vertrauen auf Gottes Barmherzigkeit fruchtbarer;
die Ohnmacht ihrer Natur gegen so zahlreiche und méachtige
Feinde tritt klarer ins Bewulstsein. Wir leben heute in einer
Zeit hoher und allgemeiner Bildung; so wird oft genug geriihmt.
Aber wem verdanken wir die Verbreitung dieser Bildung in
die weitesten Volkskreise. Einzig und allein der Aufgabe der
hl. Kirche, im Laufe der Jahrhunderte das Verstindnis der ge-
offenbarten Glaubenswahrheit immer mehr zu einem Gemeingute
der Menschheit zu machen. Ihre (slaubensgeheimnisse sind voll
der Wahrheit. Es sind nicht ,,(Geheimnisse” ans Mangel an Licht.
Sie tragen an sich das Herrschersiegel iiber die ganze Natur.
Sie konnen in ihrer Erhabenheit nur anerkannt und geschitzt
werden, wenn auch die Natur, die philosophischen Wahrheiten,
die Regeln der Kunst, die Grundsitze des Rechtes moglichst
tief und allgemein erfalst werden. Darin liegt ja eben das ganze
der geschaffenen Vernunft zugingliche Verstandnis des Glaubens,
dals seine Erhabenheit iiber alles rein Natiirliche geschaut wird.
Alle aus der Natur geschopfte Wissenschaft vermag den Glauben
keineswegs zu mindern, sondern vielmehr nur zu schmiicken und
hervorzuheben.

Immer hat die hl. Kirche dieselbe ,,Wahrheit der Liebe*
gepredigt. Kein bitterster Undank, keine grausamste Verfolgung
hat ihre Liebe und Giite aufgehalten. Ihre Wahrheit ist eben
diec Wahrheit des Kreuzes, die Wahrheit des siegreichen
Todes. ,,Am Kreuze erhoht, will ich alles an mich ziehen.* Der
Tod mufs herrschen; denn er ist der sichtbare Beweis, dals
Gott alle Kraft und Bestimmung zugehort. Christus herrscht
durch seinen Tod, damit alle Macht auf Erden sich als Ohn-
macht erkenne. Der Tod herrscht, damit diese Wahrheit durch
alles Fleisch dringe: Alles lebe, sei und wirke nur durch und
fir und in Gott. Alles ist bestimmbar vor Gott. Gott
allein ist der allbestimmende Grund, welcher nach nichts als nach
sich selber fragt. Gottes Wille ist der Beginn aller Kreatur.
Das ist die Wahrheit, welche an der Spitze aller Erschaffung
und jeglicher Entwicklung steht! Das ist die Wahrheit, welche
die' Herrschaft des Todes Christi sichtbar wie ein Siegel der
Ewigkeit auf alle Natur geprigt hat! Von der Ewigkeit kommt
alles, was der Kirche Gottes und ihren Kindern hier auf Erden
widerfahrt. Alles aber, was von der Ewigkeit kommt und da



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 105

dem unerschiitterlichen Auge Gottes unverriickbar gegenwirtig ist,
kann auch nur wieder zur Ewigkeit filhren. Was der Herr in
dem Ratschlusse seiner unwandelbaren Gerechtigkeit beschlossen,
das reicht wieder hinein in die Ewigkeit. Das ist der Trost der
Kirche, dafs keine Thrane verloren ist; dafs Gott nur jene Leiden
schickt, welche er von Ewigkeit her beschlossen hat; dals Gott
verherrlicht durch das Kreuz seines eingeborenen Sohnes (vgl.
Schizler, Bedeutung der Dogmengeschichte § 3 ff.; Schneider,
Wissen Gottes, 4. Bd. 14. u. 15. Kap.; beide Werke: Regens-
burg, Manz).

Der Anfang des Leugnens der Echtheit der Areopagitischen

Schriften, der sogenaunte Pseudo-Areopagitismus, begann mit der
allméhlichen Loslosung von der kirchlichen Autoritit, mit dem
Neuerwachen des Klassicismus im 15. Jahrhundert. Der Tradi-
tionsinbalt fing an sich zu verfliichtigen. Solche kirchliche Lehr-
sdtze wurden bezweifelt oder durch die wissenschaftliche Auf-
fassung ihres eigentlichen Inhalts entkleidet, an welche man ein
Jahrhundert vorher nicht zu rithren gewagt hitte. Die Konzile
zu Konstanz und Basel, einigermafsen auch das von Florenz hatten
die traurigen Folgen des grofsen Schisma nicht ganz iiberwinden
konnen. Es sollte neugestaltet werden. Als reformbediirftig und
Selbst in den Hauptpunkten als entwicklungsfihig ward ange-
Sehen, was die Viter der ersten Jahrhunderte gelehrt hatten.
Das apostolische Jahrhundert mulste als roh gedacht werden;
Ritus, Lehrgehalt, Jurisdiktion als damals im Entstehen, gleich-
Sam keimartig. Dieses leitende Princip diktierte der Humanismus.
ln den Areopagitischen Schriften nun finden sich genau ausge-
SProchene Lehrsitze iiber die Dreieinigkeit, die Erlosung, die
Person Christi, die Gnade; ein voll ausgebildeter und erklarter
ult; unabweisbare Zeugnisse fiir das Bestehen einer strengen
lerarchischen Ordnung; — also diirfen diese Werke nicht dem
Apostolischen Jahrhundert angehoren, sondern miissen aus einer
Spiteren Zeit stammen, in welcher dies alles schon allen Glin-
blg_en ganz geldufig, gleichsam als ausgesprochene bindende Wahr-
1t in den Katechismus iibergegangen war.

Alle andern Griinde fiir den sogenannten ,Pseudoareo-
Pagiten* kamen spiter hinzu, wurden oft widerlegt und ebenso
oft wieder vorgefiihrt; und dies wird so lange fortdauern, bis

8 falsche Princip, welches diese Griinde aufrechtzuhalten
!enen goll, aus dem Herzen seiner Anhénger gerissen ist.
araufhin nun mufs sich die Verteidigung der Areopagitica zu
allererst richten. Dieser Punkt ist vor allem der Stein des An-
Stofses, Kben darum haben wir diesen gleich anfangs néher



106 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.
bebandelt. Es muls die Meinung schwinden, als ob die Kirche
im ersten Jahrhundert nur Kinder und Ungebildete unter ihre
Glaubigen gezihlt hiitte. Die Briefe der Apostel sprechen gegen
eine solche Meinung; die Zeugnisse der Geschichte von Bekeh-
rungen ebenso. Im apostolischen Jahrhundert strahlte das Licht
des Glaubens so klar und gldnzend wieder in der verniinftigen
Auffassung der Christen, wie nie mehr spater. Was da iiber
Kult und Jurisdiktion bestimmt wurde, blieb ausreichende Regel
und Berufungsinstanz fiir alle folgenden Jahrhunderte. Das aposto-
lische Jahrhundert ist die wahrhafte Grundlage der kirchlichen
Tradition, sowohl im Glauben wie in der Theologie. Nur so
behillt die Uberlieferung ihren wirklichen malsgebenden Charakter.
Sie ist ein ,,Geben“ von seiten des Altertums, ein ,Empfangen®
seitens der kommenden Geschlechter. Nur so erhilt der Areo-
pagite recht eigentlich seinen Ehrenplatz als Eckstein der wissen-
schaftlichen Tradition. Dionysius ist kein blols ,mystischer
Autor, wie er mit Vorliebe genannt wird, um sich iiber ihn hin-
wegsetzen zu konnen. Er ist so recht eigentlich der Vater
der Glaubenswissenschaft. Die Theologie hat ihre termini
technici grofstenteils aus seinen Werken.

Wer diese altehrwiirdigen Denkmaler christlichen Forschens
und christlicher Wissenschaft in die Hand nimmt und aufmerk-
sam liest und priift, der wird sie auch ihrem Urheber zuriick-
erstatten. Wer von der Voraussetzung ausgeht, im apostolischen
Jahrhundert habe schon unsere katholische Kirche bestanden
mit ihren Dogmen, mit ihrer Jurisdiktion, mit ihrem Kult; wer
es fiir moglich halt, dals der katholische Christ von heute in der
damaligen Predigt, im damaligen offentlichen Grottesdienste seine
Kirche wiedererkennen wiirde und nicht blofs das Wrack eines
gewissen Christentums oder die unbestimmten Materialien zn
einem solchen, dem bieten des Arcopagiten Werke sozusagen keine
Schwierigkeiten. Nur das Vorurteil, dafs im apostolischen Jahr-
hundert noch ,,Finsternis die Erde bedeckte, dafs da der (Glaube
nur ,,in confuso et generaliter, in factis particularibus‘‘ gepredigt
wurde und erst allmahlich die Lichtgestalt der heiligen romisch-
hatholischen Kirche sich abhob; nur dieses Vorurteil findet im
Areopagiten auf jeder Seite unlosbare Ritsel, welche es freilich
im 4. oder 5. Jahrhundert sogar in hoherem Grade sind.

Nach diesen Ausfiihrungen ist leicht zu beurteilen, was da-
von zu halten ist, wenn es (8. 5 f.) in Bezug auf einen Ver-
gleich der Dionysischen Schriften mit Proklus und der ibrigen
neuplatonischen Litteratur heifst: , Hiebei zeigte sich, dafs Pseudo-
Dionysius zwar viel neuplatonisches Gemeingut (!?) ver-



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 107

—

Wertet, aber auch specifisch proklische Termini, und
Gedanken (!?), und dals er auch ersteres gerne in pro-
klischer Formulierungund Nuancierung(!?) bietet. Dals
d_a.s Verhdltnis gerade so und nicht etwa umgekehrt ist, lafst
Sich, abgesehen vom ganzen Gange der Entwicklung (!?), aus
verschiedenen Indicien erkennen. Manches, was bei Proklus seine
Michtige Stelle hat, nimmt sich bei Pseudo-Dionysius aus wie ent-
lehnter Federnschmuck (!?) und es ist ihm nicht immer gelungen,
den christlichen Glaubensgehalt ganz korrekt (!?) in neuplatonische,
Speciell proklische Denkformen zu giefsen, was ja auch an sich
Unmoglich (!!!) ist. Nicht selten ist die dionysische Gedanken-
folge nur verstindlich, wenn wir Proklus heranziehen (1?). den
ﬂel‘ christliche Mystiker oft genug noch zu steigern und zu
liberbieten sucht . . . Der Verfasser des dionysischen Schriften-
¢Yklus wird auf dem Titelblatt Pseudo - Dionysius Areopagita
genannt, und ich glaube die Berechtigung dazu in den friitheren
ntersuchungen nachgewiesen zu haben (1??7?). Sie ergibt sich
aus einer unbefangenen Priifung (!??) der beziiglichen Stellen.
Bestéitigen sich die Resultate der folgenden Untersuchung (???),
80 ist, . .* St. Thomas von Aquin urteilt ganz anders (dies. Jahrbuch
X1v, s. 430); er findet in dem ,Federnschmuck® diligenter
Considerans (!!) eine grofse Tiefe der Gedanken; alles ohne
»Proklus heranzuziehen (!!); er hilt eben den Areopagiten, den
erfasser dieser Schriften, fir den Bekehrten vom Areopag, fiir
€n Schiiler des Volkerapostels St. Paulus; trotzdem oder viel-
Wehr auch grade deshalb, weil er der ausgezeichnetste Kenner
d\er Paulinischen Briefe ist. Papst Leo XIII. sagt in seiner
Ueyklika ,,Providentissimus Deus* ausdriicklich, dals St. Thomas
uch als Schrifterklirer die Palme zuzuerkennen sei.
,,Bestdtigen sich die Resultate ..., so . . . zeigt sich auch,
Was von Kraftspriichen (!?) zu halten ist, wie sie neuerdings im
‘‘mmerschen ,Jahrbuch fiir Philosophie und spekulative Theologie’
AL B, 4. H. 8. 483 —94 gemacht wurden, wo es unter anderem
8. 492 heifst: ,Dionysius hat keine einzige Behauptung, welche
em Neuplatonismus angehort. Angesichts der Kapuzinerpredigt(!)
aber, welche am genanoten Orte und in Fortsetzung im XIII.
R l. H. S. 82—106 iiber Stiglmayr und mich ergeht, ist die
ekeht‘umg derer, welche an die Echtheit der Areopagitica glauben,
dUm 7y erhoffen (!').“ Fiir die uns in diesen Worten geschenkte
suf;_‘nerksamkeit sagen wir herzlichen Dank. Unsere ,Kraft-
spru(?he“ beweist der Verfasser selbst, wenn er unter anderm
%8t, dafs es ,auch an sich unmoglich () ist, den christlichen
]aubensgehalt in neuplatonische, speciell proklische Denkformen



108 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

zu gielsen (siehe: oben). Aber trotzdem heiflst es weiter: ,,nicht
selten ist die dionysische Gedankenfolge nur (!) verstindlich,
wenn wir Proklus (!) heranziehen.“ Also das an sich Unmogliche
wird doch moglich! Wenn in unserer Kritik die ,,Kapuze* etwas
gestofsen hat, bitten wir hiflichst um Entschuldigung. Dem jugend-
lichen Alter sind dergleichen Ausdriicke leicht zu verzeihen;
zumal es uns kostlich gefreut hat. Ubrigens scheint die ,Pre-
digt“ doch etwas schwer im Magen zu liegen. Der Aquinate
selber hat die Fortsetzung der Predigt (siehe dieses Jahrbuch XIV,
S. 427 ff.; XV, 8.147 ff) in die Hand genommen. Was speciell
noch Stiglmayr betrifft, so hdlt ihm als Jesuiten sein hl. Vater
Ignatius von Loyola in den tief beherzigenswerten , Regulae ad
sentiendum vere cum Ecclesia® (besonders: 1%, 9*  13%) zum
Schlusse des goldenen Exercitienbiichleins eine noch viel eindring-
lichere Predigt, deren entschiedene Befolgung wahre Ehre vor
Gott bringt, gegen welche kurzer Menschenbeifall eitler Tand
ist. Dals ,die Bekehrung derer, welche an die Kchtheit der
Areopagitica glauben, kaum zu erhoffen*, rechnen wir uns zur
hochsten Ehre.

Im ,,Vorwort“ (S. 1X.) heilst es: ,,Selbstverstindlich lag es
nicht in der Absicht des Verfassers, die sog. Dionysischen Schriften
an Zeit und Ansehen moglichst herabzudriicken — so wenig als
das Gegenteil. Wenn trotzdem die Auktoritit des angeblichen
,gravissimus pater' nicht steigt, so liegt die Schuld nicht an dem,
der lediglich die litterarhistorischen Verhaltnisse zu eruieren und
konstatieren sucht.” Die Auktoritidt des ,gravissimus pater' wichst
allerwirts. Abgesehen davon, dals insbesondere in theologischen
Werken bei Citaten das ,,Pseudodionysius“ dem ,,St. Dion. Areo-
pagita“ immer mehr Platz macht, treten auch allenthalben ent-
schiedene Verteidiger der Echtheit auf. Bei den neueren Ver-
teidigern ist der als sehr gewichtiger Kritiker selbst bei den
(Gegnern geschitzte Uccelli nicht zu iibersehen. In England
finden Parkers Ubersetzungen der Werke des Areopagiten immer
weitere Verbreitung. Parker beweist in den Vorreden zu diesen
Ubersetzungen die Abhiingigkeit der Neuplatoniker vom Areopa-
giten (dies. Jahrb. XIV., S. 498). Griindlich beweist der Re-
demptorist Dubois in seinem grolsen Werke , Exemplarismus
divinus““ Tom. I, sowie in dem einbandigen Auszug die Echtheit.
In seiner , Histoire de la philosophie* (5), Paris 1897, Pars I,
cap. 4, zeigt P. Vallet, ein namhafter franzosischer Philosoph,
dafs das neuplatonische System ein Gemisch sei aus platonischen,
aristotelischen, stoischen Theorieen und christlichen Dogmen, dessen
Urheber Plotin, Porphyr, Jamblichus und Proklus. Gegen Vacherot,



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 109

-— o e

Welcher in der ,,Historie de 1'Ecole d’Alexandrie” behauptet:
»le christianisme et la philosophie alexandrine sont deux doc-
trines issues d'un méme principe®, erbringt Vallet den schlagenden
Nachweis, dafs die neuplatonische Philosophie sich ganz und gar
(radicaliter) von der katholischen Theologie unterscheide. Pars 11,
articulus 2, verteidigt er fest die Ausicht, dafs der hl. Dionysius
Areopagita, der St. Paulus-Schiiler, der Bekehrte vom Areopag,
Wirklich der Verfasser der unter seinem Namen bekannten
Schriften ist.

Dafs die Sache der Verteidiger der Echtheit selbst in Deutsch-
land immer mehr Anhinger gewinnt, dafiir sorgen auch wacker
die Widerspriiche, in welche sich die litterarhistorischen Gegner
Mehr urd mehr verwickeln. Zunéchst gehen sie von der bis
Jetzt immer noch unbewiesenen Voraussetzung aus, ,jene Schriften
kénnten nach Form und Inhalt unmoglich dem apostolischen Zeit-
alter apgehoren. Sie behaupten ferner, die Schriften seien gegen
Ende des 5. Jahrhunderts, sogar nach dem Henotikon 482, ver-
fafﬁt. Trotzdem weisen sie selber nach, dals die Schriftsteller
lener Zeit, Orthodoxe wie Monophysiten, alle bereits Dionysius
als einen Gewihrsmann aus apostolischer Zeit anfiihren bezw.
Verteidigen und erkliren (dies. Jahrb. XIII, 8. 98 ff.). Zudem
8llt den Gegnern als Heimat der Dionysischen Schriften Syrien,
O‘bwohl sie immer behaupten, bei den Syrern hitten diese
Schrifien stets als Erzeugnis des Areopagiten gegolten (dies.
Jahrp, 4, 0. 8. 102). Als besonders wichtiger Zeuge fiir die

chtheit der Areopagitica gilt selbst den Gegnern Leontius
Von Byzanz (485 —543). Er zeigt auch unwiderleglich, dals
40 diese Echtheit schon vor dem Religionsgesprich in Konstan-
t"}0pel ebenso von Katholiken wie Monophysiten geglaubt wurde.
leser Leontius ist wiederum selbst den Gegnern ein ganz her-
Vorragender Kenner der theologischen Fragen und Schriften
d‘_"‘ Viter (dies. Jahrb. a. O. 101 f). Felsler-Jungmann (lo-
Stitutiones Patrologiae, Tom. I, Pars 2., pg. 505 sq. — Inns-
Yuck 18Y6) schreibt iiber diesen Leontius: ,,Varia Leontii Opera
‘mul juncta egregium quoddam theologiae corpus efficiunt, in
~“Cclesiae thesauro cum reverentia locandum. In iis et singulare
}“genii acumen et mirabilis ss. Patrum cognitio (!), et in-
“S8um studium contra versutas haereticorum artes, et accura-
n‘lm i_n genuinis ac spuriis ss. Patrum Operibus discer-
t}?ndm iudicium elucet (!!). Unde a Card. A. Maio in

.9010gica scientia aevo suo facile princeps prae-
leaty e

Bei dem genannten Religionsgespriich 533 wurde von keiner



110 St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius.

Partei die Thatsache bezweifelt, Cyrillus von Alexandrien (1 444)
habe des Areopagiten Schriften gekannt. Im 6. und 7. Jahr-
hundert berufen sich sehr viele der angesehensten Schriftsteller
auf diese Schriften als auf die eines apostolischen Vaters (dies.
Jahrb. a. O. S. 102 fi.). Der hl. Maximus (580—662) selber
sagt (coel. hier. c. 5), dals bereits der hl. Dionysius von Alexan-
drien (um 2350) einen Kommentar zum Areopagiten geschrieben
habe. Auf dem Laterankonzil 649 wurde die Echtheit unbe-
stritten anerkannt und sogar zwei Zeugnisse aus diesen Schriften
als alteste Viterzeugnisse angefihrt. Als solches Vater-
zeugnis erwihnt auch Papst Agatho (678—681) in seinem dog-
matischen Schreiben an Kaiser Konstantin das des Areopagiten.
Das sechste allgemeine Konzil 680 fiihrte den Areopagiten als
apostolischen Vater gegen die Monotheleten an. Papst Ha-
drian L. (772—783) schreibt an Karl den Grofsen, dals Papst
Gregor d. Gr. den hl. Dionysius Areopagita iiberaus lobe und
ihn als alten Vater und Lehrer bestatige. Das siebente allge-
meine Konzil 787 citiert den hl. Dionysius vom Areopag als
Kirchenvater fir die Bilderverehrung, wie schon im genannten
Briefe Papst Hadrian 1. dessen ,veridica testimonia‘ als Zeugnis
fir die Bilderverehrung angefiihrt hatte. Der hl. Johannes Da-
mascenus beruft sich wiederholt in seinem Werke de fide orthod.
auf den Areopagiten als auf einen apostolischen Vater. Und
an diesem Urteile iiber den Areopagiten als apostolischen Vater
hat die hl. Kirche unentwegt festgehalten und hilt sie noch
fest, trotz Laurentius Valla und Genossen und trotz der zwel-
maligen eingehendsten gelehrten Untersuchungen unter Papst
Urban VIIL. (1623 —44). Trotz alledem lafst die hl. Kirche
noch immer ihre Priester auf den Y. Oktober, Fest des als
Pariser Bischofes gemarterten Dionysius, in der hl. Messe die
Epistel aus der Apostelgeschichte lesen, welche berichtet die
Bekehrung des hl. Dionysius vom Areopag, und in der zweiten
Nokturn des Breviers auf diesen Tag ebenfalls den kurzen Lebens-
lauf des Areopagiten. Da nun heifst es unter anderm: ,Ipse
Dionysius in Christum credit. Itaque et baptizatus est ab Apo-
stolo, et Atheniensium Ecclesiae praefectus. Qui cum posted
Romam venisset, a Clemente Pontifice missus est in Gal-
llam praedicandi Evangelii causa. Quem Lutetiam usque
Parisiorum Rusticus Presbyter, et Eleutherius Diaconus pro-
secuti sunt.“ Auch von den Areopagitischen Schriften ist die
Rede, welche nach der modernen Kritik nichts anders sind
als eine vielfach ungeschickte Entlehnung vom Neuplatoniker
Proklus (!!'??). Und von diesen Schriften urteilt trotz dieser



——

St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 111
Kritik die hl. Kirche weiter: ,Libros scripsit admirabiles,
¢ plane coelestes, de divinis nominibus, de Coelesti, et Eccle-
Slastica hierarchia, de mystica Theologia, et alios quosdam.
Welche Befangenheit! Welche Verblendung! Welche Inferioritit!
Die Schriften des ,,grofsen Unbekannten, um welchen Jahr-
hunderte streiten, und der, wie eine Sphinx, der Theologie immer
Wieder Ritsel aufgegeben (Vorwort S. IX), diese Schriften eines
»unbekannten Filschers sind so plotzlich vom wissenschaftlichen
Himmel heruntergeregnet, dafs selbst die Zeitgenossen des
’,Fﬁlschers“ zu Anfang des 6. Jahrhunderts, Recht-und Irr-Gléau-
b‘lge, unisono diese Schriften fiir die eines apostolischen
aters halten!!! Wenn nun aber das kein Wunder ist, so
Wissen wir iiberhaupt kein Wunder mehr! Und dieses Wunder
Stellt uns die moderne Kritik wie im 19. so im 20. Jahrhundert
20 glauben vor! Tempora mutantur! O tempora! O mores! Jedoch
Dicht zu vorschnell wundergliubig! Die Gegner selbst geben zu,
dafs Maruta (um 410), Bischof von Maiparkat in Syrien, wo-
Selbst doch erst gegen Ende des 5. Jahrhunderts, sogar nach
dem Henotikon, die Areopagitischen Schriften entstanden sein
Sollen, vor dem Henotikon und vor Proklus Zeugnis ablegt
ur das damalige Vorhandensein der Werke des Dionysius. Da-
Wit wird die Sache noch heiterer! Da scheint es doch wahrlich
Uicht mehr mit rechten Dingen zuzugehen! Danach hitte also
doch Photius von Konstantinopel recht, wenn er (bibliotheca,
€od. 1) ausdriicklich sagt, bereits um die Mitte des 5. Jahr-
hunderts habe Theodorus presbyter unwiderleglich nachgewiesen,
als die Biicher des Areopagiten echt seien. Derselbe
}:hOtius nennt nach den monotheletischen Streitigkeiten als
\ erfasser dieser Schriften, so dafls jeder Zweifel ausgeschlossen
St: ,Dionysius, discipulus Pauli, Christi martyr, Athe-
Ulensium episcopus.* (Forts. folgt.)



	St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius

