
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: Lehre des Hl. Thomas über das Wesen der biblischen Inspiration

Autor: Schultes, Reginald M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762104

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762104
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


80 Lehre des hl. Thomas

physicam motionem in ordine supernaturali DeuS movet seraper
ad libere et bene et salutariter operunduin; quoniam huiusmodi
operatio non solum est libera et bona, verum etiam est raeri-
toria vitae aeternae. — Unde D. Thomas loquendo de actione
humana, cui coniungitur deformitas peccati, ait: „Hoc autem Dco
non convenit; et ido non oportet, ut ad malum cooperari di-
catur; quamvis actionis illius causa sit, in qua malum
consista, secundum quod influit agenti esse, posse et agere et

quidquid perfectionis in agente est." — Loquendo autem de

bona operatione addit: „Deus dicitur causa bonarum operationum
non solum quantum ad essentiam actus, sed etiam quantum
ad perfectionem, secundum quam bonae dicuntur: utrumque
enim agenti influit, et ut agat, et ut bene agat." — (Lib. 2.

Sent. dist. 37. qu. 2. a. 2.) —
Et rursus: „Quidquid est in actu de ratione actus et

entis et boni: totum hoc a primo agente, scilicet Deo, procedit
mediante voluntate." — (Ibid.)

« >—

LEHRE DES HL. THOMAS ÜBER DAS WESEN
DER BIBLISCHEN INSPIRATION.

Von P. REGINALD M. SCHULTES Ord. Praed.

1. Die hl. Schrift hat vor allen anderen schriftlichen Aufzeichnungen

den Vorzug, dafs sie unter göttlicher Erleuchtung und
Eingebung geschrieben wurde. Dies verleiht ihr auch ihren
eigenartigen Wert.

Wir verdanken zwar Gott alle unsere Erkenntnisse, aber
die in den hl. Büchern niedergelegte in ganz besonderer Weise.

Die göttliche, erste Wahrheit kann nämlich unter doppeltem
Gesichtspunkte betrachtet werden: das einemal, insofern sie

Gegenstand unseres Erkennens ist, das anderemal als
Richtschnur unserer Erkenntnis. Auch in der natürlichen Erkenntnis
ist Gottes ewige Wahrheit Gegenstand der Erkenntnis, weil alle
Dinge nur Abdrücke und Auswirkungen seines eigenen Wesens
sind und so unseren Geist zur Erkenntnis des Vorbildes, der
Ursache führen, der sie Wesen und Dasein verdanken. Die
göttliche Wahrheit ist so auch Richtschnur unserer natürlichen



über d»s Wesen der biblischen Inspiration. 81

Erkenntnis, weil unsere Erkenntnis nur dann wahr ist, wenn
81e mit den erkannten Dingen übereinstimmt; da nun das Wesen
der Dinge in den göttlichen Ideen vorgebildet ist und von dort
aus bestimmt und hervorgebracht wird, so sind die göttlichen
Ideen durch Vermittlung der Dinge der Mafsstab und die
Richtschnur unseres Denkens. Weil aber so viele Mittelglieder zwischen
loserem Denken und der ewigen Wahrheit liegen, mufs der
Verstand eine lange Reihe von Schwierigkeiten überwinden, bis
die Gleichung von menschlicher Erkenntnis zu den Dingen und
deren Ideen in Gott bestimmt ist. Der Verstand überwindet
zwar durch seine Folgerungen alle diese Schwierigkeiten, aber
er verstrickt sich dabei auch leicht in vielfache Irrtümer.

Ganz anders ist aber Gott in der hl. Schrift Gegenstand
und Richtschnur unseres Erkennens. Fürs erste ist Gott
unmittelbar Gegenstand unseres Erkennens, weil Gott sich nicht
mehr durch das Wesen der Dinge, sondern durch sich selbst
offenbart. Zwar schauen wir ihn nicht, wie die Seligen, in der
Pulle seines unendlichen Wesens, aber es wird uns doch Gott
geoffenbart, wenn auch unter dem Schleier von Bildern oder
Eauten.1 Fürs zweite leistet Gott selbst Bürgschaft für die Wahrheit

dieser seiner Offenbarung und damit auch für die Wahrheit
unserer Erkenntnis.

Wir müssen demnach wohl unterscheiden zwischen der
Offenbarung Gottes in der Natur und der Offenbarung in der heil.
Schrift, ebenso wie zwischen den beiden Erkenntnisarten, die
®ich auf die beiden Arten von Offenbarung stützen, zwischen der
fehlbaren natürlichen Erkenntnis und der unfehlbaren übernatürlichen

Erkenntnis.
Das charakteristische Merkmal der übernatürlichen Erkennt-

m® Gottes ist ein eigenartiges Einwirken Gottes, welches wir
Inspiration nennen.2 Die göttliche Inspiration zerfällt in die
aktive und passive. Aktive Inspiration nennen wir die Thätig-
keit und Einwirkung Gottes auf den inspirierten Schriftsteller.
H'o passive Inspiration ist dann nichts anderes als die Wirkung
^08 göttlichen Einflusses auf den inspirierten Schriftsteller. Der
^Weck dieser Abhandlung geht dahin, die Lehre des heil,
f homas über Wesen und Natur der biblischen Inspiration zu
autersuchen. Wir beabsichtigen, nur ein Seitenstück zu den
Verschiedenen Monographieen über das Wesen der Inspiration zu
bieten.

>

1 S. Th. I q. 1. a. 9 cf. S. Th. II. II q. 171 a. 2.
2 cf. S. Th. I q. 1. a. 5.

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 6



32

2. Unsere Untersuchung mufs sich selbstverständlich auf den

ganzen Umfang der Schriften des hl. Thomas erstrecken; auch
hat der Aquinate die Frage über die biblische Inspiration
nirgendwo ausdrücklich behandelt, aufser an einem Specialfalle der
Inspiration, der Prophétie. Diese wird aber bald als Specialfall
der Inspiration, bald wieder in einem Sinne betrachtet, dafs die
Untersuchungen des hl. Thomas über die „Prophétie" sich fast
vollständig mit der Frage über die Inspiration decken. Die
Haupttexte, die für uns in Frage kommen, finden sich: Summa
Theologica II. II. q. 171—175. Quaestiones disputatae: de
veritate q. 12. Summa contra gentiles lib. III c. 155.

Zur richtigen Würdigung der Lehre des hl. Thomas mufs
bemerkt werden, dafs seine Ausführungen ziemlich sicher durch
avicennistische Ansichten veranlafst und bestimmt waren. Avicenna
hatte in seinem Werke de Naturalibus, de anima p. IV. c. 2
auch die Prophétie besprochen und dabei selbstverständlich seinen
naturalistischen Standpunkt zur Geltung gebracht. Der Kampf
gegen Avicenna und seine Anhänger erklärt uns auch die
ausführliche Behandlung der Prophétie in den Quaestiones disputatae,

den Quodlibetales und besonders in der Summa contra
gentiles.

I.

Natur der Prophétie.

3. Prophétie bedeutet beim hl. Thomas nicht nur die
Vorherverkündigung zukünftiger Dinge, sondern auch allgemein die
Erkenntnis von Wahrheiten, die den Menschen von Seiten Gottes
erst bekannt gegeben worden sind. Nach dieser allgemeinen
Auffassung der Prophétie fällt die Offenbarung aller übernatürlichen

oder sonstwie den Menschen verborgenen Wahrheiten unter
den Begriff der Prophétie. Das Princip der prophetischen
Erkenntnis ist nämlich die Erleuchtung von Seiten Gottes. Durch
dieses Princip kann aber alles, Göttliches wie Menschliches,
Geistiges wie Körperliches, erkannt werden; so erklärt sich der
hl. Thomas, wenn er sagt: „Manifestatio enim, quae fit per ali-
quod lumen, ad omnia ilia sese extendere potest, quae illi lumini
subiieiuntur. (S. Th. II. II. q. 171. a. 3.) — Darum folgert er:
prophetica revelatio se extendit non solum ad futuros hominum
eventus, sed etiam ad res divinas, et quantum ad ea quae pro-
ponuntur omnibus credenda, quae pertinent ad fidem, et quantum
ad altiora mysteria, quae sunt perfectorum, quae pertinent ad

sapientiam. — Auch die Erkenntnis der geistigen Substanzen



83

m ihrer Beziehung zum Menschen und die eingegossene
Lebensweisheit gehören zur Prophétie. (S. Th. II. II. Prol. zu q. 171.)

Prophet bedeutet daher beim hl. Thomas, wie übrigens auch
m der hl. Schrift, soviel als Interpret der göttlichen Offenbarung
oder als Organ, dessen sich Gott bedient, um den Menschen
seine Offenbarungen mitzuteilen, mögen sich diese nun auf etwas
Gegenwärtiges oder Zukünftiges beziehen.

4. Das Princip der infolge göttlicher Erleuchtung eintretenden
Offenbarung ist, wie der hl. Thomas sagt, die erste Wahrheit,
Gott selbst. — Principium eorum, quae divino lumine prophetice
öianifestantur, est ipsa Veritas prima. — (S. Th. II. II. q. 171.
a- 4.) — Das formelle und einheitliche Princip der prophetischen
Erkenntnis ist also die Erleuchtung von Seiten Gottes. Diese
o^acht die Prophétie zu einer eigenartigen Gabe — formale in
Cognitione prophetica est lumen divinum, a cuius unitate prophetia
habet unitatem speciei; licet sint diversa, quae per divinum lumen
Prophetice manifestantur. — (S. Th. II. II. q. 171. a. 3. ad 3.)

Es ist also eine und dieselbe Wahrheit Gegenstand der
göttlichen Erkenntnis und der prophetischen Erkenntnis und Aussage:
oportet igitur, eandein esse veritatem propheticae cognitionis et
enuntiationis, quae est cognitionis divinae. — (S. Th. II. II. q.
171. a. 6.) — Jene Dinge, welche bereits natürlicher Weise
erkannt werden können, werden infolge der göttlichen Erleuchtung
vom Propheten noch vollkommener erkannt; Gott gibt den
Menschen eben seine Erleuchtung, damit sie, gestützt auf die göttliche
Erkenntnis, sich auch mit göttlicher, unfehlbarer Sicherheit über
hie Objekte der natürlichen Erkenntnis ein Urteil bilden. — (S.
Th. II. II. q. 173 a. 2; q. 171 a. 3 ad 2.)

Wenn nun das Wesen der prophetischen Inspiration in der
Erleuchtung von Seiten Gottes besteht, so dürfen wir die Lehre
v°n dem Princip der prophetischen Erkenntnis auch auf die
ganze hl. Schrift anwenden, weil auch in dieser das formelle
"rincip in der Erleuchtung von Seiten Gottes besteht, und es ist
Qur eine spekulative Deduktion, wenn der hl. Thomas sagt:
o^ünis supernaturalis influxus ad prophetiam reducitur. — quaest.
hisp. de verit. q. 12 a. 3. —

5. Worin besteht nun diese Erleuchtung, durch welche Gott
hon Geist eines Mensehen zur prophetischen Erkenntnis erhebt?
^le besteht darin, dafs Gott das Erkenntnisvermögen des Menschen
erhebt und erhellt, damit derselbe die übernatürlichen Wahrsten

in sich aufnehme und erfasse, oder über das, was er
ereits natürlicher Weise erkannt hat, ein übernatürliches Urteil

6*



84 Lehre des hl. Thomas

fälle. — S. Th. II. II. q. 173 a. 2; quaest. disp. de verit. q.
12, a. 7. — Da aber jede prophetische Inspiration in dem Sinne,
in dem wir hier sprechen, nicht nur auf eine richtige Erkenntnis
und Auffassung des Objektes gerichtet ist, sondern vor allem
auf eine unfehlbar sichere Mitteilung an die Menschen, für welche
die betreffende Offenbarung bestimmt ist, so folgt daraus, dafs

zum Wesensbegriff der Prophétie nicht allein eine Erleuchtung
des Geistes erfordert ist, sondern auch eine Beeinflussung der
übrigen der Erkenntnis und dem Ausdruck dienenden
Fähigkeiten. Deshalb fordert der allgemeine Begriff der Prophétie
oder Inspiration :

1. eine Erleuchtung des Verstandes,
2. eine Bewegung des Willens,
3. eine Erhebung der Einbildungskraft, und
4. eine Bestimmung jener Fähigkeiten, die dem

schriftlichen oder mündlichen Ausdrucke dienen.
6. Erstens ist zur Inspiration eine Erleuchtung

des Verstandes erfordert.
Die Prophétie, so sagt der hl. Thomas, ist eine Ubernatürliche

Erkenntnis oder eine übernatürliche Art und Weise zu
erkenneD : prophetia est quaedam supernaturalis cognitio. — quaest.
disp. de verit. q. 12, a. 7. — Zur geistigen Erkenntnis sind
aber zwei Dinge notwendig: Die Vergegenwärtigung des Objektes
und das Urteil über das Objekt.1

Die Vergegenwärtigung geschieht entweder auf natürliche
oder übernatürliche Art. Der Prophet verkündet nämlich
entweder Dinge, die ihm auf natürliche Weise bekannt wurden, —
dieser Art ist die Erzählung von Begebenheiten, deren Zeuge er
selbst war, sowie aller auf natürliche Weise erkannter Wahrheiten

— oder der Prophet teilt Wahrheiten mit, die ihm natürlicher

Weise unbekannt waren und ihm nur vermittelst göttlicher
Offenbarung bekannt wurden, wie die Prophezeiungen und rein
übernatürlichen Wahrheiton.

Aus dem Gesagten erhellt aber klar, dafs zum Wesen der
Prophétie im weiteren Sinne oder der Inspiration gar nicht
erfordert ist, dafs ihr Gegenstand auf übernatürliche Weise
vergegenwärtigt werde, sondern einzig, dafs der inspirierte
Schriftsteller über den Gegenstand auf übernatürliche Weise

1 Ad cognitionem duo requiruntur, sc. acceptio cognitorum et
judicium de acceptis. — quaest. disp. de verit. q. 12, a. 7. — cf. S.
Th. II. II. q. 173. a. 2.



über das Wesen der biblischen Inspiration. 85

Urteile. Die Vergegenwärtigung des Gegenstandes kann
auch auf dem Wege der sinnlichen Wahrnehmung oder durch
Beeinflussung der Einbildungskraft zustande kommen, nur das
Urteil mufs immer der göttlichen Erleuchtung entspringen. Das
Urteil ist eben der Abschlufs einer geistigen Erkenntnis, und
kommt dieser erst vermöge des Urteils das Prädikat der Wahrkeit

zu.1
Damit eben ein Urteil übernatürlich sei, mufs es ein

übernatürliches Princip zur Voraussetzung haben. Dieses übernatürliche

Princip ist die göttliche Erleuchtung, weil das Objekt der
Urophetie über der menschlichen Erkenntnis liegt. Darum ist
auch das Princip der inspirierten Erkenntnis Gottes Wahrheit
selbst: principium eorum quae ad supernaturalem cognitionem
Pertinent, quae per prophetiam manifestantur, est ipse Deus. S.
Th. II. Ii. q. 171 a. 2.

Damit aber der Verstand das ihm in der Offenbarung
vorstellende übernatürliche Urteil zu fallen vermöge, bedarf er
selbst einer inneren Erhebung, der Verstand mufs seinem
Objekte gewachsen sein und selbst in die übernatürliche Ordnung
gestellt werden; sonst ist sein Urteil nicht übernatürlich. Handelt

sich in einem besonderen Falle der Inspiration nur um eine
übernatürliches Urteil, so ist im Verstände auch nur in dieser
Hinsicht eine übernatürliche Erhebung notwendig: ludicium igitur
supernaturale Prophetae datur secundum lumen ei infusum ex
flao intellectu8 roboratur ad iudicandum. De verit. q. 12 a. 7.
Harum schliefst der hl. Thomas: sie igitur patet, quod, prophetica
revelatio quandoque quidem fit per solara luminis influentiam.

• Th. II. II. q, 173 a. 2. Ist aber das Objekt der Offenbarung
®ln an sich übernatürliches oder sonstwie natürlicher Weise unfafs-
bar, so müssen auch geistige Erkenntnisbilder von Gott eingegossen

1 Per donum propbetiae confertur aliquid liumanae menti supra id,
?uod pertinet ad naturalem facultatem, et quantum ad judicium, per
afluxum luminis intellectualis, et quantum ad aeeeptionem seu repraesen-
ationem rerum, quae fit per aliquas species. Horum autem duorum

Pt'ucipalius est primum in prophetia: quia judicium est completivuin
®°gnitionis. Pit ideo si cui fiat divinitus repraesentatio aliquarum rerum
Per similitudines imaginarias (ut Pharaoni et Nabuchodonosor) aut etiam
Per similitudines corporales (ut Balthasar), non est talis censendus
j.10Pheta, nisi illuminetur eius mens ad iudicandum; sed talis apparitio
pv, fl'kdam imperfectum in genere propbetiae. Unde a quibusdam vocatur
^tasis propbetiae, sicut et divinatio somniorum. — Erit autem propheta,
a,

solummodo intellectus eius illuminetur ad iudicandum etiam ea, quae
p

aliis imaginarie visa sunt, ut patet de Joseph, qui exposuit somnium
araonis. Sed, sicut Augustinus dicit, „maxime propheta est qui utroque

praecellit". S. Tb. II. II. q. 173 a. 2.



Lehre des hl. Thomas

werden oder mit Hilfe der göttlichen Erleuchtung gewonnen
werden: Visio intellectuals fit secundum aliquam similitudinem
intelligibilem. Unde Augustinus dicit, quod „habet animus non-
nullam speciei notae similitudinem", quae quidem similitudo intelli-
gibilis in revelatione prophetica quandoque immediate a Deo

imprimitur, quandoque a t'orrais imaginatis résultat, secundum
adjutorium prophetici luminis; quia ex eisdem formis
imaginatis subtilior conspicitur Veritas secundum illustrationem altioris
luminis. S. Th. II. II. q. 173. a. 2. ad 2.

Auf jeden Fall ist eine Erhebung des Verstandes erfordert,
damit ein übernatürliches Urteil zustande komme.

Weil der Prophet oder inspirierte Schriftsteller nicht nur
göttliche Dinge erfafst sondern sie auch den Menschen mitteilt,
so mufs auch sein intellektives Gedächtnis gestärkt werden,
damit es die geistigen Erkenntnisbilder festhalten könne.

7. Zweitens ist zur Inspiration eine Bewegung
des Willens erfordert.

Da bei jeder Inspiration der Mensch von Gott zu menschlichen

Handlungen erhoben wird, die notwendiger Weise frei sein
müssen, so gehört zum Begriff der Inspiration auch eine besondere
Bewegung im Willen des inspirierten Menschen. Diese Bewegung
oder Beeinflussung besteht in jener übernatürlichen Einwirkung
Gottes, vermöge welcher der menschliche Wille zu einem Willens-
akte bestimmt wird, und zwar dahin bestimmt wird, das zu wollen,
was er nach dem Willen Gottes wollen soll : also in unserem
besonderen Falle der Prophétie etwas Übernatürliches zu wollen.
Da aber das, was der Wille nach der Absicht Gottes frei wollen
soll, dessen natürliche Kraft übersteigt, weil es eben ein
übernatürliches Urteil ist, so mufs auch die aktive Kraft des Willens
von Gott in die übernatürliche Ordnung versetzt und mit
übernatürlicher Kraft versehen werden. So nur kann der Wille das

vollbringen, wozu Gott ihn antreibt. Wenn aber der Wille durch
eine übernatürliche Kraft verstärkt worden, vollzieht er unfehlbar,
aber frei den göttlichen Ratschlufs, indem er, seiner Freiheit
entsprechend, das frei will und thut, was Gott von ihm gethan
wissen will, sowohl in Bezug auf die Substanz, als auch in Bezug
auf die Art der Ausführung.1

8. Drittens ist bei der Inspiration eine Erhebung
der Phantasie erfordert.

1 Der hl. Thomas bespricht diesen Punkt in unserer Frage nicht
besonders; seine Stellung ergibt sich indes aus seiner allgemeinen Lehre
über den Willen, die wir als bekannt voraussetzen.



über das Wesen der biblischen Inspiration. 87

Die Vergegenwärtigung des Objektes geschieht entweder
aut natürliche oder auf übernatürliche Art und Weise. Wenn
auf natürliche Weise, so mufs unser Verstand durch den Gegenwand

der Erkenntnis erst bestimmt werden, was nur durch
Vermittlung der Phantasie geschehen kann. Da aber die prophetische
oder inspirative Erleuchtung weiter führt als die abstraktive Kraft
des wirkenden Verstandes (intellectus agens), so müssen die
Phantasmen aufser der natürlichen Abstraktion noch eine weitere
Erleuchtung und Vervollkommnung erfahren, damit sie ihren
Zweck erfüllen können. Sie müssen erst in entsprechender Weise
transformiert werden, um das eigenartige Objekt der Inspiration
darstellen zu können. Der hl. Thomas sagt diesbezüglich : Quas-
cimque formas imaginatas naturali virtute homo potest formare,
absolute huiusmodi formas considerando; non tarnen ut sint ordi-
natae ad repraesentandas intelligibiles veritates, quae hominis intel-
lectum excedunt; sed ad hoc necessarium est auxilium super-
Datnralis luminis. S. Th. II. II. q. 173 a. 2 ad 3. — Ebenso
klar drückt ersieh de verit. q. 12 a. 7 ad 6 aus: Species illae,
<piae praeexistunt in vi imaginativa prophetae, prout ibi existunt
non sufficiunt ad significationem rerum futurarum et ideo oportet
1'iod divinitus aliter transformentur.

Ist aber die Vergegenwärtigung des Objektes eine
übernatürliche, so geschieht sie entweder durch sinnliche oder durch
intellektuelle Bilder. Sind die Bilder sinnliche, dann fällt die
übernatürliche Vergegenwärtigung teilweise mit der Erhebung
der Phantasie zusammen, indem aus den übernatürlich
eingegossenen sinnlichen Bildern unmittelbar ein geistiges Erkenntnisbild

gewonnen werden kann, wenn auch nur mit Beihilfe des
übernatürlichen Erkenntnislichtes. — cf. de verit. q. 12 a. 7;
S- Th. II. II. q. 173 a. 2.

Sind sie aber intellektuelle, unmittelbar dem Verstände
eingegossene Bilder, so sagt der hl. Thomas, dafs die Bilder jener
Djnge, die der Prophet in einem rein geistigen Schauen sieht,
bicht erst in die Phantasie eingegossen zu werden brauchen,
sondern es wird dann unter den bereits vorhandenen Bildern
oine gewisse Gruppierung vorgenommen, wodurch àiç durch Wort
°der Schrift zu verkündenden Dinge dargestellt werden. Aber
auch diese sinnliche Darstellung und dieser Ausdruck des geistigen
Krkenntnisbildes ist nach den Worten und Gründen des heil,
•thomas ein Werk, respektive eine Folge des dem Geiste
eingegossenen Lichtes und daher übernatürlich. Die Gründe sind
ü'e gleichen, wie die oben n. 6. genannten, und ergeben sich aus

en Worten: sicut in eo qui ex signis scientiam aeeipit, signorum



88

cognitio est via ducens ad res ipsas: ita e converso in eo
qui 8ignificat aliquid, cognitio rei significandae praesupponitur ad
formationem signorum ; non enim potest aliquis rei quam ignorât
congrua signa adhibere. Quamvis igitur homo quilibet possit
quaslibet imagines formare naturali virtute; tarnen quod figurae
formentur convenienter rei significandae, non potest fieri nisi ab
eo qui rerum illarum cognotionem habet; et secundum hoc for-
matio imaginariae visionis in Propheta supernaturalis existit.
de verit q. 12 a. 7. ad 5. Es ergiefst sich in diesem Falle
vom Verstände aus das prophetische Licht auch in die Einbil-
dungs- und Vorstellungskraft: in (utraque) prophetia fit derivatio
luminis prophetici ab intellectu ad imaginationem, sed diversi-
modo: quia in illa prophetia quae dicitur tantum visionem intel-
lectualem habere (wie in unserem Falle), tota plenitudo propheticae
revelationis in intellectu pereipitur, et exinde secundum intelli-
gentis arbitrium in imaginativa congrue formantnr imagines propter
no8tri intellectu8 naturam, qui sine phantasraatibus intelligere
non potest, de verit. q. 12 a. 12 ad 2.

Eine Erhebung der Einbildungskraft ist daher nach dem
hl. Thomas in der Inspiration immer notwendig, ob sie nun der
Erhebung des Verstandes vorausgehe oder ihr nachfolge.

Nach einer tiefbegründeten Ansicht des englischen Lehrers
hängt der mündliche Ausdruck so enge mit dem Phantasiebild
einer Sache zusammen, dafs er als ein integraler Teil desselben
zu betrachten ist.1

Der mündliche Ausdruck ist nur ein Wiederhall des Sinnenbildes,

empfängt von diesem seine lautliche Gestaltung, weshalb
auch unsere meisten Ausdrücke bildlichen Ursprungs sind. Daraus
ergibt sich das ganz allgemeine Princip des hl. Thomas: Modus
significandi sequitur modum intelligendi. Die Sprache, in welcher
wir einen geistigen Gedanken zum Ausdruck bringen, hängt also
von der Phantasie ab. Somit ist auch der Ausdruck der
Offenbarung von der Gestaltung der Phantasie in der Inspiration
bedingt. Die Phantasie leitet den inspirativen Einflufs hinüber
bis zum mündlichen Ausdruck.

9. Viertens ist eine Beeinflussung und Bewegung
der dem mündlichen oder schriftlichen Ausdrucke
dienenden Fähigkeiten erfordert.

1 Verbum quod voce perfertur ab interiori procedit quantum ad
duo quae in verbo exteriori inveniuntur, sc. vox ipsa et significatio vocis.
Vox enim signifient intellectus conceptum. Et iterum vox ex significations

vel imaginatione procedit. S. Th. I. q. 34 a. 1.



über das Wesen der biblischen Inspiration. 89

Nach der Ordnung der menschlichen Kräfte befiehlt die
Vernunft und führt der Wille ihre Befehle aus und leitet die
niederen Kräfte. Der Umstand, dafs die Vernunft in der Inspiration
unter göttl. Erleuchtung steht, ändert an dieser Thatsache nichts,
«oll also die durch göttl. Erleuchtung gewonnene Erkenntnis
utündlich oder schriftlich zum Ausdruck gebracht werden, so
brauchen wir keine besondere Erhebung der dem Ausdruck
dienenden Fähigkeiten anzunehmen. Es genügt jene Bewegung,
die vom Willen und Verstände ausgeht. Und wie die Thätigkeit
der vollziehenden Fähigkeiten frei ist, weil sie der Leitung des
freien Willens untersteht, so ist sie auch übernatürlich, weil sie
der Leitung des Willens untersteht, insofern dieser unmittelbar
von Gott bewegt wird, während der Wille wiederum die ganze
dhätigkeit der dienenden Fähigkeiten auf den Ausdruck der
übernatürlichen Erkenntnis hinlenkt.

Der Einflufs Gottes erstrekt sich somit in der Inspiration,
Wenn auch durch Vermittlung der menschlichen Kräfce, bis
herunter zu den niederen Kräften. Wir machen auf diesen Punkt
der Lehre des hl. Thomas besonders aufmerksam, weil er
gewöhnlich in der Frage über die Verbalinspiration übersehen wird,
bfer Aquinate spricht sich übrigens nicht ausdrücklich darüber
aus. L)ie entwickelte Lehre ist aber eine evidente Folgerung
aus seiner Lehre über das Verhältnis der verschiedenen Seelen-
Kräfte und aus den bei der Frage über die Erhebung der Phantasie

entwickelten Principien. Die Inspiration wird durch diesen
Psychologischen Zusammenhang zu einem einheitlichen, gut
gegliederten und organischen Ganzen, was der Forderung der
^lenschennatur allein entspricht. Auf diese Weise allein ist auch
die göttliche Erleuchtung allein das Formalprincip der Inspiration.
'*ir begreifen da auch leichter, wie die übernatürliche

Offenbarung innerlich auf die Mitteilung an die Menschheit hinge-
uehtet sein kann.

II.
Die Arten der Prophétie oder Inspiration.

(Im allgemeinen.)
10. Nachdem wir das Wesen der Prophétie im allgemeinen

«üine des Wortes oder der Inspiration erklärt und dabei gesehen
haben, dafs sie besonders im übernatürlichen Urteil bestehe,
guhen wir nun zu ihren besonderen Arten über, indem wir die
Unterscheidenden Merkmale der einzelnen Arten der Inspiration
hufsuchen. Da der hl. Thomas sagt, dafs im Formprincip die



yO Lehre des hl. Thomas

Inspiration auch ihr Einheitsprincip habe, kann ein Unterschied
in der Art nur in einer verschiedenen Vergegenwärtigung des

Objektes liegen. Dazu führt uns denn auch der hl. Thomas,
cf. S. Th. II. II. q. 171 a. 3. ad 3.

Der Aquinate teilt die allgemeine Inspiration ein in die
einfache Inspiration und in die Offenbarung im eigentlichen
Sinne. Ein Objekt kann nämlich auf natürliche oder auf
übernatürliche Weise vergegenwärtigt werden. Das, was der Prophet
auf natürliche Weise erkennt, sei es durch eigenes Forschen,
sei es durch irgend welche Mitteilung von Seiten der Mitmenschen,

ist Objekt der einfachen Inspiration. Was aber auf
übernatürliche Weise erkannt worden ist, bezieht sich auf die
eigentliche Offenbarung, deren Objekt jene Dinge sind, die
der Erkenntnis des betreffenden Menschen den Sinnen wie dem
Verstände nach fern liegen: Göttliches und Menschliches, Geistiges
und Körperliches, Vergangenes, Gegenwärtiges und Zukünftiges.
Ist das Geoffenbarte ein kontingent Zukünftiges, so wird eine
solche Offenbarung mit dem Namen Prophétie im strengsten
Sinne bezeichnet. Der hl. Thomas sagt: Si lumen intellectuale
alicui divinitus infundatur, non ad cognoscendum aiiqua super-
naturalia, sed ad iudicandum secundum certitudinem veritatis
divinae ea quae humana ratione cognosci possunt, sic talis pro-
phetia intellectualis est infra illam quae est cum imaginaria visione
ducente in supernaturalem veritatem: cuiusmodi prophetiam ha-
buerunt ornnes illi qui numerantur in ordine prophetarum; qui
etiam ex hoc specialiter dicuntur prophetae, quia prophetico officio
fungebantur. Unde ex persona Domini loquebantur, dicentes ad

populum: „Haec dicit Dominus", quod non faciebant illi qui hagio-
grapha conscripserunt; quorum plures loquebantur frequentius de
his quae humana ratione cognosci possunt, non quasi ex persona
Dei, sed ex persona propria, cum adiutorio tarnen divini luminis.
S. Th. II. II. q. 174, a. 3, ad 3.

Noch einen anderen Unterschied stellt der hl. Thomas
zwischen Offenbarung und einfacher Inspiration auf. In
der einlachen Inspiration unterscheidet nämlich der Prophet
nicht immer scharf, ob er dies oder jenes aus göttlichem oder
eigenem Antriebe denke. Anders in der eigentlichen
Offenbarung im strengen Sinne; hier ist sich der inspirierte Schriftsteller

der Offenbarung bewirfst und hat darüber göttliche Ge-
wifsheit. Den Grund erfahren wir, wenn der hl. Thomas sagt:
Mens prophetae dupliciter a Deo instruitur: uno modo per
expressam revelationem; alio modo per quendam instinetum
occultissimum „quem nescientes humanae mentes patiuntur", ut



über das Wesen der biblischen Inspiration. 91

Augustinus dicit. De his ergo quae expresse per spiritum prophetiae
propheta cognoscit, maximam certitudinem habet, et pro certo
habet quod haec sunt divinitus sibi revelata; alioquin si de
hoc ipse certitudinem non haberet, fides quae dictis prophetarum
junititur, certa non esset sed ad ea quae cognoscit per
mstinctum, aliquando sie se habet, ut non plene discernere possit,
itrum haec cogitaverit aliquo divino instinctu vel per spiritum
Proprium. — S. Th. II. II. q. 171. a. 5. — Der hl. Thomas erklärt
dies damit, dafs er sagt: nam cum mens prophetae movetur ad
liquid aestimandum vel apprehendendura, quandoque quidem
adducitur ad hoc quod solum apprehendat remillam; quandoque
eutem ulterius ad hoc quod cognoscat haec sibi esse divinitus
revelata. S. Th. II. 11. q. 173, a. 4.

Deshalb ist nach dem hl. Thomas unter Offenbarung (revelatio)
'® strengeren Sinne die Kundmachung einer Wahrheit zu
vergehen, die jenem, dem dieselbe zuteil wird, noch unbekannt war,
wobei sowohl die Vergegenwärtigung des Objektes als das Urteil
fiber dasselbe übernatürlich sind und damit noch die Sicherheit
fiber die Thatsache einer göttlichen Offenbarung und über die
Wahrheit des Geoffenbarlen verbunden ist.

Die einfache Inspiration ist zwar mit einem übernatürlichen
Urteil verbunden, aber ohne übernatürliche Vergegenwärtigung
des Objektes. Sie ist darum in der Gattung der Offenbarung
etwas Unvollkommenes; sie ist unvollkommen, weil die Vergegen-
^ärtigung nicht übernatürlich, sie gehört aber doch zur Offen-
fiärung, weil die durch die natürliche Kraft unseres Verstandes
erkennbaren Objekte unter der inspirativen Erleuchtung mit
gröfserer Klarheit und Sicherheit erkannt werden, cf. de verit.

12 a. 3; S. Th. II. II. q. 171, a. 5.
Darum verhält sich die einfache Inspiration zur eigentlichen

Offenbarung wie das Unvollkommene zum Vollkommenen und in
gewisser Beziehung wie die Gattung zur Art.

III.
Die biblische Inspiration.

11. Die Unterstützung der Erkenntnis durch göttliche
Errichtung, die, wie wir sagten, das Wesen der Prophétie im
allgemeinen ausmacht, tritt ebenso in der einfachen Inspiration als
r der Offenbarung ein. Sie ist auch der wesentliche Punkt in
fier biblischen Inspiration. Die Erkenntnis einer Wahrheit und
fies Urteil über dieselbe geht ja dem Aufschreiben derselben vor-
ais. Die biblische Inspiration fügt aber zur einfachen Inspiration



92 Lehre des hl. Thomas

oder auch zur eigentlichen Offenbarung noch den Antrieb hinzu,
kraft dessen das Organ der Offenbarung zum Schreiben bewegt
wird, ebenso begleitet eine besondere Einwirkung den Akt des
Schreibens. Dieser Antrieb und diese Einwirkung bleiben sich
gleich, ob der biblische Schriftsteller natürliche oder übernatürliche

Wahrheiten aufzeichnet.
12. Die biblische Inspiration scheint daher nach dem heil.

Thomasf'olgendermafsen zu definieren zu sein: Sie ist ein von Gott
ausgehender, übernatürlicher Einflufs, der die Fähigkeiten des
Menschen erhebt und bewegt, damit zum Nutzen und Besten
der Kirche dasjenige aufgezeichnet werde, was Gott will und
nur das, was Gott will und so wie er es will. Wie alseine
Folgerung erscheint die Erklärung des Vatikanischen Konzils,
wenn es sagt: „Die Kirche sieht nicht deshalb die hl. Bücher
für heilig und kanonisch an, weil sie etwa ausschliefslich von
menschlicher Thätigkeit verfafst und dann von ihr approbiert
worden seien, auch nicht deshalb allein, weil sie die Offenbarung
ohne Irrtum enthalten, sondern deswegen, weil sie unter Antrieb
des hl. Geistes verfafst, Gott zu ihrem Urheber (Verfasser) haben
und die Bücher als solche der Kirche übergeben worden sind."
Const, dogm. sess. III. c. 2. Denzinger, Ench. n. 1636.

13. Wir haben also in der biblischen Inspiration die That-
sache, dafs eine Schrift zwar von menschlichen Schriftstellern
verfafst wird, aber dafs diese so sehr unter dem Einflüsse der
göttlichen Erleuchtung und des göttlichen Wollens stehen, dafs Gott
als der Urheber und Verfasser der Schrift zu betrachten ist.
Dies betont Leo XIII. in der Encyklika „Providentissimus Deus",
wenn er sagt, dafs sowohl Gott als auch die Menschen Verfasser
der hl. Schrift seien. „Ipse Deus supernaturali virtute ita eos
ad scribendum excitavit et movit, ita soribentibus adstitit, ut
ea omnia eaque sola quae ipse iuberet et recte conciperent et
fideliter conscribere vellent et apte infallibili veritate exprimèrent,

secus non ipse esset auetor sacrae scripturae universae."
Der hl. Thomas formuliert diese Wahrheit in der Form:

„Auetor principalis sacrae Scripturae est Spiritus Sanctus; homo
autem est auetor instrumentalis." Quodl. VII. a. 14 ad 5.

Die Ursache der hl. Schrift ist also eine zweifache: eine
principale und eine instrumentale, Gott und der Mensch. „Die
principale Ursache", so sagt der hl. Thomas, „handelt kraft der
eigenen Form, der auch die Wirkung verähnlicht wird, wie z. B.
das Feuer infolge seiner Hitze erwärmt. Die instrumentale Ursache
aber handelt nicht kraft ihrer eigenen Form, sondern dadurch, dafs



93

®ie von der principalen Ursache bewegt wird. Deshalb ist auch
die Wirkung nicht dem Instrumente, sondern der hauptsächlichen
Ursache ähnlich, wie ja der Tisch uicht dem Beile verähnlicht
w'rd, sondern jener Idee, die dem Arbeiter vor Augen schwebt."
S. Th. III. q. 62 a. 1. — „Das Instrument aber hat zwei Thätig-
beiten: eine instrumentale, der zufolge dasselbe nicht durch
eigene, sondern durch die von der hauptsächlichen Ursache erhaltene
Kraft thätig ist, und eine eigene, die dem Instrumente gemäfs
der eigenen Form zukommt. So ist es dem Beile eigen, infolge
der Schärfe Holz zu spalten ; einen Tisch aber zu verfertigen,
J8t ihm nur insofern zuzuschreiben, als es Werkzeug der Kunst
l8t. Aber nur dadurch, dafs das Instrument selbst thätig ist,
vollzieht es seine instrumentale Handlung; wie auch das Beil
nur dadurch, dafs es spaltet, einen Tisch herstellt." S. Th. III.
9U- 62. a. 1, ad 2. — Die göttliche Inspiration in der heil.
Schrift ist also eine Teilnahme an der Kraft Gottes, ein Einflufs
°der eine Bewegung, die unmittelbar von Gott ausgeht, in die
hl. Schriftsteller übergeht, solange andauert, als die hl. Schrift-
geller ihr Amt ausüben, d. h. solange, bis ein vollkommenes
Abbild der Idee Gottes, als der Hauptursache, mündlich oder
8chriftlich hergestellt ist. Trotzdem bleibt dabei die eigene Natur
des Instrumentes nicht unthätig, da sie ja nur dadurch,
dafs sie selbst thätig ist, ihre instrumentale
Aufgabe erfüllt, und somit nur dadurch eine Mitursache, ein
Instrument wird. Nun wird aber in der Inspiration der heil.
Schrift der Schriftsteller hauptsächlich ein instrumentaler
Verfasser genannt, wie die Kirche und die hl. Väter ausdrücklich
lehren. Folglich wird auch der inspirierte Schriftsteller wahrhaft

von Gott als eigentliche, instrumentale, nicht mechanische,
sondern vernünftige Ursache verwendet, die zugleich mit Gott
ein Werk vollführt und zwar mit eigener Mitwirkung, wie es
®ben einem mit Verstand und Willen begabten Instrumente
zukommt. Dem Verstände und dem Willen dienen dann die
niederen Erkenntniskräfte, besonders das Vorstellungsvermögen ;

ferner die dem mündlichen oder schriftlichen Ausdrucke dienenden
Gräfte. Unter dem inspirativen Einflüsse Gottes beteiligen sich
a"e Kräfte, entsprechend ihrer natürlichen Anlage, Ausbildung
u°d ihren individuellen Beschaffenheit, seien sie nun angeboren
oder erworben.

Wie also unter dem Drucke der Hand des Arbeiters das
eil vermöge seiner Schärfe schneidet, so wirkt auch der heil,
ohriftgteller unter der Inspiration Gottes: er setzt freie Willens-

akte, denkt, ruft sich vieles ins Gedächtnis zurück, formt Bilder



S4 Lehre des hl. Thomas über das Wesen der biblischen Inspiration.

in der Phantasie, und bildet den schriftlichen Ausdruck. Lies
alles vollbringt der hl. Schriftsteller in einer seiner Natur,
seinem Stande, seinen angeborenen oder erworbenen Fertigkeiten
entsprechenden Weise, unter der Inspiration Gottes, die alle
Kräfte gemäfs der eigenen Natur berührt und bewegt. Daher
stammt die wunderbare Verschiedenheit und vollkommene Einheit
des Werkes Gottes. Alles, was wir in der hl. Schrift finden,
hat der inspirierte Verfasser auch selb st gewollt, gedacht, sich
in die Erinnerung zurückgerufen, sich vorgestellt und geschrieben,
aber so, dafs es in seiner ganzen Thätigkeit auch nicht einen Akt
gab, zu welchem der hl. Schriftsteller nicht von Gott bewegt
worden wäre, und nicht Gottes Werk ausgeführt hätte. Die
ganze bl. Schrift wird darum Gott als ihrem hauptsächlichen
Verfasser zugeschrieben, nach dessen Idee dieselbe angefertigt
wurde. Aber das ganze Werk ist andrerseits auch wieder ganz
ein Werk des Schriftstellers. — Und wie wir in der hl. Schrift
nichts finden, was der inspirierte Schriftsteller nicht auch selbst
durch sein Wollen, Denken, Erinnern, Vorstellen und Schreiben
hervorgebracht hätte, so gibt es auch keinen Augenblick, in welchem
der hl. Schriftsteller nicht unter dem Einflüsse Gottes gestanden
hätte und am Werke Gottes mitgearbeitet hätte. Darum wird
auch das ganze Werk sowohl Gott als dem Menschen zugeschrieben,
aber, wieder Ferrariensis bemerkt, auf verschiedene Weise: Gott,
insofern er aus eigener Kraft wirkt, dem Menschen aber, insofern
er in der Kraft eines anderen wirkt.1

S c h lu fs.

14. Nach dem hl. Thomas ist also Gott der Verfasser der
hl. Schrift, indem er deren Aufzeichnung bewirkt und sich dazu
eines inspirierten Schriftstellers bedient, wie ein menschlicher
Schriftsteller (nur zum Vergleiche sei es gesagt) die Feder
benützt. Daher, so schliefsen wir, unterstehen in der hl. Schrift
nicht nur die Wahrheiten, sondern auch die sie bezeichnenden
Worte der Inspiration.

15. Es ist aber zu bemerken, dafs die göttliche Mitwirkung
so mit den geschaffenen Ursachen thätig ist, dafs sie ihnen nicht
allein die zum Handeln nötigen Kräfte verleiht und erhält, son-

1 Non enim sic idem effectus attribuitur causae naturali et divinae
virtuti, quasi partim a Deo partim a naturali ageute fiat, sed totus ab
utroque secundum alium rnodum, sicut idem effectus totus attribuitur
instrumento, et principali agenti etiam totus. Ferrariensis, Comm. in c.
gent. III. c. 17.



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. 95

dern diese auch bewegt und der Thätigkeit übergibt, allerdings
Dach deren natürlichen Beschaffenheit. Gott bedient sich des
hl- Schriftstellers als eines Werkzeuges, nicht wie eines Griffels,
sondern insofern er mit Verstand und Willen begabt ist, der
e'gentümlichen Thätigkeit des Propheten unbeanstandet, der nach
Verschiedenen Anlagen auch verschiedenen Stil anwendet. Ist
nun die intellektuelle Beschaffenheit des Schriftstellers eine solche,
dafs das Aufzeichnen auf göttlichen Antrieb hin Mühe,
Untersuchungen, Nachtwachen u. dgl. erfordert, so steht dies mit der
biblischen Inspiration nicht im Widerspruch, vielmehr ist dies
Dut ihr verbunden, vorausgesetzt, Gott wolle sich dieses Schriftstellers

als eines nach seiner natürlichen Beschaffenheit handelnden
Instrumentes bedienen, um durch dasselbe sein Wort aufzuzeichnen,
wie Zanecchia richtig bemerkt. Deswegen ist es auch nicht zu
verwundern, wenn wir in der hl. Schrift auf Unvollkommenheiten
des Stiles, auf dunkle Begriffe stofsen: Dies alles bringt die
Bildungsstufe des Schriftstellers mit sich. Auch sind dies nicht so
«ehr Wirkungen Gottes, als vielmehr Übelstände, wie es die
Verwendung eines unvollkommenen Instrumentes mit sich bringt.
Diesbezüglich sagt der hl. Thomas: „quia causa prima magis
jnfluit in effectum quam secunda, ideo quidquid perfectionis est
ln effectu, principaliter reducitur ad primam causam; quod autem
est de defectu reducendum est in causam secundam, quae non
ita efficaciter operatur sicut causa prima." De pot. q. 3, a. 7.
ad 15. Überdies treten diese Umstände nicht gegen den Willen
Rottes ein; will sich nämlich Gott eines ungebildeten Menschen
"^dienen, damit er das Wort Gottes verkünde, so will er auch
Per accidens alle jene Übelstände, wie sie die Verwendung eines
Reichen Werkzeuges zur Folge hat. cf. Cajetan. Comm. ad S. Th.
1 q- 19 a. 8.

•—<53>—'= —

ST. DIONYSIUS AREOPAGITA, NICHT
PSEUDODIONYSIUS.

Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Die sehr zeitgemäfsen „Forschungen zur Christlichen Litte-
ratur- und Dogmengeschichte" (Mainz, Kirchheim) bringen als 2.
UQd 3. Heft des I. Bandes eine litterarhistorische Untersuchung


	Lehre des Hl. Thomas über das Wesen der biblischen Inspiration

