Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Artikel: Lehre des HI. Thomas tUber das Wesen der biblischen Inspiration
Autor: Schultes, Reginald M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762104

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762104
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

80 Lehre des hl. Thomas

physicam motionem in ordine supernaturali Deus movet semper
ad libere et bene et salutariter operandum; quoniam huiusmodi
operatio non solum est libera et bona, verum etiam est meri-
toria vitae aeternae. — Unde D. Thomas loquendo de actione
humana, cui coniungitur deformitas peccati, ait: ,,Hoc autem Deo
non convenit; et ido non oportet, ut ad malum cooperari di-
catur; quamvis actionis illius causa sit, m qua malum con-
sistit, secundum quod nfluit agenti esse, posse et agere et
quidquid perfectionis in agente est. — Loquendo autem de
bona operatione addit: ,,Deus dicitur causa bonarum operationum
non solum quantum ad essentiam actus, sed etiam quantum
ad perfectionem, secundum quam bonae dicuntur: utrumque

enim agenti nfluit, et ut agat, et ut bene agat.“ — (Lib. 2.
Sent. dist. 37. qu. 2. a. 2.) —
Et rursus: ,,Quidquid est in actu . . . de ratione actus et

entis et boni: totum hoc a primo agente, scilicet Deo, procedit
mediante voluntate.“ — (Ibid.)

s

LEHRE DES HL. THOMAS UBER DAS WESEN
DER BIBLISCHEN INSPIRATION.

Von P. REGINALD M. SCHULTES Ord. Praed.

— e

1. Die hl. Schrift hat vor allen anderen schriftlichen Aufzeich-
nungen den Vorzug, dals sie unter gottlicher Erleuchtung und
Eingebung geschrieben wurde. Dies verleiht ihr auch ihren
eigenartigen Wert.

Wir verdanken zwar Gott alle unsere Erkenntnisse, aber
die in den hl. Biichern niedergelegte in ganz besonderer Weise.

Die gottliche, erste Wahrheit kann namlich unter doppeltem
Gesichtspunkte betrachtet werden: das einemal, insofern sie Ge-
genstand unseres Krkennens ist, das anderemal als Richt-
schnur unserer Erkenntnis. Auch in der natiirlichen Erkenntnis
ist Gottes ewige Wahrheit Gegenstand der Erkenntnis, weil alle
Dinge nur Abdriicke und Auswirkungen seines eigenen Wesens
sind und so unseren Geist zur Erkenntnis des Vorbildes, der
Ursache fiihren, der sie Wesen und Dasein verdanken. Die
gottliche Wahrheit ist so auch Richtschnur unserer natiirlichen



iiber des Wesen der biblischen Inspiration. 81

Erkenntnis, weil unsere Erkenntnis nur dann wahr is{, wenn
8le mit den erkannten Dingen iibereinstimmt; da nun das Wesen
der Dinge in den gottlichen Ideen vorgebildet ist und von dort
aus bestimmt und hervorgebracht wird, so sind die gottlichen
Ideen durch Vermittlung der Dinge der Maflsstab und die Richt-
Schnur unseres Denkens. Weil aber so viele Mittelglieder zwischen
Unserem Denken und der ewigen Wahrheit liegen, muls der
Verstand eine lange Reihe von Schwierigkeiten iiberwinden, bis
die Gleichung von menschlicher Erkenntnis zu den Dingen und
deren Ideen in Gott bestimmt ist. Der Verstand iiberwindet
Zwar durch seine Folgerungen alle diese Schwierigkeiten, aber
er verstrickt sich dabei auch leicht in vielfache Irrtiimer.

Ganz anders ist aber Gott in der hl. Schrift Gegenstand
und Richtschnur unseres Erkennens. Fiirs erste ist Gott un-
mittelbar Gegenstand unseres Erkennens, weil Gott sich nicht
ehr durch das Wesen der Dinge, sondern durch sich selbst
offenbart. Zwar schauen wir ihn nicht, wie die Seligen, in der
ulle seines unendlichen Wesens, aber es wird uns doch Gott
geoffenbart, wenn auch unter dem Schleier von Bildern oder
Lauten.! Fiirs zweite leistet Gott selbst Biirgschaft fir die Wahr-
heit dieser seiner Offenbarung und damit auch fir die Wahrheit
Unserer Erkenntnis.

Wir miissen demnach wohl unterscheiden zwischen der Offen-
ba!‘llng Gottes in der Natur und der Offenbarung in der heil
chrift, ebenso wie zwischen den beiden Erkenntnisarten, die
Sich auf die beiden Arten von Offenbarung stiitzen, zwischen der
f‘_i!hlbaren natiirlichen Erkenntnis und der unfehlbaren iibernatiir-
lichen Erkenntnis.

_ Das charakteristische Merkmal der ibernatiirlichen Erkennt-
Mis  Gottes ist ein eigenartiges Einwirken Gottes, welches wir
Dspiration nennen.? Die gottliche Inspiration zerfallt in die
aktive und passive. Aktive Inspiration nennen wir die Thitig-
€it und Einwirkung Gottes auf den inspirierten Schriftsteller.
1& passive Inspiration ist dann nichts anderes als die Wirkung
€8 gottlichen Einflusses auf den inspirierten Schriftsteller. Der
Weck dieser Abhandlung geht dahin, die Lehre des heil
homas iiber Wesen und Natur der biblischen Inspiration zu
Untersuchen. Wir - beabsichtigen, nur ein Seitenstick zu den

;?I‘Bchiedenen Monographieen iiber das Wesen der Inspiration zu
leten,

—
—

N\

'S, Th.Iq.1. a. 9 cf. S. Th. I, IT q. 171 a. 2.
*ecf. 8. Th.I q. 1. a. b.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVI., 6



82 Lehre des hl. Thomas

2. Unsere Untersuchung muls sich selbstverstandlich auf den
ganzen Umfang der Schriften des hl. Thomas erstrecken; auch
hat der Aquinate die Frage iiber die biblische Inspiration nir-
gendwo ausdriicklich behandelt, aufser an einem Specialfalle der
Inspiration, der Prophetie. Diese wird aber bald als Specialfall
der Inspiration, bald wieder in einem Sinne betrachtet, dafls die
Untersuchungen des hl. Thomas iiber die ,,Prophetie* sich fast
vollstandig mit der Frage iber die Inspiration decken. Die
Haupttexte, die fir uns in Frage kommen, finden sich: Summa
Theologica II. 1I. q. 171—175. Quaestiones disputatae: de
veritate q. 12. Summa contra gentiles lib. I1I e. 155.

Zur richtigen Wiirdigung der Lehre des hl. Thomas muls
bemerkt werden, dals seine Ausfiilhrungen ziemlich sicher durch
avicennistische Ansichten veranlafst und bestimmt waren. Avicenna
hatte in seinem Werke de Naturalibus, de anima p. IV. c. 2
auch die Prophetie besprochen und dabei selbstverstandlich seinen
paturalistischen Standpunkt zur Geltung gebracht. Der Kampf
gegen Avicenna und seine Anhanger erklirt uns auch die aus-
fuhrliche Behandlung der Prophetie in den Quaestiones dispu-
tatae, den Quodlibetales und besonders in der Summa contra
gentiles.

1.
Natur der Prophetie.

3. Prophetie bedeutet beim hl. Thomas nicht nur die Vor-
herverkiindigung zukiinftiger Dinge, sondern auch allgemein die
Erkenntnis von Wahrheiten, die den Menschen von seiten Gottes
erst bekannt gegeben worden sind. Nach dieser allgemeinen
Auffassung der Prophetie fallt die Offenbarung aller iibernatiir-
lichen oder sonstwie den Menschen verborgenen Wahrheiten unter
den Begriff der Prophetie. Das Princip der prophetischen Er-
kenntnis ist namlich die Erleuchtung von seiten Gottes. Durch
dieses Princip kann aber alles, Gottliches wie Menschliches,
Geistiges wie Korperliches, erkannt werden; so erklart sich der
hl. Thomas, wenn er sagt: , Manifestatio enim, quae fit per ali-
quod lumen, ad omnia illa sese extendere potest, quae illi lumini
subiiciuntur, (8. Th. IL. 1. q. 171. a. 3.) — Darum folgert er:
prophetica revelatio se extendit non solum ad futuros hominum
eventus, sed etiam ad res divinas, et quantum ad ea quae pro-
ponuntur omnibus credenda, quae pertinent ad fidem, et quantum
ad altiora mysteria, quae sunt perfectorum, quae pertioent ad
sapientiam. — Auch die Erkenntnis der geistigen Substanzen



tiber das Wesen der biblischen Inspiration. 83

in ihrer Beziehung zum Menschen und die eingegossene Lebens-
Weisheit gehoren zur Prophetie. (S. Th. II. II. Prol. zu q. 171))

. Prophet bedeutet daher beim hl. Thomas, wie iibrigens auch
In der hl. Schrift, soviel als Interpret der gottlichen Offenbarung
oder als Organ, dessen sich Gott bedient, um den Menschen
Seine Offenbarungen mitzuteilen, mogen sich diese nun auf etwas
Gegenwﬁ.rtiges oder Zukiinftiges beziehen.

4. Das Princip der infolge gottlicher Erleuchtung eintretenden
Offenbarung ist, wie der hl. Thomas sagt, die erste Wahrheit,
Gott selbst. — Principium eorum, quae divino lumine prophetice
lanifestantur, est ipsa veritas prima. — (8. Th. II. IL. q. 171.
2. 4.) — Das formelle und einheitliche Princip der prophetischen
Erkenntnis ist also die Erleuchtung von seiten Gottes. Diese
Mmacht die Prophetie zu einer eigenartigen Gabe — formale in
cognitione prophetica est lumen divinum, a cuius unitate prophetia
habet unitatem speciei; licet sint diversa, quae per divinum lumen
Prophetice manifestantur. — (8. Th. IL. II. q. 171. a. 3. ad 3.)
— KEs ist also eine und dieselbe Wahrheit Gegenstand der gott-
lichen Erkenntnis und der prophetischen Erkenntnis und Aussage:
Oportet igitur, eandem esse veritatem propheticae cognitionis et
©Duntiationis, quae est cognitionis divinae. — (S. Th. II. IL q.
171, a. 6.) — Jene Dinge, welche bereits natiirlicher Weise er-
kannt werden konnen, werden infolge der gottlichen Erleuchtung
Vom Propheten noch vollkommener erkannt; Gott gibt den Men-
Schen eben seine Erleuchtung, damit sie, gestiitzt auf die gottliche
E_I‘kenntnis, sich auch mit gottlicher, unfehlbarer Sicherheit iiber
die Objekte der natiirlichen Erkenntnis ein Urteil bilden. — (8.
Th. I II. q. 173 a. 2; q. 171 a. 3 ad 2)

Wenn nun das Wesen der prophetischen Inspiration in der
Eﬂeuchtung von seiten Gottes besteht, so diirfen wir die Lehre
Von dem Princip der prophetischen Erkenntnis auch auf die
ganze hl, Schrift anwenden, weil auch in dieser das formelle

Tincip in der Erleuchtung von seiten Gottes besteht, und es ist
lur eine spekulative Reduktion, wenn der hl. Thomas sagt:
®uis supernaturalis influxus ad prophetiam reducitur. — quaest.
disp. de verit. q 12 a. 3. —

9. Worin besteht nun diese Erleuchtung, durch welche Gott

@fn Geist eines Menschen zur prophetischen Erkenntnis erhebt?

Sie besteht darin, dals Gott das Erkenntnisvermogen des Menschen

®rhebt und erhellt, damit derselbe die iibernatiirlichen Wahr-

iten in sich aufoehme und erfasse, oder iiber das, was er

ereits natiirlicher Weise erkannt hat, ein iibernatiirliches Urteil
0¥



84 Lehre des hl. Thomas

falle. — S. Th. 1I. IL. q. 173 a. 2; quaest. disp. de verit. q.
12, a. 7. — Da aber jede prophetische Inspiration in dem Sinne,
in dem wir hier sprechen, nicht nur auf eine richtige Erkeuntnis
und Auffassung des Objektes gerichtet ist, sondern vor allem
auf eine unfehlbar.sichere Mitteilung an die Menschen, fiir welche
die betreffende Offenbarung bestimmt ist, so folgt daraus, dals
zum Wesensbegriff der Prophetie nicht allein eine Erleuchtung
des Geistes erfordert ist, sondern auch eine Beeinflussung der
iibrigen der Erkenntnis und dem Ausdruck dienenden Fihig-
keiten. Deshalb fordert der allgemeine Begriff der Prophetie
oder Inspiration:

eine Erleuchtung des Verstandes,

eine Bewegung des Willens,

eine Erhebung der Einbildungskraft, und

eine Bestimmung jener Fahigkeiten, die dem
schriftlichen oder miindlichen Ausdruckedienen.

6. Erstens ist zur Inspiration eine Erleuchtung
des Verstandes erfordert.

Die Prophetie, so sagt der hl. Thomas, ist eine iibernatiir-
liche Erkenntnis oder eine iibernatiirliche Art und Weise zu
erkennen: prophetia est quaedam supernaturalis cognitio. — quaest.
disp. de verit. q. 12, a. 7. — Zur geistigen Erkenntnis sind
aber zwei Dinge notwendig: Die Vergegenwirtigung des Objektes
und das Urteil iiber das Objekt.!

Die Vergegenwirtigung geschieht entweder auf natiirliche
oder ibernatiirliche Art. Der Prophet verkiindet ndmlich ent-
weder Dinge, die ihm auf natiirliche Weise bekannt wurden, —
dieser Art ist die Erzahlung von Begebenheiten, deren Zeuge er
selbst war, sowie aller auf natiurliche Weise erkannter Wahr-
heiten — oder der Prophet teilt Wahrheiten mit, die ihm natiir-
licher Weise unbekannt waren und ihm nur vermittelst gottlicher
Offenbarung bekannt wurden, wie die Prophezeiungen und rein
ibernatiirlichen Wahrheiten.

Aus dem Gesagten erhellt aber klar, dafs zum Wesen der
Prophetie im weiteren Sinne oder der Inspiration gar nicht
erfordert ist, dafs ihr Gegenstand auf iibernatiirliche Weise
vergegenwartigt werde, sondern einzig, dals der inspirierte
Schriftsteller iiber den Gegenstand auf iibernatiirliche Weise

I o e

1 Ad cognitionem duo requiruntur, sc. acceptio cognitorum et
jiudicium de acceptis. — quaest. disp. de verit. q. 12, a. 7. — cf. S
Th. II. II. q. 173. a. 2.



iitber das Wesen der biblischen Inspiration. 89

Urteile. Die Vergegenwirtigung des Gegenstandes kann
auch auf dem Wege der sinnlichen Wahrnehmung oder durch
eeinflussung der Einbildungskraft zustande kommen, npur das
Urteil mufs immer der gottlichen Erleuchtung entspringen. Das
Urteil ist eben der Abschlufs einer geistigen Erkenntnis, und
kommt dieser erst vermoge des Urteils das Pradikat der Wahr-
heit zy.1

Damit eben ein Urteil iibernatiirlich sei, muls es ein iiber-
Datiirliches Princip zur Voraussetzung haben. Dieses iibernatiir-
liche Princip ist die gottliche Erleuchtung, weil das Objekt der

rophetie iiber der menschlichen Erkenntnis liegt. Darum ist

duch das Princip der inspirierten Erkenntnis Gottes Wahrheit
selbst: principium eorum quae ad supernaturalem cognitionem
Pertinent, quae per prophetiam manifestantur, est ipse Deus. S.
Th. 11 1L q- 171 a. 2.

Damit aber der Verstand das ihm in der Offenbarung vor-
Zustellende iibernatiirliche Urteil zu féllen vermoge, bedarf er
Selbst einer inneren Erhebung, der Verstand mufs seinem Ob-
Jekte gewachsen sein und selbst in die iibernatiirliche Ordnung
gestellt werden; sonst ist sein Urteil nicht iibernatiirlich. Handelt
€8 sich in einem besonderen Falle der Inspiration nur um eine
Ubernatiirliches Urteil, so ist im Verstande auch nur in dieser

insicht eine iibernatiirliche Erhebung notwendig: ludicium igitur
Supernaturale Prophetae datur secundum lumen ei infusum ex
4uo intellectus roboratur ad iudicandum. De verit. q. 12 a. 7.
arum schlielst der hl. Thomas: sic igitur patet, quod prophetica
‘evelatio gquandoque quidem fit per solam luminis influentiam.
b_- Th. 11, II. q, 173 a. 2. Ist aber das Objekt der Offenbarung
°In an gich iibernatiirliches oder sonstwie natiirlicher Weise unfafs-
ar, so miissen auch geistige Erkenntnisbilder von Gott eingegossen

—

! Per donum prophetiae confertur aliquid humanae menti supra id,
?u“é’d pertinet ad naturalem facultatem, et quantum ad iudicium, per
UXum Juminis intellectualis, et quantum ad acceptionem seu repraescn-
a‘t.‘(’n_em rerum, quae fit per aliquas species. Horum autem duorum
lc’“llc‘lpalius est primum in prophetia: quia iudicium est completivum
Ouitionis, Kt ideo si cui fiat divinitus repraesentatio aliquarum rerum
T Similitudines imaginarias (ut Pharaoni et Nabuchodonosor) aut etiam
p:f Similitudines corporales (ut Balthasar), non est talis censendus
esfphgta, nisi illuminetur eius mens ad iudicandum; sed talis apparitio
e quiddam lmperfec!:um in genere prophetiae. Unde a quibusdam vocatur
8 :-3118 prophe.tlae, sicut et dlv.ma.tlc_) somnpiorum. — Krit autem propheta,
ab Ol_gmglodo_ mt'el]et.:tus eius illuminetur ad mdlcand_um etiam ea, quae
P} aliis Imaginarie visa sunt, ut patet de Joseph, qui exposuit somnium
raonis. Sed, sicut Augustinus dicit, ,,maxime propheta est qui utrogue

Praecellit«, S, Th, 11. 1L q. 173 a. 2.



86 Lehre des hl. Thomas

werden oder mit Hilfe der gottlichen Erleuchtung gewonnen
werden: Visio intellectualis fit secundum aliquam similitudinem
intelligibilem. Unde Augustinus dicit, quod ,habet animus non-
nullam speciei notae similitudinem®, quae quidem similitudo intelli-
gibilis in revelatione prophetica quandoque immediate a Deo
imprimitur, quandoque a formis imaginatis resultat, secundum
adjutorium prophetici luminis; quia ex eisdem formis ima-
ginatis subtilior conspicitur veritas secundum illustrationem altioris
luminis. 8. Th. IL. II. q. 173. a. 2. ad 2.

Auf jeden Fall ist eine Erhebung des Verstandes erfordert,
damit ein iibernatiirliches Urteil zustande komme.

Weil der Prophet oder inspirierte Schriftsteller nicht nur
gottliche Dinge erfalst sondern sie auch den Menschen mitteilt,
so -muls auch sein intellektives Gedéachtnis gestirkt werden, da-
mit es die geistigen Erkenntnisbilder festhalten konne.

7. Zweitens ist zur lnspiration eine Bewegung
des Willens erfordert.

Da bei jeder Inspiration der Mensch von Gott zu mensch-
lichen Handlungen erhoben wird, die notwendiger Weise frei sein
miissen, so gehort zum Begriff der Inspiration auch eine besondere
Bewegung im Willen des inspirierten Menschen. Diese Bewegung
oder Beeinflussung besteht in jener iibernatiirlichen Einwirkung
Gottes, vermoge welcher der menschliche Wille zu einem Willens-
akte bestimmt wird, und zwar dahin bestimmt wird, das zu wollen,
was er nach dem Willen Gottes wollen soll: also in unserem
besonderen Falle der Prophetie etwas Ubernatiirliches zu wollen.
Da aber das, was der Wille nach der Absicht Gottes frei wollen
soll, dessen natiirliche Kraft iibersteigt, weil es eben ein iiber-
natiirliches Urteil ist, so muls auch die aktive Kraft des Willens
von Gott in die iibernatiirliche Ordoung versetzt und mit iiber-
natiirlicher Kraft versehen werden. So nur kann der Wille das
vollbringen, wozu Gott ihn antreibt. Wenn aber der Wille durch
eine iibernatiirliche Kraft verstarkt worden, vollzieht er unfehlbar,
aber frei den gottlichen Ratschlufs, indem er, seiner Freiheit ent-
sprechend, das frei will und thut, was Gott von ihm gethan
wissen will, sowohl in Bezug auf die Substanz, als auch in Bezug
auf die Art der Ausfiilhrung.!

8. Drittens ist bei der Inspiration eine Erhebung
der Phantasie erfordert.

! Der hl. Thomas bespricht diesen Punkt in unserer Frage nicht
besonders; seine Stellung ergibt sich indes aus seiner allgemeinen Lehre
itber .den Willen, die wir als bekannt voraussetzen.



\

tiber das Wesen der biblischen Inspiration. 37

Die Vergegenwirtigung des Objektes geschieht entweder
auf natiirliche oder auf iibernatiirliche Art und Weise. Wenn
auf natiirliche Weise, so mufs unser Verstand durch den Gegen-
St*_lnd der Erkenntnis erst bestimmt werden, was nur durch Ver-
Wittlung der Phantasie geschehen kann. Da aber die prophetische
oder inspirative Erleuchtuug weiter fiihrt als die abstraktive Kraft
des wirkenden Verstandes (intellectus agens), so miissen die Phan-
tasmen aufser der natiirlichen Abstraktion noch eine weitere
Erleuchtung und Vervollkommnung erfahren, damit sie ibren
Zweck erfiillen konnen. Sie miissen erst in entsprechender Weise
transformiert werden, um das eigenartige Objekt der Inspiration
darstellen zu konnen. Der hl. Thomas sagt diesbeziiglich : Quas-
Cumque formas imaginatas naturali virtute homo potest formare,
absolute huiusmodi formas considerando; non tamen ut sint ordi-
Datae ad repraesentandas intelligibiles veritates, quae hominis intel-
lectum excedunt; sed ad hoc necessarium est auxilium super-
Daturalis luminis. S. Th. II. II. q. 173 a. 2 ad 3. — Ebenso
klar driickt er sich de verit. q. 12 a. 7 ad 6 aus: Species illae,
Quae praeexistunt in vi imaginativa prophetae, prout ibi existunt
Bon sufficiunt ad significationem rerum futurarum et ideo oportet
Quod divinitus aliter transformentur.

Ist aber die Vergegenwirtigung des Objektes eine iiber-
Datirliche, so geschieht sic entweder durch sinnliche oder durch
Intellektuelle Bilder. Sind die Bilder sinnliche, dann fillt die
Ubernatiirliche Vergegenwirtigung teilweise mit der Erhebung
der Phantasie zusammen, indem aus den iibernatiirlich einge-
g0ssenen sinnlichen Bildern unmittelbar ein geistiges Erkenntnis-
E"ld gewonnen werden kann, wenn auch nur mit Beihilfe des
Ubernatiirlichen Erkenntnislichtes. — cf. de verit. q. 12 a. 7;
8. Th. IL 1L q. 173 a. 2.

Sind sie aber intellektuelle, unmittelbar dem Verstande ein-
gegossene Bilder, so sagt der hl. Thomas, dals die Bilder jener

nge, die der Prophet in einem rein geistigen Schauen sieht,
Dicht erst in die Phantasie eingegossen zu werden brauchen,
Sondern es wird dann unter den bereits vorhandenen Bildern
“lne gewisse Gruppierung vorgenommen, wodurch dig durch Wort
Oder Schrift zu verkiindenden Dinge dargestellt werden. Aber
uch diese sinnliche Darstellung und dieser Ausdruck des geistigen
rkenntnisbildes ist nach den Worten und Griinden des heil.
homas ein Werk, respektive eine Folge des dem Geiste ein-
8egossenen Lichtes und daher iibernatiirlich. Die Griinde sind
' gleichen, wie die oben n. 6. genannten, und ergeben sich aus
®0 Worten: sicut in eo qui ex signis scientiam aceipit, signorum



88 Lehre des hl. Thomas

cognitio est via ducens ad res ipsas: ita e converso in eo
qui significat aliquid, cognitio rei significandae praesupponitur ad
formationem signorum; non enim potest aliquis rei quam ignorat
congrua signa adhibere. Quamvis igitur homo quilibet possit
quaslibet imagines formare naturali virtute; tamen quod figurae
formentur convenienter rei significandae, non potest fieri nisi ab
eo qui rerum illarum cognotionem habet; et secundum hoc for-
matio imaginariae visionis in Propheta supernaturalis existit.
de verit q. 12 a. 7. ad 5. Es ergielst sich in diesem Falle
vom Verstande aus das propbetische Licht auch in die Einbil-
dungs- und Vorstellungskraft: in (utraque) prophetia fit derivatio
luminis prophetici ab intellectu ad imaginationem, sed diversi-
modo: quia in illa prophetia quae dicitur tantum visionem intel-
lectualem habere (wie in unserem Falle), tota plenitudo propheticae
revelationis in intellectu percipitur, et exinde secundum intelli-
gentis arbitrium in imaginativa congrue formantur imagines propter
nostri intellectus naturam, qui sine phantasmatibus intelligere
non potest. de verit. q. 12 a. 12 ad 2.

Eine Erhebung der Kinbildungskraft ist daher nach dem
hl. Thomas in der Inspiration immer notwendig, ob sie nun der
Erhebung des Verstandes vorausgehe oder ihr nachfolge.

Nach einer tiefbegriindeten Ansicht des englischen Lehrers
héngt der miindliche Ausdruck so enge mit dem Phantasiebild
einer Sache zusammen, dals er als ein integraler Teil desselben
zu betrachten ist.!

Der miindliche Ausdruck ist nur ein Wiederhall des Sinnen-
bildes, empfingt von diesem seine lautliche Gestaltung, weshalb
auch unsere meisten Ausdriicke bildlichen Ursprungs sind. Daraus
ergibt sich das ganz allgemeine Princip des hl. Thomas: Modus
significandi sequitur modum intelligendi. Die Sprache, in welcher
wir einen geistigen Gedanken zum Ausdruck bringen, héngt also
von der Phantasie ab. Somit ist anch der Ausdruck der Offen-
barung von der Gestaltung der Phantasie in der Inspiration
bedingt. Die Phantasie leitet den inspirativen Einflufs hiniiber
bis zum miindlichen Ausdruck.

9. Viertens ist eine Beeinflussung und Bewegung
der dem miindlichen oder schriftlichen Ausdrucke
dienenden Féahigkeiten erfordert.

! Verbum quod voce perfertur ab interiori procedit quantum ad
duo quae in verbo exteriori inveniuntur, sc. vox ipsa et significatio vocis.
Vox enim significat intellectus conceptum. Kt iterum vox ex significa-
tione vel imaginatione procedit. S. Th. I. q. 84 a. 1.



iiber das Wesen der biblischen Inspiration. 89

—_

Nach der Ordoung der menschlichen Krifte befiehlt die Ver-
Dunft und fithrt der Wille ihre Befehle aus und leitet die nie-
deren Kriifte. Der Umstand, dafs die Vernunft in der Inspiration
unter gottl. Erleuchtung steht, dndert an dieser Thatsache nichts.
Soll also die durch gottl. Erleuchtung gewonnene Erkenntnis
Wiindlich oder schriftlich zum Ausdruck gebracht werden, so
b!‘auchen wir keine besondere Erhebung der dem Ausdruck
d@nenden Fahigkeiten anzunehmen. Es geniigt jene Bewegung,
die vom Willen und Verstande ausgeht. Und wie die Thitigkeit
der vollziehenden Fahigkeiten frei ist, weil sie der Leitung des
freien Willens untersteht, so ist sie auch iibernatiirlich, weil sie
der Leitung des Willens uuntersteht, insofern dieser unmittelbar
Von Gott bewegt wird, wihrend der Wille wiederum die ganze
Thitigkeit der dienenden Fihigkeiten auf den Ausdruck der
Ubernatiirlichen Erkenntnis hinlenkt.

Der Einfluls Gottes erstrekt sich somit in der Inspiration,
Wenn auch durch Vermittlung der menschlichen Krifte, bis her-
Unter zu den niederen Krdften. Wir machen auf diesen Punkt
der Lehre des hl. Thomas besonders aufmerksam, weil er ge-
Wohnlich in der Frage iiber die Verbalinspiration iibersehen wird.
Der Aquinate spricht sich ubrigens nicht ausdriicklich dariiber
aus. Die entwickelte Lehre ist aber eine evidente Folgerung
aus seiner Lehre iiber das Verhdltnis der verschiedenen Seelen-
rifte und aus den bei der Frage iiber die Erhebung der Phan-
tasie entwickelten Principien. Die Inspiration wird durch diesen
PSychologischen Zusammenhang zu einem einheitlichen, gut ge-
gliederten und organischen Ganzen, was der Forderung der
1\ienschennatur allein entspricht. Auf diese Weise allein ist auch

e gottliche Erleuchtung allein das Formalprincip der Inspiration.

Ir begreifen da auch leichter, wie die iibernatiirliche Offen-
arung inperlich auf die Mitteilung an die Menschheit hinge-
Tichtet sein kann.

1]

Die Arten der Prophetie oder Inspiration.
(Im allgemeinen.)

. 10. Nachdem wir das Wesen der Prophetie im allgemeinen
Sinne des Wortes oder der Inspiration erklart und dabei gesehen
aben, dafs sie besonders im iibernatiirlichen Urteil bestehe,
8¢hen wir pun zu ihren besonderen Arten iiber, indem wir die
Unterscheidenden Merkmale der einzelnen Arten der Inspiration
8ufsuchen. Da der hl. Thomas sagt, dals im Formprincip die



9o Lehre des hl. Thomas

R

Inspiration auch ihr Einheitsprincip habe, kann ein Unterschied
in der Art nur in einer verschiedenen Vergegenwirtigung des
Objektes liegen. Dazu fiihrt uns denn auch der hl. Thomas.
cf. 8. Th. II. II. q. 171 a. 3. ad 3.

Der Aquinate teilt die allgemeine Inspiration ein in die ein-
fache Inspiration und in die Offenbarung im eigentlichen
Sinne. Ein Objekt kaon ndmlich auf npatirliche oder auf iiber-
natiirliche Weise vergegenwartigt werden. Das, was der Prophet
auf natirliche Weise erkennt, sei es durch eigenes Forschen,
sei es durch irgend welche Mitteilung von seiten der Mitmen-
schen, ist Objekt der einfachen Inspiration. Was aber auf
iibernatiirliche Weise erkannt worden ist, bezieht sich auf die
eigentliche Offenbarung, deren Objekt jene Dinge sind, die
der Erkenutnis des betreffenden Menschen den Sinnen wie dem
Verstande nach fern liegen: Gottliches und Menschliches, Geistiges
und Korperliches, Vergangenes, Gegenwirtiges und Zukiinftiges.
Ist das Geoffenbarte ein kontingent Zukiinftiges, so wird eine
solche Offenbarung mit dem Namen Prophetie im strengsten
Sinne bezeichnet. Der hl. Thomas sagt: Si lumen intellectuale
alicui divinitus infundatur, non ad cognoscendum aliqua super-
naturalia, sed ad iudicandum secundum certitudinem veritatis
divinae ea quae humana ratione cognosci possunt, sic talis pro-
phetia intellectualis est infra illam quae est cum imaginaria visione
ducente in supernaturalem veritatem: cuiusmodi prophetiam ha-
buerunt omnes illi qui numerantur in ordine prophetarum; qui
etiam ex hoc specialiter dicuntur prophetae, quia prophetico officio
fungebantur. Unde ex persona Domini loquebantur, dicentes ad
populum: , Haec dicit Dominus®, quod non faciebant illi qui hagio-
grapha conscripserunt; quorum plures loquebantur frequentius de
his quae humana ratione cognosci possunt, non quasi ex persona
Dei, sed ex persona propria, cum adiutorio tamen divini luminis.
S. Th. II. II. q. 174, a. 3, ad 3.

Noch einen anderen Unterschied stellt der hl. Thomas
zwischen Offenbarung und einfacher Inspiration auf. In
der einfachen Inspiration unterscheidet nimlich der Prophet
nicht immer scharf, ob er dies oder jenes aus gottlichem oder
eigenem Antriebe denke. Anders in der eigentlichen Offen-
barung im strengen Sinne; hier ist sich der inspirierte Schrift-
steller der Offenbarung bewulst und hat dariiber gottliche Ge-
wilsheit. Den Grund erfahren wir, wenn der hl. Thomas sagt:
Mens prophetae dupliciter a Deo instruitur: uno modo per
expressam revelationem; alio modo per quendam instinctum
occultissimum ,,quem nescientes humanae mentes patiuntur®, ut



itber das Wesen der biblischen Inspiration. 91

Augustinus dicit. De his ergo quae expresse per spiritum prophetiae
Propheta cognoscit, maximam certitudinem habet, et pro certo
habet quod haec sunt divinitus sibi revelata; . . . alioquin si de
?100 ipse certitudinem non haberet, fides quae dictis prophetarum
Innititur, certa non esset . . . sed ad ea quae cognoscit per
Ibstinctum, aliquando sic se habet, ut non plene discernere possit,
Urum haec cogitaverit aliquo divino instinctu vel per spiritum
Proprium. — 8. Th.II II.q. 171. a. 5. — Der hl. Thomas erklart
dlfis damit, dals er sagt: nam cum mens prophetae movetur ad
aliquid aestimandum vel apprehendendum, quandoque quidem
adducitur ad hoc quod solum apprehendat remillam; quandoque
dutem ulterius ad hoc quod cognoscat haec sibi esse divinitus
revelata. 8. Th. II. 1I. q. 173, a. 4.

. Deshalb ist nach dem hl. Thomas unter Offenbarung (revelatio)
Im strengeren Sinne die Kundmachung einer Wahrheit zu ver-
Stehen, die jenem, dem dieselbe zuteil wird, noch unbekannt war,
Wobei sowohl die Vergegenwiirtigung des Objektes als das Urteil
}}ber dasselbe iibernatiirlich sind und damit noch die Sicherheit
Uber die Thatsache einer gottlichen Offenbarung und iiber die

ahrheit des Geoffenbarien verbunden ist.

Die einfache Inspiration ist zwar mit einem iibernatiirlichen
Urteil verbunden, aber ohne iibernatiirliche Vergegenwairtigung
des Qbjektes. Sie ist darum in der Gattung der Offenbarung
€twas Unvollkommenes; sie ist unvollkommen, weil die Vergegen-
Wartigung nicht iibernatiirlich, sie gehort aber doch zur Offen-
arung, weil die durch die natiirliche Kraft unseres Verstandes
frkennbaren Objekte unter der inspirativen Erleuchtung mit
8rofserer Klarheit und Sicherheit erkannt werden. cf. de verit.
9 12 a. 3; S. Th. IL. 1L q. 171, a. 5.

Darum verhélt sich die einfache Inspiration zur eigentlichen
Oﬁ'enba.rung wie das Unvollkommene zum Vollkommenen und in
8ewisser Beziehung wie die Gattung zur Art.

111.
Die biblische Inspiration.

11. Die Unterstiitzung der Erkenntois durch géttliche Er-
leuGhtung, die, wie wir sagten, das Wesen der Prophetie im all-
8€meinen ausmacht, tritt ebenso in der einfachen Inspiration als
' der Offenbarung ein. Sie ist auch der wesentliche Punkt in
der biblischen Inspiration. Die Erkenntnis einer Wahrheit und

a8 Urteil iiber dieselbe geht ja dem Aufschreiben derselben vor-
39s. Die biblische Inspiration fiigt aber zur einfachen Inspiration



92 Lehre des hl. Thomas

oder auch zur eigentlichen Offenbarung noch den Antrieb hinzu,
kraft dessen das Organ der Offenbarung zum Schreiben bewegt
wird, ebenso begleitet eine besondere Einwirkung den Akt des
Schreibens. Dieser Antrieb und diese Einwirkung bleiben sich
gleich, ob der biblische Schriftsteller natiirliche oder iibernatiir-
liche Wahrheiten aufzeichnet.

12. Die biblische Inspiration scheint daher nach dem heil.
Thomas folgendermalsen zu definieren zu sein: Sie istein von Gott
ausgehender, ibernatiirlicher Kinflufs, der die Fahigkeiten des
Menschen erhebt und bewegt, damit zum Nutzen und Besten
der Kirche dasjenige aufgezeichnet werde, was Gott will und
nur das, was Gott will und so wie er es will. Wie als eine
Folgerung erscheint die Erklarung des Vatikanischen Konzils,
wenn es sagt: ,Die Kirche sieht nicht deshalb die hl. Biicher
fir heilig und kanonisch an, weil sie etwa ausschlielslich von
menschlicher Thatigkeit verfalst und dann von ihr approbiert
worden seien, auch nicht deshalb allein, weil sie die Offenbarung
ohne Irrtum enthalten, sondern deswegen, weil sie unter Antrieb
des hl. Geistes verfalst, Gott zu ihrem Urheber (Verfasser) haben
und die Biicher als solche der Kirche iibergeben worden sind.
Const. dogm. sess. III. c. 2. Denzinger, Ench. n. 1636.

13. Wir haben also in der biblischen Inspiration die That-
sache, dals eine Schrift zwar von menschlichen Schriftstellern
verfalst wird, aber dals diese so sehr unter dem Einflusse der
gottlichen Erleuchtung und des géttlichen Wollens stehen, dafs Gott
als der Urheber und Verfasser der Schrift zu betrachten ist.
Dies betont Leo XIII. in der Encyklika ,,Providentissimus Deus®,
wenn er sagt, dals sowohl Gott als auch die Menschen Verfasser
der hl. Schrift seien. ,Ipse Deus supernaturali virtute ita eos
ad scribendum excitavit et movit, ita scribentibus adstitit, ut
ea omnia eaque sola quae ipse iuberet et recte conciperent et
fideliter conscribere vellent et apte infallibili veritate exprime-
rent, secus noun ipse esset auctor sacrae scripturae universae.“

Der hl. Thomas formuliert diese Wahrheit in der Form:
,Auctor principalis sacrae Scripturae est Spiritus Sanctus; homo
autem est auctor instrumentalis.“ Quodl. VII, a. 14 ad 5.

Die Ursache der hl. Schrift ist also eine zweifache: eine
principale und eine instrumentale, Gott und der Mensch. ,Die
principale Ursache, so sagt der hl. Thomas, ,handelt kraft der
eigenen Form, der auch die Wirkung veraholicht wird, wie z. B.
das Feuer infolge seiner Hitze erwarmt. Die instrumentale Ursache
aber handelt nicht kraft ihrer eigenen Form, sondern dadurch, dals



iber das Wesen der biblischen Inspiration. 93

——

Bi'e von der principalen Ursache bewegt wird. Deshalb ist auch
die Wirkung nicht dem Instrumente, sondern der hauptsichlichen
Ursache ihnlich, wie ja der Tisch nicht dem Beile veriihnlicht
Wird, sondern jener Idee, die dem Arbeiter vor Augen schwebt.*
S. Th. IIL q. 62 a. 1. — , Das Instrument aber hat zwei Thiitig-
k_eiten: eine instrumentale, der zufolge dasselbe nicht durch
€igene, sondern durch die von der hauptsachlichen Ursache erhaltene

raft thatig ist,-und eine eigene, die dem Instrumente gemals
der eigenen Form zukommt. So ist es dem Beile eigen, infolge
der Schirfe Holz zu spalten; einen Tisch aber zu verfertigen,
18t ithm nur insofern zuzuschreiben, als es: Werkzeug der Kunst
18t. Aber nur dadurch, dafs das lnstrument selbst thétig ist,

Vollzieht es seine instrumentale Handlung; wie auch das Beil

our dadurch, dafs es spaltet, einen Tisch herstellt.“ S. Th. IIL.

qu. 62. a. 1, ad 2. — Die gottliche Inspiration in der heil.

Schrift ist also eine Teilnahme an der Kraft Gottes, ein Einfluls

oOder eine Bewegung, die unmittelbar von Gott ausgeht, in die

hl. Schriftsteller iibergeht, solange andauert, als die hl. Schrift-

Steller jhr Amt ausiiben, d. h. solange, bis ein vollkommenes

Abbild der Idee Gottes, als der Hauptursache, miindlich oder

Schriftlich hergestellt ist. Trotzdem bleibt dabei die eigene Natur

des Instrumentes nicht unthéatig, da sie ja nur dadurch,

dals sie selbst thatig ist, ihre instrumentale Anuf-
gabe erfiillt, und somit nur dadurch eine Mitursache, ein

Instrament wird. Nun wird aber in der Inspiration der heil.
chrift der Schriftsteller hauptséchlich ein instrumentaler Ver-

fasser genannt, wie die Kirche und die bl. Viter ausdriicklich

lehren, Folglich wird auch der inspirierte Schriftsteller wahr-
aft von Gott als eigentliche, instrumentale, nicht mechanische,

Sondern verniinftige Ursache verwendet, die zugleich mit Gott

®ln Werk vollfithrt und zwar mit eigener Mitwirkung, wie es

¢ben ginem mit Verstand und Willen begabten Instrumente zu-
Ommt, Dem Verstande und dem Willen dienen dann die nie-
€ren Erkenntniskridfte, besonders das Vorstellungsvermogen;
°roer die dem miindlichen oder schriftlichen Ausdrucke dienenden
rifte. Unter dem inspirativen Einflusse Gottes beteiligen sich
alle Krifte, entsprechend ihrer ratiirlichen Anlage, Ausbildung

Y0d jhren individuellen Beschaffenheit, seien sie nun angeboren

oder erworben.

Be: Wie also unter dem Drucke der Hand des Arbeiters das
eil vermioge seiner Schiarfe schneidet, so wirkt auch der heil.
Chriftsteller unter der Inspiration Gottes: er setzt freie Willers-

akte, denkt, ruft sich vieles ins Gedéachtnis zuriick, formt Bilder



94  Lebre des hl. Thomas iiber das Wesen der biblischen Inspiration.

in der Phantasie, und bildet den schrifilichen Ausdruck. Dies
alles vollbringt der hl. Schriftsteller in einer seiner Natur,
seinem Stande, seinen angeborenen oder erworbenen Fertigkeiten
entsprechenden Weise, unter der Inspiration Gottes, die alle
Krafte gemdls der eigenen Natur beriihrt und bewegt. Daher
stammt die wunderbare Verschiedenheit und vollkommene Einheit
des Werkes Gottes. Alles, was wir in der hl. Schrift finden,
hat der inspirierte Verfasser auch selbst gewollt, gedacht, sich
in die Erinnerung zuriickgerufen, sich vorgestellt und geschrieben,
aber so, dals es inseiner ganzen Thatigkeit auch nicht einen Akt
gab, zu welchem der hl. Schriftsteller nicht von Gott bewegt
worden wire, und nicht Gottes Werk ausgefiihrt hidtte. Die
ganze bl. Schrift wird darum Gott als ihrem hauptsichlichen
Verfasser zugeschrieben, nach dessen ldee dieselbe angefertigt
wurde. Aber das ganze Werk ist andrerseits auch wieder ganz
ein Werk des Schriftstellers. -— Und wie wir in der hl. Schrift
nichts finden, was der inspirierte Schriftsteller nicht auch selbst
durch sein Wollen, Denken, Erinnern, Vorstellen und Schreiben
hervorgebracht hitte,so gibt es auch keinen Augenblick, in welchem
der hl. Schriftsteller nicht unter dem Einflusse Gottes gestanden
hdtte und am Werke Gottes mitgearbeitet hitte. Darum wird
auch das ganze Werk sowohl Gott als dem Menschen zugeschrieben,
aber, wie der Ferrariensis bemerkt, auf verschiedene Weise: Gott,
insofern er aus eigener Kraft wirkt, dem Menschen aber, insofern
er in der Kraft eines anderen wirkt.!

Schlu/ls.

14. Nach dem hl. Thomas ist also Gott der Verfasser der
hl. Schrift, indem er deren Aufzeichnung bewirkt und sich dazu
eines inspirierten Schriftstellers bedient, wie ein menschlicher
Schriftsteller (nur zum Vergleiche sei es gesagt) die Feder be-
niitzt. Daher, so schliefsen wir, unterstehen in der hl. Schrift
nicht nur die Wahrheiten, sondern auch die sie bezeichnenden
Worte der Inspiration.

15. Es ist aber zu bemerken, dals die gottliche Mitwirkung
so mit den geschaffenen Ursachen thitig ist, dafs sie ihnen nicht
allein die zum Handeln nétigen Krifte verleiht und erhélt, son-

! Non enim sic idem effectus attribuitur causae naturali et divinae
virtuti, quasi partim a Deo partim a naturali agente fiat, sed totus ab
utroque secundum alium modum, sicut idem effectus totus attribuitur
instrumento, et principali agenti etiam totus. Ferrariensis, Comm. in c.
gent, III. c. 17.



St. Dionysius Areopagita, nicht Pseudodionysius. vo

_—

dern diese auch bewegt und der Thitigkeit iibergibt, allerdings
Dach deren natiirlichen Beschaffenheit. Gott bedient sich des
hl. Schriftstellers als eines Werkzeuges, nicht wie eines Griffels,
Sondern insofern er mit Verstand und Willen begabt ist, der
“igentiimlichen Thétigkeit des Propheten unbearstandet, der nach
verschiedenen Anlagen auch verschiedenen Stil anwendet. Ist
Dun die intellektuelle Beschaffenheit des Schriftstellers eine solche,
dafs das Aufzeichuen auf géttlichen Auntrieb hin Miihe, Unter-
Suchungen, Nachtwachen u. dgl. erfordert, so steht dies mit der
bl})lischen Inspiration nicht im Widerspruch, vielmehr ist dies
it 1hr verbunden, vorausgesetzt, Gott wolle sich dieses Schrift-
Stellers als eines nach seiner natiirlichen Beschaffenheit handelnden
Ill.BtruI:nentet-?. bedienen, um durch dasselbe sein Wort aufzuzeichnen,
Wie Zanecchia richtig bemerkt. Deswegen ist es auch nicht zu
Verwundern, wenn wir in der hl. Schrift auf Unvollkommenheiten
d?B Stiles, auf dunkle Begriffe stofsen: Dies alles bringt die
Blldungsetufe des Schriftstellers mit sich. Auch sind dies nicht so
Sehr Wirkungen Gottes, als vielmehr Ubelstinde, wie es die Ver-
Wendung eines unvollkommenen Instrumentes mit sich bringt.
_DIESbeziiglich sagt der hl. Thomas: ,quia causa prima magis
Mfluit jn effectum quam secunda, ideo quidquid perfectionis est
0 effectu, principaliter reducitur ad primam causam; quod autem
€8t de defectu reducendum est in causam secundam, quae non
@ efficaciter operatur sicut causa prima.“ De pot. q. 3, a. 7.
ad 15. Uberdies treten diese Umstinde nicht gegen den Willen
Ottes ein; will sich niamlich Gott eines ungebildeten Menschen
bediemen, damit er das Wort Gottes verkiinde, so will er auch
Per accidens alle jene Ubelstinde, wie sie die Verwendung eines
;‘)lchen Werkzeuges zur Folge hat. cf. Cajetan. Comm. ad 8. Th.
* 9. 19 a. 8.

S - e —

ST. DIONYSIUS AREOPAGITA, NICHT
PSEUDODIONYSIUS.

Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

. Die sehr zeitgemiifsen , Forschungen zur Christlichen Litte-
uat‘lr- und Dogmengeschichte* (Mainz, Kirchheim) bringen als 2.
8d 3. Heft des I. Bandes eine litterarhistorische Untersuchung



	Lehre des Hl. Thomas über das Wesen der biblischen Inspiration

